

مقاله نگاروں کے لیے ہدایات

شمارہ :۲ ا (ISSN # 1814-2885)

سرپرست اعلیٰ ميجر جزل(ر)مسعود حسن [ريكثر] سرپرست رور بر يكير براعظم جمال [ دائريكٹر جنرل] نگران افتخارعارف مديران د اکٹرروبینہ شہناز ڈ اکٹر عا**بد سیا**ل معاونين ڈاکٹرنعیم مظہر ظفراحمد رخشنده مراد OF AN LA

نیشنل یو نیورسی آف ما ڈرن لینگو نجز ،اسلام آباد

E-mail:numl\_urdu@yahoo.com Web:http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx

ڈ اکٹر ابوالکلام قا*س*ی شعبهاردو، على گر هسلم يو نيورش ، على گر ھ، بھارت د اکٹررشیدامجد شعبهٔ اُردو،انٹرنیشنل اسلامک یونیورسٹی،اسلام آباد ڈاکٹر محد فخرالحق نوری صدر شعبهاردو، یونیور شی اور نیٹل کالج، لا ہور داكثر بيك احساس صدر شعبه اردو، حيدرآباديو نيور سي، حيدرآباد، بھارت ذاكر صغيرافراتيم شعبهاردو بملی گڑ ھسلم یو نیورٹی بلی گڑ ھ، بھارت سويامانے ياسر شعبها برياسٹڈيز (ساؤتھايشيا)،اوسا کايونيورسی، جاپان ڈاکٹر **حمد** کیومر ثی صدر شعبهٔ اُردو، تهران یو نیور سٹی، تهران، ایران د اکٹرعلی بیات شعبهٔ اُردو، تهران یو نیورسٹی، تهران، ایران ذاكثرفوز بياسكم شعبهاردو، بیشل یو نیور شی آف ما دُرن لینگو تجز ، اسلام آباد

جمله حقوق محفوظ

مجلّه: دریافت (ISSN # 1814-2885) شاره: (۱۲) جنوری دو ہزار تیره ناشر بیشنل یو نیورشی آف ماڈرن لینکو تجز ، اسلام آباد \_ پر لیس بنمل پر منگ پر لیس ، اسلام آباد رابطہ: شعبه اردو، بیشنل یو نیورشی آف ماڈرن لینکو تجز ، ایچ / نائن ، اسلام آباد numl\_urdu@yahoo.com ی میل: numl\_urdu@yahoo.com فون: *http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx* قیمیت فی شارہ: ۲۰۰۰ رویے \_ بیرون ملک: 5 ڈالر (علاوہ ڈاک خرچ)

فہرست

| ادارىيە                                      |                                          | ۷          |
|----------------------------------------------|------------------------------------------|------------|
| 0                                            |                                          |            |
| ڈ اکٹرغلام جیلانی برق کے نام مثاہیر کے خطوط  | ڈ اکٹر ارشد محمود ناشاد                  | ٩          |
| 0                                            |                                          |            |
| <sup>د.</sup> قواعداردو''مؤلفه مولوی عبدالحق | ڈ اکٹر غلام عباس گوندل/ ڈ اکٹر شفیق احمہ | 19         |
| پاکستان کالسانی جغرافیه                      | ڈ اکٹر ناصررانا                          | ٢٦         |
| اردواملا: چندمعروضات                         | ڈ اکٹرفوز بیاسلم/ساجدعباس                | ۲.         |
| بولی اورزبان :افتراق، وخلا ئف اور حدود       | ساجدجاويد                                | <b>∠</b> • |
| 0                                            |                                          |            |
| موجوده کاريوريپ کلچراورمنٽوکي خليقي ديبا     | ڈ اکٹر قاضی عابد                         | Δι         |

| موجوده کار پوریٹ چراور مکٹوئی خلیفی دنیا     | د الثر قاصی عابد               | A1           |
|----------------------------------------------|--------------------------------|--------------|
| باغى شنزادى عابده سلطان بخفيقى وتنقيدي جائزه | ڈ اکٹر شگفتہ <sup>حسی</sup> ین | 9+           |
| نيااردوافسانه بمتصوفانه جهات                 | ڈ اکٹرنجبیہ عارف               | <b> </b> • • |
| <i>.</i>                                     |                                |              |

سقوط ڈھا کہ کے موضوع پراردوفکشن میں حریت فکر کا عنصر زینت افشال

## 

| 171 | ڈ اکٹر معراج رعنا                                    | اردوشاعری کاعلمیاتی مخاطبه                  |
|-----|------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ۱۳۸ | ڈ اکٹر طار <b>ق محمود ہ</b> اشمی                     | جوش کا تصور <u>ا</u> نسان                   |
| ۱۳۵ | سمير ااعجاز                                          | کلام مِنیر نیا زی میں اختلاف ِمتن کی صورتیں |
| ١٢٠ | ڈ اکٹر <mark>نعیم مظہر/</mark> ارشد <del>ح</del> مود | قیام پاکستان کے بعد کی غزل:اہم موضوعات      |

# 

| 144   | ڈ اکٹر حمد یوسف خشک | کثیر ثقافتیت ،عالمگیریت ،نسلیت اورسرا ئیکی عوام |
|-------|---------------------|-------------------------------------------------|
|       |                     | آ زادی اورادیب: بیسویں صدی کی عالمی تحریکات     |
| I∠ r° | آ صف علی چھھہ       | اورا نقلابات کے تناظر میں                       |

## 

| مادہ،روح اورابلیس :ا قبال کی نظر میں   |                          |     |
|----------------------------------------|--------------------------|-----|
| (بحواله كمتوبات اقبال)                 | ڈ اکٹر محمد سفیان صفی    | IAN |
| سیدفداحسین اولیس:ایک گمنام ا قبال شناس | ڈ اکٹر <b>مزم</b> ل حسین | 190 |

| r•2 | ڈاکٹرسیدعامر مہیل/ ملک عبدالعزیز تجیرا | 'جادوئی حقیقت نگاری' کی تکنیک بخقیقی و نقیدی تناظر |
|-----|----------------------------------------|----------------------------------------------------|
| *** | ڈ اکٹر <b>فر بچہ گ</b> ہت              | مابعدالطبیعیات کے بنیادی مباحث                     |

اداريه

ان معروضات سے مراد میہ ہے کہ ہمارے ہاں می تحقیق کرنے کی طرف قوجہ کم ہے کہ کوئی رائے یا نقطۂ نظر اپنی ارتفائی منازل سے گزر کر اب کس مر حلے پر پنچ چکا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ زیادہ تر تصییز اور مقالات ایسے دیکھیں گے جن کی کتابیات میں رسائل کی تعداد نسبتاً بہت کم ہوتی ہے۔ اور جو ہیں ان میں بھی معاصر جرائد کے حوالے مزید کم ہوتے ہیں۔ یعنی ہمارا محقق معاصر ادبی وتحقیقی منظر نا ہے سے کسی قدر دور ہی نظر آتا ہے۔ اس کا ایک نقصان تو خاہر ہے کہ تحقیق کے آگے ہوئے کی رفتار سن ہوتی ہے لیکن ایک اور بوا نقصان ہی ہے کہ ہمارے جد یہ تحقیق ن کی ظاہر ہے کہ تحقیق کے آگے ہوئے کی رفتار سن ہوتی ہے لیکن ایک اور بوا نقصان ہی ہے کہ ہمارے جدید محققین کی قدر دو قیمت کے تعین میں سوالہ نہیں بن پا تیں۔ تحقیق کے عالمی منظر نا ہے میں کسی کا م کے معیار اور اس کی قدر دو قیمت کے تعین میں سوالہ نہیں بن پا تیں۔ تحقیق کے عالمی منظر نا ہے میں کسی کا م کے معیار اور اس کی قدر دو قیمت کے تعین میں سے اس اس کا با قاعدہ حساب رکھا جا تا ہے اور اس کی معاد کرتی بار دوسر کے تحقیق کی موالہ بنا۔ آن لائن تحقیقی جرائد میں اس کا با قاعدہ حساب رکھا جا تا ہے اور اس کہ اور کتنی بند ن کی تن کی موں میں حوالہ بنا۔ اب تک وضع نہیں کیا گیا۔ اس سلسلے میں مقتدرہ قومی زبان (حال ادارہ فروغ قومی زبان)، اسلام آباد نے ایک رسالے دعلم وفن' کا جرا کیا اور اس میں چند جرا کد کی انڈیکسیشن کی کوشش کی۔ اس کا بھی ایک ہی شارہ شائع ہو سکا۔ پیر نہیں ، سیسلسلہ جاری رہ پاتا ہے کہ نہیں۔ ویسے بھی مقتدرہ قومی زبان کا بنیا دی مینڈیٹ اردوزبان اور اس کے نفاذ سے متعلق کا م کرنا ہے۔ تحقیق کے ضمن میں اساسی نوعیت کے کا م کرنا بنیا دی مینڈیٹ اردوزبان اور اس کے نفاذ اس کے ذیلی اداروں کا کا م ہے۔ بہر حال کوئی ادارہ بھی بی قومی خدمت سرانجا م دے اس کا خیر مقدم کیا جانا چا ہے اور ان کوششوں کو تیز ترکیا جانا چا ہے۔ اس کے ساتھ سیادی ذمہ داری میں نا دے اس کا خیر مقدم کیا جانا چا ہے دوہ اس بات کو یقینی بنا ئیں کہ جس موضوع پر بھی مقالہ لکھا جائے اس میں تازہ ترین تحقیق حوالے تلاش کیے جائیں اور اس شمن میں خاص توجہ معاصر تحقیق واد بی رسائل کو دی جائے تا کہ ہماری تحقیق عصری رویوں کی زیادہ سے کی اس کے فریضے سے عہدہ بر آہ ہو سکے۔

0

'' دریافت'' کابار ہواں شارہ پیشِ خدمت ہے۔ ہماری کوشش ہوتی ہے کہ ہر شارے میں مقالات اوران کی پیش کش کا معیارا بیا ہوجس کی توقع'' دریافت'' کے قارئین کرتے ہیں اورا سے مزید بہتر بنایا جائے۔اور خاہر ہے کہ بیہ معیاراس کے لکھنے دالوں کی محنت سے بنتا ہے۔ہم امید کرتے ہیں کہ ہمیں مسلسل آپ کا تعادن حاصل رہےگا۔

مديران

ڈاکٹر ارشد محمود ناشاد

اسسىٹنے پروفيسر، شعبه اردو، علامه اقبال اوپن يونيورسٹي، اسلام آباد

ڈاکٹر غلام جیلانی برق کے نام مشاہیر کے خطوط

Dr Arshad Mehmood Nashad

Assistant Professor, Department of Urdu, AIOU, Islamabad

### Letters of Renowned Writers Addressed to Dr Ghulam Jilani Barq

Dr Ghulam Jilani Barq is a renowned writer, educationist, poet and religious scholar of 20th century. Although his major scholarly contribution is in the field of religion but his literary works are also of great importance. Dr Barq had continuous correspondence with the renowned writers and scholars. The article presents some letters of writers addressed to Dr Ghulam Jilani Barq, which are of great archival importance. Some important notes and references are also added at the end to explain the historical and literary perspective of the text.

ڈاکٹر غلام جیلانی برتی بیسویں صدی کے معروف مذہبی سکالر، ادیب ، ماہر تعلیم ، اقبال شناس اور شاعر سے انھوں نے اگر چدد بنی اور مذہبی موضوعات اور مسائل پرزیادہ لکھا تا ہم ان کی ادبی خدمات سے بھی صرف نظر نہیں کیا جا سکتا۔ وہ ۲۹ ر اکتو برا ۱۹۹۰ء کو کو فت محصل پنڈی گھیب ضلح انگ میں پیدا ہوئے جہاں اُن دنوں اُن کے والد محتر م ثیر قاسم شاہ بہ سلسلہ ملاز مت اقامت گزیں تھے۔ ان کا آبائی تعلق علاقہ جندال کے قصبے بسال سے تھا۔ ڈاکٹر برق کی ابتدائی تعلیم کا آغاز اسی قصبے کاور پر اعمری سکول سے ہوالیکن بہت جلد اُن کے والد محتر م نے انھیں دینی تعلیم کی غرض سے سکول سے اٹھالیا۔ ان کے سب سے سکول سے اٹھانے اور دینی تعلق علوی دیو بند کے فارغ انتحصیل تھے ممکن ہے برق اور عزیز ابرق کی ابتدائی تعلیم کا آغاز اسی قصبے کاور سکول سے اٹھانے اور دینی تعلق علوی دیو بند کے فارغ انتحصیل تھے ممکن ہے برق اور عزیز ابرق کے بڑے بھالیا۔ ان کر سب سکول سے اٹھانے اور دینی تعلیم دلوانے میں ان کا مشورہ بھی شامل ہو۔ ڈاکٹر برق اور بروفیسر عزیز نے دینی تعلیم کا آغاز اسی عرب سے سکول سے اٹھانے اور دینی تعلیم کاوانے میں ان کا مشورہ بھی شامل ہو۔ ڈاکٹر برق اور پروفیسر عزیز نے دینی تعلیم کا آغاز اپ میں ماروی نور الحق علوی کی گرانی میں کیا۔ بعداز ان یہ دونی محکون ہے اور ان عزیز کی اور از میں میں میر عزیز نے دینی تعلیم کا آغاز اپ میں دینی مدر سے میں زیر تعلیم مواد نے میں ان کا مشورہ بھی شامل ہو۔ ڈاکٹر برق اور پروفیسر عزیز نے دینی تعلیم کا آغاز اپ میں در العلوم نعمانہ ، اور الحق علوی کی گرانی میں کیا۔ بعداز ان یہ دونوں بھائی ۱۹۹۸ء سے داواء تک اور خلی این میں بیا گئے۔ ۱۹۱۵ء کے اور اخر میں در ار العلوم نعمانہ ، اور در بی کی در العلوم حمد سے ، اور طرف تکوں اور کر در العلوم میں جل گئے۔ در اواء کی سر میں میں میں میں در اور خلی کی در اور اور کی کی کی کی در اور خلی کی میں در اور خلی ایک در اور العلوم میں جل گئے۔ در اور اور اور میں در اور خلی این دونوں بھائی مر ہے۔ ڈاکٹر برق نے دور اور اور میں در اور خلی اور در اور کی در در اور گر در در اور میں در پر تعلیم مر ہے۔ ڈاکٹر برق نے داواء میں دور خلی دائل ہو میں میں مولی کی در داور در در دین کی در در داور در تی دولی دونوں بھائی دور ہو جن در در تو میں در در تو دوا ہوں در در درق دور ہو در در دروں در در دوس ایف اے، ۱۹۲۸ء میں بی اے ۱۹۳۱ء میں ایم اے عربی ۱۹۳۴ء میں ایم اے فارس اوراس سال ایم اوایل کا امتحان پاس کیا۔ ۱۹۴۹ء میں امام این تیمیہ کے موضوع پر انگریز ی میں مقالہ لکھ کر پنجاب یونی ورشی ، لاہور سے ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کی ۔

ڈا کٹر غلام جیلانی برتی نے عملی زندگی کا آغاز ۱۹۲۰ء میں اسلامیہ ہائی سکول، نوشہرہ میں استاد کی حیثیت سے کیا۔بعدازاں وہ جالندھر، گوجرخان، چکوال، نارٹ سکول لالہ موسیٰ، نارٹ سکول، کیمبل پور[موجودہ: اٹک]، بھکراور گورنمنٹ ہائی سکول، تلہ گنگ میں استاد کے فرائض انجام دیتے رہے۔۱۹۳۳ء میں وہ گورنمنٹ کالج، ہوشیار پور میں کیکچرار مقرر ہوئے۔۱۹۳۸ء میں ان کا تبادلہ گورنمنٹ کالج، اٹک میں ہوا جہاں وہ ملازمت سے سبک دوشی[ کا جواء] تک خدمات انجام دیتے رہے۔کالج ملازمت سے سبک دوش کے بعد سات سال تک پیلک سکول، کیمبل پور کے پر نیول رہے دندگی کے آخری دوتین سال بیاری میں گزار کر ارمارچہ ۱۹۸۵ءکورا ہی ملکِ بقاہوئے۔

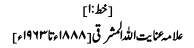
ڈاکٹر غلام جیلانی برق اپنے تخلص کی طرح زندگی بحر متحرک اور فعال رہے۔ ان کی ساری تعلیم دینی مدارس اور مکاتب میں ہوئی مگر دین سے بیزاری اور مذہب سے دُوری نے ایک زمانے میں انھیں دہریت کا دہلیز نشین کر دیا۔ وہ بہت عرصہ اس عرصة گراہی میں غلطاں رہے۔ ۱۹۲۰ء سے ۱۹۳۰ء تک کا زمانہ کم وہیش وہ اسی تاریکی میں ڈوبر ہے۔ اس زمانے کا ذکر کرتے ہوئے وہ رقم طراز ہیں:

> ''مجھ پرایک دورِالحاد( ۱۹۲۵ءتا ۱۹۳۰ء) بھی گزر چکاہے، جب قرآنِ حکیم پر پھبتیاں کسنا، مٰد ہب کو ڈھونگ قراردینا،اللہ کامٰداق اڑانا،میرامشغلہ ہوا کرتا تھا۔''(۱)

تگی دل کی کشائش ،وسعتِ صحرا میں ہے تندی مونِ صبا میں، شورشِ دریا میں ہے نالہ بلبل میں، رقصِ آ ہوئے رعنا میں ہے شوکتِ کہسار میں، دشتِ جنوں آ سا میں ہے اے مکینِ خانہ آ، میداں میں گرمِ کار ہو آنے والے دورِ گیتی کے لیے تیار ہو (۲)

ڈاکٹر برق مجلسی آدمی تھے۔ان کا حلقۂ احباب بہت وسیع تھا اور اس میں ہر طرح اور ہر مزاج کے لوگ شامل رہے۔ برصغیر پاک وہند کے مشاہیر اہلِ علم اور اہلِ قلم سے ان کے دوستانہ مراسم زندگی تجرقائم رہے۔ خط لکھنے اور خطوں ک جواب دینے میں وہ بہت مستعد تھے۔ برصغیر کے نام ور اور مشاہیر شعرا، ادبا اور علما کے ساتھ ان کا سلسلۂ مراسلت زندگی تجر جاری رہا۔ ڈاکٹر عبد العزیز ساتر نے مشاہیر کے نام ڈاکٹر برق کے مکا تیب کا ایک مجموعہ ''ڈاکٹر غلام جیلانی برق کے خطوط' کے نام سے حواش و تعلیقات کے ساتھ 1999ء میں شائع کیا۔افسوں کہ ڈاکٹر برق کے نام مشاہیر کے خطوط ہنوز مدون نہیں ہو سکے دمحتر م میاں شرکہ اکرم کی عنایت سے ڈاکٹر برق کے نام مشاہیر کے پتھے خطوط کی عکسی نقل مجھے حاصل ہوئی ہے۔ زیر نظر مضمون میں اضی خطوط کو حفوظ کیا جارہا ہے۔

زیر نظر چھے خطوط میں سب سے قدیم خط خاکسار تحریک کے بانی اور سماجی علامہ عمایت اللہ خاں المشرقی کا ہے۔ مید خط ۲۸ راگست ۱۹۳۰ء کا نگار شتہ ہے۔ ڈاکٹر برق نے ان کی شہر ہُ آ فاق تصنیف تذکر ہ کی جلدا وّل کی تعریف میں مید خط لکھا تھا۔ دوسرا خط شاعر رومان اختر شیرانی کا ہے۔ خط تاریخ سے عاری ہے مگر راقم کا انداز ہ ہے کہ خط ۱۹۳۱ء کا ہے۔ ایک ایک خط ابوالا ثر حفیظ جالند هری اور احمد ندیم قاسمی کا ہے دخط تاریخ سے عاری ہے مگر راقم کا انداز ہ ہے کہ خط اسلام عل صاحب کے شاگر دوں میں شامل ہیں۔ ان کے خط بے تکلفی کے ذائق سے معمور میں اور ان میں کرنل تھ خان کا رنگ جلوہ گر ہے۔ مشاہیر کے میڈ خطوط خضر حواش وتعلیقات کے ساتھ پیش کی جاتے ہیں۔



از پیثاور مهمر یزیڈنسی روڈ ۲۸ راگست ۱۹۳۰ء

مکر موضحتر م! السلام علیم ورحمة اللدو برکانۀ۔ میں یہاں پر موجود نہ تھا، اس لیے آپ کا محبت سے بھرا خط ابھی ابھی ملا۔ میں اس امر کے لیے خدائے عز وجل کا کمال سپاس گزار ہوں کہ تذکرہ کے ذریعے سے قر آنِ حکیم کی عظمت پھر مسلمانوں کے دلوں میں بیٹھر ہی ہے اور جس خلوصِ دل اور حقیقت نوازی سے آپ نے اس کا اظہار اپنے خط میں کیا ہے وہ اس قابل ہے کہ اس کے لیے آپ کو مبارک با دکہوں۔ میری ذات کے متعلق جو کچھ آپ نے کہا ہے، اس کا اہل نہیں ہوں اگر چہ خوش ہوں کہ آپ نے تذکرہ ( س ) کی تعلیم کو قابل قدر پایا اور اس کو مسلمانوں کی نجات د نیوی اور اخروی کا ذریعہ ہچھتے ہیں۔

آپ کی آیت الدین تد عون من دون الله عباد امثالکم (۳) کوجوآپ نے ''الوسیلة'' کی تائید میں لکھی ہے، دیکھ کر خود آپ کے بیان کی کہ میرے جیسا پیدا ہونا مشکل ہے، تکذیب ہوتی ہے۔ دیکھیے خود آپ ہی نے ایک اور آیت پیش کردی۔ بیآیت میں نے پیر پر تی کے خلاف تیسری مجلّد میں ککھی ہے۔

مخلص عنايت اللد

[خط:۲۳] حفيظ جالند هری، ابوالا ثر[۱۹۰۰ء تا ۱۹۸۲ء]

۲ رمارچ ۱۹۶۳ء

[خط<sup>: ۲</sup>۲] احمدندیم قاسمی[۱۹۱۷ءتا۲ ۲۰۰۰ء]

۲۲ رستمبر ۵ ک۵ اء

مخد دم کرامی! آداب وسلیم۔ آپ سے اپنی نعت کی داد پا کر تچی مسر مت حاصل ہوئی۔ آپ کو شاید علم نہیں ہے کہ میری ترقی پیندی میں سے ذات کبریائی اور ذات ِ رسالت ﷺ خارج نہیں ہیں۔ میر اایک شعر ہے: بھیک مائلے کوئی انسال تو میں چیخ اٹھتا ہوں بس یہ خامی ہے مرے طرزِ مسلمانی میں صحیفہ (۹) کے لیے آپ کا بے حد دل چپ مضمون بھی مل گیا ہے۔ (۱۰) اس بھر پور اور فوری کرم فرمائی کا صحیح شکر بیا داکرنے کے لیے مناسب الفاظنہیں سو جھر ہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ آپ کوا بھی سال

آپکانیاز مند اح**د**ندیم

> [خط<sup>:6</sup>] محمدخان، کرنل[+۱۹۱ءتا۱۹۹۹ء]

کیمایریل اے ۱۹ء جناب برق صاحب السلام عليم-آ پ کا ۲۵ مارچ کا خط مجھے آج ملا۔ نالائقی ڈاک والوں کی نہتھی، میری این تھی۔نوکر کو ہدایت کر رکھی تھی کہ آنے والے خطوں کو سنیجال کر رکھا جائے۔ شاید سنیجال پر زور زیادہ زور[کذا] دے دیا تھا۔اس نے آپ کا خط میز پرلیکن''میز پوش کے پنچ' رکھ دیا۔ آج میز پوش دهوبی کوچانے لگاتو آپ کا گرامی نامہ برآ مدہوا۔ آج صبح ٹی وی والے بھی آ گئے اور مجھ سے آپ کے متعلق ایک مخصر سا انٹرویولیا۔ کم بختوں نے سوچنے کابھی موقع نہ دیا اور خداجانے میں نے کیا گچھ کہہ دیا۔ بہ ہر حال خرابی کی صورت میں انھوں نے دوبارہ ریکارڈ کرنے کاوعدہ بھی کیاہے۔ میں سراریل کوآپ کوٹیشن پر سے لے آؤں گا۔آپ دن کا کھانا میرے ساتھ ہی کھا ئیں اوراگررات کے لیے رہیکیں تو چنداور دوستوں کے ساتھ مِل بیٹھیں گے۔اس صورت میں یہ راہ کرم مجھے کھیں تا کہ میں دوستوں کواس شام کی دعوت دے سکوں ۔ میرا مکان ٹیلی وژن سے بالکل قریب ہے۔ بہ ہر حال میں آپ کے ساتھ ہی تو ہوں گا۔ گھر کا پتا ۴۸ ۔ زاہدروڈ ہے یہ پہلے واغان روڈ کہلاتی تھی۔ امید ہے آپ خیریت سے ہوں گے۔ خيرانديش محمدخان

راول پنڈی کلب راول پنڈی ۲۹ رد مبر ۲۹۱ء جناب برق صاحب ! السلام علیکم ۔ آپ راول پنڈی آتے ہیں۔خفیہ خفیہ کوئی واردات کرتے ہیں اور پھر چوری چھپے، دب پاؤں کھسک جاتے ہیں۔ یہ وطیر ہا چھانہیں۔ اس شہر میں آپ کے دوشا گر در ہتے ہیں ایک کرنل (۱۱)

۱۲ اُن دنوں وفاقی شرعی عدالت کے چیف جنسٹس گل محمد خان تھے۔ جسٹس صاحب بھی ڈاکٹر غلام جیلانی برق کے شاگر دوں میں سے تھے۔

د اکٹرغلام عباس گوندل/ داکٹر شفیق احمد ليكچرار ، شعبه اردو، سرگودها يونيورسڻي، سرگودها شعبه اردو، اسلاميه يونيورسڻي، بهاولپور

<sup>د</sup> قواعد ارد دُمؤلفه مولو کاعبد الح

Dr Ghulam Abbas Gondal / Dr Shafique Ahmed Lecturer, Department of Urdu, Sargodha University, Sargodha Urdu Department, Islamia University, Bahawalpur

#### Qwaed-i-Urdu by Moulvi Abdul Haq

Qwaed-i-Urdu written by Moulvi Abdul Haq (1914) is very famous and widely discussed Urdu grammar book. People generally know it as the best book of Urdu grammar but they do not know much about the criticism on this book. The general reader does not know what changes were made by the author in different editions of the book. The article provides a comprehensive review of the contents of the book as well as a research based critical study of the observations made on the book and changes made by the author. It provides a fair ground for the preparation of critical edition of the book.

اردوقواعدنو لی کی روایت میں جس کتاب کوواقعتاً عہد آفریں قرار دیاجا سکتا ہے، وہ مولوی عبد الحق کی '' قواعداردو'' ہے۔ جو شہرت و مقبولیت اس کتاب کو حاصل ہوئی وہ اردوقواعد کی کسی اور کتاب کو حاصل نہیں ہوئی۔ اردو کتب قواعد میں سے کسی کتاب نے اس قدر گہرے اور دوررس اثر ات مرتب نہیں کیے جتنے اس کتاب نے کیے ہیں۔ کتاب کا پہلاا ٹیڈیشن ۱۹۱۹ء الناظر پر لیں لکھنو سے چھپا یقسیم ہند سے پہلے کتاب کے مزید تین ایڈیشن، مطبوعہ ۲۹۱۱ء، ۲۹۱۱ء اور ۱۹۳۰ء کاذکر ملتا ہے۔ ۲۹۲۱ء کا ٹیڈیشن کاذکر ڈاکٹر ابوسلمان شاہ جہان پوری نے'' کتابیات قواعد اردوور بلی کا شائ دستیاب نہیں ہو سکا۔[1] ۲۳۱ء کا ٹیڈیشن اخرین ترقی ءار دور اور نگ آباد کا اور ۱۹۵۰ء کا ٹیڈیشن اخرین کتاب کی مزید تین ایڈیشن مطبوعہ ۲۹۱۱ء، ۲ مزید میں ہو سکا۔[1] ۲۳۱ء کا ٹیڈیشن کاذکر ڈاکٹر ابوسلمان شاہ جہان پوری نے'' کتابیات قواعدار دو' میں کیا ہے لیکن دستیاب نہیں ہو سکا۔[1] ۲۳۱ء کا ٹیڈیشن اخرین ترقی ءار دو ، اور نگ آباد کا اور ۱۹۵۰ء کا لیڈیشن اخرین ترقی ءار دود بلی کا شائع کردہ ہے۔ واضح رہے کہ پہلاا ٹیڈیشن اخبن ترقی ءار دو سے شائع کہ ہیں ہوا تھا بل کہ یہ ظفر الملک، ایڈیڈز الناظ کو کھنو کتا ہے کہ تریں اخراد خوال کتا ہے کہ میں کیا ہے لیکن کردہ ہے۔ واضح رہے کہ پہلاا ٹیر میں ایسی نے میں ترقی ءار دو ہوں تر کی آباد کا دور کی کا ترائع کیا۔ اس طباعت پر ''طبع جدید' کے الفاظ درج ہیں۔ بعدازاں اس کتاب کے گئی ایڈیشن پا کستان اور انڈیا سے شائع ہوئے۔ یہ کتاب عبدالحق اکیڈمی دبلی، ادبی دنیاد بلی، ناز پبلشنگ ہاؤس دبلی، تاج پبلشر زدبلی، کتابستان علی گڑھ اورا خجمن ترقیء ہند سے یہ کتاب گئی بارشائع ہوئی۔ لاہور اکیڈمی لاہور نے ۱۹۵۸ء میں اس کی طبع جدید شائع کی۔ ایک اشاعت ۱۹۸۹ء میں بھی سامنے آئی ۔ اس کے علاوہ بھی اسی ادارے نے کئی بارسنہ اشاعت درج کیے بغیر یہ کتاب شائع ہونے دال دوال ۱ردواکیڈمی لاہور سے شائع ہونے والے ایڈیشن طبع جدید کے مطابق ہیں جب کہ انجمن ترقیء اردو ہند سے شائع ہونے والے ا

یہلی بارکتاب کے منظرعام پرآنے کے بعد مولوی عبد الحق اس کے متن پر مختلف اوقات میں نظر ثانی کرتے رہے۔ اس سلسلے میں ۲۹۳۱ء، ۱۹۵۹ء، ۱۹۵۱ء اور ۱۹۵۸ء (طبع جدید) کے ایڈیشن بطور خاص قابل ذکر ہیں۔ ان اشاعتوں میں تبدیلیاں بہت نمایاں ہیں۔ ۱۹۵۸ء کی طبع جدید کے بعد شائع ہونے والے نسخ کے بعد ترامیم کا سلسلہ نظر نہیں آتا۔ متن میں تبدیلیوں کا سبب صرف مولوی عبد الحق کا تحقیق مزاج ہی نہیں تھابل کہ وہ تقدیم کھی جووقتاً کتاب پر سامنے آئی اور مولوی عبد الحق نے اس تقید کے تناظر میں کتاب میں تبدیلیاں کیں مگر کہیں اس کا ذکر نہیں کیا۔ یا در ہے کہ کتاب کے مقد سے میں نظر ثانی کے دوران میں کوئی تبدیلی نہیں کی گئی۔

كتاب كاموضوعاتي سانيجا:

کتاب کا پہلاا یڈیشن منظرعام پرآیا تواس کے موضوعات اور تر تیب مباحث کی نوعیت بیتھی: کتاب کی ابتدامیں ۲۵صفحات کا ایک مقدمہ ہے جس میں قواعد نو لیسی کی ضرورت واہمیت ،قواعد نو لیسی کی تاریخ، اردوقواعد نو لیسی کی روایت اوراردو کی قواعد می بنیا دوں اورقواعد کے نفسِ مضمون پر بات کی گئی ہے۔ڈاکٹر معران تیر '' دوسری اشاعت' [۲] میں ایک مقدمہ بھی شامل ہے ۔ان کی نظر سے شاید پہلا ایڈیشن نہیں گز را کیوں کہ'' مقدمہ' پہلی اشاعت ہی سے کتاب کا حصہ ہے فصل اول ' ہجا' کے مباحث میں ہے۔اس سے پہلے دوصفحات کی ایک تم ہیدی تحریر بعنوان'' قواعد اردو' ہے۔اس میں زبان ،الفاظ اورقواعد کے تعلق پر مختصراً بات کی گئی ہے۔ اس میں قواعد کے دائرہ بحث کے بارے میں لکھتے ہیں:

قواعد تین مضامین سے بحث کرتے ہیں:اول؛اصوات وحروف واعراب( جہا)دوم بقشیم تبدیل واشتقاق( صرف) سوم؛ جملے میں الفاظ کا باہمی تعلق نیز جملوں کا تعلق ایک دوسرے سے (نحو) [۳]

یہ یعین اس اعتبار سے بہت اہم ہے کہ مولوی عبدالحق کی رائے میں یہی تین موضوعات قواعد کے عناصر ثلاثہ میں داخل ہیں اور عروض قواعد کے دائر سے میں شامل نہیں ہے۔ یہ تصریح اس لیے لازم ہو جاتی ہے کہ کتاب کے عام طور پر دستیاب نسخوں میں عروض کا باب موجود ہے۔ یہ باب ابتدائی طور پر کتاب کا حصہ نہیں تھا اور بعد میں شامل کیا گیا۔ یہ حصہ شامل کر نے کے بعد بھی مؤلف نے قواعد کے نفس مضمون میں عروض کا ذکر نہیں کیا۔ یہ مؤلف نے عروض کو شامل کرنے کے بعد بھی ابتدائی تمہیری حصے پرنظر ثانی کی لیکن قواعد کے تین بنیادی موضوعات ہی قائم رکھے ۔ عروض کی شمولیت کا سب یہ نظر آتا ہے کہ

ا شاعت کے کچھ عرصے بعد یہ کتاب یونی ورسٹیوں کے نصاب میں شامل ہوگئ مثلاً پنجاب یونی ورشی کے آنرزان اردو کے نصاب میں یہ کتاب ۲۹۔ ۱۹۲۸ء سے ۱۹۴۷ء تک شامل رہی۔۲۳ یہی معاملہ رموزاوقاف کا ہے۔ اس کتاب کے پہلے ایڈیشن میں زموز اوقاف بھی شامل نہیں تھے۔ كتاب كايبلاباب، مباحث بجاكے بيان ميں ب- اس ميں حرف كى يوخصري تعريف كى كئى ب: آواز کوتح بری علامت میں لانے کا نام حرف ہے۔[<sup>۵</sup>] اس بحث کے تین بنیا دی اجزا ہیں۔ایک توارد دحروف تہجی کی عربی، فارس اور ہندی اساس یرغور کر کے حروف تہجی کی الگ الگ نشان دہی کی گئی ہےاور مختصرتاریخ حروف بھی بیان کی گئی ہے۔ دوسرے اعراب کوتفصیل کے ساتھ زیر بحث لایا گیاہے۔ تیسر سے شمس اور قمری حروف کی نشان دہمی کی گئی ہے۔اس ماب میں یہ چیز قابل غور ہے کہ وہ ان حروف کی آ واز دن کوستفل مفردآ وازنہیں مانتے جن کی تحریری علامت (ابجد ) میں دوچشی ہائے ملی ہوئی ہوتی ہے جیسے بھر، پھر تھ دغیر ہ۔ان کے بارے میں لکھتے ہیں: درحقيقت بيرمفردآ وازين نهيل-[1] اس بنایر جب وہ تعداد حروف درج کرتے ہیں تو کل چونتیس لکھتے ہیں۔اس مؤقف پر بعد میں نظر ثانی کی اور طبع جديد ميں بەتعداد پچاس درج ہے۔مؤلف نے تشديد کے بارے ميں بہرؤقف پیش کیا: جب کوئی حرف مکررآ دازدیتا ہے تو بجائے دوبارہ لکھنے کے صرف ایک ہی بارلکھتے ہیں ادر اس برعلامت (")لکھدیتے ہیں۔[۷] مثال میں ُمدّت ُ موجود ہے۔تشدید میں بیاصول مفردالفاظ کے لیے ہے۔ سبقلاحقی ترکیبی الفاظ میں الگ الگ جز کے حروف تشدید سے ظاہر نہیں کیے جاسکتے جیسے''خود دار' اور'' کارروائی'' کی' دال' اور'ر' کومشد دنہیں کیا جاسکتا۔ کتاب کی فصل دوم'صرف' کے مباحث کو محیط ہے۔ اس میں پہلے کلمات کو دوقسموں ،مستقل اور غیر مستقل میں تقسیم كما كما مستقل ميں اسم بصفت جنمير فعل اور متعلق فعل شامل ہيں۔غير مستقل كلمات ميں حروف شامل ہيں حروف ميں ربط، عطف بخصيص اور فجائيه کي تقسيم کي گئي۔مؤلف نےمستقل کلمات کی پانچوشميں اورغيرمستقل کی ايک قشم يعنی حروف طے کر کے، حروف کی ذیلی اقسام میں ربط،عطف تخصیص اور فجائیر کوشامل کیا ہے اس لیے اس کی وضع کی گئی تقسیم کو حیوا جزایر شتمل سمجھا جاتا ہے۔اگر حرف کی اقسام کوالگ الگ شار کر س تو یہ تعداد نوے۔ کلے کی پہلی تشماسم ہے۔اسم کی معنوی درجہ بندی کر کےاسے اسم خاص اور اسم عام میں تقسیم کیا گیا ہے۔اسم خاص کی قسموں میں خطاب، لقب، عرف بخلص اوراسم صفت کا خاص استعال شامل ہے۔اسم عام میں اسم کیفیت، اسم ظرف، اسم آلہ اوراسم جمع کوخاص قشمیں بتایا گیا ہے۔لوازم اسم میں جنس، تعدا داور حالت اسم شامل ہیں۔ پہلی اشاعت میں اسم کی پانچ حالتيں ہيں ليکن طبع جديد ميں آٹھ حالتيں فاعلى،مفعولى،ندائى،اضافى،ظر في،خبرى،ربطى اورطورى كر دى كئيں ۔ كلمے كى دوسرى فتم صفت ہے۔صفت کوذاتی نسبتی،عددی،مقداری اورضمیری میں تقسیم کیا گیاہے۔صفت ذاتی کے مدارج کے لیے مخصوص قواعد کی بحائے مختلف حروف کے ذریعے سے صفت کے درجے کے تعین کی وضاحت کی گئی۔صفات نسبتی کے قیام کے

متعدد قرینے درج کیے جن میں عام طور براسم کے بعدیائے معروف کے اضافے کاطریقہ بتایا گیا۔اس کے علاوہ وی، ۔ آئی، ۔ ٹی، ۔ نی، ۔ نہ، ۔ واں، ۔ ار، ۔ والا، ۔ کا، ۔ سا کے اضافے سے صفت نسبتی کا طریقہ ہتایا گیا۔ صفت عدد کی کو معین اور غیرمعین کے درجوں میں تقسیم کہا گیا۔معین کی تین قشمیں معمولی،تر تیبی اوراضعافی بتا کس نے مرمعین میں کئی، چند،بعض اور کچھ وغیرہ کاذ کرکیا ہے۔صفت مقداری کوبھی متعین اور غیر متعین میں تقسیم کیا گیا ہے۔صفات ضمیری میں یہ کون ، کون سا، جو،اور کیا کوشامل کیا ہے۔صفت کی تذکیروتا نیٹ اور تصغیر بربھی روشنی ڈالی گئی ہے۔ کلیے کی تیسر پی فتم ضمیر کوشخصی،موصولہ،استفہامیہ،اشارہ اور تنگیر میں تقسیم کہا گیا ضمیر شخصی میں غائب،حاضر، متکلم، تعظیمی اورمشترک پریات کی ہے۔موصولہ میں جو،جس،جن وغیرہ کی بحث ہے۔استفہامیہ میں کون اور کیاجنمیر اشارہ میں بیہ وہ،اس،ان اورضمیر نئیر میں کوئی اور کچھ کوشامل کیا ہے۔صفات ضمیری ان کلموں کو کہا گیا جوضمیر کی طرح ہیں کیکن جب اسم سے پہلے آتے ہیں تو صفت کی طرح کام کرتے ہیں جیسےا تنا، جتنا وغیر ہ صفیر کی بحث میں ضمیر کے ہندی ماخذ بھی تلاش کیے گئے ہی۔ کلے کی چڑھی قشم فعل ہے فعل کےطور میں لازم،متعدی، ناقص اور معدولہ شامل کیے۔ بعد میں ترمیم کر کے معدولہ کی الگ فتم ختم کردی په لوازم فعل میں طور،صورت اور زمانے کو شامل کیا پہ طور کومع وف اور مجہول میں،صورت کوخبریہ، شرطیہ، احتمالی، ام به اور مصدر به میں تقسیم کیا۔ تینوں زمانوں کی بحث کے اندرمصدر، مادہ عِقل، حالیہ ناتمام اور حالیہ تمام کانقشہ درج کیاہے۔ یہ نقشہ ان بنیادی ساختوں کی نشان دہی کرتاہے جوآ گے چل کرمختلف علامات کے ساتھ ماضی ،حال اور ستقتل کے صيغوں کی تشکیل کرتے ہیں۔اس میں مصدر کے تصور سے مربوط کر کے دیکھا ہے کیوں کہ ہمارے روایتی تصور قواعد میں مصدر کا تصوربهت مشحكم ہے۔وہ لکھتے ہیں: مصدر کی علامت 'نا' گرادینے سے فعل کامادہ رہ جاتا ہے اوراس سے تمام با قاعدہ افعال بنتے ہیں مثلًا ملنا کامادہ مل ٰ ہے، چلنا' کا'چل۔ ہندی فعل کامادہ صورت میں امرمخاطب کے مشابہ ہوتا ہے۔ حالیہ ناتمام دفتام بغل کے مادے سے حالیہ ناتمام اور تمام بنتے ہیں۔(۱) حالیہ ناتمام : مادے کے آخر میں 'تا'بڑھانے سے بناہے۔حالیہ تمام مادے کے آخرمین'ا'بڑھانے سے بنیآ ہے۔[^م فعل کی ساخت کی ان بنیادی شکلوں کے لیے حالیہ کا نام اس لیے وضع کیا گیا ہے کہ دقوع فعل کا طریقہ ان سے طے ہوتا ہے۔ دوسر لفظوں میں یہ خل کی حالت کی نشان دہی کرتے ہیں۔ زمانے کے اعتبار سے سب سے پہلے فعل ماضی کوزیر بحث لایا گیا ہے اور فعل ماضی کی اقسام ماضی مطلق، ماضی ناتمام، تمام، شرطيه (تمنائي)ادراجتالي يربات کي گئي ہے۔ فعل حال کي چوفتميں سادہ دقد يم حال مطلق فعل امر، حال مطلق، حال ناتمام، حال تمام اورحال احتالی درج کی ہیں۔مستقبل میں مستقبل مطلق اور مستقبل مدامی کی بحث ہے۔اس بحث میں کئی نکات ایسے ہیں جوفعل کے معاملے میں ان کی اجتہا دی فکر کی نشان دہی کرتے ہیں مثلًا : کتاب میں اردو کے مزاج کے مطابق ابتدائی ساختوں کے علاوہ ایک ہی قتم کے فعل کو مختلف قرینوں اور بطور خاص (1)امدادی افعال کی مدد سے بنمآدکھا کراس امر کااعتراف کہا ہے کہ بعض اوقات افعال معادن بھی ارد وفعل کی تشکیل

- (۳) مضارع اورامر کوزمانے کے قریبے سے فعل حال میں شامل کیا گیا ہے۔
- (۴) ایک ہی قشم کے فعل کو بنیا دی ساخت کے علاوہ دیگر طریقوں سے بنما بھی دکھایا گیا ہے۔

انعال کی ان اقسام کی گردانیں بھی درج کی گئی ہیں فعل کی بحث میں طور فعل (معروف وجہول)، بنی فعل اور تحد یفعل کی بحث بھی موجود ہے۔ کتاب میں ایک اہم بحث فعل مرکب کی ہے۔ اس میں فعل مرکب کی تشکیل کے دوطر یفے بتائے میں ۔ ایک طریقہ فعل کا دوسر ے افعال سے ملنے کا ہے جب کہ دوسراطریقہ ہی ہے کہ اسما اور صفات کے ساتھ افعال ل کرآئیں ، جنوبیں امدادی افعال کہا گیا ہے۔ اس میں سب سے کارآ مدامدادی فعل 'ہونا' کوفر اردیا گیا جو فعل کے ماضی نا تمام، تمام، اخمال اور فعل حال کے معنی میں کام آتا ہے۔ دوسرا درجہ ایسے امدادی فعل 'ہونا' کوفر اردیا گیا جو فعل کے ماضی نا تمام، تمام، اخمال اور فعل حال کے معنی میں کام آتا ہے۔ دوسرا درجہ ایسے امدادی افعال کا بنایا جو فعل کی مات کے ماضی نا تمام، این، جنا، ڈالنا، پڑنا اور ہنا۔ امکان فعل کے لیے 'سکنا' اور فعل کے جاری ہونے کے لیے 'کرنا' فعل کی دفعة ُ ظہور پذیر ہونے این، جانا، ڈالنا، پڑنا اور ہنا۔ امکان فعل کے لیے 'سکنا' اور فعل کے جاری ہونے کے لیے 'کرنا' فعل کے دفعة ُ ظہور پذیر ہونے کے لیے بیٹھنا، اٹھنا، نگلنا، مگنا، قدل میں تو قوع کی خواہش کے لیے 'چاہنا' بخطل کے دفعة ُ ظہور پذیر ہونے واقع ہونے کاذکر کیا۔ اس میں تکر ارافعال اور 'کن کے فعلق کی ساتھ دو فعلوں کے لیے 'کرنا' فعل کے دفعة ُ ظہور پذیر ہونے مرکب بننے کے لیے ہندی ، فارتی یاعربی اسم یا صفت کے ساتھ دو فعلوں کے ملنے کاذکر کی ہے۔ اسما دو من اول کے ان ، برآنا، یقین کرنا، علاج کرنا، تو کی کرنا، روشن کرنا وغیرہ ۔ اس جھ مندی مصدر ملنے سے جیسے پوجا کرنا، دم تو ڈرنا، پیش

تمیز فعل کی بحث ان افعال سے شروع ہوتی ہے: تمیز فعل یا متعلق فعل کی کیفیت بیان کرتا ہے اور اس کے آنے سے فعل کے معنوں میں تھوڑی بہت کمی بیشی ہوجاتی ہے۔بعض اوقات بیصفت کے ساتھ آکر بھی یہی کام دیتا ہے۔[9]

ميں بساخته منه سے نكل جاتے ہيں۔ان ميں حرف ندا جيسے اے، يا، ہوت، ارے، اب، ابحی، ارے او، بے اوو غيرہ ۔خوشی ومسرت کے حرف جيسے اہا پا، اہوہو، واہ واہ ، سجان الله، ماشاء الله ۔ ربخ وتأ سف کے حرف جيسے پائے، وائے، آہ، اف، اے وائے، پائے رے، افسوس، حیف، ہیریات وغیرہ ۔تعجب کے حرف جیسے سجان الله، الله الله، افو، اپا وغیرہ ۔ نفرت کے حرف جیسے در، در در زنف، تھو وغیرہ ۔تعبیبہ کے حرف جیسے ہیں ہوں، خبر دار، دیکھود غیرہ ۔

کتاب کی چوتھی فصل نحو کے مباحث کو محیط ہے نحو کی بحث دو سطوں پر ہے۔ پہلی سطح وہ ہے جہاں تعداد، حالت اور زمانہ کے اعتبار سے اجزائے کلام میں تغیر بیدا ہوتا ہے۔ اس کے مطالعے کو تحوی فی کانام دیا گیا۔ دوسر کی سطح جملوں کی ساخت کے مطالعے سے تعلق رکھتی ہے۔ اس کو نحوتر کیبی کہا گیا۔ نحوی فی بیلی بحث عدر ( تعداد ) کی ہے۔ اس میں سیہ طے کیا گیا کہ اردو میں عدد کی صرف دوصورتیں واحدا ورجح ہیں۔ اس میں اعداد کے استعال کے طریقی ، جمع کے معنی میں استعال ہونے والے الفاظ اور واحد ندکور ہوکر جمع کے معنی والے الفاظ کا بیان ہے۔ حالت کے بیان میں اردو کی چھ حالتیں ؟ معلی ، مفعولی ، اضافی ، انتقالی ، ظرفی اور ندائیہ بیان ہو کیں۔ ان حالتوں میں ہونے کے سبب سے محتف اجزائے کلام میں تبدیلیوں کی صورت کیا ہوتی ہے؟ اس موضوع پڑتفسیل سے اظہار خیال کیا گیا۔ اسی فصل میں صفت ، حفائر ، فعل ، حالیہ ، حال معطوفہ ، اسم فاعل ، زمانہ ، مضارع، امر، مستقبل ، فعل حال ، ماضی ، افعال احمال و خطر یق ، جمع کے معنی میں ؟ محطوفہ ، اسم فاعل ، زمانہ ، مضارع، امر، مستقبل نے الی میں ہونے کے سبب سے محلف اجزائے کلام میں محطوفہ ، اسم فاعل ، زمانہ ، مضارع، امرہ مستقبل نے الم ماضی ، افعال احمال و خرطی ، افعال اور افعال اور افعا ل اس فصل کا دوسر احماز محل محلوب کی تعلم میں مغیر ، معلی ہو ہے کے سبب سے محلف اور افعا ل مرکب ، تیز فعل ، حروف ، تکر ار الفاظ کے کچھا ور نکات بیان کیے گئے ہیں۔ اس فصل کا دوسر احماز حقورت کیں یا جملوں کی ساخت پر ہے۔ جملے کے دو بنیا دی عضر مبتد ااور خو ہیں ۔ معال مراب کو مستور وہ شخص یا شئے ہے جس کا ذکر کیا جاتا ہے اور خبر جو پچھاں شخص یا شئے کے بارے میں کہاجاتا ہے۔ مبتدامیں ایک اسم یاضمیر، یا دواسم یاضمیر، یا مصدر، یا کوئی فقرہ یا جملہ ہوسکتا ہے۔ خبر میں فعل یا اسم یاضمیر حالت فاعلی میں یا اضافی میں، یا لفظ یا فقرہ ہوسکتا ہے۔ مبتدا کی توسیع بدل، صفت جشمیر لطور صفت، اعداد، اضافی حالت وغیرہ سے خبر کی توسیع صفت، اعداد، حالیہ معطوفہ، حالیہ، حرف ربط مع اسم اور تمیز فعل سے ہوسکتی ہے۔ مبتد ااور خبر کی بحث کے بعد مطابقت کی بحث ہے۔ مطابقت ، صفت (جوتو صفی ہو) کی اسم سے ، صفت کی (جو جز وخبر ہو) اسم سے اور جلے کی خبر کی (جوخواہ فعل ہو یا صفت) مبتد اسے ۔

کتاب کی آخری بحث مرکب جملوں کی ہے۔ جملے کودویا دوسے زیادہ جملے ایسے لیس کہ دونوں جداگا نہ اور برابر کی حیثیت رکھتے ہوں اور تابع نہ ہوں تو مطلق (ہم رہنہ) ورنہ تابع جملے ہوں گے۔مطلق جملوں میں جملہء جمع ، جملہء تر دیدیہ، جملہءاستدرا کیہ اور جملہء معللہ کو شامل کیا ہے۔تابع جملوں میں اسمیہ، دصفیہ اور تمیزی جملوں کو شامل کیا ہے۔ جملے میں اجزائے جملہ کی ترتیب کی بحث کے ساتھ خوتر کیمی کا بیان ختم ہوتا ہے۔

سطور بالامیں '' قواعداردو''طبع اول ( ۱۹۱۴ء ) کا موضوعاتی خاکہ پیش کیا گیا۔ جب ہم '' قواعداردو'' کی مختلف طباعتوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس کی مختلف طباعتوں میں کئی بارتر میم واصلاح کاعمل دیکھتے ہیں۔ یہتر امیم ۱۹۳۷ء میں شائع ہونے والے اور نگ آبادایڈیشن، ۱۹۴۰ء میں شائع ہونے والے دبلی ایڈیشن اور طبع جدید ( ۱۹۵۸ء ) میں بہت نمایاں ہیں۔ ان تر امیم اور اصلاحات کا وضاحتی مطالعہ ذرا آگے آئے گا۔ فی الحال صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ'' قواعداردو'' کی جوشکل آن دستیاب ہے، یہتر میم واصلاح شدہ ہے۔ اس میں موجود رموز اوقاف اور عروض کے مباحث کتاب کی پہلی اشاعت میں شائل نہیں تھے، البتہ یہ ۱۹۳۷ء میں چھپنے والے تیسرے ایڈیشن میں موجود ہیں۔

کتاب میں شامل مباحث ، ان کی درجہ بندی اور تر تیب مباحث دیکھ کر اندازہ ہوتا ہے کہ کتاب میں اجزائے کلام اوران کی ترتیب ، اقسام حالیہ اور افعال مرکب کا بیان اپنی اساس میں'' قواعد اردو''مؤلف مولوی څکد اساعیل میر تھی سے مماثل ہے۔ ہم ای باب میں'' قواعد اردو''مؤلفہ محد اساعیل میر تھی کی بحث دیکھ چکے ہیں۔ فرق میہ ہے کہ'' قواعد اردو'' (میر تھی) مختصر اور بنیا دی مباحث کو تعاد رف سطح پر بیش کرتی ہے جب کہ'' قواعد اردو'' (عبد الحق) میں میر محت بہت تفصیل اور جزئیات کے ساتھ بیان ہوئے ہیں۔ اس بات میں کو کی شرخ بین کہ تو ہے جب کہ'' قواعد اردو'' (عبد الحق) میں میہ مباحث بہت تفصیل اور جزئیات میر تھی کی فراہم کردہ بنیا دکو تعاد بنی سطح پر بیش کرتی ہے جب کہ'' قواعد اردو'' (عبد الحق) میں میہ مباحث بہت تفصیل اور جزئیات میر تھی کی فراہم کردہ بنیا دکو تو لی سطح پر بیش کہ مولوی عبد الحق نے اجز ائے کلام اور افعال مرکبہ میں مولو کی اساعیل میر تھی کی فراہم کردہ بنیا دکو تو لی کر لیا ہے اور اس تقسیم کو قبول کرتے ہوئے خوب داد تحقیق دی ہے اور اسے اردو قواعد نو لی کسی کی کا تی میں بیس کیا گیا۔ صرف کا موضوع کلمات یا با محق الفاظ ہیں اور اردو الفاظ کی ساخت کا مطالعہ اشتقاق و ترکیب کی صورت دیکھی بغیر کمان نہیں ہے نے کی کر میں جن الفاظ ہیں اور اردو الفاظ کی ساخت کا مطالعہ اشتقاق و تر کیب کی صورت دیکھے میر محمل کی نہیں ہے نے میں میں سے مرکبات ناقص کی بحث بھی اسی بنا پر ختم کی گئی ہے کہ جملے میں مرکبات ناقص ایک

··قواعداردو' پر تنقید:

'' قواعداردو'' قواعدنو لیی کے ماڈل کے طور پراردو میں ایک نئ چیز تھی۔ یہ جدید نہن کے لیے قابل قبول لیکن عربی اور فارس تربیت کے حامل لوگوں اور روایتی قواعد کے حامیوں کے لیے سے ماڈل نیا اور خلاف ِ مزاج تھا۔ اس لیے اس

توجد طلب امرید ہے کہ ترمیم واصلاح کے اس عمل میں کوئی تسلس یا ارتفا تلاش نہیں کیا جا سکتا ۔ کتاب کے پہلے اور تیر ے ایڈیشن (سنہ ۱۹۳۱ء) کے تقامل سے ثابت ہوتا ہے کہ کتاب کے ورق ورق پر تبدیلی کی گئی ہے۔ ۱۹۳۰ءاور ۱۹۳۹ء کی اشاعت میں بھی اختلافات متن بہت نمایاں ہیں کیکن میا ختلافات ۱۹۳۹ءوالے ایڈیشن میں مزید ترمیم کے سبب سے نہیں ہیں بل کہ ۲۹۳۱ءوالے ایڈیشن میں کی گئی گئی ترامیم ۱۹۹۰ءوالے ایڈیشن میں نظر نہیں آتیں ۔ اس طرح ۱۹۴۰ءکاد ، کی ایڈیشن ہیں بل کہ ۲۹۳۱ءوالے ایڈیشن میں کی گئی گئی ترامیم ۱۹۹۰ءوالے ایڈیشن میں نظر نہیں آتیں ۔ اس طرح ۱۹۴۰ءکاد ، کی ایڈیشن ۱۹۳۹ءوالے اور تک آبادایڈیشن میں کی گئی گئی ترامیم ۱۹۹۰ءوالے ایڈیشن میں نظر نہیں آتیں ۔ اس طرح ۱۹۴۰ءکاد ، کی ایڈیشن ۱۹۳۹ءوالے اور تک آبادایڈیشن کی بجائر اور اے پہلے ایڈیشن کے قریب تر ہے یعنی کتاب کا جومتن ۱۹۴۰ء میں شائع ہوا، وہ اشاعت اول میں معمولی ترامیم کرماتھ تیارہوا ہے طبع جدید میں ایک بار کھر ترامیم موجود ہیں لیکن طبع جدید کی زیادہ تر مما نگت ۲۹۳۱ء کے اور نگ آبادی ایڈیشن کے ساتھ تیارہوا ہے طبع جدید میں ایک بار کھر ترامیم موجود ہیں لیکن طبع جدید کی زیادہ تر مما نگت ۲۹۳۱ء کے اور نگ آبادی ایڈیشن کے ساتھ تیارہوا ہے۔ دیم جہ میں ایک بار کھر ترامیم موجود ہیں لیکن طبع جدید کی زیادہ تر مما نگت ۲۹۳۱ء کے اور نگ آبادی ایڈیشن کے ساتھ تیارہوا ہے۔ دیم تک ہو طبع جدید کا نام دیا گیا ہے، دوہ ۲۹۳۱ء میں ایڈیشن کے متن میں کئی ترامیم کے ساتھ تیارہوا ہے۔ دیم قول ایڈیشن کا دوت کے تعالم میں نہ کی میں میں میں خدیم کا میں میں ایک بار کے سے لیے ہمارے میں این دوتس میں کئی ترامیم کے ساتھ تیارہوا ہے۔ دیم قول اشاعت کا ہے جس میں چند تر امیم کی ساتھ د، کھی ایڈیشن ۱۳

(۱) کتاب میں سب سے زیادہ تصرفات لفظی ہیں ۔ یفظی تصرفات میں وہ تصرفات بطورخاص اہمیت کے حامل ہیں جن کی بنیاد پر تواعدی سطح پر نفس مضمون میں تبدیلی واقع ہوجاتی ہے مثلاً مضاف کی جگہ مضاف الیہ کالفظ کتاب میں دوجگہ تبدیل کیا گیایا ہندی اور فارس کے مشتر ک حروف تہجی میں سے نز کوخارج کیا گیا۔

(۲) جملوں کے حذف اور اضاف یا جملوں میں ترامیم یا مختصر عبارت کے اضاف کی مثالیں بھی کثرت کے ساتھ موجود ہیں۔ ان ترامیم کی بنیاد پر کہیں تو نفس مضمون بدل جا تا ہے اور کہیں تشریح وتصریح کی صورت پیدا ہوتی ہے۔ (۳) ترتیب مباحث میں تبدیلی کی بنیاد پر کھی مقامات پر مباحث کوزیادہ مربوط بنانے کی کوشش کی گئی ہے۔ (۳) کتاب میں عبارت کے حذف کی مثالیں بھی بکثرت ہیں۔ حذف متن کی دوصور تیں ہیں۔ ایک صورت بیہ ہے کہ وہ مباحث جن کا تعلق براہ راست مباحث تو اعد کے ساتھ نہیں ہے، حذف کردیے گئے۔ حذف کی دوسر کی صورت بیہ ہے کہ جہاں کہیں ایک درج کے مباحث دوسرے درج میں مذکور ہوتے ، وہاں سے نکال دیے گئے مثلاً 'سا'، 'سے'، 'سی' کی ک معیت کو پہلے صفت میں زیر بحث لایا گیا لیکن بعد میں وہاں سے نکال دیے گئے مثلاً 'سا'، 'سے'، 'سی' کی کہ عام کی کلی تسمیں ؛ اسم کیفیت ، اسم جع ، اسم ظرف اور اسم آلہ درج ہیں۔ ۲ سے مال روسو میں میں اسم عام نام ، اسم کیفیت ، اسم جع ، اسم ظرف اور اسم آلہ درج ہیں۔ ۲ سے ۱۹

طبع اول میں مباحث کا آغاز:

طیع اول: اردو حروف تبجی کل چونیس میں اوران میں ہوتم کی آواز کے ادا کرنے کی گنجایش ہے۔[<sup>20</sup>] **اور تگ آباد:** اردو حروف تبجی کل ملا کر پچاس میں اوران میں ہوتم کی آواز کے ادا کرنے کی گنجایش ہے۔[<sup>21</sup>]

اسم کی حالتوں کے بیان میں مختلف طباعتوں کے مندرجات کی کیفیت ہی ہے کہ طبع اول میں فاعلی، مفعولی، ظرفی، اضافی اور منادلی کاذکر ہے۔ اور نگ آباد ۲۹۳۱ء میں تمہیری بیان میں تبدیلی کے علاوہ اسم کی حالتوں میں فاعلی، مفعولی، خبری، اضافی، ندائی، ظرفی اور طوری قسموں کاذکر ہے۔ دبلی ایڈیشن میں بھی یہی اقسام مذکور ہیں۔ طبع جدید میں دبلی ایڈیشن کی اقسام میں سے نظر فی' حالت حذف کردی گئی ہے۔ متن کی عبارت کی کیفیت ملاحظہ ہو:

طبع اول:

اسی طرح اعلیٰ ،اعلیٰ درجہ،اول نمبر،اول درجہ، پر لے درجہ کےالفاظ بھی یہی کام دیتے ہیں جیسےاس میں بیاعلیٰ

صفت ہے۔اعلیٰ درجہ کی جنس،اول نمبر کا احمق، وہ مجھے پر لے درجہ کاب وقوف معلوم ہوتا ہے۔

اقتباسات مندجه بالاسے غرض بیہ ہے کہ کتاب میں ترمیم واصلاح کے مل پر دوشنی پڑ سکے بہم نے ابتدا میں کتاب ے مثمولات کا جمالاً تذکرہ کیا تھا۔ یہاں موضوعاتی سطح پر قابل ذکرتغیر سے بغیر مثمولات کی صحیح کیفیت سامنے نہیں آتی۔ موضوعاتي سطح يرمطالع كے بدامور سامنے رکھنالازم ہیں۔ (۱) قواعد کے مفہوم کو کہنے والے اور سننے والے کے درمیان لسانی عمل سے وابستہ کر کے زمان کی تحریری شکل کی بحائے بول جال کی اہمیت پرزور دیا۔ (۲) حروف تہجی کے تسامحات دور کیے گئے اور مخلوط حروف کو شامل کر کے تعداد بڑھادی اور حروف تہجی کوارد و کے مزاج کے مطابق تسلیم کرلیا گیا۔ (۳)اسمنكره كي اقسام كومخضر كرديا گيا۔ (۴)اسم کی پانچ حالتوں کی بجائے آٹھ حالتیں کردیں۔ (۵) تاریخ الفاظ کے مباحث کچھ کیے گئے لیکن پھربھی متعدد مقامات پر درج ہیں۔ (۲) نحو کے متعدد مباحث میں ترمیم کر کے طبع جدید میں تفصیل اور تشریح زیادہ کردی ہے۔ (۷) رموزاوقاف اورعروض کے مماحث بھی طبع جدید میں موجود ہیں۔ اس حالت میں بھی عین ممکن ہے توضیحات وتشریحات پاکلمات کے درجے کی شناخت میں کئی مقامات پراصلاح کی ضرورت ہولیکن اپنی ہیئت کے اعتبار سے بیا ک ایسی کتاب ثابت ہوئی جوار دوقواعد نویسی کے لیےا یک رہنما کی حیثیت اختیار کرگئی۔نصابات میں اس کی سفارش کی گئی تومستقتبل کی نصابی قواعدنو یہی کی روایت میں اس سے استفادے کی یے شارمثالیں سامنے آئیں ۔جن معروف قواعدنو ییوں نے اس کتاب کی تحریک سے کتابیں لکھیں ان میں زین العابدین فرجاد مؤلف'' آئین اردو' ،جلال الدین احد جعفری زینبی مؤلف' معرہ القواعد'' و''اساس اردو' ، ' شیم امروہوی مؤلف ' نسیم القواعد''،ضامن علی کنوری مؤلف'' قواعد کنوری'' اور ابواللیٹ صدیقی مؤلف'' جامع القواعد'' کے نام نمایاں ہیں۔ ڈا کٹرشوکت سبز داری نے''ار دوقواعد'' میں اہتقاق کی بحث میں'' قواعدار دو'' سے بہت استفادہ کیا۔ به کتاب ابتدامین نقید کانشانه بنی کیکن آ هسته آ هسته اس کی اہمیت کا احساس بڑھنے لگااورار دوقواعد پر شخیدگی سے کام کرنے والوں نے اس کی اہمیت کابر ملااعتر اف کیا۔ چند آرادیکھیے :

ہے کہ اس کی تدوین نو کی جائے اورا یک متند متن سامنے لایا جائے۔

<sup>۴۳</sup> حوالہ جات دحواشی

۲۷۔ ایصاً مص:۲۷ا

۲۸ \_\_\_\_\_ فرجاد،زین العابدین،آئین اردو،ص: ۷۷

د اکٹر ناصررانا ڈائریکٹر ریسرچ اینڈ کوالٹی ایشورنس، گورنمنٹ دیال سنگھ کالج، لاہور یا کستان کالسانی جغرافیہ

#### Dr Nasir Rana

Director, Research and Quality Assurance, Govt. Dial Singh College, Lahore

#### Linguistic Map of Pakistan

Indus civilization was spread over a vast geographical region from the north eastern mountains of Afghanistan to the coast of Makran, Punjab, Sind and South Indian areas up to Gujrat. It was one of the world's first urban civilizations which was flourished around the Indus river basin extended into the Ghaggar- HakRa river valley and in upper adjacent to the Ganges-Yamuna plains about 5000 years back. This area is the home of Dravidian languages. The Punjabi, Sindhi and Brahvi of Pakistani languages come from of Dravidian language family. Dravidian grammatical influence, professions' names, social customs and places names suggest that the Dravidian languages were once spoken more widely across the area. This article expresses views on the influence and origin of the language spoken by the ancestors of the civilization.

وادی سند حد کی تہذیب دریائے گھا گرا کے آرپار شال میں گنگا جمنا دوآب تک؛ ساص مکران سے مشرقی افغانستان تک اور جنوب میں مہارا شٹر کے علاقے دائم آباد تک پیمیلی ہوئی تھی ۔ تقریباً ساڑ ھے بارہ لا کھ مربع کلومیٹر پر محیط بیعلاقہ اپنی ہم عصر: مصر، بابل د نینوا اور چینی تہذیبوں میں سب سے وسیع تھا۔ (۱) اس کے عروج کی کہانی اب کسی عمرانی اور لسانی ماہر سے پوشیدہ نہیں رہی۔ اس قد یم تہذیب کے آخری دور میں جوز وال آیا وہ صرف شہری بستیوں کی تبابی کا باعث بنا جب کہ مضافاتی اور دیمی آبادی اپنی رہی ۔ اس قد یم تہذیب کے آخری دور میں جوز وال آیا وہ صرف شہری بستیوں کی تبابی کا باعث بنا جب کہ مضافاتی اور دیمی تر بیس رہی۔ اس قد میم تہذیب کے آخری دور میں جوز وال آیا وہ صرف شہری بستیوں کی تبابی کا باعث بنا جب کہ مضافاتی اور دیمی تہذیب کے زوال سے تہذیبی ارتقاء میں یقیناً ترقی معکوں ہوئی لیمی شہری زندگی کچھ خسم کر دی گئی ، کچھتا لیم کر لی گی اور کچھ دائیں سکتے ہیں اور نہ ہی میم از خود ہوا کرتا ہے۔ ای اصول کے تحت پر ولو پا کتان کی دیہی ہودو باش اپنے سادہ پیشوں اور معمول کی زندگی کے ساتھ برقر ارر ہی اور یہی تہذیب و ثقافت ہمارے خطے کی زبانوں کی امین ہے۔ (۲) زبانیں ہمیشہ اپنے مادی ، سابق ، مذہبی ، دیپاتی یا د ہقانی کلچرا ور مظاہر میں رہ کرتر تی کرتی ہیں اور الفاظ ایسے ہی پس منظر میں اپنے مفا ہیم واضح کرتے ہیں۔ (۳) ماہرین کے مطابق ہی بات بے حدا ہم ہے کہ لسانیات میں تحریری کی بجائے تقریری روب معتبر ہوتا ہے۔ (۳) وادی سندھ کے کسانوں ، مزدوروں ، دیپاتی یوں اور اور مضافا تیوں نے بھی وہ قد کم لسانی روایت تاد م تحریر قائم رکھی ہے جس کے ذریعے بیماں کی مختلف زبانوں میں سے ہڑ پائی عہد کی درواڑی اصل واضح دکھائی دیتی ہے۔ اس بنا پر پوٹھو ہار ، ہڑ پا، موہ ہن جو دڑ و، کوٹ ڈیجی ، آمری ، نال ، ڈیرہ بگی اور وسطی پا کستان کے کی علاقوں میں سے کم و میں سان ہزار ہرں قبل کے دریافت ہونے والے لسانی آثار کی بنیا پر اس علاقے کی زبانوں کو ہڑ پائی اصل کی زبا نیں کہا جائے تو زیادہ

دریائے سندھ کی ترائی اپنی زرخیزی، حسن اور پانی کی فرادانی کے باعث ماضی کی معلوم تاریخ تک حملہ آوروں اور فاتحین کی زد میں رہی ہے۔ تاریخی طور پر پثا ور اورڈ ریا اسماعیل خان کے اردگر دچار سرحدی درے خیبر، کرم، ٹو چی اور گول وادی سندھ کو افغانستان سے ملاتے ہیں۔ اس وجہ سے شہال مغرب کی طرف سے آنے والے تمام حملہ آور سندھ کی اس وادی کو سیاسی، معاشرتی، ثقافتی اور لسانی حوالوں سے متاثر کرتے رہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ علم انسانی (anthropology) کے ماہرین پنجاب کو ہندوستان کی بجائے وسطی ایشیاء کے ساتھ زیادہ قریب قرار دیتے ہیں۔ (ھ) نار من براؤن کا بھی اس باعث خیال ہیں۔ (۲)

پنجاب کا شالی اور شال مغربی حصہ (خصوصاً موجودہ خیبر پختون خوااور پنجاب) ہیرونی حملہ آوروں سے زیادہ متاثر ہوا۔ یہاں سے ہزاروں برس تک سیاسی، ثقافتی اور تجارتی قافلے گزرتے رہے اور روم، وسطی ایشیاء، بابل، چین اور ہندوستان کے درمیان با قاعد گی سے لین دین اور فتوحات وغیرہ ہوتی رہیں۔ یہاں کون کون آئے اور کب کب آئے؟ بیا کی بڑی اور نامعلوم داستان ہے۔(۷)

وادی سندھ میں سے پنجاب کے علاقے جہاں پانی، ہریالی، <sup>حس</sup>ن اورزر خیزی کے خواہش مندوں کے ظلم کا شکار رہے ہیں وہاں دریائے سندھ کے نچلےعلاقے (موجودہ صوبہ سندھ) نے سوائے تجارتی قافلوں اور آٹھویں صدی میں مسلمان فاتحین کے اثر کے، اپنی روایت کوزیادہ سنجالے رکھا۔ اسی طرح خضد اراور قلات کی پہاڑی ترائیوں پر بھی ہیرونی اثر ات کم رہے۔ یوں بیہ بات واضح ہے کہ سندھی اور براہوی میں پنجابی اور پشتو کی نسبت ملاوٹ کم اور قدیم عنصرزیادہ ہے۔

براہوی زبان پا کستان کے صوبہ بلوچستان کی جنوبی کھا ٹیوں میں بولی جاتی ہے جس کی با قاعدہ تاریخ اُنیسو یں صدی براہوی زبان پا کستان کے صوبہ بلوچستان کی جنوبی گھا ٹیوں میں بولی جاتی ہے جس کی با قاعدہ تاریخ اُنیسو یں صدی کی دوسری دہائی سے شروع ہوتی ہے ۔اس(بقول مصنف: عجیب وغریب زبان) کا ذکر 1816ء میں پہلی بارسر ہنری پوئنگر ( Sir Henry Pottinger) نے اپنے سفرنا مے میں کیا (۸) جہاں سے مستشرقین کو اس زبان کے بارے میں دل چنہی پیدا ہوئی اوراس زبان پر تحقیق شروع ہوئی۔ لیفٹیزیٹ آر کیچ (Lt. R. Leech) پہلی جنگ افغانستان سے قبل ایک وفد کے ساتھ بلوچتان میں سے گزر کرافغانستان گئے۔وہ براہویوں سے مل کر چو نکے اوراپنے مشاہد ے کو کاغذ پرا تارا۔(۹) کیچ سے متاثر ہو کر چارلس میسن (Charles Masson) نے خاص طور پر براہوی قبائل کی زبان کی کھوج کے لیے علاقے کا سفر کیا اور برسوں کی تحقیق وند قیق کے بعد براہوی لغت شائع کی۔(۱۰) اس کے بعد ایک جرمن ماہر لسانیات کر تچین کیسن ( Christian اساسی طور پرایک ہیں۔(۱۱)

۱۸۵۶ء میں رابرٹ کالڈویل نے لیسن کے نظریے کوآ گے بڑھایا اور دراوڑی زبانوں: تامل، تلکیو، کنڑی، ملیا کم، تلو اور براہوی کا موازنہ شائع کیا۔(۱۳) اس طرح یہ زبان اپنی اصل کے حوالے سے دراوڑی مانی گئی۔ اس کی قدامت واہمیت جان جانے کے بعد براہویوں نے خوداپنی زبان کے بارے میں کا م شروع کیا اور اللہ بخش زہری نے ۷۷۵ء میں اس کے بارے میں ایک تعاد فی کتابچہ شائع کیا۔(۱۳) اس زبان کی پہلی گرائم ارنسٹ ٹرمپ (Earnest Trump) نے ککھی (۱۴) اور بعد میں ڈینس برے (Denys de S. Brey) نے اپنی تحقیق تین جلدوں میں شائع کر کے اس کی دراوڑی اصل ثابت کردی۔ (۱۵)

یہ بات ۱۸۸۳ء کی ہے جب آر لیچی نے براہوی، بلو چی اور پنجابی کا گہری نظر سے مطالعہ کیا اور ان کا ایک انتخاب شائع کیا۔(۱۹) اس انتخاب کی اشاعت کے بعد براہوی کی اصل کی طرف توجہ دی گئی لیکن پنجابی کی طرف شاید اس لیے دھیان نہ دیا جا سکا کہ پنجابیوں نے خود اسے درخورِ اعتنا نہ سمجھا۔ دوسری طرف ڈینس برے نے براہوی حکرف لکھتے ہوئے پنجابی (مرکزی) اور اس کے ایک لیچ بخٹگی' کو دراوڑی زبانوں کے موازنے کے لیے برتا۔(۲۰) یو اے سرنوف ( عند ) میں معاد میں میں اور اس کے ایک ایچ بخٹگی کا میں سے وادی سند ھاکی قدیم زبان قرار دیا(۲۱) اور ایم بی ایمینو ( M.B.Emeneau) نے بھی جنوبی ہندوستان میں گھوم چر کر تحقیقات کرتے ہوئے جنوبی ہندکی دراوڑی زبانوں کے علاوہ ایک

اورزبان کودراوڑی جانااوردہ تھی 'لہندا'۔(۲۲)

اگر ہڑ پااور موہ بن جو دڑ وآریا ؤں کے ہاتھوں تباہ ہوئے بھی ہوں تو پھر جیسے پیچیلی سطروں میں ذکر ہوا ہے، ان شہروں اور علاقوں میں یسنے والے بالکل ختم نہیں ہوئے اور نہ ہی تاریخی طور پر کسی تباہ ہونے والے یافتح ہوجانے والے علاقے کے لوگ ختم ہو جایا کرتے ہیں۔ تاریخ نے درواڑی تہذیب کی مہروں کی تجارت د جلہ وفرات کی سمیری تہذیب کے ساتھ ثابت کی ہے جس سے ریمطلب بھی نگلتا ہے کہ ان کے درمیان زبان کا علامتی اشتر اک بھی تھا۔ یہاں کی بازیا فتہ ثقافت، مہروں ، کتوں اور شہروں کی آرائش اس بات کی گواہ ہے کہ یہاں کار بہن اور ان کی اعلیٰ تعلیم اُن کی پختد ثقافت ، مہروں ، کتوں اور باوجود کی شخص نے وادی سند ہوکی زبانوں کی اس اس بھی سومیری گرائمر کتا ہے قرار نہیں دی۔

تہذیبی د فقافتی حوالے سے صرف چندا شارے ہی اُس دفت کی جمر پورتصور فراہم کر دیتے ہیں جن کی ردایت ادر تسلسل آج بھی یہاں کے معاشرے میں موجود ہے۔ مثلاً ہڑ پا کی کھدائیوں سے لونگ، ہار، نگن، بُندے، چونک، باز و بند، پہنچیاں، ٹرکا، انگوٹھیاں، خواتین کی بال سیٹیے کی سوئیاں اور کڑے وغیرہ کے علاوہ چہرہ شدگا رنے کے سامان میں سرمداور پاؤڈر وغیرہ بھی دستیاب ہوئے ہیں۔ مردوں کے لباس میں کرتے، دھوتیاں اور چادریں یا دُھے ،عورتوں کے پہنا ووں میں شلوکا (جدید بلاؤز) اور ساڑھی تھم کی چا دری بھی ملی ہیں۔ اس کے علاوہ یہاں سے مٹی کے برتن اور چاندی اور پی سے مرتبان بھی ملے ہیں۔ یہ سب آر ہاؤں سے قبل کے مستعملات ہیں جو آج بھی یہاں کی تہذیب و فقادت میں تازہ اور زندہ ہیں۔

 واور فاتح اور مفتوح قوموں کی تاریخ کے زاویے ہے ہمارے ہاں چینی، ترکی، عربی ، منگولی اور فارسی بو لنے والی قوموں اور فاتحین کی تاریخ موجود ہے۔ اس سے واضح ہے کہچین ، تر کستان ، ایران ، افغانستان اور عرب سے آنے والے حکم را نوں نے مقامی زبانوں کو متاثر ضرور کیا لیکن سرے ہے ختم نہیں کر سکے۔ پھر یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ صرف آریا وّں ہی کے آنے سے اُن ک نو وار دزبان نے یہاں کی دلیمی زبانوں (یا ایک زبان ) کو بالکل ختم کردیا ہوا ورخود پردھان بن بیٹی ہو۔ یہ طے ہے کہ پروٹو پاکستان میں بولی جانے والی مقامی زبانیں سنس کرت کی جگڑی ہوئی صورتیں نہیں تھیں بلکہ ہڑ پائی عہد میں یہاں کے لوگ دراوڑی اور منڈ اگروہ کے لسانی حلقوں سے متعلق تھے۔ اس کا ٹھوں ثبوت نہ صرف بلوچتان میں برا ہوی بولنے والے قبائل کا وجود ہی ہے بلکہ دیگر دلی زبانوں میں دراوڑی اور منڈ اعناصر کی موجود گی بھی اس بات کی شہادت ہے۔ حالاں کہ آریا ؤں کے شواہد کے بعد کسی زمانے میں بھی جنوبی ہندوستان سے دراوڑی قبیلوں کا وادی سندھ کے باسیوں کے ساتھ براہ داست یا کسی اور قسم کا رابطہ ثابت نہیں۔

اگر رِگ وید کی مثالیس یاان میں ہے کوئی ایک مثال بھی تسلیم کر لی جائے جو ویدوں میں دراوڑی زبان کی موجود گی کا جوت فراہم کرتی ہوتو یہاں کی زبانوں میں دراوڑی ( دیساجا) لفظوں ، تر کیبوں اور جملوں کی موجود گی اس سرز مین میں غیر آریائی یا غیر ویدی زبان کی موجود گی کا ثبوت ہے۔ موہن جو در ڈو، ہڑ پا اور کوٹ ڈیجی وغیرہ کی کھدائیوں سے بیہ بات پایی بوت کو پنچ چکی ہے اور یہ بھی تسلیم کیا جاچکا ہے کہ آریا لوگ یہاں تھوڑی تعداد میں آئے۔ خلاہ ہر ہے کہ جب آریا وَں سے قبل کی تہذیب ترقی یا فند میں تو لاز ما اُن کی زبانی کی موجود گی کا ثبوت ہے۔ موہن جو در ڈو، ہڑ پا اور کوٹ ڈیجی وغیرہ کی کھدائیوں سے بی بات پایی بوت کو پنچ چکی میں تو لاز ما اُن کی زبانی کی موجود گی کا تبوت ہوں گی۔ آریا وَں کو یقنیا ایسے مفتو حوں سے واسطہ پڑا جو ہر کھا ظ میں تو لاز ما اُن کی زبانیں بھی ترقی یا فتہ ہوں گی۔ آریا وَں کو یقینا ایسے مفتو حوں سے واسطہ پڑا جو ہر کھا ظ سے مضبوط اور طافت ور تھے۔ زمینوں جا گیروں والے، زرخیزی کے بلے بڑ سے، سات دریا وَں کے ما لک اور خوب صورت تہذیبی اور تعمیر کی در نے کے حال ! یوں آریا وَں کو یہاں آ کراپی طرز اور و تیر کے علادہ ہوں سے مطاورہ وہ سب پڑھا پڑا جو ہر لیا ظ سے مضبوط اور طافت ور کی سامنے لا پوں آریا وی کو یہاں آ کراپی طرز اور و تیر کے علادہ وہ وہ سب پڑھا پنا پڑا جو آن اُن قد کی تہذیبوں کی کھدائی نے دُنیا کری کے ڈیلی بیاں میں دھوتی اور اردوں کو دیوتا وَں کے تصور، دیو مالا، کھانے پینے کی اشیاء مثلاً پان، سپاری، میر، پیلواور

یہاں تھوڑی سی توجہ اس پہلو پر بھی کر لینی چاہیے کہ اگر تہذیب اور ثقافت زندہ ہے تو اس تہذیب اور ثقافت کے ورثاء کس طرح مرگئے ہوں گے؟ اورا گرور ثاءختم ہو چکے ہوں تو تہذیب کیسے پن پسکتی ہے؟

رشی پانی لا ہور (نزدصوابی ) میں پیدا ہوئے۔ ٹیکسلا سے تعلیم حاصل کی اور کم ومیش 250 ق م میں سنس کرت کی پہلی گرائم ککھی۔ اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ وہ جدید آریا کی تمدن کے نمائندہ میے اور آریا وَں نے اپنی آمد سے کم ومیش ڈیڑھ ہزار برس بعد بھی اُس زبان کو مرتے ہوئے یا کم زور محسوس کیا ہوگا جو وہ مقامی زبان (یا زبانوں ) کے مقابلے پر لانا چاہتے تھے۔ آثار یہی بتاتے ہیں کہ وہ اپنی وضع کردہ زبان کو ابھی تک اس قابل نہیں سیجھتے تھے کہ وہ (اُن کے تئیں) 'پرا کرتوں' کے مقابلے کی معتبر زبان بن چک ہو۔ یقدیناً ابھی تک اس کو کو کی مضبوط اساس فراہم نہیں ہو کی ہو گی اور وہ ویدی زبان مقامی زبان یا زبانوں کے سامنے قد منہیں جماسکی ہو گی ۔ آپ دیکھ سکتے ہیں کہ ویدی (یاسنس کرت) مقامی زبانوں پر

سنس کرت کے صفحہ مستی سے مٹ جانے کی ایک وجہ مہاور سوامی اور مہا تما بدھکا دھرم پر چار کے لیے اپنی اپنی مقامی زبانوں کا استعال بھی بنااور آخریں مسلمانوں کی پروٹو پا کستان میں آمد کی وجہ سے بیا پیچ کسی اثر کے بغیر بی نابود ہوگئی۔ اگر چہ اسلام کے اثرات تو ساتویں صدی عیسوی ہی میں بزرگوں ،علاءاور تاجروں کے ذریعے یہاں پیچ چکے تھے لیکن آٹھویں صدی عیسوی میں مسلمانوں نے اس علاقے کو باب الاسلام بنایا تو سنس کرت کی معمولی سی جھلک (جو تب تک رہ گئی تھی ) کے بعد مقامی زبانوں نے عربی اور فارسی کا اثر لینا شروع کیا۔ یہی وجہ ہے کہ ہندی اور مشرقی پنجاب کی موجودہ پنجابی پر شعوری سنسرتی اثر کے باوجود عربی اور فارس کے اثرات واضح دکھائی دیتے ہیں۔ ان سب عوامل کے باوصف مید حقیقت یہاں کی زبانوں کی قدامت کی دلیل ہے کہ اس خطے کی زبانوں کا گرائمری ڈھانچہ وہی پرانار ہاجوآ ریا وَں سے پہلے تھا۔ دانش وروں میں آ ریا وَں کے بارے واضح اختلاف کے باعث اُن کا وجود یا عدم بھی مشکوک ہے۔ سر ڈیسائی، ڈاکٹر شریڈر (Dr. Shader)، ڈاکٹر برینڈ سٹائن (Dr. Brandeustine)، میکس ملراور چیئر جی جیسے ماہرین لسانیات ان کو (الگ الگ) وسطی ایشیاء، مشرقی یورپ اور جنوبی روں وغیرہ کے باشند ے بتاتے ہیں جب کہ ڈاکٹر گر گاناتھ جھا، ڈاکٹر سیورنا نند، اوناش چندر داس، ایل ڈی کلا اور ڈی ایس تر ویدی کا خیال ہے کہ میہ قد یم ہندوستانی باشند ے ہیں اور ہمان کی روشی میں ندی ( دریائے رادی ) یا پھر ملتان کے قرب وجوار کے رہندو الے سے۔ دانش وروں کے ان نوع ہذو ی نظریات کی روشنی میں

لسانی حوالے سے میہ بات غور طلب ہے کہ ابھی تک آثار قد بیمہ کی کھدائیوں کے ذریعے آریا وَں کی بیہاں آمدیا وجود کا کوئی ثبوت نہیں ملا۔ بفرض محال اُن کے وجود کو تسلیم کر بھی لیاجائے تو چیئر جی جیسے محقق نے ثقافت میں آریا ئی حصہ پچیں فی صد تسلیم کیا ہے۔ نسبیات میں بیاس سے بھی کم ہے۔ پھر کیوں اتنے تھوڑے حصے کو وقعت دے کر تمام زبانوں پر اس کا لیبل لگا دیاجائے؟ (۲۳) تبتی برمی زبانیں آریا وَں سے صدیوں پہلے سے لداخ، کما وَں، نیپال، بھوٹان، سکم اور ناگا علاقوں میں موجود ہیں لیکن ان کا اثر مقامی زبانوں پر آج ایک فی صدر کی حد تک بھی دکھائی نہیں دیتا۔ آریا کون سے دیو تھے کہ انہوں نے ہمالیہ سے لنکا تک کواپنے نسانی حصار میں لے لیا اور ایسارنگ چڑھایا کہ اور کوئی لسانی عضر اس کے سامنے الچر تک نہ سکا؟

پنجابی اور دوسری زبانوں کے ساتھ ساتھ ہمالیہ کے دامن میں موجود تبت چینی، مونٹر ااور کول یا دراوڑ آریاؤں کے ممکنہ دباؤ کے باوجود نہ تو علاقے سے گئے اور نہ ہی اُن کی زبانیں ختم ہو کمیں۔ وجہ یہ ہے کہ بعض قدیم مقامی زبانیں آج بھی اس علاقے میں دُوردُ ور تک پھیلی ہوئی ہیں۔ مثلاً کناری شلطے کے آس پاس کی ایک غیر آریائی زبان ہے۔ گلگت بلتستان، شمیر، خیبر پختون خوا، سم، ناگا لینڈ اور بھوٹان وغیرہ کی تمام زبانیں غیر آریائی ہیں۔ کھڑیا ُرا نچی کے علاقے میں، شاہز اور زبوا نک آتی دھر اپر دیش کی شالی سرحد پر اور ' کر کو میواڑ اور مالوے میں بولی جاتی ہے۔ یہ سب جنوبی ہند، جسے غیر آریائی خطہ ہونے پر اتفاق ہے، سے باہر کے علاقوں کی زبانیں میں۔

اس بحث سے بیات واضح ہوجاتی ہے کہ آریا اگر کہیں باہر سے آئے بھی تھاتو قراقر م اور ہمالیہ کے جنوب میں وہ کوئی لسانی انقلاب نہیں لے کر آئے۔ ویسے بھی وادی سندھ کا جنوبی علاقہ ہڑ پائی تہذیب کا پرانا گڑھ ہے۔ کوٹ ڈیجی ،مہر گڑھ، ہڑ پا اور موہن جو دڑووغیر ہ کیے بعد دیگر ہے اسی تہذیب کی مختلف پر تیں یا تہذیبیں ہیں۔ سندھی زبان کا علاقہ تین اطراف سے در اوڑی اصل کی زبانوں میں گھر اہوا ہے۔ اس کی ادبی تاریخ اور وسعت بھی نمایاں ہے۔ پنجابی کے ساتھ مواز نہ کر کے دیکھا جائے اور ان دونوں زبانوں کی قدامت پر غور کیا جائے تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ ان دونوں کا بھی پنجابی اور ہر ابوی کی طرح اثاثة شترک ہے۔ جہاں تک ان کے تریک روپ کی قدامت کا تعلق ہے اس میں ان کی پر دھان زبان کا علاقہ تین ساتھ رقابت رکاوٹ رہی ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ بی زبانیں و یہ وں کی بنیا دمیں موجود ہیں با وجود اس کے کہ تعلق میں ساتھ ہر ہمذیت نے اپنی خود ساختہ زبان کے مقاطی پر اکرتوں کو کہ تر کہ پی دیں ماد ور میں اور میں اس کی ہو جود اس کے کہ تک ہو ہیں با تھی اور اُن کی وضع کردہ زبان تو صرف سرکاری درباری تھی۔تجارت پیشہ لوگ شروع ہی ہے بہی کھاتوں اور حساب کتاب کی سمجھ ہو جھتک ہی تعلیم حاصل کرتے ہیں اور بیانہیں اکثر وراثت ہی میں مل جاتی ہے۔عصری حالات کے تحت رعایا جاہل مطلق تھی لہذا دلیی زبانیں ہو لنے والوں کی تعداد کروڑ وں میں تھی لیکن اُن کی زبانیں کس میر سی کی حالت میں تھیں ۔(۲۴) ان حالات میں بھلا دُور دراز کی کون سی زبان تھی جوسنس کرت جیسی سرکاری سر پر تی والی زبان کے دباؤے باوجو د محفوظ رہتی ؟ ہاں ! تحریر میں اگر میمکن نہیں تھا تو تقریر میں اُن کو دُنی کبھی نہ ختم کر سکا۔

ال حقیقت سے بھلاکس کوانکار ہے کہ ہیرونی لسانی یلغار سے متاثر ہونے والی زبانیں بھی صرف تاثر ہی لیا کرتی ہیں، اُن کی بنیا داور جڑیں قبول نہیں کرتیں ۔ لسانیات کے ماہرین اس بات پر بھی متفق ہیں کہ دوز بانیں ل کرتیسری زبان نہیں ہنا کرتی ۔ نئی زبان اپنی ماخذ زبانوں میں سے محض کسی ایک کا ترقی یا فتہ رُوپ ہوتی ہے۔ اُس کا صلبی رشتہ اُس زبان کے ساتھ جوڑا جائے گا جس سے اُس نے بنیا دی مادے اور قواعدی لاحقے وغیرہ لیے ہوں۔ مجر دالفاظ خواہ کہیں سے بھی اور کتنے بھی مستعار لے لیے جائیں وہ زبان کی نسل اور شجرے پر اثر انداز نہیں ہوتے۔ (۲۵) اردو سمیت ہماری زبانوں نے یہاں آن والی دوسری زبانوں کے سیکڑوں الفاظ مستعار لیے ہیں۔ ایسی زبانوں میں عربی، فارسی، یونانی، دردی، یور پی اور کی اور شائ

مغرب سے متاثر کچھ لسانی ماہرین کا معیار اس معاطے میں دوہ را ہے کیوں کہ اس خطے کی زبانوں پر یہاں آ کر رہنے والے اور آٹھویں صدی کے بعد کے حکمرانوں کے اثر ات کی وجہ سے 'لسان الملوک ملوک اللسان' کے مصداق عربی اور فاری لفظوں کے استعال اور چند مجرد سن کرتی الفاظ کی وجہ سے انہیں ہند آ ریائی کہا گیا ہے۔ (۲۲) یہ الگ سوال ہے کہ اس بات پر خور نہیں کیا جاتا کہ سن کرت یا سنسکرتی و یہ وں میں کیتنے فی صد مقامی زبانیں ہیں؟ ادھر انگریزی میں ساٹھ فی صد الفاظ نار من فرخ کے ہیں، ملیا کم میں ستر سے اسی فیصد سن کرتے کی صد مقامی زبانیں ہیں؟ ادھر انگریزی میں ساٹھ فی صد کوئی نہیں کہتا کہ انگریزی جرمن اور فرخ کے ملاپ سے بن ہے بالیا لہ وی میں چند سو کے علاوہ باقی سب باہر کے ہیں لیکن کوئی نہیں کہتا کہ انگریزی جرمن اور فرخ کے ملاپ سے بن ہے یا ملیا کم تال اور سن کرت سے ل کرو جو دمیں آئی ہے۔ (۲۷) سالفاظ نار من فرخ کے ہیں، ملیا کم میں ستر سے اسی فیصد سن کرت کے ، البانو وی میں چند سو کے علاوہ باقی سب باہر کے ہیں لیکن کوئی نہیں کہتا کہ انگریزی جرمن اور فرخ کے ملاپ سے بن ہے پی سے یا لم تال اور سن کرت سے ل کرو جو دمیں آئی ہے۔ (۲۷) سالی ذخیر سے میں جات کہ معاملہ بھی توجہ طلب ہے۔ کی ہے یا ملیا کہ تال اور سن کرت سے ل کرو جو دمیں آئی ہے۔ (۲۷)

وادی سندھ کی زبانوں کے ساتھ تو تی چیلی دوصد یوں میں ایک سے بڑھ کرایک غیر منطقی رو بیر سامنے آتار ہا ہے۔ محکی الدین قادری زور کے ایک لسانی شجر ے کے مطابق ایک ہی وقت میں ایک ہی گروہ کی زبانیں دریائے سندھ کے اردگر دسے ہزاروں میلوں کا سفر کر کے مشرق وسطی اور یورپ تک چلی جاتی ہیں۔(۲۹) حالاں کہ اس خطے کے لسانی رابطے سوائے ایک دو صد یوں کے مشرق وسطی کے ساتھ رہے ہیں۔تاریخ صرف انگریز ی دَور ہی کا نام نہیں بلکہ انگریز ی دَور سے صد یوں پہلے کے لسانی اثرات یہاں کی زبانوں کو سامی یا حامی نہیں بنا سکیں تو زندگی کی تاریخ میں مید دیدی اور سنگرتی لسانی ربط کیے دم ان زبانوں کی بنیاد ہی بدل کرر کھ سکتا ہے؟ ۲ ثار قد بر اور نسبیات کے ماہرین کے مطابق پاکستان کی وادی سواں کی گھاٹیوں میں زندگی کم از کم پندرہ ملین برس سے موجود ہے اور بیوادی دُنیا کی قدیم ترین زندہ وادی ہے۔( ۳۰) ڈاکٹر ڈیوڈ پل بیم نے وادی سواں سے ملنے والے ۲ ثار پر اپنے ایک تفصیلی انٹرویو میں یہاں سے ملنے والے ایک فوسل (fossil) کے بارے میں بتایا تھا کہ ہم نے ایک بڑی سائنسی کام یابی حاصل کی ہے اور ایک ایسا فوسل ڈھونڈ نکالا ہے جے دُنیا میں کسی بھی جگہ ہو کھی بھی ملنے والے فوسلز میں سے قدیم ہونے کا اعز از حاصل ہے۔(۳۱)

زندگی اصل میں یہیں سے چلتی ہے اور صدیوں کا سفر کر کے ہم تک پہنچتی ہے۔ بھیرومل مہر چندا ڈوانی کے بقول: ایک زمانہ تفاجب ہندوستان میں تورانی زبانیں بولنے والی نسلیں مقیم تھیں ۔ (۳۳) یہ تورانی لوگ کون تصاوران کا کیا ہوا؟ یہ ایک تھیم سوال ہے۔ ہہر حال یہاں کے لوگ اپنے وجود میں سرایت کر دہ زبانوں کے ساتھ بالکل اُسی طرح بُر خے رہے جس طرح انہوں نے بیر زمین نہیں چھوڑی۔ تاریخ گواہ ہے کہ سلیں اپنا وطن بدل بھی لیں تو زبانیں اُن کے ساتھ وزندہ رہتی ہیں۔ چپسی اور ہمارے ہاں کی براہویوں ، اوڈوں اور بھیلوں کی زبانیں اس کی زندہ مثالیں ہیں اور یہی ان کے ساتھ وزند میں بلتی ، شینا ، کھوار، واخی اور کا فر وغیرہ چھوٹے لسانی گروہ صدیوں سے اپنی زبانوں کو سینے سے لگا کے بیٹھے ہیں۔ جنوبی ہندوستان میں ٹو ڈا، کوئا، بڈا گا اور نیل گری وغیرہ بو لنے والوں کی تعداد بھارت کی کم وہیں ایک ارب کی تین تیں ، چار چار ہزار سے زیادہ نہیں ۔ زبانیں زندہ صرف وہی رہتی ہیں جن کے بو لیے اور کی میں تی زبانوں کو سینے سے لگا کے بیٹھے ہیں۔ جنوبی

- ii) مغربی پنجابی (لہندا) کارشم الخطانڈے ہے جو شاردا' کی ایک قشم ہے۔(۴۱)
- iii) سندھی کا رسم الخط (بھی) لنڈ ہے ہے۔ اس کے لیے بھی گورکھی بھی برتا جاتا ہے۔ (۳۲)

پاکستان میں بولی جانے والی دراوڑ می اصل کی زبانوں میں سبتی کے لیے 'جھوک'، ڈھوک'، ڈاک اور 'ڈوک'، پیشہ وروں کے نام مثلاً نائی، لوہڑی، در کھان، ڈوم، ممل (پہلوان)، چھیمبا یا چھم پیکا (دھو بی)، منیم اور موچی وغیرہ، دن کی تقسیم کے لیے 'پہڑ، اعداد کا صفاقی، اضافی اور مفعولی پہلو مثلا اِکا، ڈکا، تِکا اور چوکا وغیرہ، 'کا'، کے'، کی'، را'، 'رے'، 'ری' کا استعال جیسے عمر کے مرید کے'، ڈھام کے'، اولیکا'، لالیکا' اور 'دوسرا' ( دُوس+را)، 'تیسرا' وغیرہ نے 'نا'، 'نے'، نی' کا' کا' 'دے'، 'دی' اور 'ڈا'، 'ڈے'، 'ڈی' وغیرہ کی جگہ بطور اضافت استعال بھی انہی زبانوں کی خصوصیت ہے مثلاً پنجابی ( پوٹھوہاری اہم یک میں 'ڈوم ناڈنڈا' یا حیدر نی لاٹھی' کا وہ کی مفہوم ہے جو ہراہوی میں اس جملے کا مفہوم ہے۔ 'من کا حرف اور 'پ

روز مرہ کے استعال میں بیں کوا کائی کے طور پر استعال کرنا اور 'پور' اور' کوٹ ' کے اساء آج پا کستانی علاقوں میں اکثر آباد یوں کے ناموں کا جزو ہیں مثلاً 'عمر کوٹ' 'سیال کوٹ اور' لائل پور' 'قیام پور' 'کول پور وغیرہ ۔ ز کا ارتعاشی استعال اور اسمائے صفت میں 'ل کا استعال جیسے 'ڈراکل اور' ڈھڈل وغیرہ ۔ رائے ارتعاشی کی مثالوں کے طور پر 'کر ن' بھڑ ن اور پورن وغیرہ ۔ ایسے ہی 'نون ' کے ساتھ الرُنون' کا استعال جیسے 'پانی' کو در اوڑ کی اصل کی زبانوں میں 'پائی ' اور رانا ' کو رانا ' بولا جاتا ہے ۔ پنجابی سندھی اور براہوی کے مصادر میں بھی غالب اشتر اک موجود ہے ۔ محاور بے اور روز من ، چھٹن ، چھ شترک ہے ۔ پنجابی سندھی اور براہوی کے مصادر میں بھی غالب اشتر اک موجود ہے محاور اور دور مرے میں بھی بیت کچھ شترک ہے ۔ پنجابی سندھی اور براہوی کے مصادر میں بھی غالب اشتر اک موجود ہے دماور کے اور دور مرے میں بھی بیت کچھ مشترک ہے ۔ مصادر کی چند مثالوں میں 'کٹن ' ، چپن ' ، ' سہن ، پھر پر ن ، گنن ، 'چو پن ' چھنڈن ' ، چھٹن ، پڑھن ' اور 'ڈکن وغیرہ ہو ۔ یہ الفاظ کی بنیادی اطاء اور گرائم میں حرف ایک جیسے ہیں ۔ عربی ، فارسی اسماء کو ایک طرف بھی رہ کی اور 'دکن و نور کر بہت سے الفاظ کی بنیادی اطاء اور گرائم میں حرف ایک چیسے ہیں ۔ عربی ، فارسی اسماء کو ایک بھر کو رہ ' کور کو کن و نور میں ہو ۔ یہ میں ایک میں مثلاً 'ہڑ ب ' (داڑ ھی ) ، 'دہ میں ، 'دہ میں ، 'دہم پر ن ، 'تھو پن ، 'چھنڈن ، 'دہم میں ، 'دھی کھی ہو کھر کی ہو میں ہو کھر کی ہو کر کا و نو کھی ہو ہوں ، کھی ہو ہو ہو کہ کو کو کہ کو کی ہوں ایک طرف بھی رہے ہوں کی کور کر کار پر کو کی کر اور ' کھی رکھ کیا جو کی کور رود یکھی ۔ الفاظ کی بنیادی اطاء میں 'مثلا 'ہڑ ب ' (داڑ ھی ) ، 'در خت ) ، 'بر میں کر دونی )، 'بار ' (صحر الر جنگل ) اور 'بھو ر کو سی کور او غیر ہو ۔ اسما ایک جیسے جیں مثلا 'ہڑ ب ' (داڑ ھی ) ، ' کر ' رائی '، 'ٹونٹ ' کر اڑ ، 'ٹونڈ اور 'چھر ، فارس کو ر مثالیں ہیں ۔

با مطلب ہے دواور میر دی سابقہ بھی اسی اشتر اک کی مثال ہے۔ نبا کا مطلب ہے دواور یہ پنجابی بار ھال اور سندھی :بار هس (بارہ)، بائی (بائیس)، 'بانوے اور 'بیا وغیرہ میں موجود ہے۔ سرائیکی علاقوں میں 'بیا حال اور 'بی خیر' میں بھی یہ نبا' موجود ہے۔ شاہ صین لا ہوری کے مصر عملا حظہ فر مایے ۔ کہ کیڑی، بیا درس بھلیرا تھر تھر کنبیا یہہ جیا میرا شوہ گن ونتا، بیاروپ چنگیرا انگ لائے کہ مول نہ لاتی ماضی قریب کے شعراء میں سے شاہ لطیف، وارث شاہ، مولوی غلام رسول اور میرعلی نواز وغیرہ کے کلام میں سے مشترک الفاظ کی ایسی مثالیں دستیاب ہیں جن کی حیثیت اس موضوع میں دلیل کی ہے۔ اس موقع پر بیدحوالہ بے جانہیں ہوگا کہ 'بر' دشتے کے لیے، 'پیڑھی' نسل کے لیے، 'مُنڈ ٹی' سر کے لیے (جیسے مُنڈا: انسانوں میں شار میں آنے والا)، 'لو ہر (یا لوہڑی) لوہار کے لیےاور 'تھوم' لہسن کے لیے، دراوڑی الفاظ ہیں۔ 'جہڑ و'، ' کہڑ ا/ کہڑ ؤاور 'بھیڑ ( بھیڑ و فیمرہ میں 'ژ' کا استعال دراوڑی اصل کی طرف اشارہ کرتے ہیں کیوں کہ 'ژ' کا حرف عربی، فاری، انگریزی اور ڈنیا کی دوسری زبانوں میں موجود نہیں ۔

زبانوں کے اشتراک کے مطالع میں صوتیات، لغات اور صرف ونحو بنیا دی اہمیت رکھتے ہیں۔ اس میں اساء، ضمائر، قواعد گرائم ، مصادر کا اشتر اک، افعال کی بناوٹ، تلفظ اور لیجے کی تفسیلات دیکھنا بھی ضروری ہے۔ اس کے علاوہ اگر سابقی زبان دانی ( socio linguistics ) کوسا منے رکھا جائے تو مشترک ثقافت اور رسوم ورواج بھی اس کی دلیل بنتے ہیں۔ پنجابی، براہوی اور سند بھی علاقوں میں زبان کے ساتھ ساتھ مرنے جینے کی رسیس، شادی بیاہ کے رواج ، مسائل اور جھگڑ ب نمٹانے کے طور طریقے بھی ایک جیسے ہیں جن سے متیوں تہذیبوں اور زبانوں کے اشتر اک کی مزید دیم ہوتی ہیں۔ ممکن ہے کہ آنے والے زمانے میں محققین ایسی تخلیقات بھی سامنے لیآ کمیں جو پنجابی، سند بھی اور براہوی کی قد یم صورت میں ہوں اور جغرافیا کی کھانٹو سے پنجابی، براہو کی اور سند بھی علاقوں سے دستیاب ہوں۔ شاید آنے والا وقت کبھی ماضی کو دہرائے

| _1   | Indus Valley Civilization ref: Wikipedia, the free encyclopedia dated 6.9.2012                             |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _٢   | تاریخ پنجاب:اکرامعلی ملک،سلمان مطبوعات،لا ہور•۱۹۹ءص9                                                       |
| _٣   | Selected Studies Vol-II (Sunskrit Word Studies): J. Gonda, Leiden 1975 p30                                 |
| ۳_   | عا م لسانیات : گیان چندجین ، ڈ اکٹر ، تر قی اردو بیورو، د ہلی ۱۹۸۵ءص ۵۷۸                                   |
| _0   | Encyclopaedia Britannica Vol-18, p773                                                                      |
| _1   | United States and India and Pakistan: Norman Brown, Cambridge 1953 p132                                    |
| _4   | دردی زبانوں کی تاریخ کا ایک نتقیدی جائزہ جمحہ پرولیش شاہین مشمولہ سہ ماہی ادبیات '،اکادمی ادبیات پاکستان ، |
|      | اسلام آبادشاره ۲۷-۴۰ جس۳۸۹                                                                                 |
| _^   | Travels in Baluchistan and Sind: Henry Pottinger, London 1816 pp34-35                                      |
| _9   | Journal of the Royal Asiatic Society of Bengal, Calcutta 1938 Vol-7 p12                                    |
| _1+  | Brahvi Dictionary (A part of travelogue): Charles Masson, Calcutta 1943                                    |
| _11  | Die Brahui and ihr Sprache Vol-V: Christian Lassen, Morgenlandes 1844 p37                                  |
| _11  | A Comparative Grammer of the Dravidian: Robert Caldwell, Trubner, London                                   |
|      | 1875 p607                                                                                                  |
| _117 | Handbook of Brahvi Language: Allah Bux Zehri, Karachi 1877                                                 |
| _16  | An Essan on Brahvi Grammer after the German Works of the Late Dr. Trumph                                   |
|      | of Munich University; Journal of Royal Asiatic Society (new series) Vol-19,                                |
|      | 1887                                                                                                       |
| _10  | The Brahvi Language (3 volumes): Denys de S. Brey, 1st Vol, 2nd edition,                                   |
|      | Quetta 1977                                                                                                |
| _17  | Siraiki-A Language movement in Pakistan (Thesis of PhD): Ahsan Wagha, London                               |
|      | University 1997                                                                                            |
| _1∠  | پنجابی برا ہوی لسانی رشتے : حزیز مینگل ، برا ہوی اکیڈمی ،کوئٹۂ ۱۹۹۵ء                                       |
| _1A  | Linguistic Survey of India: George Grireson, Vol-1, Part-2 Calcutta 1927                                   |
|      | pp118-119 &                                                                                                |
|      | Indian Antiquaty Suppliment, Bombay Feberuary 1931 p15                                                     |
|      |                                                                                                            |

۵۷

- Epitome of the Brahuiky and Punjabi Languages: Lt. R. Leech: Journal of Asiatic Society of Bengal No.7, June 1838
- The Brahvi Language (Etymological vocabulary): Denys Brey Vol-II part-3, \_\*• Delhi 1986
  - Lehnda Language: U. A. Sumernove, Moscow 1975 p13
  - Language and Linguistic area: M. B. Emeneau, California 1980 p155,159
- ۲۳ دردی زبانوں کی تاریخ کا ایک نقیدی جائزہ جمد پرولیش شاہین مشمولہ سہ ماہی ادبیات ، اکادمی ادبیات پا کستان ، اسلام آباد شارہ ۲۷ - ۳۰ می ۹۵۸

- Define A Linguistic Area South Asia: Colin R. Masica, Shicago 1976 p11
  - ۲۷ عام لسانیات: گیان چند جین، ڈ اکٹر ۲۵ ۸۷
  - ۲۸ اردوزبان کی قدیم تاریخ: عین الحق فریدکو ٹی،اورینٹ ریسرچ سنٹر، لا ہور۲ ۱۹۷ء، ص ۱۳۲

An Outline of Indian Philology: John Beams, London p10

- Vanishing Voices: Buss Rymer, National Geographic, July 2012 p101
- Special Report on Language and Linguistics: Gregory Anderson & David Harrison, National Sceuience Foundation on

www.nsf.gov/news/special\_report/liguistics/endangered.jsp

Bengali Language Vol-I: Sunit Kumar Chetterji, London 1970 p8

Grammer of Sindhi Language: Ernest Trump, Asian Educational Services, New Delhi 1886 p9

Encyclopaedia of Britannica Vol-XVIII p186 \_f\*•

ڈ*اکٹرفوز بیاتلم/ساجدعباس* اسسیٹنٹ پروفیسر، شعبہ اردو، نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگوئجز، اسلام آباد شعبہ اردو، نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگوئجز، اسلام آباد

اردواملا: چندمعر وضات

#### Dr Fouzia Aslam

Assistant Professor, Department of Urdu, NUML, Islamabad

#### Sajid Abbas

Department of Urdu, NUML, Islamabad

#### Urdu Imla: Some Important Notes

Imla (spellings) is the most important and basic issue in a language. Incorrect spellings can change the meanings of a word and can give a wrong perception to the conversation, so it is necessary to put every letter of a word in the correct place. Urdu language, like other languages of the world, also has many issues of spellings. Variation in shapes of letters according to their placement is a major issue which confuses the language learner. Some common issues in this background are discussed in the article.

املادراصل لفظوں میں صحیح صحیح حرفوں کے استعمال کا نام ہے۔ اگر حرفوں کو لفظ میں صحیح جگہ پر نہ لکھا جائے یا صحیح حرف جو کہ استعمال کرنا چا ہے اگر نہ کیا جائے اور اس کے بجائے کوئی دوسر احرف اس جگہ پر لکھود یا جائے تو املا غلط ہوجا تا ہے۔ کسی بھی زبان کا استعمال جب بڑھتا ہے اور مختلف لوگ است تحریر کرتے ہیں تو زبان کے واضح قواعد سے لاعلمی یا ان کے موجود نہ ہونے کے باعث اپنی مرضی سے لفظ کوتح ریکر دیا جا تا ہے۔ مختلف لوگ جب اپنی اپنی مرضی سے کسی لفظ کوتح ری کرنے لگتے ہیں تو اس کی وجہ سے املا اختلافات اور غلطیوں کا شکار ہوجا تا ہے۔ اور اس غلط املا کی تقلید ہونے لگتی ہے جورواح بن جاتی ہے۔

اردو نے بھی جب بولی سے زبان کے مدارج طے کرنا شروع کیے اس کا استعال بڑھا، زبان کے مقام پر فائز ہونے کے بعد ہیتحریہ میں استعال ہونا شروع ہوئی محتلف لوگوں نے مختلف املا کھا۔ وہ تحریہ جب کسی دوسرے نے پڑھی تو وہ املااس کے لیے سند بن گیا۔ یہی وہ موقع ہوتا ہے جب اہل علم کو یہ پریشانی لاحق ہوتی ہے کہ اگر بیاملا کے اختلافات اسی طرح ہرکا م کی طرح اصلاح املا کے کا م کی طرف بھی ابتدامیں چندابل علم نے توجہ کی اورانفرادی سطح پراردواملا کی اصلاح کے کا م کا آغاز کیا۔ تاریخ کا جائزہ لیں تویہ بات سامنے آتی ہے کہ اردواملا کی اصلاح کی طرف سب سے پہلے قدم بڑھانے والوں میں اہم نام مولا نااحسن مار ہروی کا ہے۔ جنھوں نے رسالہ فضیح الملک مئی ۱۹۰۵ء کے ذریعے اپنی کوششوں کا آغاز کیا اور اصلاح املا کے حوالے سے اپنی تجاویز پیش کیں۔ ان کی یہ تجاویز مختلف رسائل اوراخبارات میں شائع ہوئیں جن میں رسالہ ''اردو''، رسالہ'' ہندوستانی'' اوراخبار'' ہماری زبان' اہم ہیں۔

جب اصلاح املا کا کام با قاعدہ تحریک کی شکل اختیار کر گیا تو مختلف اکابرین علم نے اپنے اپنے علم، ذہانت اور تجربے کی بنا پر اصلاح املا کے حوالے سے مضامین تحریر کیے اور اپنے اس عمل کے ذریعے سے اصلاح املا کے کام کی اہمیت و ضرورت کو اجا گر کیا۔ اس کے ساتھ ساتھ کچھاہل علم نے اصلاح املا کے حوالے سے مضامین سے ایک قدم آگ بڑھ کر اپنی کمال دلچ پسی کا ثبوت دیتے ہوئے اس حوالے سے کتابیں تحریر کیس ۔ ان میں مولوی غلام رسول، ڈاکٹر فرمان فتح پوری، رشید من خال، ڈاکٹر شوکت سبز واری، ڈاکٹر اعباز راہی اور ڈاکٹر گو پی چند نارنگ کے نام نمایاں اہمیت کے حاصل ہیں ۔

اصلاح املا کےحوالے سے اگر چہانفرادی اوراجتماعی سطح پر بہت سی کوششیں ہو چکی ہیں اور جن کے ثمرات بھی اردو املامیں دیکھے جاسکتے ہیں لیکن اس سب کے باوجود آج بھی اردواملامیں کچھاختلا فات باقی ہیں۔

سابقہ کاوشوں کو مدنظر رکھتے ہوئے ضروری تھا کہ املامیں موجودا ختلا فات کوختم کیا جائے اورار دواملامیں یکسانیت قائم کی جائے ۔اس مضمون میں اس کا مکوسرانجام دینے کے لیے اہل علم کی کچھ کتابوں کوشعل راہ بنایا گیا ہے۔

ان کتابوں میں''املا اور رموز اوقاف کے مسائل'' مرتبہ ڈاکٹر اعجاز راہی،''اردواملا ورموز اوقاف'' ڈاکٹر گوہر نوشاہی،''اردواملا وقواعد'' ڈاکٹر فرمان فنتح پوری،''اردو کیسے کھیں'' رشید حسن خاں اور''املا نامہ'' ڈاکٹر گو پی چند نارنگ نمایاں حیثیت کی حامل کتب ہیں۔

ا\_تنوي<u>ن</u>

ا۔ ہندی الاصل الفاظ کے آخر میں'' ہُ' کے بجائے''الف'' ہوتا ہے۔ اس لیےا پسے الفاظ''الف'' سے لکھے جا <sup>ک</sup>میں مثلاً:

درجا، پیہیا، پتا، دهبا، ناشتا، پراٹھا، لا ڈلا،نقشا، بدلا، خاکا،سموسا،میلا، بٹوا، ڈبیا،اڈا،ٹھیکا، ڈاکا،انڈا،تولیا،سلطانا ( ڈاکو )، جا نگیا،جھو نپرڑا،غبارا،کھا نا،نرخرا، ہیجڑا، چو بارا، دوغلا،تما شا،سر وتا شکرزورا، ناشکرا،نولکھاوغیر ہ دغیرہ۔

# <u>سفارشات''حصه دوم'' (مجموعی املا)</u>

ا۔ مندرجہذیل الفاظ اردومیں'' ط'' سے مروح ہیں۔ طشت طشتری طمانچہ طوطی ۔غلطاں ۔طراوت ۔طعنہ

- طرح جیسےتر کی کالفظ<sup>ر د</sup>بیکم''اردو میں'' بیکم'' ہے۔ ۲۵۔ ہندسوں میں تاریخ لکھی جائے تو عدد کے بعدرتر چھاالف لکھا جائے۔ جیسے9/اگست وغیرہ۔ ۲۲۔ شصت بمعنی ساٹھ کو''شت'' بھی لکھ سکتے ہیں لیکن چونکہ اردو میں شست کالفظ بمعنی نشانہ یا ہدف بھی مستعمل ہے۔

ساجدجاويد پي ايج ڏي سکالر،شعبه اُردو،نيشنل يونيورسڻي آف ماڏرن لينگوئجز،اسلام آباد

بولى اورزبان : افتراق، دخلائف اورحدود

Sajid Javed

PhD scholar, NUML, Islamabad

### **Dialect and Language: Differences and Scope**

Language, a medium to communicate, basically depends upon listening and speaking skills to convey a message. Linguists have different theories regarding origins of a language. Some of them think that Dialects combine to construct a language, while some of them are of the view that a language splits up to form different dialects. The article attempts to explain the differences between a dialect and a language and their scope and limits.

بولى اورزبان كاتعلق

زبان کے آغاز سے متعلق کوئی تحقیق یا بات کرنے سے قبل مید یکھا جانا بہت ضروری ہے کہ زبان اور بولی کے درمیان کیا تعلق ہے۔ بولی اور زبان کے رشتے سے مراداُن حدوداور افتر اقات کو دیکھا جانا مقصود ہے جو کسی زبان کو بولی سے اور بولی کوزبان سے متاز کرتی ہیں۔ دنیا کی پہلی زبان کوئی تھی اس کے متعلق حتی بات کہنا دیوانے کے خواب سے زیادہ نہیں۔ لیکن اس پہلی زبان کے بارے میں میہ بات پیش نظریزی چا ہے کہ وہ زبان اول اول کوئی یولی تھی جو کسانی استقلال کو پنچتے پینچتے زبان کے درج پر فائز ہوئی۔ لسانیات کے اصولوں کے تحت سب سے پہلی بولی وجو دمیں آتی ہے۔ اس بارے میں گیان چند کا کہنا ہے کہ

ایک بحث ہے کہ زبان اور بولیوں کا تاریخی رشتہ کیا ہے۔ کیا امتدادزمانہ کے ساتھ ایک زبان بٹ کر بولیوں میں تقسیم ہوگی یا مختلف بولیاں مل جل کر زبانیں بن گئیں۔ یعنی بولیاں پہلے آ ئیں یا زبان؟ ایناں اور سیس مُولر کا خیال ہے کہ زبان کا فطر کی ارتقاء اشارے اتحاد کی طرف ہے۔ ابتدا میں انسانی بولیاں متعدد کلڑوں میں بٹی ہوئی تھیں۔ میل جول کے ساتھ اختلافات کم ہوتے گئے اور وہ ایک زبان کی شکل میں گھ گئیں ۔۔۔ امریکی ماہر لسانیات و ہٹنے اس نظر بے سے اتفاق نہیں کرتا۔ اس کی رائے ہے کہ زبان پہلے آ کی اور وہ آہتہ آ ہتہ بولیوں میں تقسیم ہوگئی۔ کچھ اور عرصے بعد سے بولیاں خود زبان کا درجہ حاصل کر لیتی ہیں اور ان سے پھر بولیاں پیدا ہوتی ہیں۔(1)

بولی (Dialect) لفظ کامفہوم بولی جانے والی متواتر آ وازوں کے سلسلے پر لا گوہوتا ہے۔ لیعنی ایسی تقریر ٔ الفاظ جملے جوانسان کوابلاغ کے لیے ضرورت بن کر پیش آئے ۔ دنیا میں انسانوں کے پہلے گروہ کے بارے میں بید قیاس کیا جاتا ہے کہ دہ بولی سے ناواقف تھے۔ یعنی انسان حیوانوں کی طرح خاموش زندگی کا عادی تھا۔ اس دور میں اسے چھوٹی موٹی ضروریات کے لیے اشاروں کی زبان (حرکات) سے بڑی حد تک مددل جایا کرتی تھی ۔ جب انسانوں کی آبادیاں اور ضرورتیں بڑھیں تو بی اشاروں کی زبان ناکافی تھی گئی تو انسان پھیچر وں سے والی آنے والی ہوا کے رستے میں ''اعضا کے صوت' کی رکا وٹوں سے آ وازوں (حرفوں) پر قادر ہوا جو بعد میں چھوٹے چھوٹے لفظوں میں ڈھلتے چلے گئے۔ چھوٹے چھوٹے لفظ انسان کی شروع روز کی ضروریات کی انجام دبی کے لیے بڑے معاون ثابت ہوئے ، چنانچہ بولی کا ممکن شروع ہوا۔ لفظ انسان کی اس سفر میں انسان کو کتنا عرصد لگا ہی بات اہمیت نہیں رکھتی۔ چنانیے انسان کی دوسری تمام ایجادات واخترا مات سے زیادہ کی

بولى زبان كى ابتدائى شكل ہے۔ بولى دراصل زبان كى سيال حالت كا نام ہے جب زبان كا بيابتدائى روپ الفاظ تلفظ ذخيرہ الفاظ اور قواعدى تنوعات كى زديم موتا ہے اور ان عوامل كى عكسال ميں ڈھل كرايك خاص حالت كو پنچتا ہے۔ جب يرتخليق كے قابل موتا ہے۔ جب بير وپ لسانى استقلال كو پنچتا ہے تو اس لسانى استقلال كتحت بڑا ادب تخليق موتا ہے۔ اور بي تخليق بولى كوزبان كے درج پر پنچا ديتى ہے۔ بولى سے زبان بننے كا بيمل عشروں ،صد يوں پر محيط موتا ہے۔ بولى كے زبان بن جانے كے بعد بولى ختم نہيں ہوجاتى بلكہ زبان كو خاتى كرنے كے بعد زبان كہ وجو دميں نفوذ كر جاتى ہے اور وقت گر رنے ك ساتھ ساتھ اس زبان کے مختلف کہوں مختلف علاقائی ثقافتوں مقامی تہواروں اشیاء کے ناموں کواپنا کر نیاروپ لے لیتی ہےاور اس مرکزی زبان کے دھارے سے مختلف علاقوں کی وجہ سے مختلف بولیوں کا طلوع ہوتا ہے۔ بعد میں یہ بولیاں زبان کے مختلف روپوں کی صورت میں وجود میں آجاتی ہیں۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ زبان کوزبان بننے کا جواز مواداور توانائی بولی سے ملتی ہے اور زبان آ گے چل کر مختلف بولیوں میں تقسیم ہوجاتی ہے۔ بیدالٹ پھر زبان اور بولیوں کے ہونے اور زندہ رہنے کا جواز بن ہے۔ ہم اس تمام بحث کواس جملے میں سمیٹ سکتے ہیں کہ بولی سے ایک زبان بنتی ہے اور پھر وقت گزر نے کے ساتھ یہ مرکز ی زبان مختلف بولیوں میں بٹ جاتی ہے۔ یہ بولیاں زبان کو کمز ورنہیں کر تیں بلکہ زبان کو مضبوطی وزندگی عطا کرتی ہیں۔ دیل میں بولی اور زبان پر الگ مباحث سے ان کی حدود معین کرنے میں مدد ملے گی۔

## بولی(dialect)

بولی (زبان)انسان کے لیے اس طرح ضروری ہے کہ جس طرح زندہ رہنے کے لیے ہوااوریانی۔ بولی اورزبان کا بنبادی کام انسان کی ابلاغی ضروریات کی انحام دہی ہے۔لیکن بولی کوزبان سے الگ کر کے دیکھا جانامقصود ہے کہ بولی کی وہ کونی خصوصات ہیں جوزیان سے اسے علیجدہ کرتی ہیں۔ یولی کسی مخصوص علاقے میں بولی جانے والی زمان ایسی ذیلی شاخ ہوتی ہے جس کے بولنے دالوں کو سی قتم کی لسانی اختلاف کا احساس نہیں ہوتا۔ بولی اگر کسی زبان کے تحت ہوتو ایک اکائی ک صورت میں سامنے آتی ہے جوضر دری نہیں کہ مرکز ی زبان کی طرح یورے ملک میں بولی تحجی جائے کیکن یہ بولی اپنے خاص چھوٹے سے علاقے میں ضرور بولی تمجھی جاتی ہے۔اب یہ بولی اس وقت مختلف ہوکر سامنے آئے گی جب اس بولی کے بولنے ، والے کسی دوسر بےعلاقے میں جائیں گے جہاں یہ پولی تلفظ ذخیرہ الفاظ پاکسی اورا ختلاف کے باعث نامانوں غیر مانوں پا اجنبی محسوس ہوگی۔ بولی زبان کی ایسی خاص اور مختلف شکل ہوتی ہے جو کسی خاصے علاقے تک محدود ہوتی ہے اور وہاں کے لوگوں کی ابلاغی ضرورتوں کو پیرا کرتی ہے۔ بولی دوآ دمیوں کے ماہیں سمجھوتے کا نام ہے۔ضروری نہیں کہ سیمجھوتا پورے ملک کی آبادی کے درمیان ہو۔ بولی اورزیان میں بنیا دی فرق ادائیگی کا تنوع(Speech Variety) بولی کی تعریف اورزیان کی تعريف ميں کوئی خاص فرق نہيں ہوتا۔ يولی کيا ہے؟ اس مارے ميں خليل صد نقى لکھتے ہیں : عام طوریر بولیاں (Dialects) زبان کی گِڑی ہوئی صورتیں مجھتی جاتی ہیں۔بعض لوگ انہیں گنواروبھی کہہ دیتے ہیں۔جن لوگوں کی بولی معیاری تنجھی جاتی ہے' وہ سیجھتے ہیں کہ جاہل اور نیچلے طبقے کےلوگ صحیح تلفظ پر قاد رنہیں ہوتے یالا پر دائی برتے ہیں ادرا بنے غلط سلط تلفظ سے زبان کو بگاڑ دیتے .....کین اگر ہم بولیوں کے منصب ادر مقصد برغور کریں تو معلوم ہوگا کہ وہ ابلاغ کا دسیلہ ہوتی ہیں..... بولی اور زبان کی ما ہیئت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ زبان کی تعریف کا اطلاق بولی بربھی ہوتا ہے۔ ماں بہ ضروری ہے کہ بولی کا لسانی حلقہ زبان کے مقالم میں چھوٹا ہوتا ہے۔ (لیکن ) ملتی جلتی اورلسانی گروہ میں سمجھی جانے والی سب بولیاں ایک ہی زبان کے زم یے میں شارہوتی ہیں۔(۲) بولی کسی مخصوص علاقے میں بولی جاتی ہے۔ اس محدود خطے/علاقے میں رہنے والے افراد کے علاوہ کوئی کسی

۳ک

دوسر ےعلاقے کافرداس مخصوص بولی کو سمجھ تولیتا ہے لیکن یہ مات ضروری نہیں ہے کہ اس خاص علاقے کے لوگوں کے انداز کو ہو ہوفقل کر سکے۔ بولی یرقواعدی اصول(Grammatical Rules) کی ماہندی پختی کے ساتھ لا گونہیں ہوتی۔ بولی چونکہ دو افراد کے مابین ابلاغ کے شجھوتے کا کام کرتی ہے اس لیے اس کا معیاری ہونا اتنا اہمیت نہیں رکھتا۔ یہی وجہ ہے کہ بولی بولنے والے افراد عام طور پرخود کو گریمر کی پابندیوں سے آزاد محسوں کرتے ہوئے ابلاغ کواہم شبچھتے ہیں اور یوں بولی دوافراد کے درمیان ابلاغ کا کام انجام دیتی ہے۔ گریمر کے اصولوں سے روگر دانی بولی کانقص شارنہیں کیا جا سکتا۔ زبان کی نسبت بولی حرف ونحو سے اغماض برت سکتی ہے۔ بولی کا اطلاق ضروری نہیں کہ دوآ دمیوں کے مابین ابلاغ تک محدود کر دیا جائے' بلکہ علاقائي تقرير وتحرير يربهمي بداصول لاكو كيه جاسكته بين-

بولی اور زبان میں کیا فرق ہوتا ہے اس پر لسانی تحقیق بہت حد تک واضح ہے۔ عام طور پر زمان کی ہلکی پھلکی معلومات اور شد ئد چدر کھنے دالےاصحاب کومو شگافیوں نے بولی اورزیان کے درمیان فرق کوابہام میں ڈال دیا ہے۔ بولی کسی بھی زبان کا غیرتر تی یافتہ روپ ہوتا ہے جس میں کوئی بھی زبان ابھی سیال حالت میں ہوتی ہے۔قواعد ی اصولوں سے روگر دانی واخراف بولی میں پایاجا تابے پایا جا سکتا ہے۔ بولی کسی بھی زبان کا وہ ابتدائی روپ ہوتا ہے جس میں زبان لسانی استقلال کی طرف جا رہی ہوتی ہے۔ بولی میں تلفظ سے لے کر قواعدی اصولوں سے بٹ جانا یوں بھی روا ہوتا ہے کہ بولی کا تعلق صرف بولے جانے سے ہوتا ہے۔ بولی کا ایناادب ہوتا ہے جوثقافت' تہذیب اورلوگوں کے دبنی ومعا شرتی رویوں سے موضوعات لیتا ہےاور سینہ یہ سینہ آ گے بڑھتا ہے۔اس ادب کولوک ادب کہاجا تا ہے۔لسانیات کاخصوصی علم نہ رکھنے دالےاصحاب کا خیال ہوتا ہے کہ بولی میں تحریری دادیس مارہ نہ ہونا طے کرتا ہے کہ ابھی بولی زبان نہیں بنی جو نہی کسی بولی میں تحریری سر مارہ (تخلیق باتحریر) کی صورت میں مل جائے تو پھرا سے زبان کہا جائے گا۔ گیان چند جین بولی اور زبان کے فرق بارے لکھتے ہیں۔ آج بھی ایسے معصوم نظرآ جاتے ہیں جو یہ بچھتے ہیں کہ کسی بولی میں تحریری ادب وجود میں آ جاتا ہے تو اسے زبان کہتے ہیں اورجس زبان میں تحریریں نہ ہوں انہیں بولی ہی کہا جائے گا۔ حالاں کہ تاریخی لسانیات سے ابتدائی دانشیت بھی یہ بتانے کے لیے کافی ہے کہ زمان کی حیثیت عطا کرنے میں تح سرادرا دب بالکل غیر متعلق ہیں۔ بولی ایک جُزو ہے اور زبان اس کا کل۔ جس طرح ایک وفاق کسی ا کا ئیوں پر شتمل ہوتا ہے اسی طرح ایک زبان بولیوں کا دفاق ہوتی ہے۔شاذ ایس چھوٹی زبانیں ہوتی ہیں جوکھن ایک بولی مِشتمل ہوتی ہیں۔ ہبر حال بولی کا نصورزبان کے بغیر نہیں کیا جاسکتا۔ ہر بولی کسی نہ کسی زبان کے تابع ہوتی ہے۔ (۳) جب بولی میں سال حالت سے ٹھوں لسانی استقلال کی جانب چکتی ہے تو یہ معاری بولی ( standard

dialect ) بن جاتی ہے۔علاقائی تلفظ سے ہٹ کر مرکز ی تلفظ گریمر اور ذخیرہ الفاظ جیسے وامل اسے معیاری بولی کا درجہ عطا کرتے ہیں۔ یہ معیاری بولی رفتہ رفتہ وافراد ب کی تخلیق سے زبان کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ یہ عام جز سے ہٹ کر بولیوں کے مرکز ی دھارے یعنی بولیوں کے وفاق میں شامل ہوکر مرکز ی زبان کومضبوط کرتی ہے۔لیکن بولی زبان میں حا کرضم نہیں ہوتی بلکہ اپنی شناخت کسی نہ کسی صورت میں برقراررکھتی ہے۔ ہوتا یوں ہے کہ زبان جتنی بڑی سلطنت میں بولی جائے گی اس میں علاقوں کی کثرت کی وجہ سے اسی انداز سے کہوں کے اختلاف اور ورائٹ کے امکانات بڑھ جاتے ہیں۔ مختلف علاقوں میں علاقائی کیجوں ٔ روایات ٔ ثقافتی مظاہر اور اشیاء کے مقامی ناموں کے استعالات سے اس مرکزی زبان کے اندر سے بولیاں پھوٹے لگتی ہیں۔اب بیا لگ بات ہے کہ اگر مرکزی زبان کے اندرزیادہ توانائی ہوتو وہ بولیوں کواپنے وفاق سے الگ نہیں ہونے دیتی۔

بولى بننے كے سلسلے ميں بيربات اہم ہے كە اگر دوعلاقوں كے رہنے والے لوگوں ميں اتحاد و يگانگ اور ميل ملاپ ہو تو بوليوں ميں زيادہ لسانى اختلافات نہيں آتے ۔ مثلاً لا ہور اور فيصل آباد كى پنجابى زبان كے مقامى لېجوں ميں زيادہ فرق نہيں ہے۔ اى طرح فيصل آباد راولپنڈى كے پنجابى لېجوں ميں بھى زيادہ فرق نہيں ہے اى طرح بير بولياں مركزى زبان ليعنى وفاق سے جڑى رہيں گى ۔ اب اگر دوعلاقے جنگ كى حالت ميں ہوں يا كسى اور ساجى تقاطع كى صورت ميں افراد كے درميان آنا جانا اور مانا ملانانہ ہوتو دونوں مقامى بولياں ايك دوسر بے سے الگ ہونا شروع ہوجائيں گى ۔ اى طرح پير بولياں مركزى زبان يعنى وفاق اپنى اپنى جگہ پر دوالگ زبانوں ميں بلغا شروع ہوجاتى ہيں ۔ اگر لدھيا نہ جالندھر اور امرتسركى پنجابى زبانوں كولا ہو فيصل آباد اور راولپنڈى كى زبانوں سى بلغا شروع ہوجاتى ہيں ۔ اب اگر لدھيا نہ جالندھر اور امرتسركى پنجابى زبانوں كولا ہو فيصل زيادہ فرق نمود ارہ و خلاق سے مواز نہ كيا جائے تو پتہ چلے گا كہ ہندوستانى پنجاب اور پاكستانى پنجابى كى زبانوں ميں ہوں

بولیوں کی اہمیت مقامی یا علاقائی افراد میں زیادہ محسوس کی جاتی ہے۔ عام طور لوگ اپنی زبان کو میٹھی زبان اور دوسر ے علاقوں کی زبانوں کو اکھڑ زبانیں کہتے ہیں۔ میٹھی زبان ہونا غیر اسانیاتی تصور ہے۔ دراصل زبان بولے والے فطری طور پراپنی زبان سے لگا ومحسوس کرتے ہیں اور میٹھی بولی سے خلاہر کرتے ہیں۔ ممکن ہے کہ دوسر ے علاقے کے لوگ اس بولی سے دلی لگا ومحسوس نہ کریں۔ بولیوں سے جذباتی وابستگی محسوس کی جاتی ہے۔ بچہ پنی شروع عمر میں مقامی بولی سب سے پہلے سیکھتا ہے اور اس کے لیے کسی گریم یا اکتساب کی ضرورت پیں آتی۔

بولی تبریل ہوتے ہوتے معیاری زبان (standard language) کے دھارے میں شامل ہو جاتی ہے (یا تبدیل ہوجاتی ہے)۔ البتہ بولی کے مرکزی دھارے میں شامل ہونے کے باوجوداس بولی کو بولنے والے اپنے Accent کی وجہ سے اپنی بولی کو ظاہر کرنے میں کا میاب رہتے ہیں۔ بولی کے نام علاقوں کی نسبت سے رکھے جاتے ہیں۔ مثلاً لا ہور میں لا ہوری بولی د ، بلی میں د بلوی ملتان میں ملتانی ' تجرات میں تجری سندھ میں سندھی وغیرہ۔ معیاری بولی الا ہور میں Dialect کے ضمن میں ایک بات پیش نظرر ہے کہ مذہبی اہمیت کے علاقوں کی بولی کو معیاری بولی کا درجہ لی جاتا ہے۔ مثلاً دل کی د ہلوی اور لندن کی انگریزی ملک کی باقی بولیوں میں سے زیادہ معیاری تجھی گئیں۔ اس طرح دار الحکومت بنے یا تبدیل ہونے سے بھی دارالحکومت اور ملحقہ بولیاں ترقی پا کر خاص اہمیت اختیار کر جاتی ہیں۔ مثلاً جب آ گرہ ہندوستان کا دار الحکومت حقاقو ہرتے ہما شام معیاری تھی ۔ جب شاہتی ہولی اس نے دیلی کو مرکز بنایا تو رہے کی ہولی کو معیاری بولی معیاری کا دار الحکومت بنے یا تبدیل

بولى كاابهم كام ابلاغ ہے ابلاغ كے ليے بولى كو ہرطريقة بيان استعال كرنے كى آزادى ہوتى ہے۔ بولى ميں ذخيرة الفاظ عموماً كم ہوتا ہے اس وجہ سے ابلاغ كو ہر ممكن طريقے سے ممكن بنايا جاتا ہے۔ بولى ميں تخليقى استعداد كى كى ہوتى ہے جس كى وجہ سے لوك ادب تھوڑا بہت تو تخليق ہوجاتا ہے ليكن اسخ كم سرما يے ميں كوئى بڑافن پارة تخليق نہيں ہو پاتا۔ پراكرتوں ميں سے جب تك سنسكرت نمودار نہيں ہوئى تھى اس وقت تك ' مہا بھارت ' جيسا شاہ كار نہيں كھا جا سكا تھا۔

زبان(Language)

دنیا کی سب سے پہلی زبان کون تی تھی جو بعد میں اُم الالسند قرار پائی، جس سے باقی زبانیں پیدا ہوئی؟ میدراز تحقیق کی منزلوں سے کوسوں دور ہے اور شاید اس ضمن میں قیاسات سے زیادہ کا میابی ندل سے البتہ زبان کیا ہوتی ہے اور کیسے معرض وجود میں آتی ہے 'اس سلسلے میں لسانیاتی سائنس ( linguistics ) ہماری رہنمائی کرتی ہے۔ زبان کی بدولت انسان کو نطق ک صلاحیت کا پیہ شعور ملا۔ زبان ہی کی بدولت انسان کو' حیوانِ ناطق' کہا جاتا ہے یعنی انسان ایسا حیوان ہے جو ساتھی انسانوں سے زبان کی مدد سے بات چیت کر سکتا ہے اور اپنا مانی انظی' کہا جاتا ہے یعنی انسان ایسا حیوان ہے جو ساتھی انسانوں نے زبان کی مدد سے بات چیت کر سکتا ہے اور اپنا مانی الضمیر بیان کر سکتا ہے۔ شروع دور میں زبان کی ابتدا کے بارے میں نیزہیں نظر نظر سامنے آیا، جس کے تحت باقی مظاہر فطرت کی پیدائش کی طرح زبان کو بھی عطیہ خداوندی سمجھا جاتا رہا اور اس بات پر مذہبی مہر لگا دی گئی کہ دزبان خدا کی بنائی گئی چیز ہے۔ قد یم یونان اور یہود یوں اور عیسائیوں کی مذہبی کت کی تشریحات نے بر نقطہ نظر مضبوط کیا کہ زبان خدا کی بنائی گئی چیز ہے۔ قد یم یونان اور یہود یوں اور عیسائیوں کی مذہبی کت کی تشریحات نے بر قدر محموط کیا کہ زبان خدا کا معلیہ ہے ۔ پر وفیسر طیل صد یقی اپنے مضمون 'زبان کا آغاز' میں لکھتے ہیں۔ کہ دیوا توں نے ذکا یہ تائی گئی چیز ہے۔ قد یم یونان اور یہود یوں اور عیسائیوں کی مذہبی کت کی تشریحات نے بی میں میں دوازی کی زبان خدا کا عطیہ ہے ۔ پر وفیسر طیل صد یقی اپنے صنموں 'زبان کا آغاز' میں لکھتے ہیں۔ کہ دیوا توں نے دنیا کی انٹی ٹی ڈوق الفطرت یا ماور کی جسموں ہوتی رہی کہ ہوں کی ہو ہی ہو ہو ہوں۔ نے میں ایک تشریک

> کی روسے آ دم نے خدا کی ہدایت کے بموجب اشیاء کے نام مقرر کیے دسیجی یورپ میں صدیوں تک''عہد نامد نحد یم'' کی زبان عبر انی کو آسانی زبان ہی نہیں بلکہ ام الالسنہ بھی سمجھا جا تار ہا۔ کم ومیش تمام ندا ہب کی رو سے زبان ، تخلیق ربانی قرار پاتی رہی۔( س

او پر دیے گئے اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یونان وعرب کے علما وافر اداس بات پر بہت واضح تھے کہ زبان عطیہ خداوند کی ایجا دِخداوند کی ہے۔ اس الہا می تصور کو تنقید و تحقیق ہے آ زاد کر دیا گیا تھا اس لیے اسکالرز کو اس پر سوچنا مشکل امرتعا لیکن اس تصور میں پچھ خامیاں بھی نظر آ نا شروع ہو کیں۔ اس پر میہ بات بڑی شد ومد ہے محسوس ہوئی کہ اگر میں عطیۂ خداوند کی ہے تو ہر لھڑ تبدیلی کے کمل سے کیوں گز ررہی ہے۔ خاہر سی بات تھی کہ دیوتا وُن خداؤں کی تھیجی ہوئی چیز کو تبریل نہیں کیا جا سکتا کی

زبان توعشروں میں ہی اب و لہج الفاظ کے ردوقہول کے عمل سے گزرتی رہی۔اس لیےاس ففطہ نظر برنظر ثانی کرنے کی ضرورت محسوس کی جانے لگی۔زبان دہبی ہے پااکتسانی ٰاس تحقیق کی وجہ بیام بھی بنا کہا گرید عطیہ خدادندی ہوتی تو پھراس میں تیدیلی کی گنجائش بااجازت نہیں ہوسکتی تھی چنانچہ ماہرین لسانیات نے اس نظریہ برخفیق کی اورزیان کی دہمی وجودکورد کر دیا گیا۔ مشرقی دنیا کے ایک اسکالر، ابو ہاشم معتز لی نے دسویں صدی عیسوی میں بہنظر بید دیا کہ زبان انسان کی وضع کردہ ہے۔ادر یہ کہ یہانسان کا ایک بہترین اکتساب ہے(۵)۔اس عہد میں بورپ کے مما لک کلیسا کے شکنج میں استختی سے جکڑے ہوئے تھے کہ سی کو یہ مات سو جنے کی جرأت نہ ہوئی پاان اقوام کی زبان کے دینیاتی نقطہ نظر کو جھٹلانے کا خیال نہ ہوا۔اٹھار ہو س صدی عیسویں میں پورپ میں ایسے ماہرین لسان اٹھے جنہوں نے لسانیاتی اصول وضوابط کی مدد سے وہی نتیجہ اخذ کیا جو ۹ سو سال پہلےابوہاشم معتز لی پیش کر چکے تھے۔ جرمن مفکر ہرڈر کوجد پدلسانیات کے بنیاد گزاروں میں شار کیا جاتا ہے۔ پہلی مرتبہ یورپ میں اس نے زبان کی پیدائش کے دینیاتی تصور کی تر دید کی خلیل صدیقی اس ضمن میں لکھتے ہیں: جرمن مفکر ہرڈرنے پہلی بارآ غازِ زبان کے دبینیاتی نقطہ نظر کی تر دید کی اوراپنے ایک مضمون (۲۷۷۱ء) ''ز بان کا آغاز'' میں بہ رائے ظاہر کی کہا گرزیان تخلیق ربانی ہوتی تو زیادہ منطق اور منظم زیادہ جامع اور بلیغ ہوتی۔انسانی زبانوں میں جو بےقاعد گی ٰبِدْ ھنگا پن اور شکّل ہے وہ اس بات کا ثبوت ہے کہ زبان انسان کی وضع کی گئی ہے۔(۲) زبان کیا ہے؟ بظاہر سیدهااور آسان سوال لگتا ہے لیکن جب کوئی ہم سے زبان کی تعریف کرنے کو کیے توالک دم محسوس ہوتا ہے کہ ہمارے ذہن میں سوائے اس تصور کے کہ 'زبان خیالات کے اظہار کا ذریعہ ہے'' اورکوئی خاص چیز نہیں الجمرتي \_ زبان کی تعریف حدود وقیود اورفنکشنز کا معاملہ اتنا سیدھا سادہ نہیں ہے۔ زبان انسان کی قابل فخر ایجا داور یہ زبان کا ملکہ ہی ہےجس نے انسان کوحیوان ناطق( قوت گوئی والاحیوان ) کے زمرے میں بانٹ کر باقی حانوروں سے ممتاز کر دیا ہے۔ زبان کی مختلف تعریفوں کا جائزہ لیتے ہیں۔مولا نا محد حسین آ زاد بحند ان پارس میں زبان کی تعریف کرتے ہیں۔ زبان(خواہ بیان) ہوائی سواریاں ہیں'جن میں ہمارے خیالات وجذبات سوار ہوکر دل سے نگلتے ہیں اور کانوں کےرابتے اوروں کے د ماغوں میں پہنچتے ہیں۔جس طرح تصویرا درتج برقلم کی دستکاری ہے جوآ تکھوں <u>س نظر آتی ہے ٹھیک اس طرح تقریر ہمارے خیالات وجذبات کی منہ بلوتی تصویر ہے جو آ داز کے قلم سے ہوا</u> بر صینچ حاتی ہے۔(۷) ڈاکٹر محی الدین قادری زورجیسے اسکالز نے بیسویں صدی کے شروع میں پور پی مما لک میں جا کرلسانیات کے موضوع پریں ایچ ۔ڈی کی۔وہ زبان کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں۔ زبان کی داضح تعریف ان الفاظ میں کی حاسکتی ہے کہ زبان انسانی خیالات اوراحساسات کی بیدا کی ہوئی ان تمام عضوی اور جسمانی حرکتوں اور اشاروں کا نام ہے جن میں زیادہ مرقوت گویائی شامل ہے اور جن کوا یک دوسراانسان سمجھ سکتا ہےاورجس وقت جا ہےا ہے ارادہ ہے ڈہراسکتا ہے۔(۸) زبان دراصل علامتوں کا ایک نظام ہے۔ جب یہ علامتیں اظہار میں آتی ہیں تو مامنی زبان میں ڈھل جاتی ہیں۔

زبان بولیوں کا وفاق ہے۔ یعنی ایک زبان بہت ہی بولیوں کے اجزا پر شتمل ہوتی ہے۔ کسی بھی بولی میں ادب کی وافر تخلیق زبان کے بنانے کی طرف اہم قدم ہوتی ہے۔ بولی اور زبان میں بیا ہم فرق ہے کہ بولی کی نسبت زبان میں تخلیقی صلاحیتوں کے اظہار کے لیے قرینے وافر ہوتے ہیں اور اصاف کی فروانی بڑی تخلیق کو مختلف سانچے فراہم کرتی ہے جس کی مدد سے شاعری یا نثر کے ذریعے تخلیق کو اظہار کا قرینہ نصیب ہوتا ہے۔ ہم زبان کی تعریف ان الفاظ میں کر سکتے ہیں کہ بیا لاکا مجموعہ ہو اہلاغ کا فریف انجام دیتے ہیں۔ زبان کا دوسرا روپ تحریک کا ہے۔ یعنی انسانی حلق سے ادا ہونے والی مختلف آواز وں کا مخصوص املا کے سانے میں ڈھل جاناتح رہی زبان کہ لاتا ہے۔

زبان بولی سے کیسے ترقی پاتی ہے۔ اس سلسلے میں ان امور کو پیش نظر رکھا جا سکتا ہے۔ کہ تبدیک الفاظ الفاظ کا ردوقبول نلفظ کا معیاری ہونے کی طرف رجحان نئی زبانوں سے اختلاط اور لفظوں کا ردوقبول نتجارت نذہب جملہ آور کا کلچر ٹیکنالوجی کا ملک میں وارد ہونا اور سب سے بڑھ کر ریکہ جب بین الاقوامی زبانوں کا کسی ملکی بولی سے ظراؤ ہوتا ہے تو بیان امور سے متاثر ہو کر بولی ایک جمر پورزبان کے پیکر میں ڈھل جاتی ہے۔ زبان میں الفاظ کہے پر نفظ ذخیر کا الفاظ مفاجیم تھ لیحن خاص استقلال کے درجے پرینی جاتے ہیں (بولی میں میں البتہ تبدیلیاں وقوع پذیر ہوتی رہتی ہیں) چھر جاتے ہیں زبان بننے کے مرحلے کی طرف چلتی ہے اور جب کوئی بھی زبان معیاری زبان کا درجہ حاصل کر لیتی ہے تو اس معیاری کیا جانا شروع ہوتا ہے اور یوں بیزبان معیاری ہوکر ملک میں جگہ دنا ہیں جاتے ہیں

(standard language) معیاری زبان

معیاری زبان حرف، آواز، الفظ، تر اکیب، گر میر (صرف ونحو) ذخیر ۵ الفاظ اور تبدیلیوں کے باعث وجود میں آتی ہے۔ کسی بھی معیاری زبان کا جملہ الفاظ، لیجے وتلفظ کے زیرو بم ، ہر طرح تے تو عات ، فلسفہ، زبان کے معاشر تی دعرانی کردار کو واضح کرتا ہے۔ ان امور کی موجود گی فیصلہ کرتی ہے کہ زبان میں راشٹری ( ملکی ) بنے کی صلاحیت ہے یا نہیں۔ معیاری زبان میں اتنی طاقت ہوتی ہے کہ ملک کے تمام علاقوں ، صوبوں کے عوام کے لئے را بطے کا کام دے سکتی ہے۔ را بطے کی زبان کو میں اتنی طاقت ہوتی ہے کہ ملک کے تمام علاقوں ، صوبوں کے عوام کے لئے را بطے کا کام دے سکتی ہے۔ را بطے کی زبان کو ان طاقت ہوتی ہے کہ ملک کے تمام علاقوں ، صوبوں کے عوام کے لئے را بطے کا کام دے سکتی ہے۔ را بطے کی زبان کو میں اتنی طاقت ہوتی ہے کہ ملک کے تمام علاقوں ، صوبوں کے عوام کے لئے را بطے کا کام دے سکتی ہے۔ را بطے کی زبان کو میں اینی طاقت ہوتی ہے کہ ملک کے تمام علاقوں ، صوبوں کے عوام کے لئے را بطے کا کام دے سکتی ہے۔ را بطے کی زبان کو مان طلح افر بینہ بنو بی انجام دیتی ہے۔ زبان کا سارا ڈھا نچہ الفاظ کی وجہ سے ممکن ہو پا تا ہے۔ الفاظ اور معانی کا آبوں میں ایک مضبوط رشتہ موجود ہوتا ہے۔ حرف سے لفظ اور لفظ سے معنی تک کے مرطے کو واضح کرتے ہو نے ڈاکٹر انثر نے کمال کھتے ہیں: الفاظ حروف کا مجموعہ ہوتے ہیں۔ پر دوف ایک اکائی کی صورت میں جلوہ گر ہوتے ہیں اور جب بیا کائیں معانی کی صورت اختی رکر لیتے ہیں۔ پر الفاظ و معنی آبنی حیثیت بدل لیتے ہیں۔ معانی کی تیں ور بی خیلی ہوں معانی کی صورت اختی رکر لیتے ہیں۔ یہ الفاظ و معنی آبنی حیثیت بدل لیتے ہیں۔ معانی کی تبدیلی وقت ، معانی کی صورت اختی رکر لیتے ہیں۔ یہ الفاظ و معنی آبنی حیثیت بدل لیتے ہیں۔ معانی کی تبدیلی و قت ، معانی کی صورت اختی رکر لیتے ہیں۔ یہ الفاظ و معنی آبنی حیثیت بدل لیتے ہیں۔ معانی کی تر ہو تے ہیں اور بعض معانی کی صورت اختی رکر لیتے ہیں۔ یہ الفاظ و معنی آبنی حیثیت بدل لیتے ہیں۔ معانی کی تبدیلی و قت ، موالات اور الفاظ کو بر تے کر دولیں کی دو ہو ہی موتی ہوں ، میں ایک تہ ہوں ہو تی کی میں لی کی جبر میں ورٹ میں لوئی جاتی ہوں۔ میں ایک میں میں ایک میں دونی ہیں دین اور ہو ہوئی ہی کی میں میں لوئی جو ہیں اور ہو شرفی اور نے میں اور نہ موں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ، تبنی ہیں نہ ہوں ہوں ہو تی کی ما میں لوئی ہو تن ہوں ہوں معیاری زبان ان تمام امور کی انجام دہی کے لیے وافر الفاظ تر اکیب کا ذخیرہ رکھتی ہے۔ اگر کسی دوسر می زبان کا متبادل لفظ یا تر کیب زبان میں موجود نہ ہوتو زندہ زبان کی بیخو بی ہے کہ اس کومن وعن اسی طرح قبول کر لیتی ہے۔ الفاظ کا بیدلین دین کس بھی زبان کے لیے لسانی خوراک کی حیثیت رکھتا ہے جس کے بغیر زبان کی زندگی کا تصور محال ہے۔ سنسکرت کی مثال سا منے رکھی جاسکتی ہے۔ دنیا کی اس عظیم تر زبان کو دوسر می زبانوں سے الگ تھلگ کر کے جب لسانی خوراک سے محروم کیا گیا تو معظیم زبان کا دیو بیکل بُت زمین پر آگر ااور پاش پاش ہو گیا۔ اگر آ ریا قوم سنسکرت پر باقی زبانوں کے دروازے بند نہ کرتی تو ممکن ہے آج بھی سنسکرت پوری تاب وطاقت سے ہندوستان پر داخ کر رہی ہوتی۔

قواعد وضوائط صرف ونحو تلفظ واملا کے سانچوں میں جگڑا معیار زبان کوا یک نزا کت عطا کرتا ہے اور زبان ادبی معیار پر فائز ہوجاتی ہے۔ بیاد بی معیار تخلیق شعرونٹر کی رہنمائی کرتا ہے۔ اگر زبان قواعد وضا بطے اور گریر سے روگردانی کرتی ہےتو بیربات واضح ہے کہ اس میں تخلیق کردہ ادب عظیم ادب بننے کی کسوٹی سے نیچے اتر جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ لوک ادب س زیادہ زبان کے معیاری سانچوں میں ڈھلا ہوا ادب زیادہ اہمیت کا حامل ہوجا تا ہے۔ مزراخلیل احمد بیگ کھتے ہیں۔ زیادہ زبان کی این ای تی سطح سے تطراس کی ایک سطح وہ ہوتی ہے جو اس کی ادبی سطح کہلاتی ہے۔ ادبی سطح پر ہمی زبان کی لسانیاتی سطح سے تطع نظر اس کی ایک سطح وہ ہوتی ہے جو اس کی ادبی سطح کہلاتی ہے۔ اوبی سطح پر بھی زبان کی جڑیں سان اور تہذیب کی ہر کروٹ زبان سے و سلے سے ادب میں منعکس ہوتی ہے۔ گویا زبان و

معیاری زبان کانموندا گراپ اندر بہت زیادہ توانائی رکھتا ہوتو ضروری نہیں کہ بیملی سرحدوں تک ہی محدود رہے۔ بلکہ بیزبان سرحدوں کوعبور کر کے دوسر ےعلاقوں میں بھی اپنی جگہ ہنا لیتی ہے۔ مثال کے طور پر ہندوستانی زبان ، ہندی یا اردوزبان صرف ہندوستان تک محدود نہیں رہی بلکہ اس وقت مجموع طور پر میزبان پوری دنیا میں سب سے زیادہ بولی جانے والی زبانوں میں اپنی جگہ حاصل کر چکی ہے۔ زبان کوسر حدول سے باہر نکا لنے والے عوامل کا جائزہ لیا جائے تو پتہ چکتا ہے کہ بعض اوقات افراد کی دوسرے مما لک میں نقل مکانی' فاتح یا مفتوح کے ذریعے سے زبان سرحدوں کوعبور کرتی ہے۔ اس سلسلے میں نست کرت کی مثال ادب کے حوالے سے دی جاسکتی ہے کہ مہا بھارت اور رامائن جیسی بڑی تخلیق نے سنسکرت کو ہندوستان سے مختلف قومتیوں اور جمعیتوں تک پیچی ہے۔

اب آخر میں ان امور کی طرف توجہ کرتے جن تے تحت زبان تبدیلیوں تے تمل سے گزرتی رہتی ہے۔ تبدیلی کا تمل زبان کی حرکت پذیر یک کو ممکن بنا تا ہے اور حرکت پذیر ی زبان کی زندگی کا تعین کرتی ہے۔ زبان اسی صورت میں زندہ رہتی ہے جب دوسری زبانوں سے الفاظ محاورہ 'تلفظ اورر دوقبول کا عمل جاری رکھتی ہے۔ اگر میلسانی خوراک زبانوں پر بند کر دی جائی تو زبان بہت جلدا پنا وجود کھودیتی ہے۔ اس کی مثال کے لیے سنسکرت جیسی بلند پایہ زبان کو سامنے رکھیں تو پند چکتا ہے کہ بر جمن آ ریادی نہت جلدا پنا وجود کھودیتی ہے۔ اس کی مثال کے لیے سنسکرت جیسی بلند پایہ زبان کو سامنے رکھیں تو پند چکتا ہے کہ بر جمن آ ریادی نے جب عوام پر سنسکرت کے بولنے سننے کے درواز نے بند کر دیتے تو اتی بڑی زبان لسانی تعصب کا بوجھ سہار نہ تک اور سیتمارت زمین بوں ہوگئی۔ بعض اوقات ہوتا یوں ہے کہ عوامی استعالات کے باعث زبان میں تلفظ اور معیانی کے تنوعات داخل ہو جاتے ہیں جنہیں نام نہا درفتہ جا گیردار<sup>د ر</sup> توار پن' قرار دے کر ان الفاظ کی گردن زدنی کے لیے گھر لی تو بیت اور چند علاقوں کے لیجوں اورادائیکیوں کو معیار قرار دے دیتے ہیں۔لسانیات کی رو سے ان تبدیلیوں پر غلط یا صحیح کا فتو کی لگانا خالصتاً غیر لسانیاتی رویہ ہوتا ہے جس کی علمی حیثیت تو مانی جاسمتی ہے لیکن سائنسی حیثیت صفر ہوتی ہے۔اس ساری بحث کو اس جملے میں سمیٹا جا سکتا ہے کہ زبان کسی بولی سے ترقی پا کر بنتی ہے۔ بعد میں بیز زبان مختلف علاقائی کہوں اور دوسر عوامل کے تحت چھوٹی چھوٹی چھوٹی بولیوں میں تقسیم ہوتی ہے۔ یہ بولیاں قبیلوں کی تنہائی اور اثنافتی تقاطع کی صورت میں نمو پا کرایک نئی زبان میں تبدیل ہوجاتی ہے۔اس طرح لیمیں وقتر بیب کا یہ سلسلہ رواں دواں رہتا ہے۔

Λ٠

ڈ اکٹر قاضی عابد ايسوسي ايٹ پروفيسر، شعبه اردو، بہاء الدين زكريا يونيورسٹي، ملتان موجوده کاریوریٹ کلچراورمنٹو کی تخلیقح

Dr Qazi Abid

Associate Professor, Department of Urdu, Bahauddin Zakaria University, Multan

# Today's corporate culture and Manto's creative world

This article deals with some new questions about post modern world. How the present corporate culture made this world a hell for a common man. Manto passed away much before the corporate culture touched Asian boundries openly. Manto in his short stories portrayed its effects. His short stories and other creative writings like Boo, So candle power ka bulb, Yazid, Chacha sam k nam khatoot and daikh kabira roya may be categorized in this context. In this article these stories have been analyzed.

سامراجی اور مغربی دنیا میں ایڈوڈ سعید، نوام چوسکی، ایلون ٹوفلر، ڈیوڈ کورٹن اور رابرٹ فسک کی طرح کے دانشور بھی پیدا ہوتے ہیں جو نہ صرف سامراجی دنیا کے عوام کے سامنے کار پوریٹ کلچر، سامراج اورام میریلزم کا بھانڈہ پھوڑتے ہیں بلکہ صارف دنیا کو بھی انکے لوٹنے کے نئے شئے طریقوں سے باخبر کرتے رہتے ہیں لیکن ہم لوگ جس سماج کا حصہ ہیں وہاں اگرا قبال احمد جیسا کھر ااور آزاد خیال دانشور اور حمزہ علوی، سید جعفر احمد اور مبارک علی جیسے موز خین پیدا ہوں یا وجامت مسعود اور ڈاکٹر مہدی حسن جیسے دانشور کوئی بات کریں تو ہم پہلا سوال اُن کے عقید ہے کی بابت پو چھتے ہیں۔ البتہ اس ساری صور تحال میں تخلیق کا رکوا کیہ استمنی حاصل ہے مگر جس کا فائدہ اس کی موت کے بعد اسے حاصل ہوتا ہے۔ منٹو جیسے تخلیق کا رجب خالی ہوت کے بی کر دنیا کو اس کے حسن کا احساس اس قول محال میں دلاتے ہیں کہ تیراحسن بہی برصور تی ہے۔

ایلون ٹوفلرنے اپنی معروف ترین کتاب تیسری لہڑ (Third Wave) میں انسانی ساج کی تاریخ کو تین حصوں میں تقسیم کرکے دیکھنے کی کوشش کی ہے(1)۔ قدیم قبائلی دورکووہ پہلی لہریا زرعی سماج کا پس منظرقرار دیتا ہے ۔دوسری لہ<sup>صنو</sup>تی ساج كواينے ساتھ لا أي جسكي تاريخ مختصرا درا ثرات شديد، ہمہ رس ادرا يك وسيع دنيا تك پھيلا وً، تيسري لهر مابعد جد يصنعتي ساج کی ہے جسےاہم آسانی سے مابعد جدید دوربھی کہہ سکتے ہیں۔زرعی ساج سے پہلے کے قبائلی ساج میں انسانی ضروریات اور صرف میں اور فطرت میں پھیلی ہوئی خوراک میں توازن کا رشتہ تھا۔ زرعی ساج سے یہ رشتہ عدم توازن میں ڈھلا اورانسانی ضرور بات اورصار فیت کے بالمقابل منڈی، دکان اور بارٹرسٹم کا تصورا بھراجور فتہ رفتہ کرنسی کی شکل اختیار کرتا گیا۔منڈ ی کے زیادہ ترقی یافتہ تصور نے انسانی معاشرے میں غلامی ،نو آبادیات اور سامراجی عزائم کی بنیادرکھی ، دنیا کے مختلف مما لک میں ا حان کمپنیوں سے لے کراپیٹ انڈیا کمپنی ، بونا ئیٹڈ فروٹ کمپنی اور اس قماش کی دیگر کمپنیوں کی تشکیل کی گئی۔ انسانی ساج کی دوسری بر می تبدیلی جسے صنعتی دنیا کہا جاتا ہے اتن ہمہ گیر تبدیلیاں اپنے ساتھ لائی کہ پورا معاشرتی ڈھانچہ تبدیل ہوا، مخضر خاندان ،تعلیم عامہ اور کاریوریشن اور کاریوریٹ کلچر کا تصوراتی کے ساتھا بھرا اور نوآ بادیاتی عزائم کوبھی ایک نی شکل وصورت ملی۔نوآبادیاتی ممالک بیک دفت خام مال کی فراہمی کے ذمہ داربھی قرار پائے اورا یک بڑی کارپوریٹ منڈی کا کر داربھی نو آیادیاتی دیاؤ میں نوآبادیات ہی کوادا کرنا بڑا۔اس کاسب سے برااثر مقامی صنعت وتحارت اور حرفت پر بڑا۔نوآبادیات کے یاشندے بیک وقت محکمومی ،غلامی اور بے روز گاری کا شکار ہو گئے۔کاریوریٹ کلچر کافر وغ اٹھارو س صدی سے ہوااور بیسو س صدی کے دسط تک بیہ بام عروج پر پنچ چکا تھا۔اب اصل حاکمیت کاریوریشنوں کی ہی تھی۔جمہوریت نام کی ایک ایس کلومت تھی جوعوام کے نام براوروڈوں سے تو ضرورتھی لیکن اصل جا کم کار پوریشنوں کے مالک تھے، ملکی قوانین سے لے کرعد لیہ تک سبھی کارپوریٹ سیکٹر کے مطبع وفر ما نبر دار تھے، ڈیوڈ کورٹن نے اپنی کتاب' د نیا پر کارپوریشنوں کی حکمرانی' میں لکھا ہے کہ: ایک قدامت پسندعدالتی نظام جو ہمیشہ کاریوریٹ وکلاء کی اپیلوں اور دلائل پر کان دھرتا تھاان پابندیوں اور قد غنوں کوایک ایک کر کے ختم کرتا گیا جوشہریوں کی جانب سے کاریوریشنوں کے اختیارات پر عائد کی گئی تھیں۔ قدم یہ قدم عدالتی نظام میں نئی نظریں شامل ہوتی گئیں جن کے ذریعے کاریوریشنوں اور کارپور بیٹ املاك كانتحفظ دستوري قوانين كامركزي نفطه بن گيا۔ (۲) لیکن اس سے بڑھ کرابرا ہمکنکن کےالفاظ ہیں جسےاس عظیم مصنف نے فقل کیا ہے۔جو کچھ سامنے آ رہا ہےا سے

تشہیر شدہ فروغ میں ! ریل گاڑیوں، شاہر اہوں اور نہروں نے دور دراز واقع مقامات تک رسائی ممکن بنا دی۔صنعت کے فروغ کے نتیج میں ' تجارتی محل وجود میں آئے جو موجودہ دور کے اعلیٰ ترین ڈیپار شینٹل اسٹور کی ابتدائی شکل وصورت تھی۔ چھر پر چون ، تھوک ، آ ٹر ھت اور کارخانوں کے نمائندوں پر مشتمل ایک پیچیدہ نظام وجود میں آیا۔ اے ۱۸ء میں جارج متنگلٹن ، ہارٹ فورڈ نے نیویارک میں اپنا پہلا اسٹور کھولا جس پر شتگر فی رنگ بدینے کیا تھا اور جس کا خزانچی چینی پکوڈ ہے کی شکل کے ایک پنجرے میں میٹھتا تھا۔ ہارٹ فورڈ نے تقسیم اشیاء کے نظام میں اسی طرح جد تیں پیدا کیں جیسی کہ بعد میں ہنری فورڈ نے فیکٹر کی کے ضمن میں کی نظام کوایک نئی بلندی عطا کی۔ (۲)

ان کار پوریشنوں نے بیسویں صدی کے نصف اول میں عروج حاصل کیا اور اس صدی کے آخر تک پوری دنیا پر دکھائی نہ دینے والا نیا نوآبادیاتی نظام قائم کردیا۔ عالمی بنک، آئی ایم ایف اور دیگر عالمی تجارتی اور مالی معاہدوں کی گرفت دور دراز کے علاقوں تک پھیل گئی۔ دنیا بھر میں جہاں اس کار پوریٹ کھچر کے فروغ کے لیے سرکاری، درباری اور ان کار پوریشنوں کے حلقہ بردار نام نہا ددانشوروں اور قلم کاروں نے اس کھچر کے فروغ اور اسے دنیا بھر کے لوگوں کے پر کشش بنانے کے لیے متنوع قسم کی تخلیقی اور نیم تخلیقی یا دانشور اور ان مرکر میوں کو فروغ اور اسے دنیا بھر کے لوگوں کے پر کشش بنانے کے لیے متنوع قسم کی تخلیقی اور نیم تخلیقی یا دانشوران نہ سرگر میوں کو فروغ دیا و ہیں پر دنیا بھر میں اور خاص طور پر امر کید میں صاحب ضمیر دانشوروں اور تخلیق کاروں نے اپنی پوری دانشور اندا ور تخلیقی سرگر میوں کو اس نظام کی مزاحمت کے لیے معلی میں ارب عمل کو سمجھنا یوں بھی دشوار ہے کہ پورا کار پوریٹ کھچر ایک نسبتاً رنگین، پر شش اور دل کو لبھانے والی خوبصورت پر کیک میں ملفوف تھا اور ایے خواقت اور مضمرات کو بخوبی چھپائے ہوئے تھا اور جب ہیو ویت نام میں موت کارتھی کی میں اور کار میں کر میں کار کی میں میں کے لیے میں کہ کہ کی میں صادب کی میں کہ کہ ہیں میں میں کر میوں کو کر کی میں اور خاص طور پر امر کید میں صادب خو میں پر اُٹھایاہم نے انھیں سیاسی دانشور قرار دیااور بیہ مجھا کہ دانشور کا کام تحض ہماری ایک خاص وضع کی اخلاقی تربیت کرنا ہے حالانکہ یہ دانشورا ورا دیب انسانی ضمیر کا اظہار کرر ہے تھے اور کار پوریٹ کلچر کی ہوں زرجو نے گل کھلانے جارہی تھی اس کے پورے تنوعات کواپنی گرفت میں لینے کی کوشش کرر ہے تھے ۔منٹو بھی اسی طرح کا ایک تخلیقی ضمیر تھا جو کار پوریٹ کلچر کی خوش شکلی کے پیچھے چیپی ہوئی بدصورتی کو ہمارے سامنے لا رہا تھا۔

سعادت حسن منٹو کی فعال تخلیقی زندگی کا دور بھی وہی ہے جب دنیا پر نظر آنے والی یا بعض اوقات نہ نظر آنے والی کارپوریٹ ثقافت شب خون مارر ہی تھی۔ منٹو کی تخلیقی زندگی کا آغاز نوآبادیات سے شدید تخلیقی نفرت سے ہوا۔ ان کا پہلا تجموعہ نو آبادیات کے خلاف تخلیقی ماور الے تخلیقی نم وغصے کا اظہار ہیہ ہے۔ نما شہ سے لے کرنیا قانون تک جان کمپنی ، ایسٹ انڈیا کمپنی اور ملکہ کی حکومت کے خلاف ایک تخلیقی نم وغصے کا اظہار ہیہ ہے۔ نما شہ سے لے کرنیا قانون تک جان کمپنی ، ایسٹ انڈیا کمپنی کارپوریٹ کچر کی ایک شکل تھی جسے منٹو نے اپنی تخلیقی عمل کا حصہ بنایا (یا در ہے کہ منٹو کا اد بی گر وہ وہ باری علیگ تھا جس نے اپنی کارپوریٹ کچر کی ایک شکل تھی جسے منٹو نے اپنی تخلیقی عمل کا حصہ بنایا (یا در ہے کہ منٹو کا اد بی گر وہ وہ باری علیگ تھا جس نے اپنی از دوال کتاب <sup>ت</sup>کینی کی حکومت میں ہندوستان میں نوآبادیا تی صورتحال کا جائزہ لیا تھا اور دوست وہ خواجہ خور شیدا نور تھے جونو آبادیا تی نظام کو بم سے اُڑانے کی خواہ ش کو بعد میں نوآبادیا تی صورتحال کا جائزہ لیا تھا اور دوست وہ خواجہ خور شیدا نور تھے چونو جائے گی کی میں کار نوریٹ کچر کی ایک تھی کی کا دور میں ڈھالنے پر قادرہ ہو گئے تھی اور دوں تک ہو کے تھی تھا جس نے اپنی ابادیا تی نظام کو بم سے اُڑانے کی خواہ ش کو بعد میں نو تبادیا تی صورتحال کا جائزہ لیا تھا اور دوست وہ خواجہ خور شیدا نور تھے چونو

- ا۔ بُو(لذتِ سَنَّك)
- ۲۔ سوکینڈل پاورکابلب (سڑک کے کنارے منٹوراما)
  - ۳۔ یزید(یزید،منٹونامہ)
  - ۳۔ چپاسام کے نام خطوط (اوپر، نیچ، درمیان)
  - ۵ د کیچ کبیرارویا (نمرود کی خدائی منٹو کہانیاں)
    - ۲۔ اللہ کابڑافضل ہے(اوپر، نیچ، درمیان)

تھوڑی دیر کے بعداس نے اسعورت سے کہا'' لےاب اُٹھ ف<sup>ی</sup>تم خدا کی ایک دو گھنٹے میں آجائے گی۔ پھرسو جانا۔''

عورت ایک دم یوں اُٹھی جیسے آگ دکھا کی ہوئی چیچھوندراُٹھتی ہےادر چلا کی'' اچھا اُٹھتی ہوں۔''(۸)

گا م کے لیے انتظار اور گا م کا نہ آنا اور گی دنوں تک اس کا جاگتے رہنا یہ سب بظاہر تو کار پوریٹ کلچر سے تعلق نہیں رکھتے لیکن بیاس خوست تجری ثقافت کا ان دیکھا جبر ہے جوان لوگوں کے لیے ایسا مہیب بیا نیہ ہے جو اس ثقافت کے اندر تحریر کیا گیا ہے۔ بالاً خرتگ آ کروہ خاتون اپنے دلال کو جو کار پوریٹ کلچر کی گھ پتلی ہے مارڈ التی ہے۔ افسانے کے واحد میکلم اور دلال کے درمیان اور واحد میکلم راوی اور خاتون کے مکالے اس پوری صورتحال کو جمارے سامنے واضح کر دیتے ہیں۔ منڈی، باز اراور اس کی حرکیات جب کار پوریٹ کلچر کے تابع ہوتی ہے تو انسان لا شے میں ڈھل جاتا ہے۔ خالم ، ظلم اور مظلوم کی حد بعض اوقات اس طرح گھل مل جاتی ہے کہ حقیقت اور وضع کردہ حقیقت میں امتیاز کرنا مشکل ہوجاتا ہے۔

' ہزیڈ بھی منٹو کےا بسےا فسانوں/ بیانیوں میں شامل ہے جوکار پور بیٹ کلچر کی ہوں نا کیوں اورظلم وستم کو بلیخ اور فنکارانہانداز میں سامنے لاتے ہیں۔د نیامیں کہیں بھی دریاؤں کے رُخ تبدیل نہیں کیے جاتے اس کے عقب میں جو ماحولیاتی تاہی پوشیدہ ہوتی ہےاورجوانسانی ثقافت میں بنجرین پیدا ہوتا ہےوہ اس افسانے کا بنیا دی سروکار تونہیں پے کین اس کشرالحجتی /کثرت معنی رکھنے دالے متن کی ایک جہت ضرور ہے۔ یہ کارپوریٹ کلچرکا دیاؤے کہ آپ جغرافیے اور تاریخ کے ساتھ ساتھ ثقافت کوبھی تیدیل کردیں۔ ہندوستان نے جس طرح سے ایک خاص وضع کی منصوبہ بندی کرتے ہوئے دریاؤں کا رُخ موڑا، اس سےروہی کی وہ ثقافت جوخواجہ غلام فرید کی شعر ی کا بنات میں ہرطرف بکھری ہوئی ہے، تیاہ حالی کا شکار ہوگئی۔زبردست ماحولیاتی بنجرین پیدا ہوا۔ یہ چیرہ دستیاں کاریوریٹ فارمنگ کی دجہ ہے ہوئیں جو کاریوریٹ کلچر کاجز و ہے۔ بیایے کا مرکز ی کر دارکوئی پڑ ھالکھافلسفی نہیں وہ کوئی دانشوریا ادیب نہیں ایک عام ان پڑ ھشہری ہے لیکن وہ اپنی آنکھوں سے جہان اُمید بساتے ہوئے اپنے بیٹے کا نام پزیدرکھتاہے، اس اُمید پر کہا یک نے پانی بند کیا تھایہ پانی کھولےگا۔وہن پروہملی ذہانت کا مرقع بھی لگتا ہے جب وہ کہتا ہے کہ گالی دینے سے جذبات کا انخلا ہوجاتا ہے یاجذبات ویسے شدید نہیں رہتے : جیناں نے کچھ درسوچھا چکرہنس کر کہا! موتی کیاتم بھی پاگلوں کی تی یا تیں کرتی ہودریا کون بند کرسکتا ہے وہ بھی کوئی موریاں ہیں۔ بختونے جیناں کے پیٹے پر ہولے سے ماکش کرتے ہوئے کہا: بی بی ! مجھے معلوم نہیں۔ جو کچھ میں نے سنا تمہیں بتادیا۔ بیربات اب تواخباروں میں بھی آگئ ہے۔ کریم دادگھر آپا توسب سے پہلے جیناں نے اس سے دریاؤں کے متعلق یو چھااس نے پہلے بات ٹالنی جاہی یرجب جیناں نے کٹی پارایناسوال دہراہا تو کریم دادنے کہاماں کچھالیہا ہی سناہے۔ جیناں نے یو چھا کیا یہی کیہ ہندوستان والے ہمارے دریا بند کردیں گے۔ (۹)

منٹو کے اس بیانے کاراوی/مرکزی کردارجس تین کا حامل ہےوہ دراصل اس کار پوریٹ کلچر کے تبدیل ہونے کی تتحقا ہے۔ آج ایلون ٹافلرجس تیسری اہر کی آمد کی بات کررہا ہے جو کار پوریٹ کلچر کی چیرہ دستیوں کے معتدل کرد ے گی اور ایک نیا ساج وجود میں آئے گا جوجا گیردارانہ اور سرمایہ دارانہ ساج سے مختلف ہوگا اس کی ایک تخلیقی نوید اس افسانے کے آخری جملوں میں موجود ہے:

> کریم داد نے سنجیدگی سے جواب دیا: ضروری نہیں کہ پیچھی وہی یزید ہو۔اس نے دریا کا پانی بند کیا تھا یہ کھولےگا۔(۱۰)

<sup>2</sup> بچ سام کے نام خط نوخطوط کا ایک ایسا سلسلہ ہے جسے ایک مضمون کی آٹھ/نو (۱۱) اقساط کی بجائے ایک مونتائ کی تکذیک میں لکھے گئے بیانے/افسانے کے طور پر پڑ ھا جانا چا ہے جس زمانے میں یہ خط لکھے گئے ۔ مغربی دنیا میں کار پوریٹ کلچر کے عروج کا زمانہ تھا۔ اس بیا شے میں کار پوریٹ کلچرکی مختلف الجہات صورتوں پر دوشنی ڈالی گئی ہے۔ کار پوریٹ کلچرک طرح سے دوملکوں میں جنگ کرا کے دونوں کو ہی اپنا اسلحہ بچتا ہے کس طرح یہ کلچرصارف معا شروں کے رہنے والوں کو نہ بن نعروں میں الجھا کر دنیا بھر میں نہ سوچنے اور انہی نعروں کے اندرالیچور ہے کل حالت میں زندہ رکھتا ہے۔ پاکتان جیسے مما لک میں ستر اور اس کی دہائی میں جنگ کرا کے دونوں کو ہی اپنا اسلحہ بچتا ہے کس طرح یہ کلچرصارف معا شروں کے دہنے والوں کو نہ ہی میں ستر اور اس کی دہائی میں ہی آئی اے (جوکار پوریٹ کلچر کا ایک عامل ہے ) نے جس طرح ندہ رکھتا ہے۔ پاکتان جیسے مما لک جو بالا خرطالبان کی شکل میں کار پوریٹ کلچر کو اور طرح کی مدد پہنچا تے رہے۔ پھر ہی کہ جس طرح ندور لڈ آرڈ رکے نام پر پہلے روں کی شکست وریخت اور دیگر خطوں کے جغراف کا از سرنوا پنی مرضی سے تعین بھی کار پوریٹ کلچر کا ایک کا دو ایس ہوں اور ای کا دیں مندوکا اپنی تھی ہوں اور اس کی مالے ہی موں ہے ایک جس میں میں میں گئی ہوں کی دوسک کلو کو ہوں ہوں ہوں ہے تا ہے ہوں ہی میں کا دول کے دام ہو پہلے جو بالا خرطالبان کی شکل میں کار پوریٹ کلچر کو اور طرح کی مدد پہنچا تے رہے۔ پھر سے کم ہور کا جن کو کر کا این کا دو اور کی شکست وریخت اور دیگر خطوں کے جغراف کا از سرنوا پنی مرضی سے تعین بھی کار پوریٹ کلچر کا ایجنڈ ا ہے۔ پاکسان کا دو

ہمارے ساتھ فوجی امداد کا معاہدہ بڑے معر کے کی چیز ہے اس پر قائم رہیے گا۔ ہند وستان کے ساتھ بھی ایسا ہی رشتہ استوار کر لیجئے۔ دونوں کو پرانے ہتھیا رہیچیں کیونکہ آپ نے وہ تما ہ ہتھیا رکنڈ م کردیتے ہوں گے جو آپ نے تچچلی جنگ میں استعال کیے تھے۔ آپ کا مدا سلحہ ٹھکانے لگ جائے اور آپ کے کارخانے بے کارنہیں رہیں گے۔ (۱۲) ہند وستان لا کھٹا پا کرے آپ پا کستان سے فوجی امداد کا معاہدہ ضر در کریں اس لیے کہ آپ کو اس دنیا کی سب ہند وستان لا کھٹا پا کرے آپ پا کستان سے فوجی امداد کا معاہدہ ضر در کریں اس لیے کہ آپ کو اس دنیا کی سب سے بڑی اسلامی سلطنت کے استحکام کی بہت زیادہ فکر ہے اور کیوں نہ ہوا س لیے کہ آپ کو اس دنیا کی سب مطلب جہاں تک میں سجھتا ہوں ان ملا وک کو سلح کرنا ہے۔ میں آپ کا پا کستانی سلح کی جو تو جی امداد کا رمزیں سجھتا ہوں لیکن عقل کی ارزانی آپ ہی کی سیا سیات کی عطا کردہ ہے۔ ( سا ا

(10)\_6

# ۸۹ حواله جات/حواشی

۵۱۔ ایضاً،ص۱۹

ڈ اکٹر شگفتہ<sup>حسی</sup>ن صدر شعبه اردو، گورنمنٹ کالج یونیورسٹی برائے خواتین، ملتان ایک پاغی شهرادی عابده سلطان تخفیقی وتجزیاتی مطالعه

### Dr Shagufta Hussain

Head, Deapartment of Urdu, Govt. College University for Women, Multan

# A Rebel Princess: Abida Sultan - A Critical Study

Princess Abida Sultan was the eldest daughter of Nawab Hamidullah Khan, the last Nawab of Bhopal, and the heir apparent of state of Bhopal throne, recognized by the British rulers. Her autobiography "Abida Sultan - Aik Inqalabi Shahzadi Ki Khudnawisht" was published in 2007. This article is a brief analytical study of her character. She has portrayed herself as a "Rebel Princess", but her mutiny was not against the British rule or society or traditions, it was only against her grandmother "Sarkar Amman". After her death the princess enjoyed every moment of her life. She was a player of polo, hockey and squash, and a huntress who killed 72 lions. She was a great admirer of her father and was deeply inspired by him. In 1946, she married her school mate, that incident led to an ugly confrontation between him and his family. Consequently she gave up her right to the throne and opted for Pakistan in 1949. She spent most of her life in Pakistan and died in 2002.

عابدہ سلطان ریاست بھو پال کے آخری نواب حمیداللد خان کی سب سے بڑی صاحبز ادی تھیں جنھیں پندرہ برس کی عمر میں ان کے والد کا جانشین مقرر کیا گیا اور پا کستان ہجرت کرنے تک وہ جانشین ہی رہیں۔ یا دداشتوں اور روز نا کچوں سے مرتبہ ان کی خودنوشت "Memoiers of a Rebel Princess" ۲۰۰۴ء میں شائع ہوئی۔ جسے اوکسفر ڈیو نیور ٹی پر لیں نے ہی اُردو میں ۲۰۰۷ء میں کراچی سے شائع کیا۔ ہمارے ہاں اُردوا دب میں مردانہ آپ بیتی کے ایک انداز کا نام' یا دوں کی بارات' ہے اور دوسرے کا نام' گردِ راہ'' جب کہ خوا تین آپ بیتی نگار بھی یا تو ''بری عورت کی کتھا'' ہوتی ہیں یا پھر'' ہم سفر' ۔ عابدہ سلطان کی خودنوشت ان کے روز نا پچوں اور یا دواشتوں سے مرتب ہوئی ہے، جس کی تر تیب وتعمیر میں ان کے بیٹے شہر یار خان کا حصہ ہے۔ اس لیے یہاں بھی بہت ممکن ہے بہت ہی کہانیاں ان کہی رہ گئی ہوں اور بہت پچھا ساہو جوزیب داستان کے لیے ضروری ہو۔ عابدہ سلطان کے نام کے ساتھ "Rebel Princess" یا'' انقلابی شنرادی'' کا لاحقہ ایک خوشگوار حیرت میں مبتلا کرتا ہے، کیکن جیسے جیسے آپ خودنوشت کا مطالعہ کرتے جاتے ہیں آپ cotherwise میں سوچنے لگتے ہیں۔ عابدہ سلطان نے اپنی آپ بیتی میں اکثر اپنے باغی، نڈر اور سرکش ہونے کا ذکر کیا ہے، کیکن اگر آپ بھو پال کی تاریخ، حکمر ان بیگات آف مجو پال، برطانو کی راج سے بیش این ہوں کی وفا داری اور انگریز می تہذیب سے شد ید متاثر ہونے اور عابدہ سلطان کے مشاغل کے ناظر میں ان کے باغی یا نڈر ہونے کا جائزہ لیں تو دہ باغی نہیں ایک حصلہ ہو ہوں کی میں ان کر میں میں ان کے مشاغل

بھوپال کی ان بیگمات نے اپنے دورِ حکومت میں بہت سی عمارتیں بنوائیں، ریلوے کا نظام قائم کیا، مجلس شور کی بنائی، درباری زبان فاری کی جگہ در نیکلر اردوکو سرکاری زبان قرار دیا، کتابیں تصنیف کیں اورتعلیم نسواں کا اہتمام کیا، وغیرہ وغیرہ \_فنظر بیر کہ خاتون حکمران ہونے کے باوجودانھوں نے اس دور کے دیگر مرد حکمرانوں کے مقابلے میں بہترین حکمران ہونے کا نہ صرف ثبوت دیا بلکہ بھوپال کوایک انتہائی خوش حال اور مضبوط ریاست بھی بنادیا۔

عابدہ سلطان اپنے نڈراور بہادر ہونے کے اعتبار سے سکندر بیکم کا دوسراروپ تھیں کیوں کہ انھیں وراثت میں سکندر بیگم کے کردار کی خصوصیات ملی تھیں ۔ سرکار برطانیہ سے ان کی دوئتی بھی دراصل ان کے اسلاف کی روایت کا ہی تسلسل اور ور ش تھی ۔ اُس وقت جب ہندوستان کی گئی ایک ریاستیں انگریز کے بڑھتے اختیار کے خلاف مزاحمت کر رہی تھیں ۔ بھو پال کی مولا بائی ایسٹ انڈیا سمپنی سے دوئتی کے عہدو پیان باندھ رہی تھیں۔ ۱۸۵ ء میں عابدہ کے بزرگوں نے انگریز کی Subordination کا ایک معاہدہ sign کیا اور ہمیشہ ہمیشہ انگریز کے وفادار رہے۔ ۱۸۵ ء کی جنگ آزادی میں کھل کر

صرف یہی نہیں ۱۸۸۲ء میں سلطان جہاں بیگم نے بھی ملکہ وکٹور یہ کواپنی <sup>در حق</sup>یقی ماں'' کے طور پر اپنا لیا تھا اور انگریزوں سے زیادہ انگریز ہونے کا مظاہرہ کیا کرتی تھیں(۵)۔دل چنہی کی بات ہیہ ہے کہ ہماری آپ بیتی نگارانگریز سے اس وفاداری اور انگریز کی سر پرتی کا ذکر فخر سے کرتی ہیں ندامت سے نہیں۔

دراصل ۱۸۵۷ءاور ۵۷ سے پہلے کا دور وہ دور ہے جب ہندوستان تہذیق تبدیلیوں کے مل سے گز رر ہا تھا۔ ایک کمز ور پڑتی مثق ہنداسلامی تہذیب پر دوسری طاقت ور ہندیور پی تہذیب غلبہ پار ہی تھی۔ جو معاملہ فہم تھے دوراندیش تھے دہ حالات کی نزا کت کو تبحور ہے تھے اور حالات کے مطابق ڈھلنے کو تیار تھے اور جو اس کے برعکس مک کرر ہے تھے مشتے جار ہے تھے۔ بھو پالی بیگمات کی دُوراندینی اورانگریز تی تعلیم و تہذیب کو خوش آمدید کہنے نے بھو پال کو امن وسکون کا گہوارہ بنادیا۔ عابد یا سلطان اپنی پیدائش ۱۹۱۳ء سے لے کر ۱۹۴۹ء تک بھو پال میں رہیں۔ پر سرکار برطانیہ کے زوال کا دور ہے، پورا ہندوستان سیاسی بیجان میں میتلا تھا، کین بھو پال میں ہر طرف امن چین اور سکون کا دور دورہ تھا۔ کم از کم عابدہ کی خودنو شت اورزندگی کے ساتھان اپنی پیدائش تا تا ہے کہ زندگی ان دنوں کھیل تما شے سے سرکار پر طانیہ کے زوال کا دور ہے، پورا ہندوستان ساتھان کا پناروں یہی بتا تھا، کین بھو پال میں ہر طرف امن چین اور سکون کا دور دورہ تھا۔ کم از کم عابدہ کی خودنو شت

عابدہ سلطان نے خود کو باغی کہا ہے، کیکن حقیقت میں ان کی بغادت کا دور بہت مختصر ہے۔ یہ دوران کے بچپن سے نوجوانی پر محیط ہے۔ یہاں وہ ایک سرکش باغی کی حیثیت سے سما منے آتی ہیں۔ بغادت کا سبب ہمیشہ جبر ہوتا ہے۔ چارسال چار ماہ چاردن کی بچکی کی کی معصوم نیند سے اکسح نمازِ فجر کی ادائیگی کے لیےا ٹھادیا جا تاتھا۔ بخ بر فیلے پانی سے دضواور پھر نماز کے بعد قر آن کی تعلیم کا آغاز\_\_\_\_ بقول عابدہ سلطان:

بحس نے میری شخصیت پراورزندگی کے بارے میں میر ے رو یہ پر بڑے گہر ے اثرات مرتب کیے۔(۲) جس نے میری شخصیت پراورزندگی کے بارے میں میر ے رو یہ پر بڑے گہر ے اثرات مرتب کیے۔(۲) ان کی دادی بیگم آف بھو پال سلطان جہاں بیگم المعر وف سر کا را ماں کا رو یہ یہاں قطعی کسی مدر سے کے روایتی ملا کا ساتھا۔ قرآن پڑھنے کے دوران ذراسی غلطی پرآگ بگولہ ہوجانا، چنگایاں نو چنا، ناک مروڑ نا، کان تصنیبی ، بیوٹوں کو تصنیبیا، سر دیوار سے عکرانا\_\_\_ ایسی خوفناک سزائیں اور وہ بھی صرف اس لیے کہ مستقتبل کی حکمران کی تر بیت ہو سے ، کین سیسی عابدہ کی بعاوت نے جنم لیا۔ اس کم سنی میں بھی عابدہ سلطان اور سر کا را ماں کی قوت از کی تر بیت ہو سے ، کین سیس عابدہ کی بعاد وت مرکش پر اُتر آ تیں اور پھر کتنا ہی مارا پیڈ جاتا ہوہ منہ سے ایک لفظ نہیں نکالتی تھیں اور آخراں مقابلہ ہوتا تھا کہ پہلے یا دوسر ے طمانے کے بعددہ سرکش پر اُتر آ تیں اور پھر کتنا ہی مارا پیڈ جاتا ہوہ منہ سے ایک لفظ نہیں نکالتی تھیں اور آخراں مقابلہ ہوتا تھا کہ پہلے یا دوسر ے طمانے کے معددہ

Sultan Jahan was a master of the art of reconciling tradition and

کیے۔وہ قدیم اورجد بدکا خوبصورت امتزاج تھیں۔

modernity.(۱۱) مرکارامال آل انڈیا ایجو کیشنل کانفرنس کی پہلی صدر منتخب ہو کیں اور علی گڑھ مسلم یو نیورٹی کی پہلی چانسلر مقرر ہو کیں۔ وہ کئی ایک کتابوں کی مصنفہ بھی ہیں مثلاً ''درس حیات، بچوں کی پرورش، خانہ داری کا پہلا حصہ موسوم بہ مدایت الزوجین، عفت المسلمات، مقصداز دواج، سفرنا مہ ج ،خودنو شت، گوہرا قبال، الحجاب' (۱۲) وغیرہ وغیرہ۔ ان کی کتابوں کو انگریز ی میں بھی ترجمہ کیا گیا۔ وہ صرف ریاست بھو پال کی خواتین نے لیے ہی فکر مندر نہ تھیں وہ پورے ہندوستان کی خواتین کو زندگی نے ہر میدان میں ترقی کرتے د کیھنا چاہتی تھیں۔ سااواء میں علی گڑھ میں خواتین اسا تذہ کے لیے اللہ Normal دیر کی نئی عمل ہوئی جس کی صدارت انھوں نے کیا۔ افتتاح کے بعد خواتین کی کانفرنس ہوئی جس کی صدارت انھوں نے کی اور اپنے صدارتی انتخاب میں مسلمان خواتین نے اس اجلاس کوتار بیٹی یادگار کھ قرار دیا۔ (۱۳)

میٹر شائل، پتلون تمیض یا کوٹ پتلون پہناوا، جبکہ گھڑ سواری، تیرا کی، پولو، ہوابازی، سکواش، سگریٹ نوشی، شیر کا شکاران کی ساری زندگی کامعمول رہا۔ان کی تصاویر دیکھیں تو مردوں کے درمیان ہاتھ میں سلگتا سگریٹ لیےان کی نشست کا انداز نسوانیت سے قطعی عاری ہے۔اس''مردانگی'' کی دجہوہ ہیدیان کرتی ہیں:

سب سے پہلی وجہتو بیتھی کہ میں اس بات کی آ رز دمندتھی کہ لوگ مجھے مردوں سے کم نہ سجھیں جب کہ میں وہ واحدلڑ کی تھی جواپنے والد کے خاص الخاص مردا نہ حلقہ ٔ احباب میں بھی ان کے ساتھ رہتی تھی اور پولو، شکار، ہا کی اوراسکواش بھی کھیلتی تھی۔۔۔۔دوسری وجہ میری باغیا نہ فطرت تھی جو سرکا راماں کے خلاف اُبھارتی رہتی تھی۔(1۵)

لیکن بھے ان کی اس بات سے اختلاف ہے کہ وہ دنیا پر ثابت کرنا چاہتی تھیں کہ انھیں مردوں سے کم نہ تمجھا جائے اس لیے کہ ان کی تربیت پہلے دن سے ہی ایسی کی گئی تھی کہ آپ میہ کہ ہی نہیں سیستے کہ وہاں ایسا کوئی complex تھا کہ میر کر کا ہیں اور کسی اعتبار سے لڑکوں سے کم تر ہیں۔ ان کی اسلاف خواتین کی خو ہیوں کا تذکرہ ہو چکا ہے۔ بھو پال کا معاشرہ اور خاص طور پر ان کا اپنا خاندان حد سے زیادہ مغرب زدہ خاندان تھا وہاں عورت اور مرد کے بارے میں مشرقی تعصّبات کا کوئی ذکر نہ تھا۔ نفسیاتی اعتبار سے دیکھا جائے تو ہمارے اجتماعی لاشت سے میں پچھا ہے سے سانچ موجود ہیں جو ہمارے آج کے رو یوں کو متعین کرتے ہیں یوں بھی ہم Bisexual لوگ ہیں۔ ہر مرد کے اندر ایک نسائی اور ہر عورت کے اندر ایک مردانہ ہم زاد ہوتا ہے

Animus: the masculine archetype in women is called animus. It belongs to the collective unconscious and originates from the encounters of prehistoric women with men.(1)

ان کا مردانه بهم زادان پر حاومی ر مااور شایدا تی لیے اضیس مردوں کی بانہوں میں سمٹنا بھی پیند نہیں تھا ( 21) ، کہ کس مصبوط مرد کی بانہوں میں سیٹنے والی تو نازک اندام دوشیز انٹیں ایک ادا سے سمٹنی ہیں اور یہاں ۲ 2 شیروں کو مردانه وار شکار کرنے والی عابدہ سلطان کو عشووں غمز وں سے کیا نسبت ! 1 یسے کر دار cruel بھی ہوتے ہیں اور یہاں ۲ 2 شیروں کو مردانه وار شکار کرنے دراصل معاشر بے کی aggressive تھا کہ صاحب کو طاقت دیتی ہیں اور مردوں کے انداز اپناتی ہیں ۔ میر نزدیک ان کا بیاندازان کی والد سے بے انتہا محبت کا بھی نتیجہ ہے۔ عابدہ سلطان اپنے والد سے بے حد متاثر تھیں ۔ انھوں نے اس خودنوشت میں کٹی ایک مقامات پر اپنی اس پر شش کا ذکر کیا ہے وہ اپنے والد سے بر حکر شر کی رہتی تھیں ، شیر کے شکار میں ان کی ہمراہی تھیں ، ریاست کے اُمورنم ٹانے میں ان کی معاون تھیں اوران سب سے بڑھر اپنے والد کے رومانی معاملات میں ان کی ہمراہی تھیں ، ریاست کے اُمورنم ٹانے میں ان کی معاون تھیں اوران سب سے بڑھرکر

دورہ مدن نے رہائے یں بھے ہی دھہ امدارہ ،وا کہ پر ےاور پر نے والد پے در میان ایک حال ک موجود ہے۔ میں دور دور سے ان کی پرستش کرتی تھی اوران کی طرح کھیلوں اور خطرے کے کا م کرنے کی لت رکھتی تھی۔ وہ ہمیشہ میر کی حوصلہ افزائی کرتے اور جھے سر کا راماں کے غیض دخضب سے بچاتے تھے۔ (۱۸) اپنے والد سے ان کی تمام بیٹیوں کی نسبت میں زیادہ قریب تھی۔ میں اس وقت سے ان کی پرستش کرتی تھی جب انھوں نے جھے سر کا راماں کے سخت پر دے کے چنگل سے بچایا تھا۔ ۔۔۔ میں ان کے پولوا ور شکار کی ساتھی ، ان کی دوست اور کن گانے والی۔ (۱۹)

وہ ان کے آئیڈیل شے انھوں نے اپنے والد کی خوبیوں کا والہ مانہ تذکرہ کیا ہے اور نہ صرف تذکرہ کیا خود کو بھی انھی جیسا بنانے کی کوشش کی ۔ بیان کا الیکٹر اکا میلیکس ہے۔ الیکٹر اا گام نون کی بیٹی تھی جس نے اپنے باپ کی قاتل ماں اور اس کے آشنا کوتل کر دیا (۲۰) ۔ بیہاں ماں سے نفرت شامل تھی ، لیکن عابدہ کا الیکٹر اکا میلیکس positive ہے۔ قدیم یونانی قصوں سے دل چنہی رکھنے والوں کو سائی رس اور اس کی بیٹی مائی را کا قصہ تھی ضروریا دہوگا۔ اور جب باپ نے پوچھا کہ وہ کس سے بیاہ کر ے گی تو اس نے شرما کر سرگوشی کی<sup>دوک</sup>سی ایسے سے جو تیرے جیسا ہوگا۔ (۲۱) عابدہ سلطان کی از دوا جی زندگی نا کا مر دبی ۔ ان کے شو ہم میں ایک بھی خوبی ایسی نہ تھی جیسے ان کے والد تھے۔ چارنسلوں تک بیگات کی حکمرانی کے بعد میر ۔ والد پہلے مرد حکمران کی دیثیت پالو کے نہایت ماہر کھلاڑی، نہایت شاند باز اور زبر دست آل راؤنٹر راسپورٹس مین تھے۔ اس کے علاوہ میر ۔ والد نہایت میں ہولاڑی،

جب کہ دوسری طرف دادا بھائی (نواب آف کوروائی) ان کے شوہر جنسیت زدہ عاشق کے روپ میں سامنے آئے۔ان میں رقابت کا احساس جگانے کے لیے وہ ان کی سہیلیوں سے محبت جمّاتے اور جب پچھرین نہ پڑتا تو گریدوزاری کرنے لگتے۔ عابدہ سلطان کوجسمانی اعتبار سے فتح کرنے کے لیے بھی اییا مرد چا ہے تھا جومضبوط، زندگی کی حرارت سے بھر پور، بہترین کھلاڑی اور مردانہ وجاہت کا بھر پورنمونہ ہوتا اوراخیس اییا ''مرد'' نہیں ملا جواضیں تسخیر کر لیتا۔ بی گھوڑے پر

سواری اور ما کی کھلنے میں مشغول رہیں اوران کے شوہر جواری دوستوں کے ساتھ جوا کھلنے میں ۔ دل چہب صورت حال اس وقت پیدا ہوئی جب بیرماں بنیں اورانھیں خدشہ ہوا کہان کے شوہران کا بیٹا چھین لیں گے۔ بیرات کے ایک بجے پستول لیے اینے شوہر کی خواب گاہ میں داخل ہو ئیں تو وہ رضائی میں حیوب گئے۔ میں نے ایزار یوالور ذکال کردادا بھائی کی گود میں چینک دیا اور بولی ، ہتھیا رمیرا ہے اور جمرا ہوا ہے استعال کرواور محقق کردونہیں تو میں تمہیں قل کردوں گی۔(۲۳)

یہاں بھی جت انھی کی ہوئی اوریشت بناہی والد کی حاصل رہی۔ان کے والد کی آئڈ مل شخصت اس وقت ریز ہ ریزہ ہوئی جب انھوں نے ان کی اسکول کی دوست آفتاب جہاں ہے دوسری شادی کرلی۔انھوں نے والد کی دوسری شادی کو قبول كرليابكين والد كاابانت آميز روبيه ناقابل برداشت تقابه عابده سلطان كى شخصيت كاايك مضبوط يبلواس وقت سامنے آيا جب ان کے والد نے ان سے ساتھ جال جلنے کی کوشش کی یہ نواب حمید اللّٰدخان نے بھو پالی عوام کی توقعات اور خواہشات کے برعکس ہندوستان سے الحاق کے معاہدے پر دستخط کر دیے اور عابدہ سلطان پر پستول تان کر کہا کہ وہ ریاست کے تمام اُمور سنیال لیں کیوں کہ وہ پاکستان جارہے ہیں (۲۴۴ )۔ یہ صورت جال عابدہ کے لیے نا قابل یفین تھی کیکن انھوں نے نہایت دور اندیشی کا ثبوت دیتے ہوئے درست وقت میں درست فیصلہ کیا یا کستان جانے کا فیصلہ جہاں وہ بھی محفوظ تھیں اوران کا بیٹا بھی۔ کمال ہوشاری اور خاموشی سے انھوں نے تمام تر منصوبہ بندی کی اوراس میں کامیاب بھی رہیں۔خواتین کو کمزوریا صن نازک شجھنے والے ایک اعتبار سے احق ہی ہوتے ہیں۔ بیگمات بھویال کی طرح د نیا کے دوس بے خطے بھی جنگ جوخواتین کے تاریخی کارناموں سے آگاہ ہیں۔ایسی خواتین کے لیے Amazon کی اصطلاح استعال کی جاتی ہےاور یہ اصطلاح سب سے پہلے یونان میں استعال کی گئی۔ ہومر کی ایلیڈ میں بھی انھیں ایمیزون ہی کہہ کر یکارا گیا ہے، عرب، بربر، کرد، راجپوت، چینی، فلپائنی، آسٹریلین اور امر کمی انڈین اینی فوجوں میں یا قاعدہ عورتوں کو بھرتی کہا کرتے تھے۔ ۱۹۷ء میں ایک آئرش قانون کے تحت خواتین کے لیے ضروری قرار دیا گیاتھا کہ وہ ساہی پیشداختیار کریں ( ۲۵ )،لیکن بہ ضروری نہیں کہ ہر جنگ تیرو تفنگ سےلڑی جائے۔ عابدہ سلطان بھی Amazon تھیں جنھوں نے ابن **محبوب شخصیت کواپنی ذیانت اورقوت ارادی** سے شکست دی۔خودنوشت میں توانھوں نے بہ ساری صورت حال بڑی وضاحت سے بیان کی ہے،کین ایک انٹرویو میں انھوں نے اپنی ہجرت کا سبب قطعی مختلف بیان کیا ہے کہ انھوں نے ابیااس لیے کیا کہ بھویال کے ہندوؤں کا متعصب روبیہ نا قابل برداشت ہوگیا تھااور بھویال جیسی متوازن سیاست میں ہندومسلمان اب بھائی بھائی نہیں رہے تھ (۲۲)اوراینے والد سے اختلاف کاذ کرطعی نہیں کیا۔

میں نے ابتدا میں تحریر کیا تھا کہ عابدہ سلطان کے نام کے ساتھ انقلابی اور باغی کالاحقہ اچھا لگتا ہے، کیکن عابدہ سلطان کی بغاوت اور انقلاب صرف ان کی اپنی ذات تک محد ودرہا۔ اپنی بہنوں کے لیے ان کے پیندیدہ مردوں سے شادی کے لیے والد سے بات کرنایا ناپندیدہ رشتے داروں سے میل جول رکھنا ایسے' انقلابی اقدامات' نہیں جن کی بنیاد پرانھیں ب ٹائیٹل دیا جا سکے ہاں وہ ایک کھلاڑ کی بلکہ بہترین کھلاڑی اور شیر کی شکاری ضرورتھیں کیوں کہ جتنا وقت انھوں نے تیرا کی ، ہا کی ، گھڑ سواری، پولوا ور شکاروغیرہ کو دیا گروہ اس کا ایک حصہ بھی جانشین کی حیثہیت سے ان کا موں کو دیتیں جو ان کے اسلاف کی ترجیح رہے تھاتو شاید آج ہم ان سے تعارف کے لیے ان کی خودنو شت کے پختاج نہ ہوتے۔ بقول ان کے انھوں نے پا کستانی خواتین کی حالتِ زار پر مضامین اور پہفلٹ تحریر کیے لیکن محض چند مضامین اور پہفلٹ خواتین کی نقذ ریمیں کوئی انقلابی تبدیلی کیسے لا سکتے تھے؟ پا کستان آنے کے بعد وہ براہِ راست حاکمان وقت سے را بطے میں رہیں۔ سفارت کے فرائض بھی انجام دیے لیکن حکمر انوں تک رسائی سے ان کے بیٹے کوفائدہ ہوا سو ہوا پا کستانی قوم کوکوئی فائدہ نہیں ہوا۔ بھو پال میں بھی تھوں نے خواتین کے لیے کوئی ایسان آنے کے بعد وہ براہِ راست حاکمان وقت سے را بطے میں رہیں۔ سفارت کے فرائض بھی انجام دیے پہلی حکمر انوں تک رسائی سے ان کے بیٹے کوفائدہ ہوا سو ہوا پا کستانی قوم کوکوئی فائدہ نہیں ہوا۔ بھو پال میں بھی انھوں نے خواتین کے لیے کوئی ایسان یا دگا رکام''نہیں چھوڑا جس کا وہ خود بھی تذکرہ کر میں حتی کہ دوہ اپنی مجبور والدہ کو بھی شو ہر کے رحم و کرم پر چھوڑ کر پا کستان آ گئیں۔ سکندر مرز ااور یکی خان سے ان کے دوستانہ مراہم رہے لیکن کیا ہی اچھا ہوتا کہ دوہ جل خان کو

> سیاست پر جب ہماری گفتگو ختم ہوجاتی تو لیچیٰ خان مجھے اور پچھ دریر کنے کو کہتے۔۔۔ اکثر ان شاموں کے اختتام پر میں ہارمونیم بجاتی اور سوسائٹی کی ان خواتین کے ساتھ ک کرگانے گاتی جن کی کافی تعداد محفل میں موجو دہوتی۔(۲۷)

<sup>2</sup> دروم جل رہا تھا اور نیرو بانسری بجا رہا تھا۔'' انھیں بیگلہ رہا کہ پاکستان آنے کے بعد کسی حکومت نے ان کی صلاحیتوں سے فائدہ نہیں اٹھایا اور بیٹھی کہ وہ ایک گریٹ اسلامی اسکالر تھیں۔ میری سمجھ سے بالاتر ہے کہ اسلامی اسکالر ہوتے ہوئے انھوں نے اس کا ثبوت کیوں نہیں دیا۔ کسی آ مر کے ظلم کے خلاف آ واز کیوں نہ بلند کی ،خود کو اور اپنے بیٹے کو ان آ مروں کی حکومت کا حصہ بنا کر ان کے ہاتھ کیوں مضبوط کیے۔ وہ ایوب ، کیچی اور ضیاء جیسے مکر وہ آ مروں کو ایسا ملعون نہیں جانتیں جتنا وہ کی حکومت کا حصہ بنا کر ان کے ہاتھ کیوں مضبوط کیے۔ وہ ایوب ، کیچی اور ضیاء جیسے مکر وہ آ مروں کو ایسا ملعون نہیں جانتیں جتنا وہ ذو الفقار علی بھٹو کو ہدف تنقید بناتی ہیں اور جھٹو سے منسوب ایک شر انگیز اخبار تو لیں کی شر انگیز سرخی '' ادھر تم خود نوشت کا حصہ بھی بناتی ہیں۔ وہ یہ بھی بھول جاتی ہیں کہ اسلام میں مردوں کا عور توں جیسا اور عور توں کا مردوں جا سے ایس اپنانے پر سخت عذاب کی وعید آئی ہیں۔ وہ بھی بھول جاتی ہیں کہ اسلام میں مردوں کا عور توں جیسا اور عور توں کا مردوں جا حکہ کر تیں این ہوں جیس

وہ بہت قابل تھیں، اعلیٰ تعلمی یافتہ تھیں، اعلیٰ طبقے کی اعلیٰ خاندان کی بہت نڈر، دُورا ندیش، مضبوط قوتِ ارادی ک مالک بہترین کھلاڑی اور شکاری شنہزادی تھیں، لیکن وہ جو کچھ بھی تھیں صرف اپنی ذات کے لیے تھیں۔ اپنے علاوہ اُنھوں نے صرف دولوگوں سے ٹوٹ کر محبت کی اپنے والد اور اپنے بیٹے سے، ایک کو آئیڈیل بنا کر پر سنٹ کی اور دوسر نے کو اس آئیڈیل جیسا بنا کر اپنے خواہوں کو تعبیر دی۔

| دالهجات | Ŷ |
|---------|---|
|---------|---|

- Bhopal State, wikipedia, the free encyclopedia
  - Begums of Bhopal, www.answer.com
    - سے ایضاً

- ۵۔ ایضاً ص۲۷۔
- ۲۔ ایضاً ص^ا۔
- ۷۔ ایضاً ص۹۴۔
- ۸۔ ایضاً ص۸۳۔
- ۹۔ ایضاً ص ۱۴
- -Kaikhusrau Jahan Begum of Bhopal, wikipedia the fre encyclopedia '\* Siobhan Lambert Hurley "Muslim Women, Reform and Princely - " Patronage: Nawab Sultan Jahan Begum of Bhopal", 2007, London and -New York, Routledge

Sarfraz Hussain Mirza, "Muslim Women's Role in the Pakistan "" Movement", 1969, Lahore, Research Society of Pakistan, University of the Punjab, Page 30

Feist Jess, Fiest. Gregory, 2002, "Theories of Personality", McGraw \_I1 \_Hill, P.103

- ۱۸۔ ایضاً ص۱۹۔
- ۹۱ ایضاً ص۱۹۵

-

Stieg Larsson, "The Girl who Kicked the Hernet's Nest", 2007, London, \_ro \_Maclehose Press, P.159

ڈ اکٹرنجبیہ عارف شعبه اردو، بين الاقوامي اسلامي يونيورسڻي، اسلام آباد نياارد دافسانه بمنصوفانه جهات

### Dr Najiba Arif

Department of Urdu, International Islamic University, Islamabad

## Mystic Dimensions of Urdu Short Story

Mystic themes and approaches have found their fullest bloom in Urdu literature right from the beginning. Urdu poetry and prose both have exhibited a profound inclination towards Sufism throughout the course of its history. However, at the advent of modernism in the sub-continent, in the middle of the nineteenth century, rationalist and realist movements earned a rapid popularity under the influence of the western culture and education. It resulted in the diminution of the metaphysical trends in life as well as literature. Post-colonial Urdu literature regained this lost momentum in the sixth decade of the twentieth century and Urdu short story demonstrated a number of examples of mystic themes. This article lays out an analysis of the Sufi themes presented in the modern Urdu short stories. These short stories have been divided into five categories and their mystic approach has been identified in their subject, style, diction, approach and characters.

انیسویں صدی میں جب بیشتر مسلمان مما لک نوآبادیاتی نظام کے زیر اثر آئے تو ان معاشروں میں عقلیت پر تی (Rationalism) اور حقیقت پسندی (Realism) کے ربحان نے جڑ پکڑ لی جس کے زیر اثر ان معاشروں کے روایت طرزِ فکر میں، جس کی بنیاد مابعد الطبیعیات پڑھی ، نمایاں تبدیلی رونما ہو کی ا۔ جلد ہی اس تبدیلی کے دور س اثر ات ان معاشروں کے ادب وفن پر ظاہر ہونے لگے اور انیسویں صدی سے لے کر بیسویں صدی کے وسط تک ادب میں مقصدیت ، حقیقت نگاری اور زندگی کے خارجی مظاہر سے جڑ کر جینے کا اسلوب مقبول ہونے لگا۔ ہندوستان میں عقلیت کی بیتر کی صرف مغربی علوم ہی کا تاہم بیسویں صدی کی آخری چند دہائیوں میں اس جبر کی شدت میں کچھ کی آئی تو انسان کی فطرت میں موجود حریت فکر کی للک نے سرا ٹھایا اورزندگی کی گہر کی تہذیبی اقد ارکی بازیافت، خاص طور پرادب وفن نے فروغ میں تصوف کے کردار کی اہمیت تسلیم کرنے کا روبیدعا م ہونے لگا <sup>1</sup> ہمارے ہاں اس کا ایک پہلوا روفکشن میں تصوف سے دلچی کی صورت میں دکھائی دیتا ہے۔ بعض نقادوں نے زدیک نئے افسانے کا آغاز بیسویں صدی کی چھٹی دہائی میں ہوتا ہے <sup>17</sup> ۔ چناں چا اس د ہائی کے آخری چند برسوں ہی میں اکا دکا ایسے افسانے نظر آتے ہیں جن میں براہ راست صوفیانہ تج ہے کا بیان نہ سی گھراس طر ز زندگی کی جھلک ضرور نظر آتی ہے جے منصوفانہ کہا جا سکتا ہے۔ اس میں کا دہا است صوفیانہ تج بے کا بیان نہ سی گھراس طر ز صوفیانہ واردات، تج بات یا کیفیات نمایاں ہوتی ہیں ۔خالدہ حسین ( ۱۹۳۸ ۔ )، اسر محمد خان ( ۱۹۳۱ ۔ ) اور ممتاز مفتی احساس غالب جز وی حیثیت رکھتا ہے۔ اس اور اس کے بعد دیگر کی گا ایسے افسانو کی محمود عرائع ہو کے جن میں احساس غالب جز وی حیثیت رکھتا ہے۔ اس وال یہ پراہوتا ہے کہا جا سکتا ہے۔ اس کی دہائی میں تو کٹی ایسے افسانو کی محمود عرائع ہو ہے جن میں احساس غالب جز وی حیثیت رکھتا ہے۔ اس اور اس کے بعد دیگر کی گا ایسے افسانو کی محمود عرائع ہو کے جن میں احساس غالب جز وی حیثیت رکھتا ہے۔ اس اور اس کے بعد رکھر دیگر ای انسانوں میں صوفیانہ طرز میں نے نظر آتی ہے؟ وہ کیا عوال ہیں جو اخصیں محمود خان دی ہو ہوں میں صوفیا نہ طرز احساس کی جھلک کیوں اور دی میں نظر آتی ہے؟ وہ کیا علی اور اس کے بعد کی بعد دیگر کی گا ایسے افسانو کی جسم کی وہ کی کی وہ اور اور میں صوفیا نہ طرز او میں صوفیا نہ طرز دی سے نظر آتی ہے؟ وہ کیا عوال ہیں جو اخصیں منہ چر ہوں جی محمولی دی تر میں مونوں دی کی بیت میں صوفیا نہ طرز میں محمودی یا غیر شعوری طوف ہے کہی نہ کسی پہلو کی جس میں اور ان افسانوں کی سوالوں کی محمود ہو کی اس کی تک ہو ہوں کر اور سے میں مولی کی تحموری ہو ہوں اور جسی مولوں ہیں صوفیا ہوں کی سوالوں کے جو میں کی کی کر محمود ہو ہی کی تک کی تر کی ہوتی ہے۔ خوری ہے محمودی ہوتی ہواں کی میں کی پالی کی ہو کی ہو ہوں ہے مولی ہو ہوں سے میں ہو ہو ہوں ہو ہوں ہوں ہوں کی ہوتوں کے میں ہوں کی ہو ہیں۔ مولی ہوں ہو ہوں کی مولی ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہوں مولی ہوں ہوں ہو ہوں ہوں ہ کی ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہوں ہوں ہ

ان میں سے پہلی اور سب سے مؤثر قتم کر داری افسانوں کی ہے جن میں سی ایک کر دار کے ظاہری یا باطنی اوصاف، اس کے روز مرہ معمولات کی تفاصیل، اس کی گہری باطنی شکش یا اس کی خارجی اور داخلی ترجیجات کے تضاد کو اس طرح نمایاں کیا گیا ہے کہ اس کے نتیج میں ایک صوفی منش انسان کی تصویر ککمل ہوتی ہے۔ بیکر دار رسی اور روایتی معنوں میں صوفی نہیں مگر ان کی شخصیتوں پر روحانی پہلوحاوی نظر آتا ہے۔ بیر دوز مرہ زندگی کے معمولی اور عام کر دار ہیں۔ ان میں سے کوئی بھی سی حافظہ میں مقیم ہے، نہ تکیہ میں، نہ کسی جھونپڑی یا بیابان میں۔ معاشرے کے دیگر افراد کی طرح بیا کی انوں کی تف بظاہر اس قدر غیر معمولی ہیں کہ جب تک افسانہ نگا ران کے شخصیت کی پھر تفاصیل فنی حیلوں بہانوں سے بے نقا ہیں کرتا، ان کی صوفیا نہ جہت آشکار نہیں ہوتی منصوفی نہ افسانہ دانوں کی بی تکنیک سب سے زیادہ کا میاب ثابت ہو گی ہے اور اردو افسانے میں نصف درجن سے زائدا یسے کردارل جاتے ہیں جوار دوا دب کے یادگار کرداروں میں شامل ہیں۔ یخ افسانے کے آغاز ہی کے زمانے میں اشرف صبوحی دہلوی (۵۰۹۵۔ ۱۹۹۰) کے افسانے '' کوئل زمانہ' 'نہ کا ہے جس میں اندسویں صدی کے اواخر میں دہلی میں رہنے والے ایک ہیچڑ کوئل کی باطنی کا یا پک اور روحانی سفر کی داستان بیان کی گئی ہے۔ افسانہ قدیم بیاندیا نداز کا ہے جس کے مکالے ڈرا ہے کے انداز میں لکھے گئے ہیں۔ کوئل زمانہ پندول نے کا مقبول اور لاکھوں کا محبوب ہیچڑا تھا۔ عاشق مزان اس کی آواز پر فریفتہ اور اس کے مانداز میں لکھے گئے ہیں۔ کوئل زمانہ پن تو اس کے قلب کی حالت بدل گئی۔ اس کی آواز پر فریفتہ اور اس کے ناز وانداز کے گھا کی سے مگر کسی مجذوب کی نظر پڑگئی پر صاحب کو اس کے قدم چوم کر اپنی خطابختوانی پڑگئی۔ ایل خام ہر کی نظر محدود ہوتی ہے مگر ایل کا خطاب ملا اور دلی کے لیتے ہیں۔ روح کی پر داز خام ہرداری کی عبادت کی میں مرح ایل خام ہر کی نظر محدود ہوتی ہے مگر ایل پاخن پھروں میں چھے موتی پرچان شریعت اور طریفت کی اس پر انی کشکی کو اس افسانے میں بہت مؤثر انداز میں پیش کیا گیا گیا ہوں میں چھے موتی پرچان

الی بی بی ایک مثال اشفاق احمد ( ۱۹۲۵ - ۲۰۰۷) کے گذریا <sup>۵</sup> میں نمودار ہوتی ہے۔ گذریا کے داؤبی کا کردار ہند اسلامی تہذیب کی اس منصوفا نہ روایت کا نمائندہ ہے جس نے گزشتہ ہزارید کے دوران ہندوستان کے طول وعرض میں نہذیب وثقافت کے نفیس ترین نمونے تیار کیے۔ ہندوستان میں تصوف کے جن سلاسل نے مذاہب کے فرق کو بھلا کر، انسانی روح کی تہذیب وقط ہیرکواپنا مقصود قرار دیا تھا اس کے نتیج میں ماں کی خواہش کے احترام میں زندگی بھر بگڑی کے ینچے پلیار کھنے والے، کھتری عرضی نویس چنت رام ان اعلی انسانی اقد ار اور گہری روحانی ترفع کے پیکر بن جاتے ہیں جو کسی بھی مذہب کی قریب اور کسی میں فال انسانی اقد ار اور گہری روحانی ترفع کے پیکر بن جاتے ہیں جو کسی بھی نہ ہو تہذیب اور کسی میں فال نے میں جنت رام ان اعلی انسانی اقد ار اور گہری روحانی ترفع کے پیکر بن جاتے ہیں جو کسی بھی نہ ہیں مہذیب اور کسی میں فائن کا مقصود اصلی ہوتا ہے۔ یہی نہیں بلکہ ان کے اس تحفی ترفع کا منبع وماخذ، وہ آ قا، دور تمان میں تہذیب اور کسی میں فافت کا مقصود اصلی ہوتا ہے۔ یہی نہیں بلکہ ان کے اس تحفی ترفع کا منبع وماخذ، وہ آ قا، دور تمان میں اسلامی شخص کی علامتوں اور پیغیر اسلام کی سیرت مقد سہ کی روحانی ترفع کے پیکر دور اور بی دور تمان کے میں تربی ہوں اسلامی شخص کی علامتوں اور پیغیر اسلام کی سیرت مقد سہ کی رواندوں سے گندھا ہوا یہ ہندو کر دار ہندوستان کے اس کے تعلیم کی ترا ہے ہیں ہوں کی تر ای کی تر اور کی اور تر ہیں ہیں ہندہ ہوں تان کے تعلیم کی تر ہو کی تم کی ہیں ہیں بیکر تر ای جاتے ہیں۔ فاری اور تر بی دور تیں نہ کی تو کا میں کا میں ہیں ہی جن کی سیرت کے اجز اسمیٹ کر ایسے حسین و جمیل پیکر تر اینے جاتے ہیں۔ فاری اور تر بی دور تر کی میر خ کا میں کی تر ہو کا اظہر ارکر تا ہے۔ افسانے کی تر خریل مذہب کے حکم کے چاتے ہیں۔ والوں کے ہاتھوں داؤہ کی کی دوری کا شند کا گوا اس

اس سے بہت مختلف ایک اور صوفیا نہ کر دار قدرت اللہ شہاب ( 201 - ۲۹۸۱) کے افسانے ماں جی ۲ کا ہے۔ ماں جی ایک ایسی درولیش صفت مسلمان عورت کا کر دار ہے جس نے مز دور کی بیٹی ہونے سے لے کر گورنر کی ہیوی بننے تک زندگ کے سب رنگ دیکھے، دکھ، تکلیف، غربت اور پھر خوشحالی اور اقتد ارلیکن اس کی شخصیت کی درولیٹی اور فقر کی حالت میں کوئی فرق ندآیا۔ جو بھی اپنی اولا دکو میر ابیٹا، میری بیٹی کہ کر مخاطب نہیں کرتی تحصی ، ہمیث اللہ کا مال کہتیں اور بھی براہ راست این بحوں کے لیے دعا نہ مانگتیں، پہلے دوسروں کا بھلا، دوسروں کی خیر طلب کرتیں پھر اپنے بچوں اور عزیزوں کا بھلا چاہتیں ۔ ریل کے تھر ڈ کلاس ڈیوں میں خوش اور او نچ درجوں میں تھر انے والی ، ہر جعرات کو مسجدوں کے چراغوں میں گیا دہ پسے کا تیل بھوانے والی ، صبر وقتل اور تسلیم ورضا کا پیکر ، سادہ مزات ، نیک طینت ، خود اعتماد ، ماں جی کا کر داراس صوفیا نہ اسلوب کا مظہر ہے جو اسلا می

اس کی دہائی میں شائع ہونے والےاسد ثمد خان کے پہلے افسانو ی مجموعے، کھڑ کی بھر آسان (۱۹۸۲) میں شامل افسانہ'' پاسود ہے کی مریم'' کے باسود ہے کی مریم ایک ناخواندہ، یے علم، یے تہذیب عورت کا کردار ہے جوجسم اور روح کے رشتوں کی نشکش میں یوں ڈوتی ہے جیسے مرزاغالب کعبہاورکلیسا کے درمیان ۔ایک طرف مکہ مدینہ جواس کے جحور کاشہر ہے،اور ددہری طرف تنج باسودہ جواس کے چھوٹے بیٹے مدد کامسکن ہے۔ بیرمد و بقول مبین مرزا ( ۱۹۲۵۔ )، مریم کی معصوم روح کے بطن سے بھوٹا ہواانحراف کا نیچ ہے جوعذاب کی طرح مریم کی حان سے لگا ہوا ہے^ ۔مریم ایک گھریلوملاز مہ ہے جس کی سرشت میں وفاداریاورخلوص اورخدمت گز اری کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی ہے۔اسےاپنی محنت مشقت کا کوئی صلیٰہیں جا ہے۔اس کی تو بس ایک ہی خواہش ہے، کسی طرح اپنے ہجور کے شہر کی زیادت کر لے۔اسے نہ نماز آتی ہے، نہ قمر آن پڑ ھناجا تی ہے، مگر جح کی تمنا میں مری جارہی ہے اورج بھی بس ایک بہانہ ہے دیارِمجبوب کی فضاؤں کی مہک میں سانس لینے کا۔ وہ تو کلمہ شریف بھی این مرضی کا بڑھتی ہے، لاالا مال للا، نبی جی رسول الا، جورجی رسول الا۔اوراین آقازادی سےصرف اس لیے عمر جرما راض رہی کہ عقیقے پراس کا نام فاطمہ کیوں رکھ دیا گیا، جب کہ پی بی فاطمہ توالک ہی ہوسکتی تھیں جو نبی جی سرکار کی شنرادی اور دنیا آخرت کی بادشاہ تھیں، یہ مقام عشق ہے، یہاں دلیل اور منطق کا منہیں آتی ۔ یخواہ کے بیسے جوڑ کر جب اس نے نوسوسر مسطر روبےاور چندآ نے جمع کر لیے تو اس بر گویا مک مدینے کی کھڑ کیاں کھل گئیں جن سے نبی جی کے مقدس پیرا تهن کی خوشبو چلی آتی تھی۔وہ اٹھتے بیٹھتے، چلتے پھرتے،خواجہ پیاذ راکھولوکوڑیاں گنگناتی رہتی۔ مگرانھی دنوں اس کے مدد کی حالت خراب ہوگئی اور اس کی کل جمع پونچی بنج نہ سکنے والے بیٹے کےعلاج معالجے میں صرف ہوگئی۔ جب بیٹا مراتو مریم کےاحساس زماں کا کبارنگ تھا، وہ ترث پر ترپ کر جو بین کررہی تھی اس میں بیٹے کی جدائی کاغم نہیں تھا۔ وہ تو مٹی کا رشتہ تھا،مٹی کے ساتھ مٹی ہو گیا،غم تو پیرتعا کہ اب وہ مکے مدینے کیسے جائے گی ۔خودداری اور غیرت کوکسی کا احسان اٹھانا بھی گوارانہیں۔آخر اس کی وصیت اس کے م نے کے کئی برس بعد جا کر پوری ہوئی جب دھین نے ہر ہے بھر گے گنید کی طرف منہ کر کے کہ دیا کہ: ''یارسول اللہ، باسودے والی مریم فوت ہو گئیں ۔مرتے وخت کہ رئی تھیں کہ نبی جی سرکار، میں آتی ضرور، مگر

میرامدوبژاحرامی نکلا،میرےسب پیسےخرچ کرادیے۔''۹

یہ تصوف کا وہ رنگ ہے جو ہندوستان کے طول وعرض میں، ناخواندہ اور سادہ دل عوام کے دلوں کورنگ گیا تھا۔ جا گیر دارانہ معاشرے میں اگر اور پچڑ ہیں ہوسکتا تھا تو کیا دل بھی نہیں رنگے جاسکتے تھے۔زندگی کے تخت اور تھن معمولات میں، مشقت اور ریاضت کی چکی چلاتے ہوئے نچلے طبقے کے بینار سا، کم فہم مگر جذبِ اندروں سے دیمتے ہوئے افراد دکھن افسانو کی پیکر نہیں بلکہ ایک جیتی جاگتی تہذیب کی نمائندگی کرنے والے، زندگی سے تھر پور اور مٹی کی کو کھ سے پھوٹے ہوئے کر دار ہیں۔ زندگی کے چاک پڑھو متے اور عشق کی آنچ پر پکتے ہوئے ریکوزے اور پڑھ جانیں یا نہ جانیں مگر اپنے کوزہ کر کو ضرور پرچان لیتے ہیں۔ مٹی کے اس کھیل میں اتنا جان لینا بھی کیسی نعمت، کتنی روشنی ہے، اس کا حال پڑھ صاحب دل ہی جان سکتے ہیں۔

البتة اسد محد خان کے ایک اورا فساف '' جاکز'' اکا مرکزی کر دارخواجه ضل علی بچ مچ کا درویش ہے۔ بیا فساندا پنی بنت اور تا شیر میں باسود بے کی مریم کے مقام تک نہیں پہنچتا۔ سید ها سا دہ بیا نیہ افسانہ جس کی رگوں میں زندگی کے خون کی سرخی چھلکتی ہوئی دکھائی نہیں دیتی ، بس لفظوں سے ڈھلا ہواا یک کر دار ہے مگر میہ کر دارغیر حقیقی ہر گر محسوں نہیں ہوتا۔خواجہ فضل علی ، سی اندور فی صدا پر لبیک کہتا ہوا، را وسلوک پر ضرور چلتا ہے مگرز مین کا سید چیر کر اپنے گا ڈن کے بے وسیلہ افراد کے لیے خوراک حاصل کرنے کے فریف سے جان نہیں چھڑا تا۔ وہ دل بہ یا راور دست بہ کار کی عملی تصویر ہے۔ اس کا عشق اے زندگی کے عملی مسائل سے ریگا نہ میں بناتا بلکہ تخلوق خدا کی خدمت پر مامور کر دیتا ہے۔ یوں یہ کر دار اردوا فسانے میں تصوف کی روایت کا تجر پور مظہر ضرور ہے۔ میا نوالی کے علاق کی خلامت گھرے ایک بے آباد گا ڈن میں ، جہاں ملکوں نے اپن ان کی کی کو گھڑ یوں پر حفاظت کے لیے گھر بند ہتھار کے تھے، گھیت کھلیان اور گھیار ہے دوران ہو چکے تھے، دوستیں، تجن ، جان ملکوں نے اپن ان کی میں ایک او مروت کے رشتے ٹوٹ گئے تھے، اور زمینیں خشک سالی کے حوالے ہو گئی تھیں، خواجہ فضل علی اللہ اللہ کا ورد کرتا اور میں ایک اور مروت کے رشتے ٹوٹ گئے تھے، اور زمینیں خشک سالی کے حوالے ہو گئی تھیں، خواجہ فضل علی اللہ اللہ کا ورد کرتا اور میں ایک اور مروت کے رشتے ٹوٹ گئے تھے، اور زمینیں خشک سالی کے حوالے ہو گئی تھیں، خواجہ فضل علی اللہ اللہ کا ورد کرتا اور میں جہاں در میں کا سید چر کر اپنی مشقت کی تی تھا۔ اور پید پھڑ کیے میں تحور ہتا ہے۔ ای ریا من کے دوران اس کے وجدان کو ایک نگی روشنی اور دور کی آ وازیں سی لیے کی قوت عطاموتی ہے، تو تے پکڑ نے کا شائق اپنے اندر کے تو تے کو پڑ حالتے میں جن جا تا ہے۔ یہاں تک کدا ہے راوسلوک سے ندا آتی ہے اور دوہ اس ندا کے تعاق میں گئی دروازوں ہے ہوتا ہوا بالا تر کہ میں جن جا تا ہے۔ یہاں تک کدا ہے راوسلوک سے ندا آتی ہے اور دوہ اس ندا کے تو قد جو اپن اپنے کا ڈن کی را ہو بڑے میں کئی دروازوں ہے ہوتا ہوا بالا تر میں جن چوں ہونی کھیزیں سر ہو نے گئی ہیں اور اللہ اللہ کے آ ہتک پر رقص کر نے والوں کا دائرہ بڑ ھے لگا ہے۔ جب مشرت چیں جا جا ہے۔ یہ ای تک کدا ہے راوسلوک سے میں اور اللہ اللہ کے آ ہتک پر تعن کر نے کا شائق اپنا ہوں ہوں ہوں در دور پڑ

ای دہائی میں دواور افسانوی کردار متازمفتی کے فکشن میں اپنی پیچان بناتے ہیں یعنی ''ان پورنی ''ااور'' سے کا بندھن'' ۲۱ کی سنہرے۔ ہندی تہذیب اور زبان کے تال میل سے بنے ہوئے ان دونوں افسانوں کی تقیم ایک ہی ہے۔ ان پورنی ایک گائیکہ ایک ویثیا ہے، مایا کے اندوہ سے ، اس کا چت ، بت سے جدا ہو گیا ہے۔ اس کی گائیکی کی دھوم ہے لیکن دہ سنانے کے لیے نہیں گاتی، ایک ویثیا ہے، مایا کے اندوہ سے ، اس کا چت ، بت سے جدا ہو گیا ہے۔ اس کی گائیکی کی دھوم ہے لیکن دہ سنانے کے لیے نہیں گاتی، ایک ویثیا ہے، مایا کے اندوہ سے ، اس کا چت ، بت سے جدا ہو گیا ہے۔ اس کی گائیکی کی دھوم ہے لیکن دہ سنانے کے لیے نہیں گاتی، ایک ویثیا ہے، مایا کے اندوہ سے ، اس کا چت ، بت سے جدا ہو گیا ہے۔ س کی گائیکی کی دھوم ہے کین دہ سنانے کے لیے نہیں گاتی، ایک ویث این نے تریب لائے کے لیے نہیں گاتی، الثادہ تو دور لے جاتی ہے ہو تک گی گا ایں دریا بہاتی ہے کہ بڑے ہیں اس پورن کرنے کی دھن ساجاتی ہے تو دہ اس کو گر کو ڈھونڈ پر لگا دیتی ہے۔ یہ ڈھونڈ راج کمار کی زندگی کو سے بخش دیت سے میں اسے پورن کرنے کی دھن ساجاتی ہو تو دہ اس کو سر کی ڈھونڈ پر دھاد یہ وہ میں اور ان پور نی دونوں سے بے نیاز ہو کر بھوان سے مبا سے بھی ان پورن بنادیتی ہے۔ یہاں تک کہ سُر ڈھونڈ تے ڈھونڈ تے وہ سُر اوران پور نی دونوں سے بے نیاز ہو کر بھوان تک جا پہنچتا ہے۔ مران کا دائرہ کمل ہوجا تا ہے۔ این عربی (۲۰ ۱۳۵۵۱۱۔ ۲۳۰ / ۱۳۱۰) نے عورت مردا جاتی جو کر بھوان سن جوفن کے سہار ہے پھل ہوجا تا ہے۔ سنہر بی پی اس کہانی میں سر لیتی نوں کی علامت ہے۔ سر، جو انجانے میں بھی قبلہ راست کر لیو من کی جوت جگا دیتا ہے اور تی کے کھوٹ سے نکال کر لی اڑتا ہے، مجاز سے حقیقت تک کا سندر کی کون کی کار اور جا تا ہے۔ سنہر بی پی پی کی ندر گی نون کی علامت ہے۔ سر، جو انجانے میں بھی قبلہ ہو جوفن کے سہار اور جو دیتا ہے اور تی کے تکھی پی تو نی کی علامت ہے۔ سر، جو انجا نے میں بھی تک ہو اس سفر کا رہنا

متصوفاندانسانوں کی دوسری قسم وہ ہے جن میں واقعات کے بہاؤاورانتخاب سے زندگی کے متصوفاند پہلوؤں کی عظمت اجا گرہوتی ہے، ۔ان انسانوں کے کردارعمومی طور پر خیر وشر سے مرکب عام کردارہی ہوتے ہیں مگر کسی خاص موقع پر ان کا طرزعمل یا ترجیحات، غیر شعوری طور پر اس حقیقت کا اثبات کرتی ہیں کہ مادیت کے دباؤ، خارجی زندگی کے جبراور معمولات کی نجیر میں جکڑے ہونے کے باوجود انسان کی روح میں ایک چنگاری ہمیشہ روش رہتی ہے جو کبھی کبھی کسی غیر متوقع صورت حال میں اچا تک جر<sup>2</sup> کر شعلہ بن جاتی ہے۔ اس کی ایک مثال اسد محد خان کے انسان ن<sup>2</sup> تکس بیٹھیا<sup>، مہ</sup>ا میں نظر آتی ہے جس کے دونوں کردار مذاہب کے فرق کے باوجود ایک جیسی عظمتِ کردار کے حامل نظر آتے ہیں۔ اسی طرح اشفاق احمد نے بھی طلسم ہو میں افز ا<sup>11</sup> میں اور باضی میں مرشد کی تلاش، ذکر کی حقیقت، ارتکاز توجہ کے اثر ات اور باطنی ارتفا

محمد سعید شخ کے ہاں بھی ایک زیریں اہر کی صورت میں متصوفا ندر بحانات کا بہاؤصاف نظر آتا ہے۔ ان کے بیشتر افسانوں کا مرکز ی کردار قناعت ، تحل، صبط فنس اور خیر کی مثبت اقد ار سے تر کیب پاتا ہے۔ وہ زندگی کے بہاؤ کے ساتھ ساتھ بہتا ہے مگر اندرونی طور پر اسے ایک ایسی نیک نہا دسر شت کی رہنمائی حاصل ہے جو ایک خاص مر حلے پر پنچ کر بے اختیا را روحانی رہنمایا مرشد کی تلاش پر آمادہ کرتی ہے اور مادی زندگی کی تمام تر کا مرانیوں اور یا فتوں سے بے نیاز کر کے ایک نگا تھی کی ذائع سے آشنا کرتی ہے۔ ان کا افسانہ ' روشنی' کا انصوف کی سیدھی سادی اور عملی تصویر پیش کرتا ہے۔ انہوں نے بڑے سادگ سے انسان کی پیچید دفسی کیفیات کے بد لتے ہوئے رنگوں کی تصویر شی کی ہے۔

اس کی ایک اور مثال عطیہ سید کی کہانی'' دائر ہ''<sup>کا</sup> ہے جواسنبول ، انفر ہ اور قونیہ کے پس منظر میں اپنی معنویت اجا گر کرتی ہے اور مجاز سے حقیقت تک کے سفر کے دائر کے کا حوال بیان کرتی ہے۔اگر چہان کی بیشتر کہانیوں کے عنوانات اور ان میں استعال ہونے والی علامات صوفیانہ پس منظر میں اپنی معنویت اجا گر کرتی ہیں۔

تیسری قتم ان افسانوں کی ہے جن میں واقعات تو وہی روز مرہ زندگی کے ہیں اور کردار بھی عام انسانوں کی نسبت کسی اضافی خصوصیت کے مالک نہیں، لیکن مصنف کا اسلوب، مکالے، کر داروں کی گفتگو، ماحول اور راوی کا نقط ُ نظر انسانی وجود کی کسی متصوفانہ صفت کوروشن کرتا ہوا معلوم ہوتا ہے۔مثلاً ایک تقیقتِ مطلقہ کی موجودگی کا احساس اور خالق وتخلوق کے درمیان رشتے کا تصور کی اردوا فسانہ نگاروں کا موضوع بنا ہے۔ اس کی ایک نمایاں مثال ممتاز مفتی کا افسانہ 'وہ' کا ہے۔ 'وہ' میں 'ذاتِ واحد' کی موجودگی کوشی سطح پر محسوس کر لینے کا تجربہ بیان کیا گیا ہے۔ یہ بظاہر بالکل سادہ خود کا می کی تکنیک میں لکھا جانے والا افسانہ معلوم ہوتا ہے کی مفتی نے اس میں گہرے فن کا رانہ شعور کا مظاہرہ کیا ہے۔ اس افسانے میں بیراڈو کس اور Iron کوفی حرب کے طور پر نتخ بکر نے کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ یہ دونوں ادبی حرب اس موضوع کی ما ہیت سے گہر ے طور پر دابستہ ہیں۔ دحدت الوجودی تجرب میں کثرت کو حقیقت واحد کی صورت شناخت کرنا اور گھراس حقیقت واحدہ کو اس کے بیٹی ار اور متنوع اظہار کی سانچوں میں پیچانا، انسانی عقل کی فریب خورد گی اور خودا پنی ہی طبع کو حقیقت اول کی کی تلاش قرار دینا اور اس پرنا زکرنا، یہ موضوعات پیرا ڈو کس اور Iron کے دسیلوں سے بڑھ کر کسی اور حرب کی مدد سے شاید اتی شدت سے بیان نہ ہو سکتے۔ اس میں ایک جانے پہلی نے انسانی تحقل کی فریب خورد گی اور تر بے کی مدد سے شاید اتی شدت سے بیان نہ ہو سکتے۔ اس میں ایک جانے پہلی نے انسانی تج بے کالمس بھی ہے اور کسی ما بعد الطبيعيا تی کشف کی تحر ز دلگ میں مثلاً ،'' ہونے والے بچ سے بھر جانے کی مدد سے ایک ذاتی اور نجی تجر بے کو ایک بڑے تنا طریس پیش کرنے کی کوشش میں مثلاً ،'' ہونے والے بچ سے بھر جانے کی مدد سے ایک ذاتی اور نجی تجر بے کو ایک بڑے تنا طریس پیش کرنے کی کوشش میں مثلاً ،'' ہونے والے بچ سے بھر جانے والا ماں کا وجود، ہر طرف بیسلی ہوئی ماں کی کو کھر بکن اور کا کی تعال کے گئے میں مثلاً ،'' ہونے والے بچ سے بھر جانے والا ماں کا وجود، ہر طرف بیسلی ہوئی ماں کی کو کھر بگن اور کا ڈیں سے بیشتر استعال کے میں مثلاً ،'' ہونے والے بچ سے بھر جان کی اور کی شعاعیں بھیر تا تہم، مشاس کی کو کھر بگن اور کا طریس پیش استال کے گئے میں مثلاً ،'' ہونے وار نے بچ سے بھر جانی ان سے وابستہ کو گی نار کی غیر مرئی کی دی ہوئی اور کی میں سے بیشتر استعار کے میں مثلاً ،'' ہونے وار ہے بچ میں مراں کے تی نی مثال بھی پیش کر دی ہے۔ عام طور پر صوفیانہ ادب میں خدا کی کر ان دارت کے مادر انہ پہلو کو نمایاں کر کے تا نیڈی جہت کی مثال بھی پیش کر دی ہے۔ عام طور پر صوفیانہ ادب میں خدا کا پر رانہ دور عالب رہا ہے جس میں اس کے جال وہ میں سے مثال بھی پیش کر دی ہے۔ عام طور پر صوفیانہ دو میں خدا کی ہوں کر ان منوی نے اس کے مرغن کی ان کے ای خدا کی مثال جس کی خون خور کی ہے مام طور پر صوفیانہ دو میں خدا کی منہ نہ کر کی منہ کی کی کو می کی کو میں کہ میں کی میں ہی کی کو میں کی کو کوشش کی کو میں کی کو کی کو میں کی کو میں کی کی ہوئی کی ہے ہوں کی ہی ہوئی کی ہی ہی خدا کی ہ منون کی کی ہی میں کی کی کو میں کی ہی کی کی کو میں کی کی ہی کی

ایک اور مثال اسد محد خان کے افسا نے تر لوچن ۱۹ کی بھی ہے۔ اس افسا نے کا مرکز کی کردار دوعین الحق ، ہالی وڈ کے کسی تمثیلی کردار کاعکس معلوم ہوتا ہے، جوا ہلوک ، پرلوک اور دیولوک مینوں کی ڈوریاں اپنی احکث شہادت پر لیب کر انھیں ز مین پر دے مارتا ہے اور پھراپنی قہاری کے جلال میں تیسری آنکھ کھول کر مینوں لوک جلا کر خاک کر دیتا ہے کیوں کہ اس کی وہ فہرست چوری ہوگئی تھی جس میں اس نے ۸ ۸ کی کھنے کے بعد بڑی دلسوزی سے وہ سب کا م درج کرر کھے تھے جوا سے سرانجا م دینے تھے۔ اس فہرست میں بلی کوئی کھال دینے سے لے کر بچوں اور قلیل آمد نی والے لوگوں سے زمی ہوتی ہے میں اس نے ۲ شیر زمان کی خونی بواسیر رفع کرنے تک بہت متنوع اندراجات شامل ہیں۔ وہ جو عین الحق ہے، ایک طرف کسی زمانے والے طرت دنیا کو خبر وشر کے تراز و سے نہیں ، اپنی دل گداز اور ہمدردا نہ سرشت کی عینک سے دیکھی، سوچتا اور پر کھتا ہے۔ لیکن دوسری طرف اچا نگ فہرست کی چوری اس کے جمال کو جلال میں بدل دیتی ہوا وہ چھطر فوں کوخالی دیکھر نے کوں اور کہر دیتا ہے۔ اس افسانے کا مجموعی تا تر ایک گہری صوفیانہ واردات میں میں خود کوخالی دیکھر نے کسی زمان کی خولی کو خبر اور کے اور کے تلک ہوں دیتا ہے۔ اس انسانے کا مجموعی تا تر ایک گری صوفیانہ واردات کا عکاس ہے۔ میں خود کوخالی دیکھر نے کسی دوسری دیتا ہے۔ اس افسانے کا مجموعی تا تر ایک گہری صوفیانہ واردات کا عکاس ہے۔ میں خود کوخود ای خودی سے ہم آ ہنگ کر نے اور دیتا ہے۔ اس افسانے کا مجموعی تا تر ایک گہری صوفیانہ واردات کا عکاس ہے۔ میں خود کو خدا کی خودی سے ہم آ ہنگ کر اور اور کی کسی کی خود کو میں کہ کی کی دوسری اس کی نظر سے کا نیک تر دی کی توں لوک جا اس کر اور کی کر میں میں کر کی کھی ہودی ہے۔ میں توں لوک جا کر دی کی کر اور کی کی کسی خود کو میں کی کر کی دوسری کر نے کسی خود کی کی کر نے اور کی کر کی کر کی کر کی کر کی کی کر کی کر کی ہو ہوں کو کی کر خودی ہی کہ کر کی کی کی کی کر کی کر کی کر کی کی کی کی کی کر کی کی کر کی کر کی کر کی کر کی کر کی کی کر کی کر کی کر کی کر کی کی کی کی کر کر کی کر کی کر کی کر کر کی کر

وحدت الوجودی تجرب کا ایک نٹی طرح کا اظہار خالدہ حسین ( ۱۹۳۸ ۔) کی کہانیوں میں بکھرا ہوا ہے۔ خالدہ حسین کی کہانیاں جدید حسیت کی ترجمان ہیں۔ان کی بیشتر کہانیوں کے مرکز می کر دارکو دجود کی حدیں مٹتی ہوئی معلوم ہوتی ہیں اوراشیا ایک سیال کیفیت میں ایک دوسرے میں یوں گھل مل جاتی ہیں جیسے پانی پانی سے مل جا تا ہے تو اسے جدا کر کے شناخت نہیں کیا جاسکتا۔ شاید وحدت الوجودی تجربہ ان کے سی بھی افسانے کی مرکز کی تصیم نہیں ہے مگر کر داروں کی کیفیات و حسّیات جو تاثر پیدا کرتی ہیں وہ کسی ماوراے وجود زندگی کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ کوئی ایسی زندگی جس کی طلب، ذہن وروح کو بے قرار رکھتی ہے اور جس تک رسائی کے رہتے میں وجود کے کتنے ہی مر حلے حاکل ہوتے رہتے ہیں۔ کوئی ایسی بے نام موجودگی جو مرئی اور غیر مرئی کی تمیز ختم کر دیتی ہے اور زندگی اور خیال کی حدِ فاصل مٹا ڈالتی ہے۔ الا ؤ<sup>\*1</sup>، نامہ بر<sup>11</sup>، دھند <sup>11</sup> جیسے افسانوں میں بیر رجحان خاص طور پر نمایاں ہوتا ہے۔ تاہم ان کے بیشتر افسانوں کی فضاات ما بعد الطبیعیاتی احساس سے لبر یز نظر آتی ہے۔

چوتھی قتم ان افسانوں کی ہے جن میں روحانی اقدار سے محرومی کے سبب زندگی کے منفی پہلوا جا گرہوتے ہیں اور یوں روحانیت کی اہمیت اور قدرو قیمت کا احساس ہوتا ہے اور زندگی کی اس صوفیا نہ جہت کی غیر موجودگی یا اس سے دوری کے باعث رونما ہونے والی تشکی ، واماندگی اور تیر واضطراب کا بیان نظر آتا ہے۔

اس قسم کے افسانوں کی مثال انتظار حسین (۱۹۲۲۔) کے ''زرد کتا'' <sup>۱۳</sup> اور'' آخری آدمی'' <sup>۱۳</sup> میں ملتی ہے۔زندگی کے روحانی پہلوؤں کی نفی کر کے انسان اپنے مقام ومر تبہ سے گرجا تا ہے اور ارتفا کے دائر نے پرالٹی طرف گھوم جاتا ہے۔ان کہانیوں میں فرواور جماعت، حیات و کا نئات اور وجود وروح کی شویت کو اپنے تہذیبی تناظر میں اجا گر کرنے کی کوشش کی گئی۔انتظار حسین کی کہانیاں اس بھیا نک خلاکا نقشہ پیش کرتی ہیں جو عہد جدید کی کھو کھلی فقد روں اور طحی طرز زندگی نے انسانی روح کے باطن میں پیدا کر رکھا ہے۔وہ اسا طیر کی حوالوں، مثلیج وں اور صوفیا ندا صطلاحات کے ذریعے جدید آدمی کی ب سمتی اور بے جہتی کو بے نقاب کرتے ہیں۔

یہی تقسیم بعد میں رشیدا مجد ( ۱۹۳۰ ۔ ) کے متعددا فسانوں میں نظر آتی ہے جن میں مرشد ایک مسلسل کر دار کی صورت نمودار ہوتا ہے ۔ مگر یہ مرشد کوئی حقیقی کر دارنہیں محض ایک تخلی پیکر ہے جوا فسانوں کے داحد منتظم ہی کی ذات کا ایک جز و ہے۔ مرشد در اصل کر دار کا ہم زاد ہے ؛ اس کی اپنی ذات کا وہ حصہ جو مادیت کے غلبے ، مگان و تشکیک کی دھند اور خاہر و باطن کی دوئی نے نتیج میں اپنے آپ سے نچھڑ گیا تھا۔ اس کی اپنی ذات کا وہ حصہ جو مادیت کے غلبے ، مگان و تشکیک کی دھند اور خاہر و باطن کی دوئی ہے اور جب کہیں اس سے خلق گیا تھا۔ اس کی تلاش میں باقی ماندہ ذات اپنے ادھور پی نے کرب و اندو ہ میں بھنگتی پھر تی تحقیق میں اپنے آپ سے نچھڑ گیا تھا۔ اس کی تلاش میں باقی ماندہ ذات اپنے دادھور پی نے کرب و اندو ہ میں بھنگتی پھر ت میں در شید امجد کا مرشد ، کہانی کے واحد متکلم راوی کے ان سوالوں کا جواب دیتا ہے جو موجود سے باطمینا نی اور نا موجود کی تلاش سے جنم لیتے ہیں۔ عام طور پر یہ سوال موت ، فنا اور بقاد راطنی آسودگی اور اضطراب سے متعلق ہیں کہیں تار ت کا جراور فر داور معا شرے کے درمیان تھنچا ذکر شرا و میں اور اعلی آسود گی اور اضراب سے متعلق ہیں کہیں تا در خ میں میں میں میں کہیں تا دی ہیں میں میں باقی کر مار ہوں کے ان سوالوں کا جواب دیتا ہے جو موجود سے باطمینا نی اور نا موجود پی ہی اور ذرور داور معاشر ہے کہ در میان تھنچا دی کھنی اور تھا اور بقا اور باطنی آسود گی اور اضراب سے متعلق ہیں کہیں کار ت کا جر اور فر داور معاشر سے کہ در میان تھنچا ذر کھنگا ش اور تھا در بقا ہوں کہا نہوں کا موضوع بنتے ہیں ۔ مجموعی طور پر یہ انسان کی باطنی نے چینی ، نا معلوم خلش اور جی در میان تھنچا ہے کی کی بیات کا اظہ ارکر تے ہیں ۔ شر مراق ہے کے اعتر افات کی کہا نیاں کا ، خلش

۵

پانچویں قتم ان افسانوں کی ہےجن میں براہ راست درویشوں ، بابوں ،قلندروں کا ذکر ہے کیکن بیقلندریابا بے یا تو جعلی ہیں یاان کا کردارکوئی گہرا، دیر پا اور متصوفا نہ اثر قائم کرنے میں کا میاب نہیں ہوتا۔ اسے یا تو مصنف کی فن کارانہ جحز کہا جائے یا موضوع کوبطون میں جذب کیے بغیرافسانے کی وضع میں ڈھال لینے کی عجلت کا مظاہرہ سمجھا جائے۔اسی طرح بعض ایسے افسانے بھی ہیں جن میں مافوق الفطرت عناصر کی کارفر مائی ہے۔ایسے افسانوں کوبھی عموماً متصوفا نہ ہی کہ دیا جاتا ہے اور کئی نقاد بھی انھیں اسی ذیل میں شار کرتے ہیں مگر مجھے انھیں متصوفا نہ تعلیم کرنے میں تامل ہے۔مثال کے طور پر قدرت اللہ شہاب کا بنگا پنمبر ۱۰۵،اشفاق احمد کا بیا جاناں اور عزیز احمد کا تصور شیخ جیسا افسانہ۔

اس جائز ہے سے، جس سے عمل اور جامع ہونے کا دعو کی نہیں، بیضر ور معلوم ہوجا تا ہے کہ تصوف کو اگر چہ سے اردو افسانے کا نمایاں ترین رجحان نہیں کہا جا سکتا کیکن اتنا ضرور ہے کہ مذہبی اور مابعد الطبیعیاتی علامات کو رجعت پسندی، ذہنی اور فکری پس ماندگی اور شکوک واو ہام قرار دینے کا جو رو بیکٹر عقلیت پر تق کے بنیج میں پیدا ہو گیا تھا اس کی گرفت ڈھیلی پڑتی جارہی ہے اور اردوا فسانے کا لکھاری اپنے وجود کی پوری سچائی کے ساتھ اپنے باطن سے مکالمہ اور معام کر نے کو نہ صرف تیا ر

تیسری نمایاں بات میہ ہے کہ اب اردوافسانے میں تصوف کو محض<sup>د</sup> '' کا رِمرداں'' قرار نہیں دیا جار ہا۔ اس صوفیانہ تجربے میں عورت بھی شریک ہے اور وہ نیسری صنف بھی جو<sup>ہ</sup>میں کو کل زنانہ کے روپ میں نظر آتی ہے۔خداخدا کر کے فکر انسانی اس مقام تک تو نہیچی ہے کہ روح تذکیروتا نہینہ کی قید سے ماورا ہوتی ہے اور باطن کی پرواز کے لیے کسی صنفی شناخت کی پابندی نہیں ہے۔

چوتھی اور آخری بات میہ ہے کہ اکیسویں صدی تک انسان نے مرئی حقیقت کی سمجھ بوجھ حاصل کر لی ہے اوراب اس کا ذہنی وفکری ارتفالامحالہ مادے سے بلند تر ہو کر غیر مرئی حقیقت کی سمت جانے کو بے قرار ہے۔ ہرانسان ایک نوع کا فر دہونے کی حیثیت سے اس بے قراری کو اپنے بطون میں محسوس کر رہا ہے، جو آج نہیں کر رہا وہ آئندہ آنے والی برسوں میں، اور برسوں نہیں تو صدیوں میں، بالآخر اس تجرب سے گزرے گا۔ بصورت دیگر اس کا ارتفائی سفر رک جانے کا خدشہ ہے۔ دنیا بھر میں، اور تبحب کی بات تو بیہ ہے کہ شرق سے بڑھ کر مغرب میں روحانیت کی پیاس روز برون بڑھتی جارہی ہے۔ عوام کی سطح پر اس پیاس منہاج لیحیٰ حقیقت کوئکڑ نے کلڑ نے کرکے دیکھنے کے ناقص طریق کار کاعلاج قرار دے رہے ہیں کیوں کہ تصوف ہی وہ مکتب فکرہے جو جز کونہیں کل کودیکھنے کی تربیت فراہم کرتا ہے۔ ار دو میں جن افسانہ نگاروں کے ہاں پیچیم ایک تسلسل کے ساتھ نمایاں ہوئی ہے ان میں متازمفتی ، خالدہ حسین ،

اشفاق احمد، رشیدا مجد اور اسد تحمد خان شامل ہیں۔ یہ ایک سن صح محاطی کا موقایا نہ ہوت جہ یہ یہ ممار کی محالدہ سی بحد قریب اور مانوس تر ہے۔خالدہ حسین اور رشید امجد کے ہاں صوفیا نہ تجرب کی پیاس اور اس کی تلاش ملتی ہے تو ممتاز مفتی، اشفاق احمد اور اسد تحمد خان کے ہاں وہ سیر ابی اور روشنی نظر آتی ہے جو اس تجرب کے بنتیج میں ایک باطنی تو انائی، ایک نئی شناخت اور ایک نیا ایجابی اور اثباتی طرز احساس پیدا کرتی ہے۔ یوں اردوا فسانے کی حد تک میں دیمان انجمی بہت ممتاز اور چھاجا نے والا

- ايضاً،••٨\_٢٣٨ \_ ٢٦
- ايضاً،١٦٨\_٠٨٢ \_12
- ايضاً،ا22\_222 \_12

زينت افشال پی ایچ ڈی سکالر، جی سی یونیورسٹی، فیصل اباد سقوط ڈ ھا کہ کے موضوع پر اردوفکشن میں حربیت فکر کا عنص

Zeenat Afshan PhD Scholar, Govt. College University, Faisalabad.

Tradition of Freedom of Thought in Urdu Fiction written on Dacca Fall The article says that literature being mirror to society, preserves many things which even history can't do. As far as Urdu literature is concerned it has archived such events as Indian mutiny 1857, partition of the Sub-continent and the Fall of Dacca. The last mentioned event is such an event which is preserved in literature, especially in fiction, with minute details in a better way than in history. The article discusses almost twenty five Urdu novels and dozens of Urdu short stories which deal with this subject.

تاریخ کے بارے میں ایک جملہ عموماً پڑ ھنے کو ملتا ہے کہ' تاریخ حادثات وواقعات کا مجموعہ ہے' یقیناً ایسا ہی ہے لیکن یہی بات دنیا کے بارے میں بھی کم ومیش اسی طرح درست ہے جیسے تاریخ کے بارے میں ۔ ہر خطے میں پچھ واقعات اور حادثات اس قدر نمایاں ہوتے میں کہ وہاں کی زندگی کے تمام معمولات تبدیل ہو کررہ جاتے ہیں۔ بر ضطے میں پچھ واقعات او قریب کی تاریخ میں انگریزوں کا قبضہ، جنگ آزادی (ے۱۸۵۷ء) اور ہندوستان کی تقسیم (ے۱۹۵۷ء) بہت ہی نمایاں واقعات میں۔ ان واقعات نے مقامی آبادی کو انسانی سطح پر بری طرح متاثر کیا۔ ہندوستان کی تقسیم (ے۱۹۷۷ء) بہت ہی نمایاں واقعات پر امن طور پر عمل ہونا تھا گمر ہندوؤں، انگریزوں اور سکھوں کی ملی بھگت اور مسلمانوں کے خلاف سازش کے سبب لاکھوں افراد تھ کہ اجل بنے اور اس دور ان میں شرم ناک واقعات نے آبادی کو متاثر کیا۔ ایسے ایسے حادثات رونما ہو کے کہ انسانیت منہ پر امن طور پر عمل ہونا تھا گمر ہندوؤں، انگریزوں اور سکھوں کی ملی بھگت اور مسلمانوں کے خلاف سازش کے سبب لاکھوں افراد تھ کہ اجل بنے اور اس دور ان میں شرم ناک واقعات نے آبادی کو متاثر کیا۔ ایسے ایسے حادثات رونما ہوئے کہ انسانیت منہ تھ کہ اجل بنے اور اس دور ان میں شرم ناک واقعات نے آبادی کو متاثر کیا۔ ایسے ایسے حادثات رونما ہوئے کہ انسانیت منہ تھ کہ اجل بنے اور اس دور ان میں شرم ناک واقعات نے آبادی کو متاثر کیا۔ ایسے ایسے حادثات رونما ہوئے کہ انسانیت منہ تھ کہ اجل بنے اور اس دور ان میں شرم ناک واقعات نے آبادی کو متاثر کیا۔ ایسے ایسے حادثات رونما ہوئے کہ انسانیت منہ تھ ہز ای ہوں۔ قیام پاکستان کے وقت مہا جرین کے ساتھ جو انسانیت سوز مظالم روا رکھ گے انہوں نے اردوا دب پر ہوں از ہوں ہوں پر اور وفکشن میں سے ناول اور افسانے کا تو جیسے اسلوب ہی تبدیل ہو کر دہ گیا۔ اس موضوع پر ناول اور افسانے بڑی تعداد میں لکھے گئے۔ قیام پاکستان کے بعد حکمر انوں نے قومی مسائل سے آکھیں چرا کیں اور میونون ، اقتد ار کی ہوں اور طالح آزمائی نے مقامی آبادی کے خوابوں کو تو کی مسائل سے ان کمیں کی میت مندی من من خلی ہو میں منفی ہونے ہوں اور اور اور اور اور اور میں اور اور ہو میں اور ہو میں منفی جنہ ب

ا ۱۹۷ میں حالات اس نگی پرینی گئے کہ بالآخر ۲ ارد ممبر کو سقوط ڈھا کہ کی خبر نے نو زائیدہ مملکت پا کستان کو دولخت کر دیا۔ مشرقی پا کستان ، بنگلہ دیش کے نام میں ڈھل گیا اور وہاں خوشی کے شادیانے بجائے گئے مگر مغربی پا کستان کے قوام پر سکتہ طاری ہوگیا۔ ہر طرف مایوی اور بے زاری نے جیسے قوم کو سینکڑوں برس پیچھے دھکیل دیا ہو۔ ہر شعبۂ زندگی نے اس حادثے کے بہت بھیا مک اثرات قبول کیے۔ اس دورا نیے میں اردوا دب نے بھی انگلزائی لی۔ اردو شاعری پر گہر ے اثرات مرتب ہوئے لیکن مجموعی تاثر مایوی کی صورت میں سامنے آتار ہا۔ دوسری طرف اردونا ول اور اردوا فسانہ بھی متاثر ہوئے مگر اردوفکشن کی ان اہم ترین اصناف تاثر مایوی کی صورت میں سامنے آتار ہا۔ دوسری طرف اردونا ول اور اردوا فسانہ بھی متاثر ہوئے مگر اردوفکشن کی ان اہم ترین اصناف تاثر مایوی کی صورت میں سامنے آتار ہا۔ دوسری طرف اردونا ول اور اردوا فسانہ بھی متاثر ہوئے مگر اردوفکشن کی ان اہم ترین اصناف تاثر مایوی کی صورت میں سامنے آتار ہا۔ دوسری طرف اردونا ول اور اردوا فسانہ بھی متاثر ہوئے مگر اردوفکشن کی ان اہم ترین اصناف تاثر مایوی کی صورت میں سامنے آتار ہا۔ دوسری طرف اردونا ول اور اردوا فسانہ بھی متاثر ہوئے مگر اردوفکشن کی ان اہم ترین اصناف میں پر پر می حاد شذر امختلف طریق سے اثر انداز ہوا۔ ان اصناف تن میں سقوط ڈھا کہ کے اسباب وعلل ، حالات دوا فعات اور نمان کی از مزرات کے جس جامعیت ، آزادی ، دلیری اور غیر جانب داری سے تجز یے کیے گئے، وہ اردوا دو کا قابل فخر سر ماید اور اثنا تہ ہیں۔ مزر دری ہے کہ ایسے ناولوں اور نا دلی کی اور اور اور اور افسانے کی سقوط ڈھا کہ کے حوالے سے مقد ار کیا رہی اور دری کی تو طرد میں نا دول اور اور میں نا دول اور افسانے کی سقوط ڈھا کہ کے حوالے سے مقد ار کیا رہی ۔ کی ایں سی میں اس سی جانا بھی ضروری ہے کہ اول اور اور اور اور میں نا دول اور افسانے کی سقوط ڈھا کہ کے حوالے سے مقد ار کیا رہی ۔ کی اردو میں سقوط ڈھ کہ کے موضوع پر می نادول نگار نے کون سا نا دل تو گی کی اور اور کی فہر ست ملا حظہ کر لی جائے ۔ پہلے دی کھتے ہیں دونس احمد کی موضلی (خون جرمن نادل نگار رون سی نا دول تو سی میں نادل کی ہی سی مول کی ہی کر ہی جائے ۔ پہلے دی کھتی ہیں

کی پر چھا ئیاں نہ ہوں۔اس سلسلے میں بیکہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ شاید ہی کوئی اردونا ول ایسا ہو جوسقوط ڈھا کہ کے سانح کے بعدلکھا گیا ہواوراس میں زیر بحث واقعے کا ذکر نہ ہو۔ جب کہ سینکڑوں اردوا فسانے ایسے ہیں جن میں سقوط ڈھا کہ کے حوالے در آئے ہیں لیکن کلمل اسی موضوع کو محیط افسانوں کی تعداد بھی سو سے زائد ہے یتخلیقی ادب میں کسی سانح کے اس قدر حوالے یقدیناً ایک غیر معمولی واقعہ ہے۔

تُوَا تَدَاعظَم محرعلی جناح بر صغیر کے مسلمانوں کے مسلمہ قائد تصاوران کی عزت دقو قیر کسی بھی شہرے سے بالا ترتقی مگر جب انہوں نے دوٹوک الفاظ میں اردو ہی کوقو می اور سرکاری زبان قرار دیا تو مشرقی پا کستان کے پچھ حلقوں میں ردعمل کی صورت سامنے آئی۔ دیکھیے سلمی اعوان نے اپنے ناول'' تنہا'' میں اس قصے کولتی آزادی سے بیان کیا ہے: حیدرعلی اعظیم قائد نے یہ کی ساتھ مرے دیا ہے۔ ہم تعلیمی اور سابی طور پر پسماندہ ضرور ہیں پر ہماری زبان دسیق علمی اعلامی ملک ہے۔ اس کی موت تو یکل کی تہذیب داشانت کی موت ہوگی۔ ( m) علمی اعاشد کی الدے یہ کی ساتھ مرح دیا ہے۔ ہم تعلیمی اور سابی طور پر پسماندہ ضرور ہیں پر ہماری زبان دسیق علمی اعلامی الک ہے۔ اس کی موت تو یکل کی تہذیب داشانت کی موت ہو گی۔ ( m) علمی اعاشد کی مالک ہے۔ اس کی موت تو یکل کی تہذیب داشانت کی موت ہو تی نفر توں کی کس غیر جا نب داری سے تصور کیشی کی گئی ہے: '' محضر دیا اس کی کرخت آ واز نے اسے و ہیں رکنے پر مجبور کر دیا۔ '' کون ہوتم ؟'' بے زاری سے یو چھا گیا۔ '' دفع ہو جاؤ کی جل سے منظر پی میں اے وہاں آنے کا مقصد بتایا۔ '' دفع ہو جاؤ ریہاں سے، علی ذلیل لوگ، ما تکنے سے واتم لوگوں کو اور محق ہو تی نفر توں کی کس غیر جا نب داری ہے تصور کیشی کی اس نے ٹو ٹی چھوٹی اگریز ی میں اے وہاں آنے کا مقصد بتایا۔ '' دفع ہو جاؤ ریہاں سے، علی ذلیل لوگ، ما تگنے سے سواتم لوگوں کو اور تھی پچھ آت تا ہے۔'' دریکا تھی مانگے نہیں آیا'' اس کڑے وار کو وہ ہرداشت نہ کر سکا تی تا کہ کی آتا ہے۔'' دریکا تھا، تلمل النے ہو نے اس کی آئی ہے مور دی تھی ہو تھا ہو کوں کو اور کی کی تو تو پی کی تمار کی ہوئی تا کہ ہوتی کا کھیں تا کہ ہیں میں تو تھیں ذلیل تو م نے '' ( م)

## حوالہ جات

معراج رعنا اسسىئنك پروفيسر،شعبة اردو،حليم پوسىك گريجويىخ ، \_ م\_بویت ∪لج، کانپور(يوپي) بهارت اردوشاعری کاعلمیا بی مخاط

## Meraj Rana

Assistant Professor, Department of Urdu, Halim Post Graduate College, Kanpur (UP), India

## Epistemological Discourse of Urdu Poetry

Urdu poetry has been treated as direct manifestation of human emotions and feelings from the very beginning. Consequently this hypothesis has become more powerful that poetry does not have any relation with the epistemological order. The researcher from intrepretativist paradigm tries to sketch the diversity/multidimensionality of the poet's expressions in Urdu poetry. The investigator's work is an effort to break the silence about the absenteeism of epistemological discourse in Urdu poetry through establishing a connection between the epistemological order and poet's poetic reflections.

شاعری کی تقید میں یہ بات سی عقید ے سے کم اہمیت کی حال نہیں کہ یہ انسانی جذبات کا بے کا بہ اظہار ہے، اور اس اظہار کی داستان کم و بیش اتنی قدیم ہے جتنی شاعری اور اس کی تقیدی تاریخ کی طویل العمری متعین کی جاتی ہے۔ اس مفر وضاتی بیان نے پچھ کیا ہویا نہ کیا ہولیکن شاعری کی تعریفی حد بندی ضرور کر دی۔ نتجتا شاعری کی داخلی ساخت کی تظلیل و العمير میں انسانی جذبات کو ایک ناگز رجز و نے طور پر پچھ اس طرح قبول کیا جانے لگا کہ بیہ بات عقیدہ بن گئی کہ شاعری بغیر جذبات نے خلق ہوئی نہیں سکتی۔ چونکہ اس دعو کی حمایت میں افلاطون سے لے کر قد امہ ابن جعفر تک اتن دلیلیں موجود ہیں کہ اس بیان کی تر دید کو یا کسی عقید ے کی تر دید سے منہ افلاطون سے لے کر قد امہ ابن جعفر تک اتن دلیلیں موجود ہیں سر بیان کی تر دید کو یا کسی عقید نے کہ تر دید سے کم نہیں۔ تر دید کا یہ جو تھم پچھ مشکل ضرور تھا لیکن نامکن نہیں۔ شاید یہی دجہ ہو جات ریخ اور پالی عقید نے کہ تر دید سے کم نہیں۔ تر دید کا ہے جو تھم پچھ مشکل ضرور تھا لیکن نامکن نہیں۔ شاید یہ د

تعریف وضع کی بلکہ قدیم نظریات کی یکچہت تعبیر کو ہشش جہات بنانے کی مساعی بھی کی ۔اداب حسن مابعد جدید تناظر میں تکثیر ی عناصر کی موجودگی پرغور کرتے ہوئے اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ تقیید کی مل اور اصول غیر حقیقی ہوتے ہیں۔ دوسر بے مخاطبے ک طرح نقید بھی انسانی تحکم کی اطاعت کرتی ہےاور جوا ہے مستقل ذ ووضع عمل سے گزارتی رہتی ہے:

My own conclusion about the theory and practice of criticism is securely unoriginal: like all discourse, criticism obeys human imperatives, which continually redefine it. It is a function of languge, power and desire of history and accident of purpose and interest, of value. Above all, it is function of belief, which reason articulates and consensus, or authority, both enables and constrains. (1)

شاعری کے سلسلے میں بہغلطنہمی قدیم یونانی فلسفوں کی خام ادرا کی کا نتیج تھی۔افلاطون ہوں یاارسطو بنیا دی طور پر فلسفی تصاور قدیم یونان میں ایک ایسی ریاست کے قیام خواہ تھے جو تمام نظام ریاست میں افضل ثابت ہو۔ ریاست سے شاعروں کی بے دخلی کا اعلان نامہافلاطون نے اس لیے جاری نہیں کیا تھا کہان کے پہاں جذبات کےعلاوہ کچھ ہوتا ہی نہیں۔ چونکہ افلاطون کے نظام ریاست کی بنیادانسانی ذہن کی وہ تین صفتیں ہیں جن سے معاشرے میں تین طبقوں کاظہور ممکن ہوتا ہے۔افلاطون کے مطابق عقل (Reason)، ہمت (Courage) اورخواہش (Appetite) انسانی شخصیت کے تین عناصر ہیں جن کی جلابخش کے منتجے میں حکمراں ،فوج اورمحنت کش جیسے طبقات سے ایک مربوط نظام ریاست متشکل ہوتا ہے۔ انسانی روح کی بہتین صفتیں ریاست کے زیادہ تر حصوں پر پھیلی ہوئی ہیں۔شاعری کے بارے میں یہ بات ہتانے کی چنداں ضرورت نہیں کہ بہ خیئل سے نمویذ پر ہوتی ہے۔ یعنی انسانی تج بات داحساس کو یتخیک کی مدد سے جسم کرتی ہے۔اور چونکہ تخیک ، ایک قوت متحر کہ ہے ،اس لیے اس کی حد ہندی ممکن نہیں تخلیک کی تندر فباری اسے فتلف معروض (جسے جرحانی معنی سے تعبیر کرتے ہیں) سے ہم آ ہنگ کرتی رہتی ہے۔مطلب سہ کہ وہ معنی کبھی عقل کی حد میں داخل ہوجا تا ہے تو کبھی ہمت اورخوا ہش کی حدمیں۔شاعری کی سی متغیرخو بی افلاطون کے نز دیک خامی بن حاتی ہےاوراس اعلیٰ درجے کی خامی کہا سے یہ خوف ستانے لگتا ہے کہ اگرکہیں شاعری کی شریعت اس کے ملک میں دیے یاؤں داخل ہوگئی توانسانی روح کی مذکورہ تین صفتیں ایک دوسرے ا سے متصادم ہونے لگیں گی اور پھر دانشور شہنشاہ کا خواب شرمند ، تعبیر ہو سکے گا اور نہ ہی ریاست کی تشکیل ممکن ہو پائے گی۔ نظام ریاست کی تشکیل اوراس کا استحکام افلاطون کے فلیفے کی بنیاد ہے۔ شاعری کی ممانعت دراصل اسی نظام کی تشکیل سے منسلک ہے۔افلاطون اپنی ریاست میں شاعری کومض اس لیےکوئی مقام نہیں دیتا کہ وہ جذبات سےمملو ہوتی ہے بلکہ اس لیے که شاعریا بنی ساخت و برداخت میں حدد دجه متنوع العلوم واقع ہوتی ہے۔اس کی یہی متنوع العلومی صفت اسے ریاست سے یے دخل ہونے کامسبوب ٹھبراتی ہے۔شاعری کی بے دخلی ریاست کی تشکیل ہےاور ریاست کی تشکیل ایک ایسے معاشر ے کا ظہور ہے جس کے تمام مردوزن اشتر اک د تعاون کی ڈور سے باہم مربوط ہوتے ہیں :

If a city is going to be eminently well governed, women must be

shared; children and their entire education must be shared; in both peace and war,pursuits must be shared; and their kings must be those among them who have proved best both in philosophy and where, war is concern.(2)

> The poet, described in ideal perfection, brings the whole soul of man into activity, with the subordination of its faculties to each

other, according to their relative worth and dignity.(3)

Let him act like the cleaver archers who, designing to hit the mark

which yet appears too far distant, and knowing the limits to which the strenth of their bow attains, take aim much higher than the mark, not to reach by their strenth or arrow to so great a high an aim to hit the mark they wish to reach.(4)

اس طرح بادشاہ کے تربیتی حوالے سے میکاولی کی جبر دختکم کی آئیڈیولوجی مذکورہ بین السطور سے نمایاں ہونے لگتی ہے۔اس کے برعکس شاعری معروض سے مقصود کی طرف سفر کرتی ہے، جس کی منزل بذاتِ خودایک یا متعدد معروضات کی شکل میں قاری کے پیش نظر ہوتی ہے:

مندرجہ بالا اشعار کی ایک مشتر ک خوبی آگ کے معروض کا استعال ہے۔ مولانا ردم کے یہاں آگ کی بھٹی میں ہے ہوئے لوہ (جس کی شکل آگ کی طرح ہوتی ہے) کی معروض ماہیت سے تصویر فنا کی تر دید کا کا م لیا گیا ہے۔ مطلب یہ کدلو ہا آگ کی بھٹی میں آگ بن کر بھی اپنا ایک مخصوص دجود رکھتا ہے۔ آگ میں آگ کا علیحدہ وجو دعدم انصام کا پیکر طلق کرتا ہے جو ہمیں ان معروضات سے دور فلہ فد ُ وحدة الوجود کے متصوفا نہ نظام کی طرف لے جاتا ہے جہاں آگ آگ پی معروضی سطح سے بلند ہو کر خود بہی نے معروضات میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ یہ تک اپنی وجود کی حیث تی کر صفاتی پیکر میں ڈھل جاتی ہے۔ سرخی ، حدت ، روشی وغیرہ آگ کے خالب صفاتی پیکر ہوتے یا ہو سکتے ہیں۔ اور ان تمام پیکر کا ( آگ کے برعلی ) ایک الگ وجود اور اس علیتے ہیں ، اور محبوب مجازی سے بھی لی مولانا ردم کے اشعار میں آگ کی بھٹی وضاف این کی معروضی سطح سے بلند ہو کر خود میں جب کہ محبوب مجازی سے بھی لیو طاق ہو کتی ہیں۔ وار مان تمام پیکر کا ( آگ کے برعلی ) کا الگ وجود اور اس سطح ہیں ، اور محبوب مجازی سے بھی لیو کتی ہیں۔ مولانا ردم کے اشعار میں آگ کی بھٹی ( اس کی معروضی کے سے سند ہو کہ والا الگ و جود اور اس سطح ہیں ، اور محبوب مجازی کی عارضی ۔ یہ کی دونوں پیکر وں میں فرق سے ہے کہ محبوب حقیق کی سے معنیں ( سرخی، حدت ، روشی ) دائی میں جب کہ محبوب مجازی کی عارضی ۔ یہ کی دونوں پیکر وں میں فرق سے ہے کہ میں اس کی ایک میں اینا کی الگ وجود اور اس سے میں میں اور محبوب مجازی کی عارضی ۔ یہ کی دونوں پیکر وں میں فرق سے ہے کہ معرفی ( آتش وش ) کا استعال کیا گیا ہے کہ اس میں جب کہ موجوب مجازی کی عارضی ۔ یہ وجہ ہے کہ عشق حقیق تی لیے آگ کی بھٹی ( آتش وش ) کا استعال کیا گیا ہے کہ اس

Saussure's point about the differential nature of meaning is to say that meaning is always the result of a division or, articulation of signs.(5)

سوسیور کے مطابق معنی کی پیدائش وافزائش نشانیات کی تفریق یاان کی توضیحاتی پیش بند کی کا میتجہ ہوتی ہے۔ جیسا کہ مولا نا روم کے یہاں آگ کا نشان (sign) سرخی، حدت اور روشنی وغیرہ کے علیحہ و مدلول (signified) پیدا کرتے ہیں جو پہلے تو بہم اپنے وجود کو منواتے ہیں اور پھر تفریق طور پر آتش کو معنبہ ل کر نے خود ہی آگ کے قائم مقام بن جاتے ہیں۔ آگ کے نشان کا یہی تفریقی تجزیب میرو مقالب کے شعروں میں بھی نمایاں ہے۔ میر عشق کے ابتدائی عہد کو آگ سے تعبیر کرتے ہیں۔ یعنی ابتدائے عشق میں میر کی شخصیت میں بھی وہ ہی گرمی، وہ معن حینی ریگ اور وہ ہی روشن موجود تھی جو آگ کے صفاقی پیکروں کی ہوتی ہے اور پھر جب عشق یا شوق پر خود کیا جاتا ہے تو وہاں بھی ایک نوع کی تندی و روشنی موجود تھی جو آگ کے صفاقی پیکروں کی ہوتی ہے اور پھر جب عشق یا شوق پر خود کیا جاتا ہے تو وہاں بھی ایک نوع کی تندی و روشن موجود تھی جو تا گ کے مقاتی پر کس معروضات سے دوسرے صفاقی پیکر کا ظہور ممکن معلوم ہوتا ہے، جو اپنے آپ میں مکمل اور خود مکتفی ہوتی کے بیا اور ہی رکھت ہے۔ بدالفاظ دیگر اس بات کو یوں بھی سیجی حض علی معلی اور عن تندی و رفتی موجود تھی ہوتا ہے۔ گو یا عشق اور آگ کے معروضات سے دوسرے صفاقی پیر کا ظہور ممکن معلوم ہوتا ہے، جو اپنے آپ میں مکمل اور خود کمتفی ہوتی ہوتی اور آگ کے معروضات سے دوسرے صفاقی پیر کا ظہور ممکن معلوم ہوتا ہے، جو اپنے آپ میں محکس اور خود کمتفی ہوتی اور آگ کے معروضات ہیں اور ہر معروض کے اپنے صفاقی پیر کمایاں ہیں۔ لین عن حضق میں وحضت، آگ میں گری اور خاک میں امنتار اور کی صفاقی عضر موجود ہی، جو ہمارے ذہن کو آگ ، عشق اور خاک سے پر معند کرہ صفاتی عناصر کی جان ہو کمانی علی معنور معروض کے اپنی میں اور تی ہو سیاتی میں میں موجود ہیں ، جو معات ہیں اور ہر موجود ہیں، جو مورض کی تو میں دیں اور تک سے پر میند کرہ صفاتی عناصر کی جانی ماک کر تا ہے۔ مقال ہی میں مو مو خو موجود ہیں، جو موت آتن دیدہ اور حال سے پر میں مند کرہ صفاتی عناصر کی جانی ماک کر تا ہے۔ ماک کر تا ہے۔ مقاتی پیر کر میں مودود ہیں، جو موت آتن دیدہ اور حالت سے پر میند کر مو مفاتی عناص کی کیر میں مونی کر مونی کر میں میں مونی کے میں معانی پیر من کو میں کی میں مو مود ہیں۔ میں میں میں میں میں میں میں میں میں کر میں کو مودو ہیں۔ موبق کر مو میں کر مو مونی کر مونی کے مونی کر مونی کی میں م

> Critical method that perceive the literary text as a communal product rather than the expression of an author,s intention; that disputes the autonomy of the work of art and reconnects it to its cultural context.(6)

لہٰذا کہا جا سکتا ہے کہ آئیڈیولوجی کے برخلاف شاعری معروض کے حوالے سے مقصود کی نقاب کشائی کرتی ہے۔مطلب میر کہ ایک معروض سے اس کے مکنہ صفاق پیکروں کی تخلیق ہے اور معنی کی تخلیق کاعمل بڑی شاعری کا بڑا خصاص۔شاعری تو شاعری بڑے نثر پارے میں بھی معنی کی تخلیق کا میٹل موجود ہے:

Othello:She was as un reliable as water.

Emilia:You are as wicked as fire

شیسپیئر کے یہاں آگ (fire) اور قرۃ العین حیدر کے یہاں کمس (touch) کے معروضات ( شاعری کی طرح ہی ) ایسے صفاتی پیکر خلق کرتے ہیں جو قاری کے ذہن کوان حقیقتوں کی طرف لے جاتے ہیں جو درونِ متن بظاہر کہیں موجود نہیں۔ اس مقام پر

One of the most conspicuous aspect of contemporary literary criticism is an emphasis upon readers and the act of reading,to the

exclusion, and even to the avowed extinction of author. (7)

Magic realism is a mode which crosses borders between two

different forms of meaning (8)

مذکورہ اصول کی روشن میں دیکھا جائے تو یہاں آگ سے شرائلیز ی اور کمس سے روحی سکون کے پیکر دو نے مگر متخالف معنی (لیعنی تخزیب اور تعمیر ) کے مظہر بن جاتے ہیں اس لیے شاعر ی پر میتکم لگانا کہ میڈ طن کا مرقع ہوتی ہے یا میت بھنا کہ شاعری کا ساجی علوم سے کوئی رشتہ ہیں ہوتا کہ سی بھی اعتبار سے منا سب نہیں۔ ادب یا شاعری کی تخلیق کے دو بڑے ذرائع ہیں۔ جنہ ہیں ہم خیال اور زبان کہتے ہیں۔ اب تک کی بحث سے میہ بات جزوی طور پر ضرور ثابت ہوتی ہے کہ زبان کی وجودی حیث سے اقبال صوابد میری نوعیت کا ہوتا ہے۔ اس لیے سوسیور دال و

The bond between the signifier and the signified is arbitrary (9) تخلیقی زبان اسی خوبی کی دجہ سے (بغیر کسی خارجی دباؤ کے )اپنی تناظراتی منطق میں ادرا کی جواز از خود مہیا کر لیتی ہے، جس سے ریشکیلیت کی اس شق کوتقویت ملتی ہے جواد بی متون کے معنوی عمل کولا محدددقر اردیتی ہے:

> As deconstructionists typically view literary texts as incapable of bearing any fixed meaning, durable reference, or distinctive value.(10)

مطلب میر که زبان اپنی صفاقی پیکر سازی کی وجہ ہے کسی خیال یافکر کو معروض سے پرےمعروض نماؤں کی طرف لے جاتی ہے۔ٹھوں کو سیال بنانے کاعمل ادب کی زبان کی شاید سب سے بڑی خوبی ہے جو غیرا د بی زبانوں کو نصیب نہیں۔زبان کی سیال

Ganga Devi was the wife of Prince Kumara Kampan, second son of Bukka1, who ruled various provinces during the 1360s and 1370s. Her long poetic narrative "Madhuram Vijayam" is the story of her

husband's accomplishments.(12)

مذکورہ اقتباس میں مؤرخ کا واحد مقصد چود ہو میں صدی کی جنوبی ہندستانی ریاست کے حکمر ال اور اس کی بیوی، جوا یک شاعرہ تقلی، کے بارے میں ہمیں مطلع کرنا ہے۔ چونکہ یہاں اس عہد کی ادبی اور تہذیبی صورت حال کو بھی بیان کرنا تھا اس لیے ب بات بھی بہت واضح انداز میں بیان کردگ گئی ہے کہ مدھرم وجیم ایک طویل بیانی نظم ہے جو شہزادہ کمار کمپن کی شاعرہ بیوی گنگا د یوی نے لکھی تھی۔ اس ( اطلاعاتی تحریر ) میں جو زبان استعمال کی گئی ہے یعنی جو معروض بروئے کار لائے گئے ہیں وہ صرف معروض تک محدود ہیں اور اگرہم کو شش بھی کریں تو اس کے معروض نما نشان زونہیں کر سکتے ۔ یعنی بید معروض کی صفاتی پیر معروض تک محدود ہیں اور اگرہم کو شش بھی کریں تو اس کے معروض نما نشان زونہیں کر سکتے ۔ یعنی بید معروض کی صفاتی پیر اور استدلال برائے استدلال کی خوبیاں موجود ہیں، جنہیں اطلاعاتی نوعیت کا حال ہے۔ تاہم اس میں قطعیت، جا معیت، ثبوت یت نہیں ہوتا۔ اور چونکہ مور خی یا کہ کی مواکہ میں بیانی اطلاعاتی نوعیت کا حال ہے۔ تاہم اس میں قطعیت، جا معیت، ثبوت زبانی عناصر اس لیے اہم ہوتے ہیں کہ ان سے تعاری کا ذہن متحرک نہیں ہوتا لہذا ہے مال ہو تا ہوں ہیں موتی اور استان کی سرو ی کا طری کی تو ہیں کر سکتے ۔ یعن میں معران کی تو ہیں ، جو ایک ہی ہیں اور ایک کی معناتی پیر اور استدلال برائے استدلال کی خوبیاں موجود ہیں، جنہیں اطلاعاتی نثر کا طر کا ام دارتھا کہ کیا جاتا ہے۔ اطلاعاتی نثر کے بیت اور استدلال برائے استدلال کی بھر کی مولی ہیں ہوتا ہے ہو تا ہی سرو ت ہے تاہم معروض کی معناتی ہوتیں ہوتا لی موجود ہیں، حکمی مات کی کر کی میں ہوتا لہذا ہو ہو تا ہے۔ معروض کی معناتی بر کے نہیں ہوتا لی نز کا طر کا استان ہو تا ہے۔ معروض کی موضی کر میں ہوتا ہوں ہی ہو تا ہے۔ موال ہو تا ہوں کی ایک موجود ہیں اور کا دو ہوں کی خو کی موسی کا طر کا اور ہو ہو کی ہو تا ہوں ہو تا ہوں ہو تا ہے۔ معروض ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو تا ہوں ہو تا ہو ہو تا ہو ہوں کی ہو تا ہوں ہو تا ہوں ہو ہو تا ہوں ہو تا ہو کر ہو ہو ہو ہو تا ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو ت

> The king bathed and dressed in silk and, after handing out great wealth as gift to brahmans, went into the inner palace, his heart

happy, wanting to gaze upon the auspiciously marked lying there on

the lap of the queen.(13)

نظم کا بیابتدائی بیانیہ بادشاہ بلکا کی فتح یابی کے بعد کا ہے۔ جس میں رئیشی ملبوس، زر بدست، قصر شاہانہ اور طفل بہ زانو جیسے الفاظ سے مسرت و کا مرانی کے داخلی احساس کی پیکر تراشی کی گئی ہے۔ جسے قاری دیکھنے کے ساتھ ساتھ محسوس بھی کر سکتا ہے۔ دیکھنے اور محسوس کرنے کا یہی عمل اسے ایک پیکر سے دوسر نے پیکروں کی طرف لے جاتا ہے۔ جو Francoise Ravaux کے مطابق کے مطابق فعال قاری کو پیدا کرتا ہے، جو مصنف کے مقابلے میں زیادہ بنیادی نوعیت کا ہوتا ہے، اور جس کی قرأت بھی حد درجہ فعال یعنی علمیاتی ہوتی ہے:

The activity of the reader is as fundamental as the author,s and reading is an active process rather than a stste of passive receptivity.(14)

نظم میں یہ خوبی اس لیے پیدا ہوئی کہ یہاں ہرمعروض وجودی حیثیت سے بلند ہوکرا بنے صفاقی پیکر میں منقلب ہو گیا ہے۔ اس لیے پنظم ان معنی کوبھی بیان کردیتی ہے جو بظاہر منشائے مصنف کا حصہٰ ہیں۔مثلا خوشی کے موقعے پر بادشاہ کی طرف سے برہمن کو دان یا نذ رانہ عطا کرنے کے بیان سے بادشاہ کی مذہبی عقیدت، برہمن کی اشرافیت اور اقتصادی صورتِ حال بھی نمایاں ہونے لگتی ہے۔ نیتیجاً نظم مسرت کے پیکر سے بلند ہوکر دوسرے بنئے پیکروں کی خالق بن حاتی ہے۔ تخلیقی زبان کی دیگر خو ہیوں میں ایک بڑی خوبی معروض کی صفاقی پیکر سازی ہے، مگرار دومیں بیسویں صدی کےادائل میں زبان کی اس خوبی سے ا نکار کے رجحان کوعام کرنے کی کوشش کی گئی تھی۔اسی عہد سے متعلق کچھا یسے نقیدی اقوال ہیں جوآج بھی کبھی کبھی اپنی موجودگی کا احساس دلاتے رہتے ہیں۔مثلا یہ کہ ہماراادب بیداری کا ادب ہوگایا چھر یہ کہا قبال ایک فسطائی شاعر تھے پایہ کہا دب میں ساجی شعور کا فقدان ہے۔ چلیے اگر تھوڑی دیر کے لیے پہتلیم کرلیا جائے کہ نیاا دب ہیداری کا تھا تواس سے یہ کہاں اور کس نے یہ ثابت کیا کہ ہمارا کلا سکی ادب خواب آور یاافیونی ادب تھا۔ کہا میر وغالب کی شاعری ترقی پیندی کے زمانے میں اس لیے نا قابل مطالعہ بھی گئی کہ دہ نوآیا دیاتی اسر کی کے نتیجے میں پیدا ہونے والی تنوطیت کے سوا کچھتھی ہی نہیں ۔خلام ہے کہ ان کی شاعری میں اپیا کچھنیں تھا۔ اگراپیا کچھ ہوتا تو آج میر وغالب کی شاعری کی وہ تعبیر س بیان نہیں ہوتیں جوغالیا میر وغالب کے زمانے میں بھی بیان نہیں کی گئیں۔مٹس الرحن فاروقی کی کتابیں شعر شور انگیز اور تفہیم عالب تعبیراتی ندرت کی حیرت انگیز مثالیں ہیں۔ مذکورہ کتابوں کی اشاعت کے بعدوہ سارےمفروضات یک سرعت میں قلع قمع ہو گئے جوتر قی پسندی کے ز مانے میں بے سب گڑ چہ لیے گئے تھے۔ترقی پیندی سے یہ بھول چوک تو ہونی ہی تھی کہاس کے یہاں یامنی کے شعروا دب کو یڑھے بغیر ہی اسے روبداستر دادلانے کا جنون تھا،اور جن ترقی پسندوں نے ماضی کے ادب کو پڑھا بھی تو بقول محد حسن عسکری ے،ادب کے ساتھ نہیں پڑھا۔اگرا بیانہ ہوتا تو سجاد ظہیر جیسے عالم ادب کواز سر نو ماضی کے شعر دادب کو پڑ ھے اور دوسروں کو یز هوانے کا کبھی احساس نہ ہوتا،اور نہ ہی ذکر حافظ کی شکل میں اخصیں کلا سیکی شعریات کی تشکیل جدید کا خیال آتا۔ترقی یسندی ہی بے عہد میں اقبال کی شاعری کوبھی عمومت کے تیر سے مدف بنانے کی سعی کی گئی۔اقبال کی شاعری میں استعال ہونے

والے پرندوں اوران کی جسمانی قوت پر جن لوگوں کی نظر گئی انھوں نے فورا تنقیدی فتو ی جاری کیا کہ اقبال کی شاعری فسطانی قوت کا اظہار ہے۔ پچی بات تو یہ ہے کہ اقبال کی شاعری کے بارے میں جن لوگوں کا یہ خیال تھا انھوں نے خیال میں بھی فلسفنہ فسطائت کا مطالعہ نہیں کیا تھا۔ پاورڈ سکورس (Power Discourse) پر اگر نظر ڈالی جائے تو اس کی تاریخ کا سلسلہ انسانی شعور کے نقطۂ ظہور سے جاملتا ہے۔ اگرہم یہ مان بھی لیں کہ اقبال کی شاعری فسطانی قوت کو تقویت بخشی ہوتی ہوں کی خرابی ہے؟ کیوں کہ پاورڈ سکورس کے وہ معنی نہیں ہوتے جو مسولونی ، سمارک اور ہٹلر جیسے تا ناشا ہوں نے بیان کیے تھے۔ پاور خرابی ہے؟ کیوں کہ پاورڈ سکورس کے وہ معنی نہیں ہوتے جو مسولونی ، سمارک اور ہٹلر جیسے تا ناشا ہوں نے بیان کیے تھے۔ پاد ڈسکورس بنیادی طور پر ایک ایسا فلسفہ ہے جو انسانی اقد ار کے تعطل کور فع کرنے پر مرکز ہے۔ اور جو قوت کو اس لیے برو لا تا ہے کہ اقد ار کی بحالی ممکن ہو سکے۔ اگر اقبال شاہین کو مولے کے ساتھ رکھ کر مولے کا تبدل چا ہے تو اس کا قطعی سے مطلب نہیں کہ مولے کون پر واز نہیں ، بلکہ یہ ثابت کرنا ہے کہ مولے کی پر واز وہ کا م انجا م اپن کی پر وان کا قطعی ہو بامعنی ثابت ہوں۔

ترقی پیندی کے زمانے میں شع وادب کے سلسلے میں اس نوع کی غلطفہ پیاں اس لیے بیدا ہوئیں کہ شعر وادب کے مطالعے میں ایک ایساساتی نظریہ بروئے کا رلایا گیا جو یوری طرح این اصل سے کٹا ہوا تھا۔ مارس کے فلیفے کی روح کو شمچھ بغیر اے ادبی تنقید کا حصہ بنانے کا بینتیجہ لکلا کہادب کا قبلہ ہی تبدیل کردیا گیا۔اور پھرادب میں معاشی نقل وحرکت اوراس کے منفی ار ات کی تلاش اس شدت سے شروع ہوئی گویا ادب، ادب نہیں بلکہ منڈی معیشت (Market Economy) کی آماجگاہ ہولیکن تلاش کا پیمل اسی وقت مستحسن قرار دیا جاسکتا ہے جب ادب کا مطالعہ معروضی نوعیت کا حامل ہو۔ ترقی پیند کی کہ تلاش اس لیے لا حاصل ثابت ہوئی کہ اس نے اپنی ساری تنقیدی قوت معروض سے پرے موضوع پر صرف کی ،اور بہ ثابت کیا کہ موضوع کوئی الگ چز ہے۔خلام ہے کہ اگر کوئی شعر،انسانہ یا ناول ہوگا تو اس میں ایک موضوع بھی ہوگا۔ دیکھنے اور شیچھنے کی بات ہیہ ہے کہ وہ موضوع کس طرح تخلیقی عمل کا حصہ بنتا ہے۔ اس حقیقت کا انکشاف اسی وقت ممکن ہے جب موضوع کے مع وضاتی ارتباط پرنظر مرکوز کی جائے۔ترقی یسندی کے ابتدائی عہد میں ترقی یسند نقادوں کوشع وادب کے معروضاتی ارتباط سے اتن چڑھتھی کہ دواین تقیدی شریعت میں اس نوع کے کسی بھی کلام کو کفر کے مترادف تسلیم کرتے تھے۔فیض کی نظم تنہا کی پر سردار جعفری کی استعاراتی دبازت والی رائے کے پس پشت دراصل نظم کا معروضاتی نظام ہی تھا۔وہی سردار جعفری بعد کے ز مانوں میں کبیر،میراور غالب جیسے شعرا کے کلام میں تصوف،ساج، ساست اور تاریخ کے تخلیقی شواہد تلاش کرتے نظر آتے ہیں جن کی دریافت معروضاتی ارتباط کی دریافت ہے ممکن ہوتکی۔لہٰذا کہا جا سکتا ہے کہادب نہ تو آسان میں پیدا ہوتا ہےاور نہ ہی ادیب کوئی خلائی مخلوق بلکہ وہ بھی معاشر ے کا ایک فر دہوتا ہے جوز مانے کے سر دوگرم کو عام افراد کی طرح ہی محسوس کرتا ہے لیکن عام افراد کے برعکس وہ اپنے احساس ماتج بے کوعکمی آگہی اور خٹیلی قوت کے ساتھ بیان کرتا ہے۔اس لیےاس کا بیان موضوع سے بلند ہوکر معنی کے انتخر اج کامنیع بن جاتا ہے۔ادب وشعر کا یہی معروضی نظام اسے حیاتیاتی وجود Biological) (Existence کے قریب کرتا ہے۔لہذا کہا جا سکتا ہے کہادب دہنی اپنج کا نتیجہ ہوتا ہےاور ذہن کا مستعاراتی فعل حیا تیاتی عناصر کی نمائندگی کرتا ہے۔اس ضمن میں Joseph Carroll کی وضاحت حددرجہ منطقی معلوم ہوتی ہے:

The subject matter of literature is human experience, like other mediums of knowledge literary work can engage in the description of concrete objects, convey factual information, or after exercises in theoretical reasoning.(15)

Carroll کے مطابق ادب کا موضوع انسانی تجربات سے عبارت ہے تاہم ادبی متن یا فن پارہ دوسرے علوم کی طرح معروضات کی توضیح نقل وحرکت کے ساتھ ساتھ صدافت آمیز آگہی کی ترسیل کا فریضہ بھی انجام دیتایا دے سکتا ہے۔ اس ضمن میں اردوکی رثائی شاعری کی مثال پیش کی جاسکتی ہے: میں اردوکی رثائی شاعری کی مثال پیش کی جاسکتی ہے:

انیس کے مریفے کا پہلا بندتاریخی یعنی علمی آگبی کا اظہار ہے۔ عام طور پر مریفے کا مرکزی کردار جنگ سے قبل میدان جنگ میں ایپ حسب نسب، حق وباطل اور خیر و شرکے متعلق تقریریں کرتا ہے۔ اب سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ شاعر کو میہ بات کیسے معلوم ہوئی کہ حسین نے میدان کر بلا میں یہ تقریر کی تھی ۔ کیوں کہ انیس اور معرکہ کر بلا کے درمیان کی سو برسوں کا فاصلہ ہے۔ لہذا کہا جا سکتا ہے کہ مذکورہ شعری بیانیہ تاریخی نوعیت کا ہے، اور جو علمی آگبی کے و سیلے سے شاعر کے تیفی مل کا حصہ بنا ہے۔ اس سلسلے میں تاریخ کیا کہتی ہے اس کو بھی دیکھ لیا جائے:

He (Hoseyn) wore the turban of Mohammad, the shield of early Islamic hero Hamzeh, and the sword of Ali, Zulal-Jenah...Hoseyn addressed the enemy troops with a series of speches dealing with God,death,good versus justice, and honor versus shame, stressing the nobility of the family of the Prophet Mohammad throughout.(16)

کر بلا کا بیاختساب پندرہویں صدی کے ایرانی اکنسل ا سلامی مورخ ، صوفی اور دانشور واعظ کاشفی (d.1504) کی کتاب روصنة الشہد (1502) سے اخذ کیا گیا ہے جو تقریباانیس سے ڈھائی سوسال قبل لکھی جا چکی تھی۔ اس کتاب میں جہاں ایک طرف حسین کے ذاتی متعلقات مثلا عمامۂ محمدی، ذوالفقار (حضرت علی کی تلوار)، ان کا گھوڑا ذوالبخاح وغیرہ کو بیان کیا گیا ہے

Through caverns measurless to man

Down to a sunless sea

The difficulty we are confronted with is not, however, that of understanding how Greek art and epic poetry are associated with certain forms of social development. The difficulty is that they still give us aesthetic pleasure are in certain respects regarded as a standard and unattainable ideal.(17)

ٹیری یکلٹن واضح طور پر یونانی فن پارے اور رز میہ شاعری، جوالی نوع کی سابق ترقی کا فیضان تھی، کے حوالے سے اس مشکل کا اظہار کرتا ہے کہ میقد یم ترین فن پارے آئی بھی اپنے جمالیاتی فشار اور ایسی فکر کی طرف جمیں ماک کرتے ہیں جن کے معیار کا حصول کسی طور پر ممکن نظر نہیں آتا۔ یکلٹن کے اس خیال سے دوبا تیں بالکل صاف ہوجاتی ہیں۔ یہلی تو یہ کہ شعر وا دب ک جڑیں کہیں نہ کہیں علمیات کی زمین میں پوست ہوتی ہیں اور دوسری یہ کم مع وجدان سے ہم آ ہنگ ہوکر جمالیات کے ظہور کا وسیلہ بن جاتا ہے۔ مطلب یہ کہ شعر وا دب کی تخلیق میں علمیات کی کار کردگی ایک خصوص حد تک عناصر یا صرہ کے طور پر ہوتی ہے۔ شاعر یا ادیب علم یا آگہی کو اپنے تخلیق عمل میں وہیں تک بروئے کار لا تا ہے جہاں تک وجدان و تخلیل اسے لانے ک اجازت دیتے ہیں۔ اگر ایسانہ ہوتا تو شاعر کیا ادر علوم کی آما جگاہ بن کررہ جاتا۔ ادب یا شاعر کی کو سابق علوم ہوتی چڑا لگ کرتی ہے وہ ادب یا شاعر کیا اقدار کی نظام ہے۔ اس لیے اور خواہ وہ کی تعلی علوم ہوتی ہوتی اختیا ہے۔ کی کوٹش کی جائی ہے اس سابق کی اعدار کی خالی میں وہ ہیں تک بروئے کار لا تا ہے جہاں تک وجدان و تخلیل اسے لانے ک اجازت دیتے ہیں۔ اگر ایسانہ ہوتا تو شاعر کیا ادر علوم کی آما جگاہ بن کررہ جاتا۔ ادب یا شاعر کی کو سابق یا انسانی علوم ہے جو کی وی تالگ کرتی ہے وہ ادب یا شاعر کی کا اقدار کی نظام ہے۔ اس لیے ادب خواہ وہ کہنا ہی تار کی فلس کی ایسانی علوم ہو کی کو شن کی جائی تو اس ادب یا شاعر کی کا اقدار کی نظام ہی اور اقتصاد کی پیا نوں پر س کر قطحی نہیں پر صاجا سکتا۔ اور اگر پڑ ھنے کی کو شش کی جائی تو اس ادب یا شاعر کی میں نہ نو تاریخ کا تک دیکھا جا سکتا ہے اور نہ ہی سیاست و مذہب کے ارتحا شات

When a number of words are used along with a number of other

words to form diffrent groups for the same purpose, it becomes

multiplex prediction.(18)

غور کیا جائز یہاں میر نے بکااور بازار جیسے دوالفاظ سے منڈی معیشت میں رونما ہونے والی تیزی اور کسادی کے اقتصادی شعور کواپنے داخلی تج بے کے اظہار کاذر بعہ بنا کر معنوی پیشن گوئی کے الگ الگ ابواب کھول دیے ہیں جسے جمرت منی دوختلف گروہوں سے تعبیر کرتا ہے۔اور بیکام میر نے اس زمانے میں کیا جب جدید منڈی معیشت کا کوئی واضح تصور موجود نہ تھا۔لیکن میر کا شاعرانہ مجردہ میہ ہے کہ انھوں نے منڈی معیشت کی آگہی پر شعر کی بنیا درکھی اور اس میں معنی کی ایک وسیع وعریف دنیا آباد کردی۔ یہ معمولی کا مزیں۔

غالب کے شعر میں قوت ِنمو کی تعقلی منطق سے شاعرانہ پیر خلق کرنے کا رویہ نمایاں ہے۔خاک بخم، آب اور ہوا قوت ِنمو کے چار بنیا دی عناصر ہیں جوا یک خاص نبا تاتی عمل سے گز رنے کے بعد تمر ورکی کا سبب بنتے ہیں۔ دیکھا جائے تو انسان کی افزائش کاعمل بھی کم ومیش نبا تاتی عمل جیسا ہی معلوم ہوتا ہے۔خالب کی ذہانت سے ہے کہ انھوں نے اس آگہی کی بنیا د پر تصورِ حسن کی تبسیم کی شاعرانہ منطق ڈھونڈ کی ہے۔ جس کے بعد لالہ وگل اپنے نمو کے نبا تاتی عمل سے الگ ہوجاتے ہوں

Burke's crucial point is that literary criticism cannot inquire systematically into the relationship between literature and culture without redefining literature.(19)

داغ نے مذکورہ شعر میں ادب و تہذیب نے ربط باہمی کو برتنے کی کوش کی گئی ہے جس کی حمایت Kenneth Burke کرتا ہے۔ یعنی بیرکہ داغ نے یہاں علاقائیت یا مقامیت کا شعور شعر نے ظہور کا وسیلہ بنا ہے۔ بنگال اور دبلی جغرافیا کی ، تاریخی اور تہذیبی اعتبار سے ہندوستان نے دوصوبے ہیں۔ ہم بیجی جانتے ہیں کہ بنگال نے ثقافتی معا شرے میں سحر وساحری اور دبلی نے روز مرہ میں سادگی نے عناصر ہمیشہ نمایاں رہے ہیں۔ شعر میں انھیں عناصر کو دونوں صوبوں کی شاخت قرار دیا گیا ہے۔ اور علاقائیت کا بیہ پس منظر شعر میں وہ فضا بند کی کرتا ہے جو عام طور پر تشنیکی اور تخلیقی عمل سے ممکن ہوتی ہے۔ پہلے معرے میں جاد دوگر کی کا دعوی انکار موجود ہے جس کی اثباتی دلیل مصرع ثانی میں رکھ دی گئی ہے۔ اس سے ایک نوع کی صوبا کی یا علاقا کی ہوا دوگر کی کا دعوی انکار موجود ہے جس کی اثباتی دلیل مصرع ثانی میں رکھ دی گئی ہے۔ اس سے ایک نوع کی صوبا کی یا علاقا کی ہر تر کی کا احساس ہوتا ہے۔ اور یہی احساس داخ نے یہاں دوسرے احساس کی شخم کاری کرتا ہے۔ جس کی نوعیت خالص میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شہد دینا ایک عام بات ہے۔ چراغ کی بنیا دی صف سی خطر ایا جا سی شرایا کر تا ہے۔ کی شعر یا میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شید دینا ایک عام بات ہے۔ چراغ کی بنیا دی صف خال سے میں ان کی تو تی تالص میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شید دینا ایک عام بات ہے۔ چراغ کی بنیا دی صف خوضا نی ضرب بھی شاعر کو چراغ کی سی میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شید دینا ایک عام بات ہے۔ چراغ کی بنیا دی صف خوضا نی ہے۔ دیکھا جائے تو داخ کی بی میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شید دینا ایک عام بات ہے۔ چراغ کی بنیا دی صف خوفشانی ہے۔ دیکھا جائے تو داخ کی بی میں داخ یعنی زخم کو چراغ سے شید دینا ایک عام جو ہو۔ کی تعشیہ نظام کو خری کی کی ایک خفیف تی ضرب بھی شاعر کو چراغ کی بی کر دیتی ہے۔ دی ایں سے لی کی شہر کا خاتی تھا تو ان کی حکور کی تع کی نیا دی منہ میں کی کی بی خوشانی ہے۔ دیکھا جاتے تو داخ کی بی کر دیتی ہے۔ دی ایں۔ ایک دی شہر کا خاتی نظام خرابہ (Waste Land) کا پہلا حصہ میں ان کی تو کو چراغ کی سے کی کی کی کی کی موجود ہے:

> April is the cruellest month, breeding Lilacs out of the dead land,mixing Dull roots with spring rain Winter kept us warm,covering

Earth in forgetful snow, feeding

A little life with dried tubers

یہاں بھی دیکھیں تو بظاہر قدرتی مظاہر کا بیان تحض بیان ہی معلوم ہوتا ہے۔لیکن دراصل ان تمام معروضات کے ساتھ الی صفتیں موسوم کی گئیں ہیں جو عام طور پرذی روح مخلوق کی ہوتی ہیں۔مثال کے لیے لفظ اپریل پرغور کیا جائے ،جس کے ساتھ بے رحم کی صفت منسلک ہے۔اور اسی صفت سے موسم خزاں کی صورتِ حال خلاہر کی گئی ہے۔اپریل کا مہینہ یہاں اس لیے بے رحم سمجھا گیا کہ ریبھی ایک بے رحم انسان کی طرح ہی اپنی تبدلی قوت کا مظاہر ہ کرتا ہے۔یعنی شادا بی کوزردی میں تبدیل کر دیتا کی اس جری صفت کو بیان کیا ہے:

تھا زندگی میں موت کا کھٹکالگاہوا مرنے سے بیش تر ہی مرارنگ زردتھا موت کا خوف یاڈریہاں چرے کی زردی کا سبب ہے جوموت سے قبل موت کے تصور سے پیدا ہوتا ہے۔لیکن احمد مشاق کے یہاں موسم کی شعری تجسیم کچھالگ انداز سے ممکن ہوئی ہے: موسموں کا کوئی محرم ہوتواس سے یو چھوں

کتنے پت جھڑابھی باقی ہیں بہاراً نے میں

اس شعر کا کلیدی لفظ بت جھڑ ہے۔ بت جھڑ شادابی کے برعکس خشکی کی صفت سے متصف ہوتا ہے۔ خشکی اور بالخضوص برگ کی خشکی میں بھی زردی کا احساس نمایاں ہے۔ یعنی بتے بھی سو کھ کر پیلے ہوجاتے ہیں۔ ان مثالوں کے حوالے سے کہنا صرف یہ ہے کہ کسی مجرد شنے کے ساتھ کو کی الی صفت منسلک کردی جائے جو عام طور پر کسی ذکی روح مخلوق کی ہوتی ہے تو اس سے مجرد شنے کا حوالہ جاتی دائرہ وسیعے ہو جاتا ہے۔حوالہ جاتی دائرے کا وسیعے ہونا ادبی متن کی علمیاتی ساخت علمیاتی حوالے سے کا خرارہ اور چاتو جاسکتا ہے۔ کی نظم ہو یا عالب یا حمد مشاق اور شہر یار کے شعر، انھیں علمیاتی حوالے سے کا خرکر پڑھا تو جاسکتا ہے کی زنان کے درون میں پوشیدہ معنویت کے متفادو متحالف زایوں کی نشان دہی قطعی نہیں کی جاسمتی۔

- Pularlism in Postmodern Perspective, Ihab Hassan, Critical Inquiry, Vol.12, No.3, p.510, University of Chcago Press. 198
- Republic,Plato,Translated by C.D.C.Reeve.p-238,Hackett Publishing Company.Indiana-2004
- 3. Biographia Literaria, S.T.Coleridge, Vol.2, p-12, Rest Fenner. London-1817
- The Prince,Niccolo Machiavelli,Translated by W.K.Marriott,p-32,Manor Classics.U.S.A.2007
- Literary Theory: An Introduction, Terry Eagleton, p-110, University of Minnesota Press-2008
- New Historicism and the Study of German Literature, Anton Kaes, Vol.62, No.2, p-210. Blackwell Publishing-1989
- 7. The ideal Reader, Robert De Maria JR, PML, Vol.93.p-463.1978
- American Magic Realism:Crossing the Borders in literatures of Margins, Magdalena Delicka, Journal of American studies of Turkey,p-26,Vol.6.p-26,U.S.A.1997
- Course in General Linguistics, Ferdinand de Saussure, Transleted by Wade Baskin, p-67, MacGraw-Hill Book Company, New York-1915
- Reconstructing Literary Value, Martin Schiralli, Journal of Aesthetics Education, Vol. 25, NO.4, p-115 University of Illinois Press. 1991
   -11- متم الرحمن فاروقي شعرشورانگيز، جلداول، ترقي اردو بيورو، نگي د بلي ، 1990, ص62
- Vijayanagara Voices: Exploring South Indian History and Hindu Literature, William J. Jakson,p-61,Ashgate publishing Limited.England-2005
- 13. Ibd
- Reconstructing Literary Value, Martin Schiralli, p-708, Journal of Aesthetic Education Vol.25.No.4, University of Illinois press-1991
- Evolution and Literary Theory, Joseph Carroll.p-104, University of Missouri Press, Columbia-1995
- 16 . The martyrs of Karbala, Kamran Scot Aghaie,p-92,Univesity of Washington Press-2004

- Marxist Literary Theory: A Reader, Edited by Terry Eagleton and Drew Milne, p-35, Blackwell Publishers LtD. London-1996
- The Natyasatra, Bharat Muni,Vol.1, Translated by Manmohan Ghosh,p-304, The Royal Asiatic Society of Bengal-1950
- Kenneth Burke and the Motives of Rhetoric, Paul Jay,pp-550-51,American Literary History, Vol.1,No.3,Oxford University Press,London-1989

ڈ اکٹر طارق محمود ہاشمی ايسوسي ايٹ پروفيسر، شعبه اردو، جي سي يونيورسڻي، فيصل آباد چوش کاتصورانسان

Dr Tariq Mehmood Hashmi

Associate Professor, Department of Urdu, GC University, Faisalabad

## The concept of Man in Josh's Works

Josh Malih Aabadi is a major figure of modern Urdu poetry and it mainly concerns with reality of man. Although his concepts have contradictions yet his approach is positive to identify the purpose of human life. Josh is a contemporary poet of lqbal. He differs with lqbal in his most of the poems about concept of man and his relation with God. Josh believes that man can be God of this universe through his will, but unfortunately because of ignorance he is not able to posses this position. The exact title for his concept of man is no doubt a Rational Man.

جوش کے مزد یک خدا پرایمان اور کفر دونوں تقلیدی رجحانات کے باعث ہیں۔ یہی دجہ ہے کہانسان کا خدا۔ ''انکار بھی جہل اور اور اقر اربھی جہل'' جوش خدا کے بارے میں اسی جاہلا نہ رویہ کے خلاف ہیں۔لہٰذا وہ خدا کے بارے میں تمام تر روایتی تصورات کی ففی کرتے ہیں۔ڈا کٹر حمد<sup>حس</sup>ن نے بجا لکھا ہے کہ:

جوش خدا کے روایق تصوّر کے خلاف ہیں کیونکہ اُن کے نز دیک انسان نے خدا کوبھی اپنی تنگ دل اور تنگ نظر ہستی کے سانچے میں ڈھال لیا ہے۔اسی لیے دہ مولویوں پر خدا کے ساتھ کھیلے ہوئے کی تیفہتی کہتے ہیں۔( ۵)

چنانچہ جوش جہاں خدا پر تنقید کرتے ہیں یا طنز وتعریض کاروبیا پناتے ہیں تو وہ رداصل خدا کے اس مسخ شدہ تصور کا مذاق اڑاتے ہیں اورجس کے مقالبے میں انسان ایک عظیم ہستی ہے۔

جوشؓ اپنی تشکیک کے باعث خدا کا کوئی واضح تصور نہیں دے سکے اور نہ ہی اس پر انہوں نے زیادہ گہری فکر کی ہے۔البتہ انسان اُن کے نز دیک ایک ایسی سی ضرور موجود ہے جوارض وسا پر حکمرانی کے اہل ہے اور کا نئات کا ہر ذرہ اُس کا تابع فرمان ہے۔لہذا جوش انسان کو بیا حساس دلاتے ہیں کہ وہ اپنی ذات کا ادراک حاصل کرے اور وہ تصورات جو بغض و عناد پر مینی ہیں اُن کو ترک کرے اور لسان ،ادیان اور اوطان کے زندانِ مثلث سے نکل کر امن واشتی اور عشق وخلوص کے رو یوں کو فروغ دے۔

وہ پستی میں گراہوا ہے تو بیدوہ انسان ہے جس کا تعلق، جوش کے خارجی ماحول سے ہے اور جوش جس کے داخل میں انقلاب رونما کر کے اُسے اول الذکر انسان بنانا چاہتے ہیں۔ جوش نے اپنی بہت ہی نظموں میں انسان کی جہالت پر افسوس کا اظہار کیا ہے اور اُن رویوں کا ماتم کیا ہے جواس جہالت کے باعث نشو دنما پا چکے ہیں۔ اب تک ہے ہز م جہل میں ناداں ڈٹا ہوا

جوش کے نزد یک بعش ایک زبردست طاقت ہے جوآ فاق پر چھاجاتی ہے۔ اس نظرید پر غور کریں تو جوش کے ان خیالات میں نیٹنے کے فلسفہ ارادیت کی بازگشت سنائی دیتی ہے۔ نیٹنے کے نزد یک انسان کے پاس اتن ہمہ گیر طاقت ہے کہ وہ کا ننات کا کبریا بن سکتا ہے۔ وہ اپنے ارادوں سے ہفت افلاک پر غالب آ جاتا ہے۔ آفاق کا ذرہ ذرہ اُس کے ارادوں کا تحکوم ہوتا ہے۔ انسان جو کچھ چپا ہے اپنے ارادے سے کر سکتا ہے۔ نیٹنے کے خیال میں جو تغیرات اور انقلاب رونما ہوتے ہیں وہ دارصل انسان ہی کی قوت ارادی کے مرہونِ منت ہوتے ہیں زمین پر جو کچھ ہوتا ہے وہ اسی ارادے بی کی تحکیل ہوتی ہے۔ جوش کی درج ذیل رہا ہی ملاحظہ ہوجس میں وہ انسانی ارادے ہی کو ایک بڑے انقلاب کا پیش خیمہ قرار دیتے

- ۱۴ جوش 'الهام وافکار' لا ہور، مکتبہ ادب جدید ،۱۹۲۷ء،ص۵۴
  - ۵۱۔ ایضاً،ص۹۷

ڈ اکٹرسمیرااعجاز لیکچرار شعبه اردو، سر گودها یونیورسٹی، سر گودها كلام منير نيازى ميں اختلاف متن كى صورتيں ('' تیز ہوااور تنہا چول''اور'' جنگل میں دھنک'' کی روشنی میں )

## Sumera Ejaz

Lecturer, Department of Urdu, Sargodha University, Sargodha

# Textual Criticism on Two Books of Munir Niazi

Munir Niazi is a poet who gave a fresh approach and a unique diction to Urdu poetry. Its quite natural that every creative person's creative life passes through many changes that effects his creative abilities. At times he rejects his previous works and sometimes just changes a little. Munir Niazi is also one of them. This article highlights and encompasses the contradictions in different editions of Munir's poetry collections and the poetry published in literary journals of that times in order to make a clear and accurate editing picture. This review is limited to his first two published poetry collections i.e. "Taiz Hawa Awr Tanha Phool" and "Jungle Me Dhanak".

منیر نیازی کا شار اُن تخلیق کاروں میں ہوتا ہے جنھوں نے اُردوادب کو نیے تخلیقی مزان اور طرز اظہار کے نظ قرینوں سے آشا کیا۔اردواور پنجابی دونوں زبانوں میں ادب تخلیق کیا۔ شاعری میں نظم، غزل، قطعات اور گیت کیھے۔ نظم گوئی کو خاص اہمیت دی اور اسے ہیئیتوں کے مخلف تجربات سے ہم کنار کیا۔ غزل کو متنوع فکری جہات اور فنی اسالیب سے روشنا س کیا۔ ان کے گیت، گیتوں کے روایتی آہنگ کے ساتھ جدت اظہار کے نماز ہیں۔ اُردو شعری تخلیقات پر میں مجموعوں کی تعداد گیارہ اور پنجابی شعری مجموع تین ہیں۔ یہ تمام مجموع ان کی زندگی میں شالیع ہوئے جوان کے فکری اور فنی اسالیب کے ارتفاک سفر کا اشار یہ ہیں۔ منیر نیازی اُن معدود سے چند شعرامیں سے ہیں جن کی شاعری کو بہت پذیر ای ملی ۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے شعری مجموع مسلسل کی اشاعتوں سے گزر سے اور ان کی شاعری کی کھایات اور انتخاب مرتب ہوئے۔ ہوئی (۱) جب وہ اسلامیہ کالج حالندھر میں پی ۔اے کے طالب علم تھے۔ کالج کے مجلّہ' محامد'' میں ان کی مانچ تخلیقات شایع ہوئیں جن میں ایک غزل اورنظم کے علاوہ انگریزی نظم رسلنگ (RUSTLING) شامل تھی (۲)۔اگرچہ بیدان کی ابتدائی تخلیقات ہیں لیکن وہ نظم'' برسات'' کوانی پہلی شجیدہ کاوش قرار دیتے تھے (۳) جو ماہ نامہ''اد بی دنیا'' لا ہور (۴) میں شایع ہوئی۔ پیظمان کے پہلے شعری مجموعے'' تیز ہواادر ننہا چھول'' (۱۹۵۹ء) کی بھی پہلی نظم ہے۔اُن کی دوسری نظم'' خواب کار'' (۵) بھی اسی رسالے میں شایع ہوئی۔ پنظم اُن کے کسی شعری مجموعے میں شامل نہیں۔ ہرادیب کی تخلیقی زندگی مُنلف اددار، ا تارچڑ ھاؤاورارتقائی سفر سے گزرتی ہے جوائس کی ذہنی بالید گیوں اورفکری دخلیقی جولاں گا ہیوں کی عماز ہوتی ہے۔اس سفر میں بعض اوقات وه این کههی ہوئی چیز وں کواہمیت نہیں دیتا اور بعض اوقات این ہی تحریر کر دہ تخلیقات کو تبدیلیوں کی کٹھالی سے بھی گزارتا ہےاوران کے سنوارنے کے عمل میں تنقیدی بصیرت سے بھی کام لیتا ہے۔منیر نیازی کا شاراُن تخلیق کاروں میں ہوتا ہے جواپنی کسی تحریر کو حتی نہیں سمجھتے اور اُس کا از سر نوجا ئزہ لیتے رہتے ہیں۔ پیخلیقی تغیرات ان کے فکری ارتفا کا ثبوت ہیں اوریہی تغیرات اُن کے کلام میں متنی اختلاف کوبھی جنم دیتے ہیں کسی بھی تخلیق کارکو بچھنے کے لیے اُس کے کلام کی اولین اشاعتوں کی کھوج بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔منیر نیازی کی شاعری مختلف اوقات میں مختلف ادیی رسائل وجراید کی زینت بنتی رہی ہے۔مجموعوں کی ترتیب کے دوران اُن کی تنقیدی بصیرت کی کارفر مائی کے نتیج میں قطح و ہرید کاعمل واضح طور پرنظرآتا ہےجس کی مختلف صورتیں ہیں ، مثلاً بعض نظموں کے عنوانات تبدیل کیے ہیں۔متن میں بھی تبدیلی کی ہے اور اشعار کی تعدادا در ترتیب کوبھی از سر نو مرتب کیا ہے اور سب سے اہم بات یہ کہ بعض اوقات رسائل میں شایع ہونے والی نظم، أن کے شعری مجموعے میں غزل کے ابتدائی اشعار کے طور پرملتی ہے۔ سر دست ان کے پہلے دوشعری مجموعوں'' تیز ہوا اور تنہا پھول''اور'' جنگل میں دھنک'' کی تمام اشاعتوں کا تعارف وتقابل اور مختلف رسائل میں مطبوعہ متن کے اختلاف کوموضوع بنايا گيا ہے تا کہان کے کلام کی صحیح اور کمل تد وین صورت سامنے آ سکے۔

 $(\mathbf{I})$ 

'' تیز ہوااور تنہا پھول'' منیر نیازی کا پہلاشعری مجموعہ ہے جو پہلی بار مکتبہ کارواں ۔۔ ۱۹۵۹ء میں مطبع اُردو پریس میکلوڈ روڈ لا ہور کے تحت شایع ہوا۔ چھیانو ے صفحات پر مشتمل اس مجموعے کے ناشر چودھری عبدالحمید تھے اور قیت تین روپے مقرر کی گئی۔انتساب کچھ یوں ہے:

خدا کے نام کاللہ اِلَّا اَنْتَ سُبْحَانَكَ اِنِّی حُنْتُ مِنَ اَلْطَالَمِیْن سائٹ ظلموں، دس غز لیات، دوقطعات اور آٹھ گیتوں پر شتمل اس مجموعے کا دیباچہ اشفاق احمد نے'' سر کہسار'' کے عنوان سے تحریر کیا ہے۔جاوید شاہین اس مجموعے کی بابت لکھتے ہیں: منیر کا ذہن طلسمات کی آما جگاہ ہے جس میں پری رُخوں کی حسین سجا کمیں، راستہ بھو لی ہوئی تجل ناریوں کے فرامائی انداز میں جنم لیتی ہیں۔ بیسب عناصر جامع مناظر کی طرح آتھوں کے سامنے آتے ہیں اور تا ثران

(ماہنامہاد بی دنیا،لا ہور)

جنگل میں دھنک منیر نیازی کا دوسرا شعری مجموعہ ہے جو پہلی بار نیاا دارہ، سوریا آ رٹ پر یس لا ہور سے ۱۹۶۰ء میں ا شالع ہوا۔اس کے طابع دنا شرند ریاحمہ چودھری اور صفحات کی تعدا دایک سوسولہ ہے۔اس مجموعے میں انہتر نظمیں ، با ئیس غزلیں اوردس گیت شامل ہیں۔انتساب قدرت اللَّدشہاب کے نام اور دیباجہ'' تعارف'' کے عنوان سے مجید امجد نے تحریر کیا ہے۔ محمد سلیم الرحمٰن اس کتاب کے حوالے سے لکھتے ہیں : اس وقت منیر ہی اردو کا داحد شاعر ہے جس کی نظمیں پڑ ھتے ہوئے یہ احساس ہوتا ہے کہ بہ خص شاعر ی کی دیوی سے مل چکا ہے یامل سکتا ہے۔ اس نے اردوغزل اورنظم کے ماؤں اور ہاتھوں سے تقلید اور روایت کی بھاری بھاری بیڑیاں اور بتھکڑیاں اُتار دی ہیں اور نتیجہ حیرت انگیز تازگی ہے جواس کے مصرعوں اور لفظوں سے جھانکتی نظر آتی ہے۔ یہ داقعی نئی شاعری ہے۔ (۲۷) بعدازاں ممجموعہ مادرا پبشرز لا ہور نے مطبع صوفی پرنٹرز لا ہور سے ۱۹۸۲ء میں شایع کیا۔اس کے ناشرا ے حسن تھے۔اس میںغز لیات کی تعدادا کیس ہے۔ نیاادارہ لا ہور سے شایع ہونے والی مذکورہ مالا اوّ لین اشاعت میںغز لیات کی تعداد بائیس ہے۔ بائیسویں غزل(۲۸) جواس مجموعے کی کسی اورا شاعت میں شامل نہیں، حسب ذیل ہے: اس کو مجھ سے تحاب سا کیا ہے آئنے میں سراب سا کیا ہے آنکھ نشے میں مست سی کیوں ہے رخ یہ زہر شاب سا کیا ہے گھر میں کوئی مکیں نہیں لیکن سٹر حیوں پر گلاب سا کیا ہے کوئی تھااپنہیں ہےاور میں ہوں سوچتا ہوں یہ خواب سا کیا ہے شام ہے شہر ہے فصیلیں ہیں دل میں پھر اضطراب سا کیا ہے اے منیر اس زمیں کے سر پر آسال کا عذاب سا کیا ہے

(ماەنامە 'نصرت''،لا ہو)

# حوالہ جات وحواشی

ايضاً، ص۲۴۱ \_1A

آراسته میں

۲\_ \_4

- ايضاً،ص٢٣٣ \_19
- ···نقوش'، ماهنامهلا ہور،سالنامهے۱۹۵۷ء،ص۸۸ \_1+
- <sup>•</sup> نقوش، ماهنامهلا بور، دس ساله نمبر، شاره:۲۷\_۲۷، جون ۱۹۵۸ء، صبس \_11
  - · ادبِ لطيف' ، ماه نامدلا هور، جلد: ۴۵، شاره: ۳۰ فروری ۱۹۵۸ ۹۰ \_11

۲۴ ایضاً، ص•اا

- ۲۵ … " 'سات رنگ ، هفت روز •سا ، بیوال ، جلد : ۲۴ ۸۵ ، شاره : ۱۷۱۱ ، ۲۷ رد سمبر تا ۱۱ جنوری ۴۴ ۲۵ ۱۹۵۱ ء، ص ۲۳

  - ۲۷ محد سلیم الرحمٰن ، میزان: جنگل میں دھنک ، مشمول ہفت روز ہ نصرت ، لا ہور، ۲۲ جنوری ۱۹۶۱ء، ص۲۲
    - ۲۸\_ منیر نیازی غزل مشموله جنگل میں دھنک، لا ہور، نیاادارہ، ۱۹۲۰ء، ص۱۰
      - ۲۹۔ ''ادبِ لطیف''، ماہ نامہلا ہور، مارچ ۱۹۵۵ء، ص۲۴
        - ۲۰ · · · · · سومیا<sup>،</sup> ، ماه نامهلا هور، شاره: ۲۷، ص۱۵۳
          - ۳۱ \_\_\_\_\_ ''سویرا''،ماه نامهلا ہور،شارہ:۲۴،ص۹۹
          - ۳۲\_ '' دسویرا''، ماه نامه لا بور، شاره: ۲۵، ص•اا
          - ۳۳۰ \_\_\_\_\_ ''سویرا''، ماہ نامہلا ہور، شار ۲۲۶، ص ۱۱۱
        - ٣٢- " "ادب لطيف"، ماه نامدلا بور، اكتوبر ١٩٥٢، ص ٢٧
          - ۳۵۔ ''سوریا''،ماہ نامہلا ہور، شارہ:۲۴،ص۹۹
          - ۳۶ \_\_\_\_\_ ''نصرت'' ماہ نامہ، لا ہور، مَنَّ ۱۹۱ء، ص ۲۸
          - - ۳۸\_ " "سویرا''،ماه نامدلا ہور،شارہ:۲۵ جس۱۵۹
        - ۳۹\_ ''نصرت''ہفت روز ہ،لا ہور، جولائی ۱۹۲۰ء، ص۲۴
  - ۸۰۰ · · · · نفون'' ماه نامه لا هور، جدیدغز ل نمبر (جلد دوم)، جلد ۸۰٬ شاره ۲۶٬۳۰٬ جنوری ۱۹۶۹ء، ص ۱۱۰۱
    - ۲۱ ـ · · · · · نفرت' ، مفت روز ه، لا هور، کیم جنوری ۲۹۱۱ ،<sup>ص</sup>۲۷
    - ۴۲\_ '' '' نصرت ، بنفت روزه، لا ہور، ۷۷ را بریل ۲۹۱ء، ص ۲۹
      - ۳۲۰ \_ ''نفرت' بنفت روزه ،لا بور، ۲۱جون ۲۹۱ء، ص ۲۸

ڈ اکٹرنعیم مظہر/ارشدمحمود اسسىٹنىڭ پروفيسىر، شعبه اردو، نيشنىل يونيورسٹى آف ماڈرن لينگوئجز، اسلام آباد ايم فل سكالر، علامه اقبال اوپن يونيورسڻي، اسلام آباد قیام پاکستان کے بعد کی غزل:اہم موضوعات

#### Dr Naeem Mazhar

Assistant Professor, Department of Urdu, NUML, Islamabad Arshad Mehmood

MPhil Scholar, Department of Urdu, NUML, Islamabad

# Thematic Study of Post-partition Urdu Ghazal

Urdu Ghazal has manifested all the cultural, social and political ups and downs of its time and proved to be the most powerful genre of Urdu poetry. It has gone through many changes thematically as well as stylistically through the course of time. We can see a significant difference in the content of the ghazal poetry before partition and after partition. The ghazal poets have elaborated their contemporary social and political scenario. The article discusses the same in an analytical way.

دیوان و تی کے ثنالی ہند میں پینچنے سے لے کر بیسویں صدی کے آغاز تک اردوغزل کئی تح یکوں اور رجحات سے متاثر ہوکر معنوی اور فنی لحاظ سے اپنے آپ کو ترویخ پر پہنچا پکی تھی۔ اپنے اسی دور میں اس پر گردن ز دنی اور نیم وحشی صنف شخن ہونے کے الزامات بھی لگے۔ اس کے باوجود غزل نے نہ صرف وجود کو برقر اررکھا بلکہ اپنے دامن کو موضوعاتی لحاظ سے دسمت بھی بخش ۔ بیسویں صدی کے ابتدا ہی میں سیاسی ، سابتی اوراد بی میدان میں حالات اور نظریات کی نئی نئی صورتیں ظاہر ہور ہی تھیں۔ سیاس طور پر دو عالمی جنگوں اور انقلاب فرانس نے اسے موضوعاتی طور پر متاثر کیا۔ سانچہ کا نی خوں میں ان کی نئی نئی صورتیں ظاہر ہور ہی تھیں۔ ادبا کو ہلا کر رکھ دیا اور غزل میں سوز دساز کی با تیں بھی ہونے لگیں اور حکمر انوں کی بر بریت کو بھی موضوع بنایا گیا۔ فکر کی طور پر مارکس اور فرائیڈ کے نظریات نے بھی اردواد ب کو متاثر کیا اور ان نظریات کے تشعران ایں ای موضوع بنایا گیا۔ فکر کی طور پر کابا قاعد دائیک موضوع بنایا گیا۔

اردوغزل انیسویں صدی میں رونما ہونے والی ادبی تحریکات کے اثرات کے ساتھ جب بیسویں صدی میں داخل ہوئی تو بیسویں صدی کی ادبی تحریکات نے اس کے موضوعات کو مزید و سعت دی۔سب سے پہلے رومانوی تحریک نے اردو

ہم اپنی شکستوں سے ہیں جس طرح بغل گیر یوں قبر سے بھی کوئی ہم آغوش نہ ہوگا (البحم رومانی) ہوتے ہی ہر طرف قتل وغارت گری کا بازار بھی گرم ہو گیا۔ ملک کے کئی شہروں اور قصبوں میں حالات قابو سے باہر تضخصوصاً پنجاب کی حالت سب سے زیادہ دردنا کتھی۔ جہاں نہ صرف گھر جلائے گئے بلکہ ان گھروں کے باسیوں کو بھیلی گئی۔ گو یا ایر ہجرت کا عمل شروع ہوا تو اس مقصد کے لیے چلائی جانے والی خصوصی ٹر ینوں کو روک کرخون کی ہو لی تھیلی گئی۔ گو یا دونوں ملکوں کے درمیان حد بندی کے لیے خون کی گہری کی کی تھی اور لیے پٹے زخموں سے چور لا کھوں انسان بے یار وید دکار کھلے آسان تلے غیروں کی شم طریفی اور کی جارائی پر آنسو ہواتے اپنے ماضی پر نو حہ کناں تھے۔ ڈا کٹر غلام حسین ذوالفقار لکھتے ہیں:

مجموعی طور پراگراس دورکی غزل کا موضوعاتی حوالے سے جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس دورکی غزل نے ان تمام خیالات کو اپنا موضوع بنایا جن کے اظہار کے لیے غزل کے دامن کو تگ سیجھتے ہوئے شعرانے نظم کا سہارالیا تھا۔ نئے موضوعات کو غزل میں سمونے سے نہ صرف غزل کی تنگ دامنی کا احساس رفع ہوا بلکہ غزل کو اپنے نکتہ چینوں سے بھی وقت طور پر چھٹکا را حاصل ہوا۔ اس دورکی غزل میں وہ تمام مسائل بیان ہوئے جو اس دور کے انسان کے اصل مسائل تھے۔ اس طرح یے غزل اپنے دورکی کمل عکاس نظر آتی ہے۔

۵۔ لطف الرحمٰن ،ڈاکٹر: احساس تنہائی اور نئی غزل مشمولہ معاصر اردو غزل مرتبہ پروفیسر قمر رکیس: دبلی،اردو اکادمی،۱۹۹۴ء:ص۸۱

ڈ اکٹر **محمد ی**وسف خشک

صدر شعبه اردو، شاه عبداللطيف يونيو رسطي، خير پور

کثیر ثقافتیت ، عالمگیریت ،سلیت اورسرا نیکی عوام

Dr Muhammad Yousuf Khushk

Head, Deapartment of Urdu, Shah Abdul Latif University, Khairpur

## Multiculturalism, Globalization and Siraiekey People

Linguists, archeologists and literary persons are continuously doing research on the various aspects of Siraiekey language, literature and culture and its scope, but still various aspects are hidden i.e. the origin and temperament of Siraiekey language, its relation with other languages, comparative study of Siraiekey literature and culture belongs to its field as well. After the invention of computer and rapid progress of information technology, the multiculturalism, globalization, and ethnicity are also the hot issues for the scholars of various fields of social sciences. In this scenario how the patronage of Siraiekey language and literature can affect the society, is the main concern of the article.

سرائیکی زبان اس کاعلاقہ اور اس سے وابستہ ثقافت و تہذیب کے متعلق ماہرین لسانیات، آثار قدیمہ سے وابستہ افراد مستقل کھون جاری رکھے ہوئے ہیں، اس کی قد امت اور دائمیت کے متعلق مزید سے شجید گی سے غور وفکر کے لیے مختلف شعبہ جات سے تعلق رکھنے والے دنیا کے نامور اسکالرزاپنی دلچیوں کی بنیاد پر پچھ حقیقتیں عیال کرنے میں کامیاب ہوئے لیکن حکومتی سطح پر جب اس سلسلے میں مزید شجید گی کا عفر داخل ہور ہا ہے تو یقیناً قد امت اور دائمیت کے متعلق مزید سے شج سامنے آنے کے امکانات بڑھ جاتے ہیں لیکن موجودہ صورتحال میں کشر ثقافتین ، عالم گیریت اور نسلیت کے نظر سے سرائیکی زبان وادب کا کیا مقام ہے اور اس کی پذیرائی سے ملکی وانسانی پیچہتی پر کیا اثر ات مرتب ہو خگے اس مقالے میں ان پر روشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے۔

سرائیکی بولنے والے افراد پنجاب کے جن علاقوں میں آباد میں ان میں رحیم یارخان ، بہاد لپور، لودھراں ، ملتان ، خانیوال ، وہاڑی ، راجن پور، ڈیرہ غازی خان ، مظفر گڑھ ، لیہ ، بکھر ، میانوالی شامل ہیں ،خیبر پختو نخواہ صوبے میں ڈیرہ اساعیل خان (1) ، بلوچستان میں ژوب ، جعفرآباد ، ڈیرہ مراد جمالی وسبی شامل ہیں اور سندھ کے بیشتر اصلاع (گھونگی ، جیکب آباد ، کشمور، سکھر، خیر پور، شکار پور، قممر ، لاڑکانہ، نوشہر و فیروز، دادو، بینظیر آباد، جامشورو، بدین، ٹھٹہ، سانگھٹر، حیر رآباد، مٹیاری، ٹنڈ وحمد خان، ٹنڈ واللہ یار، تھر پار کر، عمر کوٹ) سرائیکی بولنے والے آباد ہیں۔ بیصور تحال صرف سرسری سی نظر ڈالنے سامنے آجاتی ہے جبکہ اس موضوع پر یعنی پاکستان میں سرائیکی بولنے والے افراد کی آبادی پر مزید تحقیق کی جائے توان علاقوں کے ناموں میں اضافہ ہونے کے دسیع امکانات موجود ہیں۔

دوسری طرف اگردیکھاجائے پنجاب میں بولی جانے والی سرائیکی میں پنجابی کے الفاظ ومحاورے، سندھ میں بولی جانے والی سرائیکی میں سندھی کے الفاظ ومحاورے، بلوچتان کے علاقے میں بولی جانے والی سرائیکی میں بلوچی الفاظ، تشبیہات ومحاورے اور خیبر پختونخواہ میں بولی جانے والی سرائیکی میں پشتو اور وہاں کی مقامی زبانوں کے الفاظ اورمحاورے مستعمل ہو کر نہ صرف سرائیکی کا حصہ بن چکے ہیں بلکہ اسی طرح سرائیکی کے الفاظ ومحاورے ان تمام زبانوں کے خیر میں شیروشکر کی مثل ہو گئے ہیں۔

ماہرین لسانیات جب سرائیکی کوشسکرت سے بھی قدیم ہتاتے ہیں (۲)، سرائیکی کو آریا وَں کی آمد سے پہلے، اس کے اندر در اوڑی زبان کے الفاظ کا سراغ لگاتے ہیں۔ رگ وید کی کتاب جو ۲۰۰۰ اق م میں کھی گٹی اس میں سرائیکی و فارس کی آمیزش تلاش کر لیتے ہیں یا مہا بھارت کو لکھنے والے کوملتان کا بتاتے ہوئے مہا بھارت میں سرائیکی الفاظ کی اچھی خاصی تعداد کی خبر دیتے ہیں، یا اسی طرح عربی و فارسی الفاظ کی آمیزش کے ثبوت پیش کرتے ہیں، ان تمام محققین کی تحقیق سرائیکی کے ساتھ ساتھ سرز مین پا کستان کے قدیم ادوار میں بین الاقوامی تعلقات کا پتا ہے ہو۔

ملتح

| د نیاڈھونڈ ھے تے طالب کتے ، سھنا مل کرتاڑی                    | دنيا ڍونڍ تي طالب ڪُتي سڀنا مل ڪر تاڻِي    |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ہڈی اُتے ہوڈ تنھاں دی، وڑھندی عمر وہانی                       | هڏي اُتي هوڏ تنِهاندي وڙهندي عمر وهاڻي     |
| اند هيال عشق أ لَهُ دا تَچُورُيا، پِيْحُ ولورُن بِإِنَّى      | انڌيان عشق اللَّه دا ڇوڙيا پَئي ولوڙن پاڻي |
| ''روحل''راه ربانی با جھوں، بی سبھرکوڑ کہانی (۳)(روحل فقیر < ) | روحل راھ رباني ٻاجھون ٻي سڀ ڪوڙ ڪھاڻي      |

اسی طرح عشق، بیا یک ایسی جنونی کیفیت ہے جو ساری دنیا کی انسان ذات کے ذہنوں میں کہیں بھی اور کسی بھی وقت بیدا ہو سکتی ہے۔ یہایک انسانی کامن جذبہ ہے جس کی بنیاد پرانسان خودایک دوسر ے کو پمجھ بھی سکتے ہیں اور سمجھا بھی سکتے ہیں اس سلسلے میں سرائیکی شاعر مرادفقیر کا بیت ملاحظہ ہو: عاشق نام سڈاون سوکھا، پرعشق اڑا نگالاون عاشق نام سذاوڻ سوکا پر عشق اڻانگا لاوڻ لافان لک مريندي پر هي مشڪل توڙ نڀاوڻ لافال لَکھ مريندے، يرب مشكل تو ژنبھاون یل یل یار پیارے ہتھوں ول ول آپ کہّا ون... پل پل يار پياري هٿون ول ول اَپ ڪُهاوڻ... دل اندردیدار تنھاں کوں، باہر پیرنہ یاون دل اندر ديدار تنهان ڪون ٻاهر پير نہ پاوڻ کامل عشق ' مراد'، تنهاں دا، بیاسیرکوڑ کماون ( ۳) ڪامل عشق مراد تنهان دايا سڀ ڪوڙ ڪماوڻ()

مندرج بالابيت يرغوركيا جائتو، عاشق كي انساني فطرت كوشاعر نے ايسي لفظي تصوير كي معرفت واضح كيا ہے جود نيا كے ہركونے کےعاشق سے طبعی مماثلت رکھتی ہے۔

اسی طرح د نیا میں مختلف مذاہب اوران کے ماننے والے موجود ہیں، ہر مذہب کی عبادت کے طور طریقے جدا جدا ہیں۔ان طور طریقوں کے جداجدا ہونے کی دجہ سے ایک مٰہ ہی تفریق ، میرامٰد جب ،تمہارا مٰد جب کے تضادیپدا ہوئے ہیں لیکن سرائیکی کاصوفی شاعران تضادات سے دورنظراً تا ہےاور دیگر صوفیا کرام کی طرح ہرمذہب کومحبت کا پیغام سمجھ کراس کی کا میابی کا دارومداررسم عبادت کونہیں بلکہ نیت یا دلی سوچ کوقر اردیتا ہے :

مسلمان مسجد ويندي هندو پوڄيندي پٿر پاڻي اي دل عظيم عرش الله داجنهن ويج جوت سماڻي اے دل عظيم عرش اللد دابتھن وچ جوت سماني

مسلمان مسجد ویندے ہندو یوجیند ی پتھریانی

تن من نال ڪرين تت سجدا بيشڪ شرڪ نہ اُڻي جو حج حضور مراد اِٿاهين ٻي سڀ ڪوڙ ڪهاڻي

فرق ڪفر اسلام نه ڪوئي ، ڄاڻ اهوئي ڄاڻين فرق گفر اسلام نه کوئي ، علم ا ، پوئي جانيں ڪافر مومن هڪواَها، غير نه اٿا آڻين کا فرمو من ، کوآم، غير نه اتھا آنيں ڪل شي ۽ هو الله، سڀ صورت ايڪ سڃاڻين ککل شي ۽ هو الله، سيچ صورت ايک بيچ نيں (٢)

نامیں سنی نامیں شیعا ، نامیں ڈوہ ثواب نامیں شرعی نامیں ورعی ، نامیں رنگ رباب نامیں ملانامیں قاضی ، نامیں شور شراب ذات سچل دی کمیں پچھد کمین !۔۔نالے تانایاب (۷)

نا مين سنّي نا مين شيعا َ نا مين ڏوھ ثواب نا مين شرعي نا مين ورعي َ نا مين رنگ رباب نا مين مُلا نامين قاضي َ نا مين شور شراب ذات سچّل دي ڪيھي پُڇدئين !.... نالي تا ناياب

موضوع کے تیسر سے پہلونسلیت کو مدنظرر کھتے ہوئے سرائیکی شاعری کو دیکھا جائے تو سرائیکی شعراودانشور نہل پرتی ذات پرتی یا مخصوص خونی رشتوں کے کبھی بھی حامی نہیں رہے بلکہ انسانی پیار کے حامل رہے ہیں۔ان کا مسلک ہمیشہ پیار رہا ہے، وہ رنگ نہل وجغرافیائی حدود سے بالاتر ہوکر جو گیوں کی طرح ہر در پر، امن، بھائی چارے اور محبت کی بین بجاتے آئے ہیں۔ان کا پیغام دنیا کی عوام کے لیے ہے وہ ہر در پر جا کر اس پیغام محبت کو عام کرنا اپنا فرض سیجھتے ہیں۔ ہرصورت وچ یار کو جانیں غیر نہیں موجود

ناوت پیرمشان تحقیوی، ناوت نان نجومی ناوت ہندی، سندهی، شامی، ناوت زنگی، رومی (۹) صوفی کی سب سے بڑی خوبی ہیہ ہے کہ وہ جس وقت مقامی رنگ، مقامی زبان، مقامی داستان، مقامی عشق، مقامی لوگوں کی عادات کو پیش کر رہا ہوتا ہے وہ بظاہر علاقائی ہوتی ہیں، لیکن اس کی شاعری میں سے جوفکری پھول کھلتا ہے اس کی خوشبو علاقائی حد بند یوں سے آزاد آ فاقی ہوتی ہے۔ پھر وہ تصنیحو رتینہ میں رہتا، را بخصان بیں رہتا بلکہ آ فاقی را نخصان جاتا ہے، جس طرح مست تو کلی کے ہاں آگ تو بلوچستان میں جلتی ملتی ہے کین اس کی گرمی آ فاقی ہے، بالکل اسی طرح سرا سیکی صوفی شاعر کے ہاں جب ذات کا تصور آ تا ہے تو انسانی ذات میں بدل جاتا ہے، میں ایک خدا کا روح کا من ہے۔ سی مول نہ ویکھی پاک پلیتاں جا کی ہیں سی کر ایک اس جب ذات کا تصور آ تا ہے تو انسانی ذات میں بدل جاتا ہے، میں ایک خدا کا روح کا من ہے۔ آج دنیا ملی کلچرازم کافروغ چاہتی ہے کیونکہ اس سے حسن نظر میں تیزی آئے گی، تلتیجر کے نتیج میں چنے اور چھوڑ نے کی چوائسز بڑھ جائیں گی ایستحفیط سینس کوتقویت فراہم ہوگی، ایک کراس کلچر پیدا ہوگا اضافی ثقافت جنم لے گی اور قربتیں مزید بڑھیں گی اس سب پر ۲۱ ویں صدی میں زیادہ زور دیا جا رہا ہے جبکہ سرائیکی عوام کے مزان اور شعرا کے مطالعہ کلام سے داختے ہے کہ وہ صدیوں سے اس نظر یے کے ملغ ہیں ۔ کمپیوٹر کی ایجاد کے بعد دنیا گلوبل ولیچ کہلائی اور عالمگیریت کی ڈائنا کمس کوزیر بحث لایا گیا، جب کہ بیسب پچھ دنیا کے تمام صوفیوں کی طرح سرائیکی صوفیا کا بھی بنیا دی موضوع رہتا آیا ہے۔ جہاں تک ذات ونسلیت پندری کا تعلق ہے تو سرائیکی شعرا کے ہاں ذات کا تصورا زمانی ذات میں اورنس کا تصورا اس کی نظر میں بدل جا تا ہے۔ اس لیے سرائیکی زبان وادب کی طرف توجہ دنیا کی طرف توجہ اور انسانی ذات میں اورنس کا تصورا اس توجہ کو وقت کی ضرورت کی ضرورت بچھنا چاہئے کیونکہ سرائیکی زبان وادب کی طرف توجہ دنیا کی طرف توجہ اور اس توجہ کو نظر بی عالم ہوں دانی ہے کہ تک ہوں ہے اس دان ہوں ہے میں خری ہوں کی طرف توجہ دنیا کی مونی کا ہوں کی ای س

# حوالهجات

- ٣- ڪنڊڙي وارن جو ڪلام (روحل فقير ۽ مراد فقير)لطف الله بدوي سنڌي ادبي بورڊ ڄامشورو حيدراَباد سنڌ ١٩٦٣ ء ص ٤٥
- ۴۔ ڪنڊڙي وارن جو ڪلام (روحل فقير ۽ مراد فقير)لطف الله بدوي سنڌي ادبي بورڊ ڄامشورو حيدراَباد سنڌ ۱۹۳۳ء ص ۱۵۲
- ۵۔ ڪنڊڙي وارن جو ڪلام (روحل فقير ۽ مراد فقير)لطف الله بدوي سنڌي ادبي بورڊ ڄامشورو حيدراَباد سنڌ ۱۹۳۳ ء ص١٥٢
- ٣٩- سىچل جو سرائيكي كلام مرتب مولانا محمد صادق راڻيپوري روشني پبليكشن كنڊيارو١٩٩٤ء ص ٣٩٣
- 2- سچل جو سرائيڪي ڪلام مرتب مولانا محمد صادق راڻيپوري روشني پبليڪشن ڪنڊيارو ٩٩ ٩ ء ص ٩٩ ٣
  - ۸\_ کلام حضرت خواجه غلام فرید، از پر د فیسرحمید اللَّد شاه ہاشمی ، مکتبہ دانیال لا ہور، ۱۰۰۱ -، ص۲۰ \_
- ٩\_ سچل جو سرائيڪي ڪلام مرتب مولانا محمد صادق راڻيپوري روشني پبليڪشن ڪنڊيارو ٩٩ ٩ ء ص ٣٦٩
- •ا- سچل جو سرائيڪي ڪلام مرتب مولانا محمد صادق راڻيپوري روشني پبليڪشن ڪنڊيارو١٩٩٤ء ص٣٦٦

۳ کا

آصف على چىھىھە شعبه اردو، گورنمنٹ ایم اے او کالج، لاہور آزادی اورادیپ: بیسوس صدی کی عالمی تحریکات اورا نقلابات کے تناظر میں

#### Asif Ali Chathha

Deapartment of Urdu, Govt. M. A. O. College, Lahore.

Freedom and Writers: In the Context of Global Movements and Revolutions There is an intimate and deep connection between life and literature .The subject matter of literature is life. Literature provides not only aesthetic pleasure and sublimity but also increases the awareness of the reader to certain aspect of life. In the words of Keats only those can be true poets to whom the miseries of the world are miseries and will not let them rest. In this article an effort has been made in the most simple and lucid manner to explain an active role of men of letters in the national freedom movements and revolutions.

آ زادی روش جذبوں ، معطرا رز دؤں اور کیف آ گیں خوابوں کی منور تعبیر کا نام ہے۔ یہ دہ رنگین دنیا ہے جس کی پہنائی نیلگوں آ سال کی بے کراں وسعتوں کو بھی شرماتی ہے۔ آ زادی قلب انسانی پر ملکہ بن کر راج کرتی ہے جس کے ملکوتی حسن و جمال پردل وجان فدا ہوتے چلے جاتے ہیں۔ اور پھر شاعرِ رنگیں نوا اپنی ساحری سے اس کوالیا جمیل تربنا دیتے ہیں کہ مخلوق اس کے قدموں پر پروانہ دار نچھا ور ہوجاتی ہے۔ اس کے فیض سے خود اعتمادی ، عزت نو شاور سر فرازی عطا ہوتی ہو اور قومیں سر فروش کا قرینہ اور انسان کے ساتھتی ہیں۔ شاید زیر آسمال اللہ کے سب سے بڑے انعام اور انسان کے سب سے محبوب جذبے کا نام آ زادی ہے۔

آ زادی نسل انسانی کا مشترک ور شداور جذبہ ہے لیکن اس کے حقیقی خدوخال صدیوں کی مسافت کے بعد واضح ہوئے۔ تاریخ کے اوراق پلیس تو پید چلتا ہے کہ مختلف ادوار اور معاشروں میں آ زادی کے تصورات بھی بدلتے رہے۔ انسان اشرف المخلوقات ہے لیکن استحصالی طاقتیں ہمیشہ شرف انسانی کو پامال کرتی رہیں۔ یونانی فلا سفہ بھی اپنی فکری معراج کے باوجود انسانی غلامی کی پاسداری کرتے رہے۔ دنیا کی عظیم بادشا ہتیں ذاتی مفاد کی خاطر غلامی کے شکتروں کو مضبوط تر کرتی رہیں اور انسانی ندامی میں اور ترخیتی رہی۔ مختلف اقوام کی جانب اندیا نے کرام بھی مبعوث ہوتے رہے جو انسان سے انسان لیےوقت کے نمرودوں اور فرعونوں کی جھوٹی خدائی کا قلع قمع کرتے رہے اور استحصالی نظام غرق دریا بھی ہوتے رہے کیکن مرور زمانہ کے ساتھ ساتھ لات ومنات کا کاروبار پھر چل نگلتا اور انسان پھر پیتیوں میں اتر جاتا۔ یہاں تک کہ پنج مبر انسانیت ،مخبر صادق جناب رسالتما بی صلح کی ظہور مسعود ہوا جو بکتی انسانیت کی نجات کے مبتشر بن کرائے۔ لات وہ بل گر پڑے، آتشکد سے بچھ گئے ۔انسانیت کھل آتھی۔کا نئات میں بہارا گئی۔کعبہ بتوں سے پاک ہو گیا اور ابو بلا گا اور سلمان اُلکے ہی صف میں خدائے واحد کے سامنے جدہ ریز ہو گئے ۔ تھیتی آزاد دی سے دنیا جگر گا تھی

مغربی اقوام کی ترقی اور بیداری جہاں ایک طرف روثن خیالی اور سائنسی معراج کی نوید لے کر آئی وہیں دوسری طرف انسانی غلامی اور جبر واستحصال کی حیات نو کا پیغام بھی ثابت ہوئی۔مغرب جونہی تاریک دور سے نکلا، پہلی دنیا کوتیسری دنیا میں تبدیل کر کے اسے تاریک دورمیں دھکیل دیا۔

برطانیہ، پر تگال، فرانس اور سپین وغیرہ نے ایشیا، افریقہ اور لا طبنی امریکہ کے بیشتر مما لک کواپنے نو آبادیاتی نظام کے چنگل میں گرفتار کر لیا۔ اس دور میں غلامی اپنی بدترین شکلوں کی صورت میں جلوہ گر ہوئی۔ انسانی خرید وفر دخت اپن پر پہنچ گئی۔ امریکہ سمیت متعدد مما لک نے اس بہتی گنگا میں ہاتھ دھو کر، ہاتھ آلودہ کیے۔ محکوم اقوام کی دولت بی جر کر لوٹی گئی۔ سونے کی چڑیا کے پر نوچ ڈالے گئے۔ آزادی کے سورج گہنا گئے اور براعظم تاریک ہو گئے۔ ایشیا اور افریقہ میں جمہوریت کی' روشن' پھیلانے کے دعویدار لاطنی امریکہ میں آمریت اور مطلق العنانی کی پشت پناہی کر کے اندھیروں کے سودا گر بنے رہے۔ حتیٰ کہ اکیسویں صدی کے گلوبل ویلیج میں بھی فلسطین، شمیر، عراق اور افغانستان کے عوام آزادی کو ت

جراور ناامیدی کے اس طویل دور میں، جس نے دلول میں آس اور جدوج جہد کے دیپ جلائے رکھے، اسے معاشرہ ادیب اور شاعر کے نام سے پکارتا ہے۔ شاعر یا ادیب پر حقائق سے گریز کا الزام بھی لگایا گیا لیکن وقت نے ثابت کیا کہ وہ نہ صرف کمح موجود سے باخبر ہوتا ہے بلکہ اسے پر دہ افلاک میں مستور حقائق اور حوادث کا ادراک بھی بخوبی ہوتا ہے۔ جب سامراجیت نے اپنے پنج گاڑ نے تو محکوم اقوام کے شعرانے صحیح معنوں میں دیدہ بینائے قوم ہونے کا ثبوت دیا۔ شعرانے حال کے جبر کا مقابلہ کرنے کا درس بھی دیا، قوم کے ماضی کے دلفریب کا رنا موں کو بھی اجا گر کیا اور ایک تابنا ک مستقبل کی نو مید بھی سائی۔ دراصل شاعر یا ادیب کا فریضہ ہی روشن پھیلانا ہے۔ اسی لیے ورڈ زورتھ (Words worth) نے شعرا سے مخاطب ہو کر کہا تھا:

"If thou indeed derive thy flight from heaven shine poet, in thy place,

and be content."

بہت سے شعراء نے آزادی کی تحریکوں میں عملی جدوجہد کی اور متعدد نے اس مقدس رسے پراپنی جانیں بھی قربان کردیں۔ ہنگری کے شاعر سانڈ ور پتوفی ( ۱۸۲۳ء۔ ۱۸۴۹ء) نے منگری کی قومی جنگ آزادی میں بھر پور شرکت کی۔ اس نے اپنی نظموں کے ذریعے بھی لڑائی کی اوراپنی جان بھی قربان کر دی۔ ۲۱جولائی ۱۸۴۹ء کو جب روس نے آسٹریا کی مدد کے لیے اپنی فوجیں ٹرانسلوینیا کی طرف روانہ کیں تو ہنگری کی جوفوج اس کورو کنے کے لیے آگے بڑھی اس میں سانڈ ور پتوفی بھی شال تھا۔ ای معر کے میں چوفی بھی کام آگیا۔ مارٹن اوتھر کنگ (۱۹۳۹ء۔ ۱۹۲۸ء) بھی سیاہ فاموں کے لیے جدو جبد کرتا رہا اور بلاآ خرسفید فاموں کے ہاتھوں ۱۹۲۸ء میں تعلق ہو گیا۔ کیوبا نے سین کے خلاف دوسری جنگ آزادی بھی ایک شاعر جوزف مارٹی کی قیادت میں لڑی اور ۱۹۸۸ء میں سین سے آزادی حاصل ہوگئی۔ اور پھر جب ۱۹۵۹ء میں فیدل کا سز و نے کٹھ تیلی حکم انوں کے خلاف گور یلا جنگ لڑی تو چی گورانے اس کا بھر پور ساتھ دیا۔ چی گورانے کیوبا کے بعد بولیویا کی تحکوم عوام کی مد کرتے ہوئے اپنی جان قربان کردی۔ سین کی جمہور یت اور آزادی کے لیے اپنی جان کا نذرانہ پیش کرنے والوں میں سین کا معروف شاعر گارشیا لور کا اور ہرنا ندز اور برطاندیکا نوجوان شاعر ڈیو ڈیٹ بھی شامل ہیں۔ لاطین امریکہ کے گئ شعراجہ ہور یت اور آزادی کی جدو جبد میں جلاوطنی اور قدور بند کا شکار ہو ہوان شاعر ڈیو ڈیٹ بھی شامل ہیں۔ لاطین امریکہ کے گئ شعراجہ ہور یت خاطر تحتہ دار پر جمول گیا۔ ایران کردی۔ سین کی جمہور یت اور آزادی کے لیے اپنی جان کا نذرانہ پیش کرنے والوں میں سین کا دور آزادی کی جدو جبد میں جلاوطنی اور قدور بند کا شکار ہو ہے۔ جنوبی افریقہ کا معروف شاعر خبر میں ای بھی دی کا ش بیار نے تی کی جمول گیا۔ ایران کردی۔ پین کی تو جوان شاعر ڈیو ڈیٹ بھی شامل ہیں۔ لاطین امر کی کے گئ شعراجہ ہور یت ور تی از تری کی جدو جبد میں جلاوطنی اور قدور بند کا شکار ہو ہے۔ جنوبی افریقہ کا معروف شاعر خبری مول کر بھی رہے ایں دن خاطر تحتہ دار پر جمول گیا۔ ایران کے فرخی پڑ دی کے ہون کے تو تھر رضاعت می کو تھی محر ای دن کی کی کہ دوان کے نظام سیاست دو معیشت کی شاعر مصارت الدین علی کو فاشی حکمر انوں نے وہاں کے خنڈ وں کے ہاتی تیں پر اس چونکہ دومان کے نظام سیاست دو معیشت کی تم می اور ہوں کو کو فاشی حکر انوں نے وہاں کے خنڈ دوں کے ہاتی تو کی مزا چونک ہوں سنائی گئی۔ جو بعد میں کہ سی کار کی میڈی میں پا خور دوان سی کی کی میں ہوں ہوں ہوں ہوں کی میں دور میں ن کی ہو تیں ہوں ہوئی کی میں این کی کی مزا نوں میں خان کی گو میں میں دور میں کی میں پا ہو نی دور ای کی تو کی کی نظم حکور ہو میں میں دور ای کے دول کی میں ای دور نظم حکمت رہائی کی ۔ میں پا ہو نی دور ان سی تر ، آر گوں ، ایوار ڈی کی میں میں میں میں ای اول کی سی لوں شی کی دول کی ہو ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہوں ہے میں مورلوں میں ہوں ای ہو میں کی ہ

جرمن نوئیل انعام یافتہ ناول نگارتھامس مان نے انسانی حقوق اور جمہوریت کی خاطر جرمنی کے نازی ازم کاڈٹ کر مقابلہ کیا۔گواسے جلاطنی اختیار کرنا پڑی اور اس کی کتابیں نذر آتش کر دی گئیں لیکن اس نے انسانی اقد ار کی پاسداری کی۔ جمیل جالبی لکھتے ہیں کہ الجزائر کے مسئلہ میں فرانس کے ۲۱ابے دار ضمیر دانش وروں نے کھلے بندوں الجزائر کی حمایت میں اپنے قلم کاسہا رالیا۔انھوں نے فرانس میں بیتحریک چلائی کہ فرانسیسی نوجوان فوجی خدمات سرانجام نہ دیں۔ یوں انھوں نے الجزائر میں فرانسیسیوں کے ظلم اور تشدد کے خلاف آواز بلند کی۔ ۳ برطانیہ کے نوبیل انعام یافتہ ادیب اور فلسفی برٹرینڈ رسل (پ۲۵۸ء) نے ویت نام کے جنگی جرائم اور امریکی سامراج کے خلاف مؤثر آواز اٹھائی اور برطانوی پالیسی کی مخالفت کی۔ سپین کی جنگ جمہوریت کے بین الاقوامی بر یکیڈ میں دنیا بھر کے ادیبوں اور شاعروں نے شمولیت اختیار کی اور آمریت کے خلاف عملی جدوجہد میں حصہ لیا۔ ہندوستان کے ادیبوں اور شاعروں نے تحریک خلافت اور مسئلہ فلسطین کے سلسلے میں برطانوی پالیسیوں کے خلاف بھر پور آواز اٹھائی اور قید و بند سے

قوموں کے دور غلامی میں شعران اپنی جادو بیانی سے جذبہ ٗ آزادی کوزندہ دوتوانا رکھا۔ نیچناً لوگ اپنے مقصد کے ساتھ استقامت سے جڑے در ہے۔ وہ دار در رن کی آزمائش سے بھی گز رے لیکن اپنی آزادی سے دستبر دار ہونا گوارا نہ کیا۔ انیسویں صدی کے ترکی کا نامور شاعر نامتن کمال آزادی سے اپنی محبت کا اظہار کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ پھانی کی رہی جوموت کا اثر دھا ہے، اس زندگی سے بدر جہا بہتر ہے جس میں انسان کو غلامی کا طوق گلے میں ڈالنا پڑے۔ آزادی کا میدان خواہ جنہم کا طبقہ کیوں نہ ہو، انسان اسے چھوڑ نا گوارا نہ کرے گا۔ جنگ کے میدان سے ہٹ جاؤں تو جھ سے بڑھ کر بزدل د نیا میں کوئی نہ ہوگا۔ آہ ! اے آزادی ! بچھ میں کیا جادو ہے کہ ہم نے سب زنجیروں کوتو ڑ پھیکا مگر تیری غلامی کا طوق خوش سے گلے میں ڈالنا پڑے۔ آزادی کا میدان خواہ جنہم کا ہوگا۔ آہ ! اے آزادی ! بچھ میں کیا جادو ہے کہ ہم نے سب زنجیروں کوتو ڑ پھیکا مگر تیری غلامی کا طوق خوشی سے گلے میں ڈال ہوگا۔ آہ ! اے آزادی ! بچھ میں کیا جادو ہے کہ ہم نے سب زنجیروں کوتو ڑ پھیکا مگر تیری غلامی کا طوق خوشی سے گلے میں ڈال الیا۔ لا یہ پچ ہے کہ شعران آزادی کو کر ذیجاں بنائے رکھا اور یہ نا ہی کو ہوں کو تو ٹر پھیکا مگر تیری غلامی کا طوق خوشی سے گلے میں ڈال ہوگا۔ آہ ! اے آزادی ! بچھ میں کیا جادو ہے کہ ہم نے سب زنجیروں کوتو ڑ پھیکا مگر تیری غلامی کا طوق خوشی سے گلے میں ڈال ہوگا۔ آہ یہ پچ ہے کہ شعران آزادی کو کر نے جاں بنائے رکھا اور سے ثابت کیا کہ وہ صرف گفتار کے نہیں کردار کے بھی فران الیا۔ لا یہ پچ ہے کہ میں ای اس کی کو میں بی نے میں زبان و ادب کا بڑا ہاتھ رہا ہے۔ دور میں ہو ان ہی ہری ان میں ہو کا ہیں ۔ جرمن، فرانس، ترکی ، مصر، امر کیہ اور رون کے جو انقلا بات دونہ میں ان میں زبان و ادب کا بڑا ہو تھ رہا ہے۔ دور موجودہ ذمان میں

انقلاب روس ( ۱۹۱۷ء ) کسانوں ، مز دوروں اور سیاسی قائدین کے ساتھ ساتھ روس کے ادیوں اور شاعروں کی جدوجہد کا بھی مرہونِ منت ہے۔ انقلاب روس سے پہلے کا منظر نامہ دیکھیں تو حریت پسندی کی روایت نظر آتی ہے۔ پینکن ( پ ۱۹۹۹ء ) کوزمانہ طالب علمی ہی میں صوبہ بدری کی سزا بھلتنا پڑی کیونکہ اس نے ابتدائی عمر ہی میں چندظمیں لکھ ڈالیس جو جذبہ آزادی کو مہیز لگاتی تھیں۔ پینکن کے بعد میخاکل لیرفتوف (۱۸۴۱ء۔ ۱۸۱۱ء) اور بعدازاں کوندراتی فیوڈ ورووجی ریل پے ایف (۱۸۲۲ء۔ ۱۹۵۹ء ) نے آزادی پسندی اور حب الوطنی کی روایت کو تروتازہ رکھا۔

کاااء کے بالشو یک انتقلاب میں الیگزنڈر بلاک (۱۹۲۱ء۔ ۱۸۸۰ء) کی آواز ایک نقیب کی مانند ہے۔ اس نے ۱۹۰۵ء کے انتقلاب میں بھی حصہ لیا اور اس کی نظمین کا ۱۹ء کے انتقلاب کی پیش گوئی کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس کی نظم<sup>د</sup> نبارہ سواز' انتقلا بی دور کی یا دگار ہے۔ جود نیا کی متعدد زبانوں میں ترجمہ ہو چکی ہے۔ مایا کوئسکی بھی انتقلاب روس کے ہراول دست میں شامل ہے۔ اس کے ہاں انتقلاب اور زندگی ہم آ ہنگ نظر آتے ہیں۔ کوئسکی کے علاوہ یز نین ، بورس بیسٹرناک ، ڈیمیان بیڈنی، این۔ اے۔ ایسیوف اور سرگئی یسنین وغیرہ کے ہاں انتقلاب روس کی پرز ورحمایت دکھائی دیتی ہے۔ انتقلاب روس نے ار دوادب پر بھی گہر ے اثر ات مرتب کیے اور اقبال، حسرت ، ساحر لدھیانوی ، علی سردار جعفری، حبیب جالب ، فیض اور ظہر کی سیری وغیرہ کے ہاں اس کی بازگشت سائی دیتی ہے۔

یہاں بیام بھی قابل ذکر ہے کہاد بیوں اور شاعروں نے انسان کو استحصال سے نجات دلانے اورا یک فلاحی نظام قائم کرنے کے لیے انقلاب روس کی حمایت کی لیکن جب سوویت یونین کے سربرا ہوں نے انسانوں کوفکر وخیال اور اظہار وعمل کی آزادی سے کلیتاً محروم کردیا تو اس کے خلاف اد بیوں نے ہی آ واز بلند کی ۔ بورس پاسٹر ناک کی مانند متعدداد بیوں 129

نے کمیوز م کے نظریے پر ایمان رکھنے کے باوجود حکومت کے ظلم اور زباں بندی کے خلاف لکھا۔ ان میں انا اخوتو وا، یوتو شکو، واز بیسنگی اور وسطی ایشیا کے سرکش ادیوں میں عبداللہ عاریوف اور ارکن واحدوف کے نام شامل ہیں۔سوویت یونین کے ز دال کاایک اہم سبب ظلم اورزیاں بندی بھی تھا جب کہ کیویااور چیکوسلوا کیہ جیسے اشترا کی ملکوں میں نہ تو دارو گیرکا یہ سلسلہ قطااور نه ہی اہل قلم کی زبان اورقلم پراییا کڑا پہرہ۔ 9

انقلاب ایران بیسویں صدی کی اسلامی د نبامیں بہت اہمیت کا حامل ہے۔انقلاب ایران سے قبل اہل ایران نے اینے جمہوری اور آئینی حقوق کے لیے مشروطیت کی بھی بھر پورتح یک چلائی۔ یوں انیسویں صدی کے آخر سے لے کر بیسویں صدی کیآ خری عشروں تک ایران میں مبارزت اور کشکش کی فضامسلسل قائم رہی۔اس ایک صدی کی جدوجہد کے دوران میں ایران کے ادبیوں اور شاعروں نے جدوجہد اور استقامت کا مثالی مظاہرہ کیا۔ ملک الشعرا بہارقا جاری دور میں قیدو بند کی صعوبتوں کا شکار ہوئے۔ پہلوی دور میں بھی تقریباً ایک سال قیدر ہے اور تہران سے اصفہان شہر بدر ہوئے۔ عارف قن و نی نے ملوکیت کے خلاف جمر یورآ واز اٹھائی چنا نچر محد رضا شاہ کے بر سراقتد ارآنے کے بعد اس کوشہر بدر کردیا گیا اور ہمدان سے باہر نگلنے پربھی پابندی لگادی گئی۔فرخی پز دی نے اپنی حق گوئی کی بڑی قیت ادا کی ۔عبد نوروز کے موقعہ پر جب عام شعرابا دشاہ کی قصیرہ گوئی کررہے تھے پز دی نے حاکم پز دشیغ مالدین قشقائی کی آ مریت پر تنقید کی اورا سے مشروطیت اور قانونی حکومت قائم کرنے کی ترغیب دی ضیغم نے سخ یا ہوکر سرکاری سوئی دھا گے سے یز دی کے ہونٹ سلوا دیے محمد رضاعشقی بھی اسی رہے کا مسافرتھا۔اس نے رضا شاہ کبیر کی آ مرانہ حکومت کےخلاف بے باکی سے کڑی تنقید کی اور بادشاہ کے اشارے پراسے دن دیہاڑتے لگر دیا گیا۔عشقی قید وبند،مہاجرت اورغریب الوطنی کی منازل طے کرتا ہوا موت سے ہم آغوش ہو گیا کیکن ایران کےاس'' ماغی شاعر'' نے آمریت اورظلم واستحصال کا ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ رضا براہینی کوبھی شاہ ایران کی پولیس نے متعدد مرتبداذيتين پہنچائیں۔

ڈ اکٹر مبارک علی کے بقول بیسویں صدی کے ایران میں مزاحمتی ادب پیدا کرنے دالے قلم کاردں نے بڑی بڑی قربانیاں دیں محمدعلی نے ملک اُمتلکمین اورصورِ اسرافیل کوشاہی باغ میں چانسی دی اور جب وہ چانسی پر لفکے ہوئے دم توڑر ہے تھے۔اس وقت وہ مالکو نی میں بیٹھااس سےلطف اندوز ہور ماتھااوراطمینان سےکھانے میں مصروف تھا۔ رضاشاہ اور محد رضا شاہ کے دور میں ادیبوں اور شاعروں کے خلاف سزاؤں کا طویل سلسلہ جاری رہا، محمد سعون کریم پور شیرازی، مرتضی کیوان، صد بہرنگی، جلال الاحمداور ضروگل سرخی ان میں سے تھے جنہیں خاموشی سے تل کردیا گیا۔ • ا

فروغ فرخ زاد،احمد شاملواور پروین اعتصامی سمیت متعدد دیگر شعران بھی شاہ ایران کی آمریت اور ستم رانیوں پرکڑی تقید کی ۔انہی حریت پیندوں کی جرأت مندی اورتح یک وترغیب سے انقلاب ایران کا راستہ ہموار ہوا اور شہنشائیت کے لیے فرار کے سواکوئی راستہ باقی نہ رہا۔انقلاب ایران نے یا کستانی معاشرے پربھی اپنے اثرات مرتب کیے۔ فیض نے اپنے نظم'' ایرانی طلبہ کے نام' میں امن اور آزادی کی جدوجہد میں کا م آنے والے طلبہ کو خراج تحسین پیش کیا ہے۔ اقبال تو تهران کوعالم مشرق کاجنیواد کیھنے کے متمنی تھے۔انقلاب ایران میں کلا م اقبال کی فکری راہنمائی کا اہل ایران برملا اعتراف کرتے ہیں۔ یا کستانی شعرامیں پروفیسرمشکورحسین یا د،اثر ترابی،حسنین کاظمی مقصود جعفری اورفا تح واسطی وغیرہ

مسلمانوں کا قبلۂ اول ہونے اور جناب رسالتما ب یک سفر معراج کی پہلی سیڑھی ہونے کے باعث فلسطین دنیائے اسلام کی محبقوں کا مرکز ہے۔ دسمبر کے 19ء میں جب بالفور ڈیکٹریشن کے نتیج میں برطانو می جزل ایکن بی فاتحانہ طور پر بیت المقدس میں داخل ہواتو اس نے کہا تھا کہ میں آخری صلیبی ہوں اور آج صلیبی جنگیں ختم ہوگئی ہیں۔ لیکن در حقیقت یہ جنگ آج بھی جاری ہے نہ صرف فلسطین میں بلکہ ادبی محاذ وں پر بھی اور قلم کے محاذ پر بھی فلسطینی شعرانے جدوجہد کی عظیم داستان میں رقم کی ہیں۔ محمد کاظم نے بالکل ہجا کہا تھا کہ میں آخری صلیبی ہوں اور آج صلیبی جنگیں ختم ہوگئی ہیں۔ لیکن در حقیقت یہ جنگ کی ہیں۔ محمد کاظم نے بالکل ہجا کہا تھا کہ میں شعرا کا تیتا ہوا جذبہ ہی تو تھا جس نے ان کے ہم وطنوں کی اس طو میں جد و جہد کو جرارت اور توانائی جنش تھی اور اسے شند انہیں ہونے دیا تھا۔ اسرائیل کے خلاف جومحاذ لوگوں کے دلوں میں اور ڈینوں میں کھلا

فلسطینی شعراء نے ۱۹۱۷ء ہی میں مسلے کی نزاکت کو پنجیدگی سے محسوں کرلیا لہٰذا ابراہیم طوقان ، رشید سلیم الخوری ، عبدالحسن کاظمی ، محمد علی الحومانی ، امین ناصر الدین اور عبدالرحیم محمود وغیر ہ نے اعلان بالفور اور اس کی سازشوں کواپنی شاعری کا موضوع بنایا۔

بعدازاں مسلہ فلسطین جن شعرا کے ہاں مرکز ی حیثیت اختیار کر گیا، ان میں فدوٰ ی طوقان، تو فیق زیاد، سمیع القاسم مجمود درویش، سلمی الخضر الجیوسی، جبرا ابراہیم جبرا، کمال ناصر، تو فیق صائغ ، ہارون ہاشم رشیداور کیلی خالدوغیر ہ خاص طور پر قابلِ ذکر ہیں۔ شام سے نزار قبانی، عراق کی نازک الملائکہ، عراق کے عبدالوہاب البیاتی اور بلندالحید ری سمیت عرب دنیا کے بیسوں شعرانے اپنے قلمی جہاد سے مسئلہ فلسطین کوروثن اور درخشاں بنادیا ہے۔

کے کمل مجموعہ ہائے کلام ہی کشمیر کے موضوع کا احاطہ کرتے ہیں۔ کشمیر کے مزاحمتی ادب پر متعددا بتخابات بھی شائع ہو چکے ہیں۔ کشمیری شعرا میں محمد دین فوق، ملاطا ہرغنی ہوبہ خاتون، عبدالا حدا زاد، غلام احمد مجمود وغیرہ کے ہاں مزاحمتی شاعری کے عمدہ نمونے ملتے ہیں۔ کشمیر کی مقامی زبانوں مثلاً کشمیری، گوجری، پہاڑی اور ڈوگری وغیرہ میں بھی تحریک آزادی کی گونج سائ دیتی ہے۔ غلام نبی خیال، صابر آفاقی احمد شیم، اثر صہبائی وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں مجمور اور احمد شیم وغیرہ نے کے جہاد کے ساتھ ساتھ عملی جہاد بھی کیا اور بھارتی فوج کے ظلم وستم اور قید و بند سے بھی دوچار ہوئے۔

انیسویں صدی کے اختتا م تک تقریباً پورا براعظم افریقہ غلامی کی زنجیروں میں جکڑا ہوا تھالیکن بیسویں صدی کے آخر میں ساراافریقہ آزادی سے فروزاں ہو چکا تھا۔ مغرب کے سامرا جی مما لک مثلاً برطانیہ فرانس، اٹلی وغیرہ نے افریقہ میں لوٹ کھسوٹ کا بازارگرم رکھا۔ افریقہ سے خام مال کے علاوہ افرادی قوت بھی مغرب میں منتقل کی گئی۔ افریقہ پول سے بدترین سلوک روارکھا گیالیکن افریقہ پھربھی زندہ رہا۔ افریقہ پول کو حیات نو بخشنے میں نیگر وشاعری نے بہت اہم کردارا داکیا۔ افریقہ پول نے دورِغلامی میں بھی شاعری اور قص کے ذریع پی نقافت کو تحفوظ رکھا۔

رضی عابدی نے استعاری نظام کی شکست وریخت میں افریقی شاعری کے کردار کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ نو آبادی نظام کے خلاف عظیم جدوجہد میں جہاں خون کی ندیاں بہی ہیں وہیں افریقہ کی شاعری ایک نئی تو انائی اور ایک زندہ جذبے کی علامت بن کرا بھری ہے۔ جو<sup>د د</sup> متعور کی نوآباد یوں'' کو مسار کرنے میں ہتھیا رکا کا مدیتی ہے اور ظلم کے خلاف سیاسی و عسکری مدافعت کو ایک گہری معنویت دیتی ہے۔ <u>تا</u> در اصل افریقی شاعری نے سیاہ فامی کو ایک اعراز اور افتخار میں تبدیل کر دیا۔ یہی ان کے شخص کا باعث بن گیا۔ افریقی تہذیب کی تو انائی اور رعنائی کھل کر سامنے آئی۔ افریقوں کو استقامت اور حوصلہ مندی کا ہنر آ گیا۔ نیگرو شاعری کے احتجاج سے تعدری دنیا کے باشندوں کو زبان میں مرآ گئی۔ افریقوں کا عالمگر جذبہ محبت کھر کر سامنے آ گیا۔ نیگرو شاعری کے احتجاج سے تعدری دنیا کے باشندوں کو زبان میں کر آگی۔ افریقوں کا عالمگر جذبہ محبت کھر کر سامنے آ گیا۔ افریقی شاعری نے انقلابی جدو جہد کے دوران میں پیش آنے والے مصائب و آلام کو برداشت کرنے کا روبیہ عطا کیا۔ یہی وجہ ہے کہ افریقہ کے راہنماؤں نے سالہا سال قیدو بند اور طلم وسمائب و آلام کو بران

ا پنی قوم کوعزت اور وقارت سرفراز کرنے والوں میں برنا ڈاڈاڈی، سینگھور، ڈیوڈ ڈیوپ، جنمن مولاکس، بیرا گوڈی اوپ، ڈینس بروٹس، سیمو ئیل مکہا تکی، اے ۔این ۔ی۔ کمالو، کوفی اووز ، کوفی این ڈوہو، بیری فین برگ وغیرہ سمیت متعدد شعرا شامل ہیں۔افریقی شعران عملی سیاست میں بھی بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ بنجن مولاکس بھی جنوبی افریقہ کے لوگوں کی آزادی کے لیتے تحقہ دار پر جھول گیا۔ ڈینس بروٹس، ڈیوڈایونز، الوامیکے، بیری فین برگ سمیت متعدد شعران جلاو طنی اور قد کی کو برداشت کیس۔سیزیگال کے صدر سینگھور، انگولا کے صدر انٹو نیو آ کسٹینو نیوْ، اے این ۔ی کہ کالواور فمانڈ دوکوسٹا اینڈ رڈ بھی

یہ بات باعث فخر اور قابل ذکر ہے کہ ہمارے اردوشعرانے افریقہ کی تحریک آ زادی کے ضمن میں معاصر افریقی شاعری کوتر اجم کے ذریعے اردو میں بھی متعارف کرایا ہے اور براہِ راست بھی اپنے جذبات کا اظہار کیا ہے۔ جنوبی افریقہ ک متعدد شاعروں کی مزاحمتی شاعری اردو میں منتقل ہوئی ہے۔مترجمین میں احد فراز ، امجد اسلام امجد رضی عابدی ،منو بھائی ، ایس ایم اختر ، اصغرندیم سید، شیم حنفی ، افضل احسن رندها دا ، کشور نا ہید، خالد سہیل، جاوید دانش، شنرا داحمہ ، انیس ناگی ، مشرف عالم ذوقی اور احمد سہیل کے نام خاص طور پر نمایاں ہیں۔افریقی اقوام اور ان کے مسائل پر براہ راست اظہار خیال کرنے والوں میں اقبال ، فیض ، راشد، جمید امجد ، ندیم ، آفتاب اقبال شیم ، ثاقب رزمی ، جاوید شاہین ، کشور نا ہید، ظہیر کاشمیری ، شکیب جلالی ، شنرا داحمہ ، ابن انشا، جیلانی کا مران اور تعیم صدیقی کے نام خاص ،طور پر قابل ذکر ہیں۔

اردوشاعری میں مزاحمتی رنگ کی ایک قابل ذکر روایت موجود ہے۔ جعفر زنگی، نظیر اکبرآبادی، سودا، قائم وغیرہ کی نظموں، بچویات اور شہر آشو بوں میں عصری شعور کی تھر پور غمازی ہوتی ہے۔ ان کے ہاں ظلم و جبر، استحصال، آمریت اور طوائف الملو کی کے خلاف ایک موثر احتجاج موجود ہے۔ تحریک کل گڑھ کے سیاسی وسماجی افکار کو عوام الناس تک پہنچانے میں اہم کر دارادا کیا۔ اکبرالد آبادی بحریک گل گڑھ میں یہی رنگ ایک منظم صورت میں اصلاحی اور مقصدی ادب کی صورت اختیا رکر لیتا ہے۔ سرسید، حالی ثبلی ، آزاد اور نذیر احمد و غیرہ نے مولا نا حمد علی جو ہر اور چک ہیں اصلاحی اور مقصدی ادب کی صورت اختیا رکر غلامی کو بیدار کیا اور ایک نیا ولولہ اور تر پیدا کر سے حصول آزادی کی شاہراہ پر گامزن کردیا۔ ظفر علی خاں کی شاعری تحریک آزادی کی ایک منظوم داستان کا درجہ رکھتی ہے تحریک آزادی کا کوئی اہم موڑیا واقعہ ظفر علی خاں کی نظروں سے اوجھل نہیں رہا۔

علامہ محمد اقبال ؓ نے یوں تو پورے عالم اسلام کی فکری راہبری کا فریفہ سرانجام دیا لیکن برصغیر کے مسلمانوں کا گردنیں ہمیشہ اقبال کے احسان کے سامنے جنگی رہیں گی۔ اقبال نے ایک دانا حکیم کی مانند مسلمانوں کے امراض کی نثان دہی کی اور اس کا مداوا بھی کیا۔ اسی مسیحا کی مسیحا تی نے مسلمانوں کو غلامی جیسے سرطان سے شفا بخشی۔ غلامی کی ذلت ، آزادی کی قد رو قیمت ، اتحاد کی اہمیت ، فرقہ واریت کی زیاں کاری ، جہد وعمل کی برکتیں ، خودی کی تکم ہانی ، رجائیت کی برکتیں ، اور سامران تی سازشیں ، کون سار تگ ہے جواقبال کے ہاں بہار نہیں دکھار ہا۔ اقبال کی مسکمانوں کے نظام ہی نے برصغیر کے مسلمانوں میں جو ش وجذ بہ پیدا کیا اور خواب حقیقت کاروپ اختیار کر گیا۔ حسرت موہانی آزادی کامل کے خواہاں محاور اپنی تی گوئی میں ب مشل انہوں نے قید و بند کی صعوبتیں بھی برداشت کیں ، عنو جنیں جھیلیں اور مالی مشکلات کا شکار بھی ہو کے لیکن سامرا جی کوئی میں ب کے خلاف تمام تحریکوں میں بڑھ چڑھ کر حصہلیا۔ جوش اسم با مسمی نے صاد کی مسلمانوں میں آزادی کا

تحریک آزادی کے دوران میں ترقی پیند تحریک نے بھی بہت موثر کردارا دا کیا۔ ہندوستان سے فرنگی استبداد کے خاتے اور حصول آزادی کی تک ودو میں بیشعرا ادبی اور عملی دونوں محاذ وں پر سرگرم رہے اور عوامی جذبوں کوتو انائی اور تابندگ عطا کی۔ اسرار الحق مجاز کی انقلاب اور تغزل سے بھر پور لے، فیض احد فیض کے احساس جمال اور فکر انقلاب کی آ میزش ، علی سردار جعفری کی گہری مقصدیت اور رنگ خطابت ، جال نثار اختر کا انقلابی اور باغی آ ہتک، مخدوم محی الدین کی للکار اور گھن گرج، احد ندیم قاسی کی انسان دوست آزادی، ظہیر کی گہری ترقی پیندا نہ سوچ اور مجروح سلطان پوری کی انقلابی غزل نے اجتماعی احساس وشعور کو مقصدیت سے روثن اور در خشاں کیا اور جذبہ آزادی کوا کی تحریکی شکل دی۔ است طرح اختر شیرانی، احسان دانش، اختر الا یمان، شورش کا شمیری، جگن نا تھ آزاد اور حفظ جالند ھری و فیرہ نے

مختصراً بہم کہ سکتے ہیں کہ شعرااوراد بانے آزادی اور جمہوریت کی جدوجہد میں ہمیشہ مطلوم اور محکوم اقوام کا ساتھ دیا ہے اور اس ضمن میں اردوشاعری نے بھی مثالی کر دارا داکیا ہے۔ ہمارے شعرانے صرف تحریک علی گڑھاور تحریک آزادی ہی میں قلمی جہاد نہیں کیا بلکہ فلسطین ، شمیر، افرایقہ، چلی، عراق ، السلوا ڈور، نکارا گوا، بوسنیا، ویت نام، الجزائر اورا فغانستان وغیرہ کے حریت پسندوں کے ساتھ بھی جذبہ خبر سگالی کا اظہار کیا ہے۔ تراجم کے تو سط ہے اردو قارئین جہاں ایک طرف دنیا بھر کے حریت پسنداد یوں مثلاً لورکا، چی گوریا، ناظم حکمت ، خبن مولائس ، محود درویش اور نیرودا وغیرہ سے متعارف ہوتے ہیں وہیں جدید تر اکیب، علامتی نظام، اسلوب اور لفاظی کے باعث اردو شاعری کا کیوں بھی وسیع ہوا ہے۔ یوں اردو شاعری اور آزادی کی تحریح کے میں استوار گہرے رشتے نے ادب کی فکری وفنی زرخیزی کا راستہ ہموار کیا ہے۔

# حواله جات وحواشي

۵۱۔ ڈاکٹرارتضی کریم۔مرتب؛اردوادب۔احتجاج اور مزاحمت کےرویے۔ ص ۱۱

ڈ اکٹر محمد سفیان صفی ايسوسى ايٹ پروفيسر، شعبه اردو، ېزارە يونيورسٹى، مانس مادہ،روح اورابلیس،ا قبال کی نظر میں (بحواله مكاتب اقبال)

## Dr Muhammad Sufyan Safi

Associate Professor, Department of Urdu, Hazara University, Mansehra (KPK)

### Matter, Soul and the Satan in Iqbal's view

In the essay lqbal considered the concept of matter and soul in unification. According to him they are the parts of a single whole where each complements the other and they can be well understood in their relation. Matter is the physical embodiment of the delicacies of the soul and the only obstacle in science which deeply penetrated in our minds is to see the universe only in its physical dimension which adulterates our vision of spiritual delicacies. Accordingly his concept of Satan too is the balanced one. He admires Satan's self realization, revolution, and motion which made life and its charm possible in this world. In the essay lqbal's concept of Satan, soul and matter is discussed in the light of lqbal's letters to Chaudhry Muhammad Hussain.

تلیس الیس الیس کا قصداور آدم کے جنت سے نکالے جانے کی داستان قرآن سے قبل بھی صحف انہیا میں موجود تھی۔ پہلی امتوں نے اس کو ہوطِ آدم اورز وال انسانیت کی داستان سمجھ لیا اور اس سے ریڈی بین نظر یہ دنیاوی زندگی درحقیقت ابتدائی بعذاوت کی سزا ہے۔ دیگر ادیان نے اس تمام قصے کو تذلیل آدم کا قصد بنا دیا اور اس سے ایسا نظر یہ حیات قائم کیا جس کے تحت زندگی ایک لعنت بن گئی کیکن قرآن پاک نے اس قصے کو ایسے انداز میں بیان کیا کہ اس سے تمام نظریات خلق کی دار مقصودِ حیات بدل گئے اور اس سے شیطان کی تذلیل ، ملائکہ کی عاجز کی اور آدم کی تحریم کو اخذ کیا۔ اقبال اپنے پیغام میں زور پیدا کرنے کے لیے فض شیطانی کا جابجانام لیتے ہیں اور مسلمانوں کی غیرت و حمیت کو ابھارنے کے لئے شیطان کی عظمت کو دقناً

۔۔۔ تعجب ہے کہ شیطان کوا گر جستی سمجھا جائے تو آپ اس کو مخلوق مانتے ہیں اور جب اس کو جستی نہ تصور کیا جائے بلکہ ایک محض حقیقت سمجھا جائے تو اس کے از کی وابدی ہونے کی بحث اٹھاتے ہیں۔ اگر شیطان مخلوق ہے تو مادہ بھی مخلوق ہے اگر شیطان از کی وابدی ہے تو مادہ بھی از کی ابدی ہے۔ لیکن حق بات تو یہ ہے کہ قرآنی روایت کا مقصد علم انسانی کی حقیقت کو واضح کرنا ہے کسی فلسفیانہ بحث کا فیصلہ کرنا مقصد نہیں ہے۔ مادہ کے از کی وابدی ہونے کی بحث ایک علیمان کی واضح کرنا ہے کسی فلسفیانہ بحث کا فیصلہ کرنا مقصد نہیں ہے۔ مادہ ک کہ آدم و شیطان کی روایت ایک علیمان کی حقیقت کو واضح کرنا ہے کسی فلسفیانہ بحث کا فیصلہ کرنا مقصد نہیں ہے۔ مادہ ک کہ آدم و شیطان کی روایت ایک علیمان کی علیمانہ کر اور کا ایک طریق سی بھی ہے کہ ماہ م کہ کہ قابدی ہونے کی بحث ایک علیمان ہو کہ ہے۔ اس روایت کا اس سے کوئی تعلق نہیں۔ سی ہمی نہ تجھنا چا ہے کہ آدم و شیطان کی روایت ایک علیمانہ کی واقعہ ہے۔ حقائق کو بیان کرنے کا ایک طریق سی بھی ہے کہ مام نہم طریق اختیار کرتے ہیں۔ باقی رہامادہ تو اس کے از کی یا لہ کی یا قد یم وحاد دی ہونے کی بحث میں۔ خان ایک لایعنی بحث ہے۔ قد یم فلی میں اسی میں پڑتے تصح صن اور ہو ہے کہ مار یق سی بھی ہے کہ مام خبر ایک لایعنی بحث ہے۔ قد یم فلی قد اس کے اور کی یا لہ دی یا قد یم وحاد دی ہونے کی بحث میر ۔ زد یک تھے۔۔۔۔ (۲)

، میں غلطی سے شیطان لکھ گیا۔قرآنِ کریم کی رو سے شیطان اور ابلیس دومختلف ہستیوں کے نام ہیں۔اس پر مفصل پھر گفتگو ہوگی۔۔۔ (۳)

انداز میں پیش کیا ہے اس اعتبار سے وہ ایک ہیر ومعلوم ہوتا ہے جو تمام حرکات اور تمام تغیرات کی تخلیق کا مدعی ہے۔از روئے قرآن شیطان کی پیدائش کسی خاص مقصد کے تحت ہوئی کیونکہ کا ئنات میں ہرجگہ آئین الہی کارفر ماہے۔قرآن کاابلیس آ دم کے ساہنے جھکنے سےانکار کرتا ہے۔ کیونکہ آگ سے تخلیق کے سب وہ خود کوآ دم سے اعلیٰ وافضل تصور کرتا ہے۔ قر آن میں سینکڑوں جگه المیس کوذلیل وخوار، گمراہ کرنے والا اور دھتکارا ہوا کہہ کر پکارا گیا ہے اور اس کی پیروی ہے نع کیا گیا ہے۔ (۴)..... اس لئے کا ئنات کی کوئی قوت خدا کے خلاف بغادت نہیں کرسکتی ۔ قرآن یہ بھی کہتا ہے کہ خیر دشرسب خدا کی طرف سے ہے لیکن اس کے ماوجود سب کچھ خدا کے دست خیر سے صادر ہوتا ہے ۔ گویا شیطان کی ذات از روئے قرآن از لی واہدی نہیں بلکہ اس کی پیدائش ایک خاص مقصد کے تحت خداوند تعالی کے عکم سے ہوئی۔ اس کا ئنات کے نظام کو چلانے کے لئے خداجو خیر مطلق ہے، اس نے شیطان کی بستی کو پیدا کیا حکمانے شرکے دوبڑے اقسام قرار دیئے ہیں۔ایک شرطیعی ہے، جیسے آندھیاں ،طوفان ، زلز لے وغیرہ جبکہ دوسرا ث<sup>رنی</sup>سی بااخلاقی ہے جوانسان کے اختیار کے غلط استعال سے پیدا ہوتا ہے۔اقبال شیطان کوخودی اورتخلیق کی دہ عظیم الشان قوت سمجھتا ہے جومحت واطاعت کی راہ منتقیم سے بھٹک گئی ہے۔ا قبال نے'' شیطان کی مجلس شور کی'' میں جس طرح شطان کومپیش کیا ہےاس میں شیطان رسی عقائد ہےخواہ کتنا ہی مختلف کیوں نہ ہووہ پھربھی شیطان ہے۔ بروفیسر خیال امروہی کے مطابق شیطان کی شخصیت خواہ کیسی ہی شاندار ہو چکر بھی شیطان جن رجحانات کا مظہر ہے اگرانسان انہی رجحانات کا مطيع ہوجائے تو نتیجہ تاہی کے سوالچھنہ نطلےگا۔اقبال خیراورشر کے امتیاز کے قائل تصاورانہیں یقین تھا کہ نیکی کو بدی برآخری فنخ حاصل ہوگی ۔اقبال نے اپنی نظم'' تسخیر فطرت'' کے آخری شعر میں تمثیل حیات کے منتہا کے طور پر شیطان کے بالآخر شکست کھانے اورانسان کامل کے آگے جھک جانے کی طرف اشارہ کیا ہے۔ا قبال کے مزدیک جنت ہے آ دم کابے آبر وہوکر نکالا جانا آ دم کی تذلیل نہیں بلکہ خداوند تعالٰی کی مثیت کا ایک خاص راز ہے۔ <sup>ج</sup>س کے تحت ابلیس کے ذریعے انسان کی اصل زندگی اور خلافت الہیہ کے لئے اس کی تربیت کا اہتمام کیا گیا تا کہا ہے جنت سے نکال کرز مین پرآیاد کیا جا سکے۔ا قبال نے ابلیس کا جو تصور قائم کیا ہے اس کے مطابق توابلیس بھی اس کی جنت سے خارج نہیں ہو سکتا۔ آ دم اور شیطان دونوں پہلے سی جنت میں یکجا موجود تھے اگر شبطان جنت کے اندر نہ ہوتا تو آدم وحوا کو کہاں برکا تا۔اس کے بعد جب جنت سے نگلنے کی نوبت آئی تو دونوں نکال دیۓ گئے۔اقبال کے زدیک آ دم کاخمیر امتحان کے لئے ہے۔ جب کہ شیطان کا وجود امتحان کے مواقع فراہم کرنے کے لئے ۔اس لئے اقبال اپنی تصوراتی جنت میں ابلیس کوبھی اپنے ساتھ رکھتا ہے کیونکہ علامہ کوالیسی زندگی پسندنہیں جہاں پر داں تو ہولیکن شیطان نہ ہو۔ خدانے بھی شیطان کوفنانہیں کیا ، کیونکہ اس کا وجود امتحان عمل اورتکمیل ایمان کے لئے ضروری ہے۔ در حقیقت شیطان کومومن بنانے کی سلسل کوشش ہی سے روحانی ارتقاممکن ہے۔ (۵)

شیطان کواز کی دابدی تصور کرنا در حقیقت فلسفہ بچوسیت کا اثبات ہے کیونکہ مانی کے اہر من کا نقشِ ثانی ابلیس ہی ہے ۔ مجوسیت میں ہر مز دروشنی اور خیر کا نمائندہ ہے جبکہ اہر من شرا ورتا ریکی کا ۔ روشنی اور تا ریکی یا خیر وشر کے ملاپ سے کا نئات میں تغیر، زندگی اور حرکت کا ظہور ہوا۔ (۲) گویا کہ مانی کے نز دیک خیر اور شر دونوں از کی دابدی ہیں۔ یہی تصور شیطان کے از کی د اہدی ہونے سے متعلق مجوسی فلسفے کے زیر اثر مسلمانوں میں بھی پیدا ہوا۔ اقبال کے ابلیس کی ایک خصوصیت اسے ملٹن کے شیطان اور مانی کے اہر من سے سے متاز کرتی ہے۔ وہ ابلیس کو عارف کا مل سمجھتے ہیں جس کے ظاہر کی لفر وطغیان کے پر د میں نورِ ایمان جلوہ گر ہے۔ علامہ اقبال کے تصور شیطان کے بارے میں اطالوی مستشرق باؤسانی نے لکھا ہے کہ اقبال کے شیطان کے پانچ انہم پہلو ہیں۔ پہلا یہ کہ شیطان حسن تد ہیر اور عمل پیہم کے معاط میں اپنا ثانی نہیں رکھتا دوسرا یہ کہ وہ خداوند تعالیٰ کی ضد ہے لیعنی جس طرح خدا خبر کا سرچشمہ ہے اسی طرح شیطان شر کامد ہہ ہے تیسرا یہ کہ وہ اپنی تما موتا ہیوں کے باو جود عاشق تو حید ہے، چوتھا یہ کہ وہ خدا کی تخلیقات میں سے ایک ہے اور پانچواں یہ کہ شیطان کی شخصیت ساسی انہیت کی بھی حال عاشق تو حید ہے، چوتھا یہ کہ وہ خدا کی تخلیقات میں سے ایک ہے اور پانچواں یہ کہ شیطان کی شخصیت ساسی انہیت کی بھی حال ہے۔ باؤسانی کے زد یک شیطان کی سیاسی شخصیت کو متعارف کر وانا علامہ کا ایک انچھوتا تخلیقی اضافہ ہے۔ اقبال کی شیطان کا تصور متذکر وہ بالا پانچ محقنات کی سیاسی شخصیت کو متعارف کر وانا علامہ کا ایک انچھوتا تخلیقی اضافہ ہے۔ اقبال کے شیطان کا خالا تا اسلامی ہے ۔ نیز شیطان کی اسی تصور سے ریکھی ثابت ہوتا ہے لیکن اس کے باوجود علامہ کے ہاں اس کا تصور ہوں نہ کر وہ بالا پانچ محقنات کی میں ای تحقور اور سی تعامی ہوتا ہے لیکن اس کے باد جود اقبال کے شیطان کا خالا تا اسلامی ہے ۔ نیز شیطان کی اس تصور سے ریکھی ثابت ہوتا ہے لیکن اس کے باد جود علامہ کے ہاں اس کا تصور ہلہ مانی کی طرح دیکھی وہ شرکوکا نیات کاما پی خیس بھی تا جس ہوتا ہے لیکن اس کے باد جود علامہ کے ہیں ای کا تحمد کے ہیں اس کا تصور ہلہ مانی کی طرح دیکھی وہ شرکوکا نیات کاما پی خیس بھی تھی ہوتا ہے لیکن اس کی اور ہو کی محمد تھی تھی ہوتا ہو تک کی میں تعنیں ہوئے بلہ مانی کی طرح دیکھی وہ شرکوکا نیات کاما پی نہیں بھی تھی ہو میں ایو ہوں ایک کی ایکھی ہیں ای باد اس ہلہ مانی کی طرح دیکھی وہ شرکوکا نیات کاما پی نے میں بھی جو میں بھی تھی ہو مگر اس زندگی کے حقائی تو کس دوسرے منتی کی طرف رہنمائی کرتے ہیں عظی طور پر تو ہزداں کی نہیں ایک ہو مگر اس زندگی کے حقائی تو کس دوسرے منتی کی طرف رہنمائی کرتے ہیں عظی طور پر تو ہزداں کی نہ بیت ایک قاد راطلق اور اہدی اہر مین پر

مگراس وقت اقبال یورپ سے والیہی کے بعدا پنی پہلی ہوی سے علیجد گی حاصل کرنے اور خاندانی جر کے خلاف بعادت کرنے پرآمادہ تصورہ اس وقت شدید جذباتی حیجان کے سبب منفی رجحانات کی جانب مائل نظر آتے تصاور پہلی ہوی سے چھٹکاراحاصل کرنے کے لیے ہندوستان چھوڑنے اور شراب نوش کے ذریعے خود کشی کرنے پرآمادہ دکھائی دیتے تھے۔ اس ذہنی کشکش کا ندازہ عطیہ فیضی کے نام اس خط ہے بھی ہوتا ہے۔

'..کی درخواست کی تقلی فرض مشاہدہ کی ہویں عالمگیر ہے۔..موٹیٰ کی کہانی پرانی نہیں۔ آج بھی ہر شخص د ب اد نے کہ پر ہاہے حق تعالى فے فرمایا.... و جعل ليكم السمع و الابصار والافئدہ لعلكم تشكرون... (۱۱؛ ۳۰)....اسآيت میں حصول علم کے ذریعوں کی طرف اشارہ ہے۔ایک ذریعہ تو سمع وبصر ہےاور دوسرا ذریعہ انسان کا قلب ہے یعنی یہ نہ ہو کہ سمع و بصر کوچپوڑ کر کمی طور پر قلب کی طرف متوجہ ہوجا ؤاورا بیا بھی نہ ہو کہ قلب سے غافل ہو کریورپ والوں کی طرح بالکل شمع وبصر کے ہور ہو۔ اقبا<del>ل نے مزیدِ نکات کی وضاحت کرتے ہوئے مشاہدہ تقیقت کے ساتھا بخ آپ کوفنا کردینے سے گریز کی تلقین</del> کی اور یہ بتایا کہ اسلام کا عطیہ یہ ہے کہ حقیقت کا مشاہدہ مردنہ وار کیا جائے۔اسلامی نکتہ خیال میں یہی معراج ہے کہ مشاہدہ ذات کے بعد بھی عبودیت قائم رہے ۔مسلمان کوکسی صورت میں فنانہیں ہونا جائے گووہ فنا فی اللہ کے مقام پر ہی کیوں نہ ہو( ۱۰)۔ا قبال کا دعویٰ ہے کہ دنیا ئے علم میں خواہ وہ علم سائنسی ہویا دینی، بیدانمکن ہے کہ فکر کوٹھوں تج بے سے بالکل آ زاد کر دیا جائے ۔ دینی اور سائنسی طریقے ہر چند کہ مختلف راہتے اختیار کرتے ہیں تاہم یہ دونوں اپنی غایت نہائی کے اعتبار سے مشایہ ہیں۔ دونوں کا مقصد یہ ہے کہ وہ اصل حقیقت تک پنج جا ئیں (۱۱)۔ اس سوال کے جواب میں کہ حقیقت کا ادراک معروضیت کے طور پر کس طرح حاصل کیا جا سکتا ہے،اقبال فرماتے ہیں کہ''.اس کے حصول کے لئے وہ راستہ اختبار کرنا جاہئے جسے تج بے کی تج بداورتز کیہ کہا جاسکتا ہے .. '(۱۲) اس نکتے کی وضاحت کے لئے اقبال دونوں تج بے کی دونوں قسموں میں فرق کرتے ہیں۔ایک تجربدامرواقع ہے جو حقیقت کے عام طور پر قابل مشاہدہ سلوک کا اظہار کرتا ہے اور دوسرا تجربد حقیقت کی باطنی نوعیت کوآ شکار کرتا ہے۔ا قبال بیان کرتے ہیں کہ اسلام میں تعقلی اساس کی تلاش کی ابتداخودرسول اکرم مے شروع ہوتی ے ۔ ان کی مستقل دعامیتھی کہ .'' اے خداوندِ کریم مجھے اشیا کی اصل حقیقت کاعلم عطافر ما'' ( ۱۳ ) . لہٰذا سائنسی عقائد کی نسبت دین کے لئے اس بات کی بہت زیادہ ضرورت ہے کہ اس کے میادی کی بنیادعقل پر ہو نہ کہ اند ھے تقلید کی عقائد ر\_(۱۴).

ایک وہ جوعقل کی حقیقت حسی پر ایمان لے آئے ۔ یہ لا ادری نہیں تھے، کیونکہ اس کے ساتھ ساتھ عقل کی نار سائی اور محدود استعداد کے قائل بھی پیدا ہو گئے ۔ پہلا طبقہ کامل مادیت کی وجہ سے زندگی کو بے معنی سیحفے لگا۔ لا ادری طبقہ جو مادیت کی قطعیت کا مدعی ندتھا، وہ حیات کے عمل کے نافہم ہونے کی وجہ سے مسوسات ہی کے دائرے میں رہ گیا اور اس کا فلسفہ علی بھی جسمانی اورکوئی معیار نہیں ۔ اقبال نے ان تحکم کے نافہم ہونے کی وجہ سے مسوسات ہی کے دائرے میں رہ گیا اور اس کا فلسفہ علی بھی جسمانی اورکوئی معیار نہیں ۔ اقبال نے ان تحکر کے ناف جہاد کیا۔ اقبال کا نظرید یہ ہے کہ کا متات مظہر حیات ہے اور حیات کی ماہیت مادی نہیں بلکہ فسی ہے ۔ مادی حوادت اس نفس کی تخلیقی اور تعمیلی کو ششوں کے مظاہر ہیں ۔ ان مظاہر حیات ہے اور ماہیت مادی نہیں بلکہ فسی ہے ۔ مادی حوادت اس نفس کی تخلیقی اور تعمیلی کو ششوں کے مظاہر ہیں ۔ ان مظاہر کو عقل انسان علی رندگی کی خاطر لا دوم کے نظر نظر سے تحق ہے ہادک اس کی تخلیقی اور تعمیلی کو ششوں کے مظاہر ہیں ۔ ان مظاہر کو عقل انسانی عملی اور اختیار ہے اور اس کاعمل تحلیق مسلسل ۔ اس زندگی کے وجدان کو جو نفس کو براہ و میں ہوں کہ کا کار ہے ہوں ۔ ان مظاہر کو عقل انسانی عملی اور اختیار ہے اور اس کاعمل تحلیق مسلسل ۔ اس زندگی کے وجدان کو جو نفس کو دراہ و اس حی کہ کا کار ہو ہو ہو ہو کی کر کی نہیں ہے ۔ دیگر عشق زندگی کی خاطر لا وہ ہو تھی ہو جس اور نفس کی تخلیقی اور جن میں کو دراہ داست حاصل ہوتا ہے ، عشق کہتے ہیں ۔ بالفاظ اور اختیار ہے اور اس کاعمل تحلیق مسلسل ۔ اس زندگی کے وجدان کو جو نفس کو دراہ داست حاصل ہوتا ہے ، عشق کہتے ہیں ۔ بالفاظ دیگر عشق زندگی کی اصل ہے۔ اقبال کے زند کی جسم اور نفس کی کو کی الگ الگ حیث سے دور جسم میں اس طرح قدینہیں ہو تی کہ جس طرح کو کی پر مد قفس میں قدر ہو ۔ جاہ رو دون حیات کے تو اس مظاہر ہیں ، خودی کا مقام میں دونوں سے میں تر ہے ۔

اہل مغرب بجاطور پراس نیتیج پر پہنچ ہیں کہ مذہب کا معاملہ ہر فرد کی اپنی ذات تک محدود ہے، اسے دنیاوی زندگی سے کوئی تعلق نہیں لیکن اسلام کے نز دیک ذات انسانی بجائے خودایک دحدت ہے، وہ مادے اور روح کی کی نا قابل اتحاد شویت کا قائل نہیں ۔ مذہب اسلام کی روسے خدا اور کا نئات ، کلیسا اور ریاست اور روح اور مادہ ایک ہی کل کے مختلف اجز اہیں ۔ انسان کسی ناپاک دنیا کا باشندہ نہیں جس کواسے ایک روحانی دنیا کی خاطر جو کسی دوسری جگہ واقع ہے، ترک کر دینا چاہتے ۔ اسلام کے نزدیک مادہ روح کی اس شکل کا نام ہے جس کا اظہار قید مکانی وز مانی میں ہوتا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ مغرب نے ماد ے اور روح کی شویت کا عقیدہ بلا

، ہندی ایرانی اور عیسائی ارباب فکر کنز دیک روح مادے سے برتر اورایک علیمد و دوجود ہے۔ اس لئے روحانیت کے حصول کی خاطر مادے اور مادیات سے قطع تعلق ضروری ہے۔ مادے سے قطع نظر کرنے والوں میں سے دحدت الوجود یوں نے سرے سے مادے کی ہتی ہی سے انکار کردیا۔ جب کہ دوسرے ارباب فکر نے جوروح کی کایت اور حقیقت کے اطلاق کے قائل تھ مگر مادی عالم کے وجود سے انکار نہ کر سکتے تھے، انہیں حلول کا نظریدا یجاد کر نا پڑا، جس کی روسے اگر چروح مطلق کی حیثیت مادے سے علیم کے وجود سے انکار نہ کر سکتے تھے، انہیں حلول کا نظریدا یجاد کر نا پڑا، جس کی روسے اگر چروح مطلق کی حیثیت مادے سے علیم میں میں دوح مطلق کا نئات کے ہر ذرب میں حلول کئے ہے۔ حقیقت کا یہ تصور مادے کی روح سے مطابقت حر سے ماد ی کہ جب روح اور مادہ اقبال کے نزدیک ایک ہی ہیں تو اقبال نے رہا نیت کے مانے والوں ک طرح ماد یہ سے قطع نظر کرنے کی ترغیب کیوں دی۔ اس کا جواب ہے ہے کہ اقبال کا مقصد اور مسلک زندگی سے گریز نہیں بلکہ خودی یاحقیقت کو تجھنے کے لئے اپنی قوتوں کو مجتمع کرنا ہے ہے کہ اقبال کا مقصد اور مسلک زندگی ہے گریز نہیں بلکہ

روح کی فناوبقااوراس کےحادث وقد یم ہونے کا مسّلہ بھی قدیم فلاسفہ میں زیر بحث رہا ہے حالانکہ قرآن پاک میں

واضح طور بر کہہ دیا گیا تھا..'' .. یعنی اے پنج برآ ب سے روح کے بارے میں لوگ پو چھتے ہیں تو آ فے مرماد یجئے کہ روح میرے رب کے حکم میں سے ہے''…۔ پھر بھی بعض لوگوں نے اس کی تحقیق کو ضروری سمجھااورا سی قسم کی بحثیں جن کاعملی زندگی سے تعلق نەتھابىدىيى زوال كاباعث ثابت ہوئيں۔اقبال چۈنكەملت اسلاميەكى نشأة ثانيە كىعلم بردار تھاس لئے وہ ان كلامى بحثوں كى بجائے ان پہلوؤں پرزوردیتے ہیں جن کاتعلق حرکت وعمل اور ترقی سے ہے۔اقبال نے ارمغان حجاز کی مشہور نظم'' ابلیس کی مجلس شورکن' میں اپنے مدعا کی خوب وضاحت کی ہے۔ اقبال کے نز دیک تمام حیات وکا بُنات تو حید کا مظہر ہے اس کی ماہیت نہ مادی ہے نفسی۔اس کی کن حیات ابدی ہے جوخلاق اورارتقایذ پر ہے۔ مادہ اورنفس حیات کے مظاہر ہیں۔ مادی عالم خود حیات سرمدی کی پیدادار ہے۔ مادی عالم کی این کوئی مستقل حقیقت نہیں۔ وہ فقط ان معنوں میں حقیقی ہے کہ وہ زندگی کا ایک مظہر ہے۔ وہ باطل نہیں بلکہ حق کاایک پہلو ہے۔قرآن میں نفس اور روح کے مابین کوئی تضاد دکھائی نہیں دیتا۔اقبال نے بھی قرآن مجید کی روشنی میں یہ بتایا کہاللہ تعالیٰ محض خالق ہی نہیں بلکہ عامل بھی ہے۔اورروح محض مخلوق ہی نہیں ، بلکہ مامور بھی ہے۔روح کوام رپی قرارد یخ سے اقبال نے بیاستدلال کیا ہے کہ روح کی فطرت قائم بالا مرہے۔ خاہر ہے کہ بغیر کسی غایت الامر کے روح کا محض DIRECTIVE ہونا کوئی معنیٰ ہیں رکھتا۔اقبال کے نز دیک مادہ اور روح دونوں ایک ہی مختلف کتبس حقیقت ہیں اوران کی قد رمشترك جوہری واقعات کا ایک ایپانشلسل ہےجس میں ماضی حال اور متعقبل کا کوئی حقیقی امتیاز باقی نہیں رہتا۔ اقبال مغربی فلسفر بے برعکس سائنسی تجربے کے حق میں ہیں اور مادے کوبھی ایک حقیقت تسلیم کرتے ہیں مگروہ سائنس ز دگی کے مخالف ہیں جو مادی اقدارکومادی اورروحانی قدروں پرغالب دیکھناجا ہتی ہے۔ سائنس کی وجہ سے مغربی ذہن شویت پسند ہاتفریق پیند ہوگیا تحاجس کی دجہ سے وہ کلیت باحقیقت مطلقہ بالامتنا ہیت کا احاطہ کرنے سے قاصرتھا۔اسی ثنویت کی دجہ سے کلیسا اور ریاست کو مارٹن لوتھر نے علیجد ہلچد ہکردیا تھا۔(۱۷)

# حوالهجات

ڈ اکٹر **مزم**ل سین پرنسپل، گورنمنٹ پوسٹ گریجویٹ کالج، کوٹ سلطان، لیّہ ب سيد فداحسين اوليس، ايك كمنام اقبال شناس

#### Dr Muzammil Hussain

Principal, Govt. Post Graduate College, Kot Sultan, Leyyah

Syed Fida Hussain Awais: An Unknown Scholar of Iqbaliat Layyah has always been of great worth and value regarding learning and literature. In spite of being located away from the literary centres, Layyah has always enjoyed a prestigious status among the literary sprereoes of the country, Hakim Fida Hussain lived Kotla Haji Shah, a village located at he outskirts of Layyah.In spite of unfawourable circumstances and the wide distance, at which he found himself from Lahore, he managed to be in the company of Iqbal quite regularly. He also had the honor of being the pupil of Iqbal.

سىد فداحسين اويس (1901ء\_ 1988ء) ليد كي مضافاتي ستى كوئله جاجي شاہ ميں پيدا ہوئے۔ يروفيسر فقير شيم اعجازان کی سواخ اورعلمی وادیی حیثیت کے مارے میں لکھتے ہیں: حکیم سید فداخسین صاحب 5 جنوری 1901ء میں بیدا ہوئے۔ 6 سال کی عمر میں سکول میں داخلہ لیا ۔ 11 سال کی عمر میں برائمری پاس کر سکول کوخیر یاد کہااور مذہبی علوم کی طرف رغبت فرمائی اور کوٹلہ جاجی شاہ ے جید عالم باعمل قبلہ و کعبہ السید کر<sup>م</sup>سین شاہ صاحب کے سامنے زانو نے تلمذ تہہ کیا۔ 6 سال ان سے عربی ، فارس کا درس لیتے رہے چونکہ آپ نےطبیعت موزوں پائی تھی اس لیے شعراء کے کلام سے دلچیسی بڑھی۔ 1918ء میں آپ نے علامہ مجمدا قبال اور اسد اللہ خان غالب کے مجموعہ کلام کی اوراق گردانی کی اوران کے کلام کود کچی کران کے دل میں علامہ اقبال سے ملاقات کرنے کا اشتیاق ہوا۔ فرور کی 1926ء کے اداخر میں آپ کولاہور جانے کا اتفاق ہوا اور وہاں علامہ مرحوم سے پہلی دفعہ شرف حضور کی حاصل ہوا ۔ جوعقیدت کا رنگ اختیار کر گیا۔ چونکہ خودانھیں (اولیس) شاعری ہے بھی دلچ پی تھی۔ اس لیےعلامہ مرحوم جیسے عظیم شاعر کوا ستاد بنانا فخرسمجها اوران کے شرف حضوری شاگرد ہوئے خود ایک عظیم شاعر ہیں ۔ نامساعد حالات نے کوئی مجموعهٔ کلام شائع نہیں کروانے دیا کیونکہ ایسی ناد رروز گارہ متیاں ہمیشہ آ شوب روز گار میں مبتلا رہتی ہیں بس

انسان کی زندگی کے چند لمحات اتی نوش بختی کے حال ہوتے ہیں کہ آنے والی پوری زندگی پہ چھا جاتے ہیں۔1926ء میر ے لیے ایسا ہی نوش بختی کا حامل سال تھا۔ پھر اس پور ے سال میں سے وہ لمحات میر کی زندگی کے سنہری لمحات سے جب میں حکیم الامت علامہ محمد اقبال کے حضور موجود تھا۔ آج بھی جب بحصے اس ملاقات کا خیال آتا ہے تو مجصاحساس ہوتا ہے کہ میں ایک سنہری خواب دیکھر ہا ہوں اور علامہ مرحوم کی آواز میر نے ذہن میں گو نج گلتی ہے گودہ ملاقات محفر تھی لیکن دہ اتی قبیری خواب دیکھر ہا ہوں اور علامہ مرحوم کی آواز میں جز بہن میں گو نج گلتی ہے گودہ ملاقات محفر تھی لیک سنہری خواب دیکھر ہا ہوں اور علامہ مرحوم کی آواز میں جز بہن میں گو نج گلتی ہے گودہ ملاقات محفر تھی کی تعام نے میر سے لیے علامہ کی مخل میں جاتا گیا۔ ان کی ملاقات میر کی یا دواشت میں بیسیوں اقوال درج کرتی ہے گئی واقعات ہیں جو ان ملاقاتوں سے رونما ہو نے جنھیں کلھنا خود علیمدہ ایک سلسلہ شروع ہوا ہو تلکاف کی فضا ہے آہت ہے۔ ہوں جو ان ملاقاتوں سے رونما ہو نے جنھیں کلھنا خود علیمدہ ایک کتاب بنانے کے متر ادف ہے۔ 1934ء کو اور میں نے ان کی علالت کا سنا تو فور الا ہور پہنچا، دیلی مسلم ہوگل انار کلی میں رہائش پذیر ہوا۔ ان کے مکان کے بیسیوں چکر لگا ہے ملی بخش نے ہربار یہی جواب دیل ملاقات بند ہے روز اندا خبارات میں ان کی صحت کا جائزہ شائع ہوتا تھا۔ 21 پل کی منچ کو جب میں نے اخبار دیکھو تو ملامہ مرحوم کے سفر آخر تی کی جب کی جب کھیں کا از حد صد مہ ہوا۔ (1)

سید فدا حسین او لیس ما دہ اور درولیش منش انسان تھا ہل بیت اور اولیاء کرام سے زبر دست عقیدت کی بنا پر مزائ میں طہر اؤ غالب تھا۔ نوش خلقی ، بول چال اور خطابت میں سحرانگیزی آپ کی شخصیت کے نوش نما پہلو تھے۔ (۳) فاری ، عربی اور اردومیں دسترس رکھنے کا بیعالم تھا کہ ان تنیوں زبانوں کی شاعری کو بآسانی فنی اور فکری سطح پر جا کر جائچ لیتے تھے۔ غالب اور اقبال کوسب سے زیادہ پند کرتے تھے۔ پند بدگی کی یہی وجتھی کہ آپ نے اقبال اور غالب کا تقابلی جائزہ پور سے کمی وفنی پس منظر میں کرڈ الا۔ اس سلسلے میں شیخ عبد القادر بے حوالے سے ان کا بیان د کیھیے:

> غالب اورا قبال میں بہت ی با تیں مشترک ہیں۔ اگر میں نتائج کا قائل ہوتا تو ضرور کہتا کہ مرز ااسد اللہ خاں غالب کوار دوفاری شاعری سے جوعشق تھا اس نے ان کی روح کوعد م میں جا کر چین نہ لینے دیا اور مجبور کیا کہ وہ پھر کسی جسد خاکی میں جلوہ افروز ہو کر شاعری کے چہن زار کی آبیاری کرے۔ یعنی شیخ عبد القاد رصاحب کے خیال میں اقبال وغالب ایک روح کے دوجنم تھے۔ یہی نظر یہ تھا جس نے مجھے مواز نہ لکھنے پر اکسایا اور اردو کے ظیم شعراء کے اشعار کو Analyze کرنے میں میرے ذہن کارفر ماہوا۔ (۴)

(اقبال) (۸)

شان رحمت:

(اقبال) (۹)

یارب تو کجائی کہ بہ مازر نہ وہی بیراد خدائی کہ بہ مازر نہ وہی نے نے تو نہ غائبی ونے بیر حمی بے مایہ چوں مائی کہ بہ مازر نہ وہی (غالب) بتا کیا تو مرا ساقی نہیں ہے ہمندر سے ملے پیاسے کو شبنم بین ہے ہمندر سے ملے پیاسے کو شبنم (اقبال) (۱۰)

انا،خودداری اور غیرت فارتی اور اردو شاعری کے مقبول موضوعات ہیں۔بطور خاص غالب اورا قبال کا شاراس تناظر میں نمایاں ترین ہے۔

(اقبال) (۲۰)

۲+۲

عاشقانه:

متفرق:

۲+۴

۱۹۔ ایضاًص،۸۱

- ايضاًص،•٩ \_11
- ايضاًص،۹۳ \_11 ايضاًص،٩٩ \_٢٣
- ايضأص،٩•١ \_17
- ايضاًص،٩•١ \_10
- \_11

ڈ اکٹرسید عامر سہیل/ ملک عبدالعزیز تخیر ا صدر شعبه اردو، سرگودها يونيورسڻي، سرگودها استاد شعبه اردو، جي سي يونيورسڻي، فيصل آباد

حادوئي حقيقت نگاري کي تکنيک پختيقي وتنقيدي تناظر

Dr Syed Amir Sohail Head, Deapartment of Urdu, Sargodha University, Sargodha. Malik Abdul Aziz Ganjera Department of Urdu, GC University, Faisalabad.

# Magic Realism: A critical Study

Magic Realism is one of the modern techniques of narrative. This essay encompasses the background and basic elements of this narrative technique. First of all Franz roh, the German critic, used this term for visual arts to capture the mystery of life behind the surface reality but it got fame in the sixth decade of 20th century when Colombian writer Gabriel Garcia Marquez used it in his great novel "One Hundred Years of Solitude". It is that mode of narration which amalgamates two different worlds, the real and fantastic, natural and supernatural on aquaplane. This essay defines and discusses the ins and outs of the Magic Realism and as well as its sources where it gets its material, through the opinions of well known critics of English and European literatures.

جادوئی حقیقت نگاری کے لیے انگریزی میں بیجکل رئیلزم (Magical Realism) کی اصطلاح استعال کی جاتی ہے۔ یہ بیانہ یکو پیش کرنے کا مخصوص انداز ہے۔ اس تکنیک نے بیسویں صدی کے ادب اور بھری فنون پر گہرے اثر ات مرتب کئے۔ پہلی عالمی جنگ اور اس کے تباہ کن نتائج نے جہاں زندگی کے دیگر پہلووں کو متاثر کیا وہاں ادب بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا۔ اس دور میں جدیدیت نے زور پکڑا اور جدیدیت کی کو کھ سے ڈاڈازم ، سرئیل ازم، کیو بزم ، سمبولزم، اظہاریت ، شعور کی رو، آزاد تلا زمہ خیال ، لغویت اور تجریدیت ایسی تحریکوں نے جنم لیا اور ادب کی تخلیق میں اظہار کے نظ

نام سے اس لیے داخل کی گئیں کہ ایسی فکری صورتِ حال پیدا کی جائے کہ نوآبادیاتی آ قاؤں کو اپنا کام کرنے میں فکری سطح پر روکاوٹ نہ ہو۔ دونوں عالمی جنگوں میں جو ہوا اسے المیہ بیجھتے ہوئے اس کے بارے سوچنایا تصفیہ کرنا ترک کر دیا جائے۔ لوگ، ملک یا قو میں اپنے دکھوں اور المیوں کا علاج واقعیت یا حقیقت میں تلاش کرنے کی بجائے جادوئی دنیا یا اور ائے حقیقت دنیا میں تلاش کریں۔ سا مراجی طاقتیں حقیقی صورتِ حال کو عوام کے سامنے لانے کی بجائے تشکیلی حقیقت یعنی (hyper-reality) سامنے لائے تا کہ اپنی کو تا ہیوں اور کم وریوں پر پر دہ ڈالا جا سکے۔

. اس حوالے سے ادب اور فنون کی دیگر شاخوں میں ایسی تکنیکوں کا استعال عمل میں لایا گیا۔ جوانسانی ذ<sup>ہ</sup>ن کو حقیقت تک رسائی سے دورر کھے۔اس کے ریجمل میں افسانوی ادب لکھنے والوں نے اظہار کے نئے انداز اپنائے اورالیی طرزیں ایجاد کرنے کی کوششیں کی جوحقیقت کے اظہار میں روکاوٹ ڈالنے کی بجائے اس کا شعور بخشنے میں معادن ہوں۔اظہار کے ان نئے بیانیوں میں سب سے اہم تکنیک جادوئی حقیقت نگاری ہے۔

مطلق العنان حکومتیں اظہار آزادی پرکڑ سے بہر بے بٹھا دیتی ہیں۔دانشور واور ادیب بات واشگاف لفظوں میں بیان کرنے سے قاصر ہوتے ہیں۔ اس دور میں پنج کو بیان کرنا موت کو دعوت دینے کے متر ادف ہوتا ہے۔ اس صورتِ حال میں لکھاری اظہار کے نئے سے نئے انداز تلاشتے ہیں۔ جادوئی حقیقت نگاری، ماور ائے واقعیت اور شعور کی روالی تکنیکیں اس صورتِ حال کی عکامی کے لیے اختیار کی گئی ہیں۔ جو حقیقت کا بلاوا سط اظہار کی بجائے ، بالوا سط ادر اک فراہم کرتی ہیں۔ اشاروں کنا یوں اور علامتوں میں اظہار اس دور کی مجبوری تھی جس سے اس عہد کے ادیب گزر رہے تھے۔ سیدھا سا دا اور برا م راست اظہار ممکن نہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اد یہوں نے اظہار کے ایسے انداز تر اشے جو حقیقت کو براہ راست منکشف نہیں

ادب میں بیانیہ کی ان تکنیکوں میں سے ایک میجک رئیلزم ہے، جو وا شگاف انداز میں خیالات کا اظہار کرنے سے گریز کرتی ہے۔ بلکہ حقیقت کے بیان میں فٹناز بیعناصر شامل کر کے براور است بیان کرنے کی بجائے، عام انداز سے ہٹ کر چیز وں کو بیان کرتی ہے۔ اس بات کا اظہار کنسا نزا کسفور ڈ ڈکشنری آف لٹریری ٹرمز میں موجود میجک رئیلزم کے حوالے سے ان الفاظ میں یوں ہوتا ہے۔

جدیدفکشن کی ایسی قشم جس میں نا قامل یقین اور فنٹا سٹک عناصر بیا نیہ میں اس طرح شامل ہوتے ہیں کہ وہ واقعات کے تفیقی انداز میں بیان ہونے میں کوئی رکاوٹ نہیں ڈالتے۔ میجک ریملزم کی تکنیک نے بیسویں صدی کی بدلتی ہوئی سیاسی صورت حال کا احاطہ کرنے کے لیےفکشن میں کرداروں کو ماوار بے حقیقت صفات، مثلاً ٹیلی پیتھی، ہوا میں اڑ نااور ڈپنی طاقت کا اطلاق وغیرہ، دی ہیں۔(۲)

. بیسویں صدی میں جہاں سیاسی صورت حال میں تیزی سے تبدیلیاں دقوع پذیر ہوئیں دہاں سرما یہ داری نے مشینوں کی ایجاد کے سہارے تیزی سے ترقی کی ادر تہذیبی تبدیلیاں عالمی منظرنا مے میں انجرنا شروع ہوئیں۔ جدید بیت ادر مابعد جد بیصورت حال میں صارفیت نے زور پکڑا ادر بنیا دی حقیقتیں بے معنی ہو کررہ گئیں۔ صارفیت نے شے کی داخلی معنویت کے بجائے اس کی ظاہری مباد لے کی قیمت (Sign Exchange Value) کو اہمیت دی۔ جب داخلی معنویت پر علامتی معنویت برتر شہری تو ساج میں تشکیلی حقیقت (Hyper Reality) کو شعور کی طور پر رواج دیا گیا تا کہ کثیر القومی کمپنیوں کی اشیا کی فروخت کو یقینی بنایا جا سکے۔ حقیقت سے گر یز ادر مصنوعی حقیقت کا پر چا رمغربی تہذیب و ثقافت میں نا گر نی طہرا۔ جس نے ادب میں جادوئی حقیقت نگاری ایسی تک کی کو اور اج دیا۔ اشوال ل کے بقول میں جادوئی حقیقت نگاری ایسی تک کی کو میں ایک زمانے سے روز کی تین کی میں میں میں میں ایک رہم ہوتی کی کاری ہو ہوں ہوں کو دواج دیا۔ اشوال کے بقول میں میں میں ایک زمانے سے دونے کو تین کی معنویت رکھتی ہوا ہوں کارہا ہی کی اس کا میں اس کے یقین کی طاقت میں اگر کی میں ہوتی کی ہوتی کی ہو ہوں کی ہو ہوں ک

جادوئی حقیقت نگاری کی اصطلاح کا آغاز جرمن نقاد فرانزرونے ۱۹۲۵ء میں کیا۔ فرانزرونے اس دور کے جرمن مصوروں کے خصائص اورر جحانات کا جائزہ لیتے ہوئے اس نے اِس اصطلاح کواس وقت استعمال کرنے کی ضرور یے محسوس کی جب اس دور کے مصوروں کی تصویر یں حقیقت پندی اور ماورائے حقیقت عنا صر کا مرکب تھیں۔ تصاویر دوراز قیاس ، عجیب وغریب اور خواب ایس کیفیات کی حامل تھیں۔ مذکورہ تکنیک کے آغاز کا اظہار ہمیں میگی این بورز ( Maggie Ann ) Bowers ) کی کتاب (Magical Realism) میں یوں موجود ہے۔

> سب سے پہلے جادوئی حقیقت نگاری کی اصطلاح بیسویں صدی کی تیسری دہائی میں جرمنی کے جمہور یہ دیمر کے مصوروں کے لیے تفکیل دی گئی۔ جو سطحی حقیقت کے عقب میں زندگی کے اسرار درموز کو گرفت میں لیتی ہے۔(1)

جادوئی حقیقت نگاری کی تکنیک نے ادب میں عرون اس وقت پایا جب وسطی اور جنوبی امریکا کے لکھاریوں نے اسے فکشن میں استعال کیا مثلاً گبیر بل گارشیا مار کیز نے ۱۹۲۷ء میں اس تکنیک کو تنہائی کے سوسال میں استعال کر کے شہرت بخشی ۔ اس طرح کا فکش تحریر کر نے والوں میں لوکیس بورخیس ، استوریا س ، کار پین ٹیئر ، کورتا زار اور وارگاس لیوسا کے نام نمایاں ہیں۔ جادوئی حقیقت نگاری کے بارے میں سہیل احمد خان اپنی کتاب اوبی اصطلاحات میں تحریکر تے ہیں۔ یہ بتانا مشکل ہے کہ اس اصطلاح کو وسطی امریکہ کے فکشن لکھنے والوں نے خود گھڑا یا مصوری کے حوالے سے ان تک پیچی۔ کیوبا کے معروف ناول نگارالیخو کار پیڈیر نے ایک بار کہا تھا: <sup>دو</sup> حقیقی زندگی میں جیب وغریب واقعات کے بیان کے سوالا طاق اور کی کہ ان کی کہان کا طین اولی نے خود گھڑا یا مصوری کے حوالے سے کرنے کے لئے جادوئی حقیقت کی اصطلاح ابتدا میں ایک امریک نظاد نے استعال کی ہے۔ والوں

ی یعنی Marvellous Realism کانام دیتاہے۔جس کی تصدیق اینجل فلورس کے بیان سے بھی ہوتی ہے( ۸ )۔ لیکن عالمی سطح پر بیتکنیک• ۱۹۵ء کے بعد متعارف ہوئی اور اس نے دیگرز بانوں کےادب کونہ صرف متاثر کیا بلکہ نٹی دنیا بے حقائق کے اظہار کا دسلہ بھی بنی جو پورپ کی اعلے تہذیب کے منی برعقل عناصرا درابتدائی امریکہ کے مافوق العقل عناصر کے امتزاج سے متشکل ہوتے ہیں عمیق مطالع سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ امریکی نقاد سیمورمینٹن ( Seymour Menton) کا شار چندا یسے اشخاص میں ہوتا ہے جنھوں نے اس تکنیک کے ماضی سے بردہ اٹھایا ہے۔ اس کی کتاب (History Of Magic Realism) کاضمیمداس اصطلاح کی زمانی تر تیب کا احاطہ کرتا ہے۔ جس میں مصنف نے اس کے آغاز کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہار کیا ہےاوراس اصطلاح کے استعال کی شروعات کے بارے میں دعویٰ کیا ہے کہ اس کا آغاز ۱۹۲۵ء بی نہیں بلکہ ۱۹۲۲ء، ۱۹۲۳ء ، ۱۹۲۴ء ما ۱۹۲۵ء میں سے کوئی بھی ہوسکتا ہے۔اس کے اس خیال کی تصدیق جین پیر ڈیوریکس( Jean Pierre Durix) جوہیں کی دہائی میں میں ہم کیجائب گھر کا ڈائر کیٹر تھا، کے بیان سے بھی ہوتی ہے جس میں وہ جی ایف ہارلوب (G F Hartlaub) کا ذکر کرتا ہے۔ اس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ جی ایف ہارلوب نے اس صطلاح کومیکس بیکمن ( Max Beckmann ) کی مصوری کی نمائش کے حوالے سے ۱۹۲۳ء میں استعال کیا تھا ۔تاہم بعد میں اس نے اس اصطلاح کوترک کر دیا اور ۱۹۳۲ء کی نمائش میں اس نے "Neue Sachlicheit" کی اصطلاح سے بدل دیا جسے انگریزی میں (New Objectivity) کا نام دیا جاتا ہے۔ ۱۹۲۲ء کی بینمائش اسی مصور کی مصوری سے متعلق تھی جس کے بارے ۱۹۲۵ء میں فرانز روجادوئی حقیقت نگاری کی اصطلاح استعال کر چکا تھا۔ بعدازاں فرانز رو نے بھی متعدد برس بعداس اصطلاح کا استعال ترک کر دیا۔ کیوں کہ اس کا خیال تھا کہ کہ جی ایف مارلوب کی اصطلاح "New Objectivity' فن کاروں کے حلقے میں زبادہ پااثر اوراہمیت کی حامل ہے۔اس ساری بحث کا ذکر میگی این بورز کی کتاب'' Magical Realism''میں موجود ہے۔لیکن ایمرل کینیڈی،لوُس پارکنسن زمورا،اور وینڈ بے پی فارس ایسے

یہ بیانہ کا ایساطر اینہ کار ہے جس میں ما فوق الفطرت عناصر کو فطری بنایا جاتا ہے، یا یوں کہنا چا ہے کہ اس میں تخیلاتی اور حقیقی، فطری اور نیر فطری کوالی ہی سطح پر پیش کیا جاتا ہے۔ (۱۰) جرمی ما تھورن نے اپنی کتاب 'Studying the Novel ' میں اس سحنیک کوتا نیشی فکشن سے منسوب کیا ہے اور بعض نقاد جو اس کے دوغلا پن کے دعلا ب ای ان سے اختلاف کیا ہے۔ اس حوالے سے ان کا اقتباس ملا حظہ ہو۔ یورپ میں بیا صطلاح خاص طور پر خواتین نادل نظار اور تا نیشی نادلوں سے متعلق برتی جاتی ہے ما طور پر کہا جاتا ہے کہ اس میں زونلا پن نے جو شاید گراہ کن ہے۔ یوں لگتا ہے جیسے جا دوئی حقیقت نظاری خاص طور پر حقیقت پند پلاٹ اور سینگ میں تخیلاتی عناصر کا برگل اور اچا تیکی نادلوں سے متعلق برتی جاتی ہے۔ عام طور پر مرحقیقت پند پلاٹ اور سینگ میں تخیلاتی عناصر کا برگل اور اچا تک استعال ہے۔ (۱۱) مرکورہ تکذیک پر بحث کرنے سے پہلے یو ذہن میں رہے کہ یہاں جا دو کا مطلب وہ نہیں ہے جو عام معنوں میں لیا جاتا ہے بلکہ جادویا 'magic' پا سے مرادز ندگی کے اسرار ورموز ہیں۔ جب میجک یا جادو کے ان عناصر کوفن پارے میں بیا نہ یک سینٹ کے سیاد لیا جاتا ہے تھا اور ندگ کے اسرار اور موز ہیں۔ جب میجک یا جادو کے ان عناصر کوفن پارے میں بیا نہ یک میں نہیں لایا جاسکتا، کا مظہر قرار پاتے ہیں۔ اگر جادوئی حقیقت نگاری پر پنی تخلیقات کا جائزہ لیں تویہ بات سا ہے آتی ہے کہ ایسی تخلیقات میں غیر متوقع طور پر چیز وں کا گم ہونا، ججزاتی صورت حال، غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل کردار، بجیب وغریب اور حیرت انگیز ماحول جیسے عناصر کوقاری کے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں کسی میجک شو کے مداری کا وہ جادونہیں ہوتا جوتما شائیوں کو چند بند سے لکے اصولوں سے التباس میں ڈال کر داد وصول کرنے کے لیے کیا جاتا ہے۔ کرت د کی تطور کے معال کردار، بح یقین ہوتا ہے کہ جوانھوں نے دیکھا ہے وہ غیر فطری تھا اور اس کے پیش منظرا یسے ترب حیث پر عبور حاصل کر کے کوئی بھی ایسا کر کے دکھا سکتا ہے۔ جادو میں تو ایسا ہو سکتا ہے جب کہ جادوئی حقیقت نگاری کی تکنیک میں ایسانہیں ہوتا۔ اس میں فن غیر فطری اشیا یا فوق الفطری صورت حال کو حقیق ما حول میں اس طرح پیش کرتا ہے کہ تا ہے کہ ہوتا ہے۔ اس میں کا ر تحکیر کہ میں قاری کوروز روشن کی طرح یقین ہوتا ہے کہ غیر معمولی یا فوق الفطری صورت حال کہ تو کی میں ہوتا ہو جات

اسی طرح حقیقت نگاری کی اصطلاح کواگر جادونی عمل کے ساتھ ملا کردیکھیں تو اس کے وہ مفاہیم نہیں رہیں گے جو اٹھار ہویں صدی کے نصف آخر کے بعد حقیقت نگاری سے منسلک کیے گئے ۔معروف ادبی نقاد آئن واٹ (lan Watt) حقیقت پسندی پر بحث کرتے ہوئے کہتا ہے کہ جد ید حقیقت پسندی کا آغازاس وقت ہوا جب سے باور کر وایا گیا کہ فرد حقیقت ک دریافت اپنے حسی تجربے سے کر سکتا ہے ۔لیکن سے بات کوئی نئی بات نہیں ہے اس کا علم ہمیں قدیم یونانی فلسفیوں لاک اور دیما قریطس کی تعلیمات سے بھی ہوتا ہے۔اس حوالے سے آئن واٹ (lan Watt) کے الفاظ ملا حظہ ہوں ۔

یہ سلیم کرتے ہوئے کہ وہ دنیاجس میں ہم زندہ ہیں،اور ہمارے حواس میں قابلِ اعتبار رابطہ ہے۔ حقیقت پیندی شیجھتی ہے کہ بیرونی دنیا حقیق ہےاور ہمارے حواس ہمیں اس کی حقیق خبر دیتے ہیں۔(۱۲)

ŀ

ساری رہ کرحقیقی روامات کی تحدید کررہی ہوتی ہے تو دوسری طرف اس میں جادوئی واقعات کے بیان کے ذریعے، جادوئی حقیقت نگاری پیبنی فکشن جادوئی تفصیلات کی شمولیت کی سازش بھی کرر ہا ہوتا ہے۔ پیرجا دوئی تفصیلات حقیقت نگاری کی ب دخلی کا ماعث بنتی ہیں۔غیرتخفف بذیر عضر کی بطور غیرتخفف یذیرعضر درجہ بندی سے سلے،قاری دومتضا دواقعات کی سمجھ بوجھ میں پچکیا ہٹ کا شکار ہوسکتا ہے۔ یہاں مرکز می سوال یفین کا ہےاور چوں کہ یفین کی سطح مختلف ثقافتوں میں مختلف ہوتی ہےاس لیے پچھرفتافتوں میں بچھ قارئین دوسروں کی نسبت کم بچکچاہٹ کا شکار ہوتے ہیں جس کا انحصار بیانیہ کی روایت اورایقان پرمنی ہے۔حادد کی حقیقت نگاری میں دود نیا ئیں ایک دوسر ے سےممزوج ہوتی ہیں۔بعض دفعہاں پامحسوس ہوتا ہے کہ جیسے ہماری دنیا یرکسی تخیلاتی یا غیر فطری دنیانے قبضہ جمالیا ہے۔ یا ہماری دنیا کسی اور دنیا میں داخل ہوگئی ہے۔ ثقافتی تاریخ کے اعتبار سے حادوئی حقیقت نگاری قتریم پاروایتی کوجدید سے اوردیسی کوبدیس سے ملا دیتی ہے۔الہپاتی طور پرمتن میں حادوئی اور مادی د نیاؤں کوآپس میں ملاتی ہے، جب کہ شفی طور پر یہ حقیقی اورفنتا زی کا امتزاج کرتی ہے۔ شاید جادوئی حقیقت نگاری کے بیانیہ کا خط دنیا کے محور کے مماثل ہے، کیوں کہ خیالات کے نظام میں بیاضور کیا جا سکتا ہے کہ زیر زمین ، برسر زمین یا آسانی دنیا میں کہیں بھی فکشن کا کردارنتقل ہوسکتا ہے۔ حادوئی حقیقت نگاری دود نیادں کے انقطاع برموجود ہوتی ہے جیسے دوطر فدآ ئینے میں ا مجازی نقطہ جو دونوں طرف شعاعوں کا انعکاس کرتا ہے۔ دود نیاوں کے انقطاع کو مذکورہ تکنیک چھیلا دیتی ہےتا کہ اس مقام پر کئی واقعات دقوع پذیر ہوئیکیں ۔متضادا درمختلف د نیاوں کے امتزاج سے وقت ،جگہ اور شاخت کا مسکہ قاری کے لیے دقت کا باعث بنتا ہے۔مثلًا گارشا کے ناول میں جارسال، گیارہ ماہ اوردودن بارش کا برسنا، بےخوابی کی طاعون، اورا یک کمر ے کی موجودگی جس میں ہمیشہ مارچ کامہینہ اور سوموار کا دن رہتا ہے، اس طرح کے واقعات کا بیان جگہ، وقت اور شناخت کے عمومی تصورکونہس نہس کردیتاہے۔

تک عجیب اشما کے امتزاج سے تشکیل پذیر ہوتی ہے۔ یہ تکنیک دوقطبی تضادات (polar opposites) جلسے موت اور زندگی،شری اور دیہاتی، دلیی اور بدلیی تخیل اورحقیقت ماقبل نوآیا دیاتی ماضی اور مابعد شعق حال وغیر ہ کوچینج کرتی ہے۔ جسے اینجل فلورس فینٹسی اور حقیقت کا امتزاح بتا تا ہے(an amalgamation of the real and fantasy) جس میں دوالگ الگ د نیاؤں کواس طرح آپس میں ملاما جاتا ہے کہ نہ ہی فطری پاما دی قوانین عمل پیرا ہوتے ہیں اور نہ ہی معروضی حقیقت این اصل شکل میں موجود ہوتی ہے۔ بیرتکنیک فکشن میں حقیقت کاعلم عطا کرنے کی بجائے حقیقت کی بصیرت سے روشناس کرواتی ہے۔ خلاہر ہے جب تھلم کھلا اور واشگاف انداز میں حقیقتوں کے بیان پر پابندی ہوتو اس طرح کا اظہار ہی حقیقت کے ہمان میں استعال کیا حاسکتا ہے۔جس کی عکامی بیسویں صدی کے آغاز میں جرمنی اورامی صدی کے نصف آخر میں لاطینی امریک کی ساسی، ساجی اور معاشی صورت حال ہے ہوتی ہے، جہاں سے یہ تکنیک پروان چڑھی اور پھریوری د نیا میں شرت حاصل کی ۔ اگر حائزہ لیں تو زیر بحث تکنیک تشکیلی حقیقت (Hyper Realty) کو توڑ کر قاری کو اصل حقیقت کی بصیرت سے ہم کنار کرتی ہے۔ کرسٹوفر وارنس(Christopher Warnes) نے دراصل کیمڈ فرکساس Camayd) (Freixas کے تجزیے کی وسعت، فارس کی حادوئی حقیقت نگاری کی بین الاقوامی وسعت اور ساتھ ساتھ ثقافتی ،اد لی ، سیاس، تاریخی اور مقامی روایات جوفکشن کے متن میں ہرصورت موجود ہتی ہیں،کوملانے کی کوشش کی ہے۔ کیمڈ فرکساس(Camayd Freixas) اس امر کی طرف توجہ دلاتا ہے کہ تو دوروف نے + ۱۹۷ء میں فینٹسی کی ساخت کومتعارف کروایا جس نے جادوئی حقیقت نگاری کی رسی تعریف کو متعین کرنے میں تح یک پیدا کی۔ زیر بحث تکنیک کی تعریف کی ابتدائی ساخت متعین کرنے کی اہم مساعی میں ارلیم کیمپی (Irelemer Champi) نے جادوئی حقیقت نگاری کوکار پیٹیر کی معجز دنما (یا تحرآ میز )حقیقت پیندی(Marvelous Realism) کی اصطلاح سے بدلنے کی کوشش کی، تا ہم ارلیم کیمپی(Irlemar Champi) کی اس کوشش نے اس مات کومکن بناما کہاد پی طریقہ کار کے ان عوامل کو مذخم ہوتے ہوئے پیش کیاجا تا ہے۔اس عمل میں فطرت،فطرت نما کا اورفوق الفطرت،فطرت کا روپ دھارتے دکھائی دیتے ہیں۔ارلیمر کیمی (Irlemar Champi) کی اس کوشش کوا بیارل کینیڈی (Amaryll Chanady) نے جاری کیا۔اس نے اپنی كتاب (Magical Realism and fantastic: resolved verses unresolvd antinomy) بو ۱۹۸۵ء میں منظرعام پرآئی، میں جادوئی حقیقت نگاری کی تین حصوں پرمنی درجہ بندی کی نشان دہی کی ہے۔جس کا حوالہ کرسٹوفر وارنس(Christopher Warnes) کی کتاب میں یوں موجود ہے۔ متن خیال کی سطح پراستوار فطری اور فوق الفطری کوڈ ز طاہر کرے، ان کوڈ ز کے مابین تضاد کو سلجھائے اور مصنف کا عدم اظہاران کوڑ زکی ایک ہی جگہ موجودگی کوحقیقی رنگ دے(یعنی فطری قوانین سے ہم آ ہنگ کرے)\_(۲۱) جبیہا کہ مذکورہ بالا کتاب کے عنوان سے خاہر ہوتا ہے کینیڈی فہینٹسی یرمنی ادب اور جادوئی حقیقت نگاری کے مابین فرق واضح کرتا ہے۔اس حوالے سےاس کا نظریہاس طریقہ کار کی رسمی حدوداوراس سے ملتی جلتی دیگراصناف سےاس فرق کو واضح کرنے میں کارآ مدے۔اگرغور کریں تو گوتھک ناول(Gothic Novel) ، ہراسرار اور برخوف کہانیاں Horrer)

ہاں البتہ کیمیڈ فرکساس (Chamayd Freixas) کی کوشش ابتدائی ہیت پیندوں کی کاوشوں سے مختلف ہے۔ کیوں کہ وہ جا دوئی حقیقت نگاری کوانسان کی نسلیاتی تاریخ کے بیانیہ سے اخذ کرتا ہے۔ یہ بیانیہ دیو مالا، قصہ کہا نیوں، سیاہ فام باشندوں (جوامریکہ کے دور در از اور الگ تھلگ علاقوں میں مقیم ہیں)، کے عقیدوں کے اتحاد سے صورت پذیر ہوتا ہے۔ وہ ادبی اور ثقافتی تناظرات کا احاطہ کرتا ہے، جہاں سے میمتن جنم لیتا ہے کیکن وہ ایسے طریقہ کا رکو بیان نہیں کرتا جس کی بدولت جادوئی حقیقت نگاری بین الاقوامی مظہر کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ کر سٹوفر وارنس (Christopher Warnes) نے فارس (Faris) کی بین الاقوامی وسعت اور کیمیڈ فر کساس (Shamay Freixas) کے علاقائی اور ثقافتی عناصر (جو ہر متن میں موجود ہوتے ہیں) کا امتزاج پیش کیا ہے۔

جادونی حقیقت نگاری کے بشریاتی مطالع کے لیے سینلے ٹمبے کی '' جادو، سائنس، ندہب اور عقلیت کا امکان'(Magic, science, Religion and scope of Rationality) ایک دلچرب بحث لیے ہوئے ہے۔ مصنف کے خیال میں جادو، ندہب اور سائنس دنیا کو شیحف کے لیے انسان کی عقل پرمینی کو شمیں تعییں، اور این موثر ہونے ک صلاحیت کی بدولت باری باری نمودار ہوئے ۔ آغاز میں جب جادواور مذہب کا دورتھا، تو انسان پر اسر ارذ ہذیت کا ما لک تھا، وہ ہر کام میں سی ما فوق الفطرت قوت کی مداخلت کا منتظر رہتا تھا۔لیکن جیسے جیسے اس نے ترقی کی اور آلات پیداوار کی دریا فت ہر کام میں کسی ما فوق الفطرت قوت کی مداخلت کا منتظر رہتا تھا۔لیکن جیسے جیسے اس نے ترقی کی اور آلات پیداوار کی دریا فت نے اس کے طرز فکر واحساس پر اثر ڈالا تو اس کی سوچ منطقی اور استدلالی ہوتی چلی گئی۔انسان ہر شے کو تھی اور منطقی بنیا دوں پر معاشر سے کہ ہوگیا۔انسان کے ابتدائی دور کی پر اسر ارذ بنیت اور جدید دور کی عقلی ذہنیت میں ،ہت فرق ہے، کیوں کہ ابتدائی معاشر سے کی ہو تیں اس کی میں کہ میں کی اور تا تھا۔لیکن جیسے جیسے اس نے ترقی کی اور آلات پیداوں پر اس کے طرز فکر واحساس پر اثر ڈالا تو اس کی سوچ منطقی اور استدلالی ہوتی چلی گئی۔انسان ہر شے کو تھی اور نظلمی بنادوں پر معاشر سے کی ہو گیا۔انسان کے ابتدائی دور کی پر اسر ار ذہنیت اور جدید دور کی عقلی ذہنیت میں ،ہت فرق ہے، کیوں کہ ابتدائی معاشر سے کی ہو یہ کی معلی کی معار خوق الفطرت میں فرق نہیں کرتی ، جب کہ جد پید معاشر سے کی سوچ اس کے الٹ ہے، دو ہر شرح کی تو تر جار کی اور خوت الفطرت میں فرق نہیں کرتی ، جب کہ جد پر معاشر سے کی سوچ اس کے الٹ ہے، دو ہر شرح کی تو تر جاند ہو ہوں الفر ہوں ہے۔ایں ابتدائی دور کی صورت حال کو لیو کی بر ول (Levy Bruh) نے دو ہو کی تو تر ہوں کی ہوں کہ ہوں کہ ہو ہو کر ہوں کرتا ہے۔ لیو ک برال (Levy Bruhl) کی اس تقسیم پر ایوان رچر ڈ (Aven Ritchard ) نے تقید کرتے ہوئے سے کہا کہ ابتدائی معاشرے کی پر اسرار فکر اورجد بید عہد کی منطق وسائنسی فکر کوالگ الگ تصور کرنا درست نہیں ہے اس لیے کہ بید دونوں رتجانات کس بھی معاشرے میں بیک وقت موجود محقق سطحوں پر موجود ہوتے ہیں۔اور معاشرے کو کلیت میں دیکھا جائے توان دونوں کا ایک ساتھ موجود ہونا ضروری ہے ۔اس صورت حال کو کر سٹوفر وارنس اپنی کتاب میں بھی زیر بحث لایا ہے۔ اس کے الفاظ ملاحظہ ہوں

لیوی برال اس نتیجے پر پہنچا کہ بید دنوں شعوری سطحیں ، یکے بعد دیگر ےصورت پذیر ہونے کی بحائے ایک ہی دفت میں موجود ہوتی ہیں۔جنھیں دہ''شرکت''ادر''علت ادر معلول'' سے موسوم کرتا ہے۔( ۱۷)

اب''شرکت' (participation) اور' علت و معلول' (causality) کی خصوصیات دومتضاد، لازم و ملزوم اورایک بی وقت میں ایک بی ساتھ اس دنیا کے معاشروں میں موجود ہوتی ہیں۔ اس کو عام لفظوں میں آسانی کی خاطر'' ند جب' اور'' سائنس' کا نام دیا جا سکتا ہے۔ اس کے خیال میں جادوئی حقیقت نگاری ایک ایسا مظہر ہے جو مذہب اور سائنس یا'' شرکت' اور' علت و معلول' کے امتراج سے تک لی پز ریہوتی ہے جن کی ہر معاشرے میں موجودگی نا گز ریہوتی ہے۔ اس دنیا میں''شرکت' (participation ) اور' علت و معلول' (Causality ) متفادر تجانات ہیں کین ان کا معاشر کی کی میں ساتھ ساتھ وقوع پذ ریہونا ضروری ہوتا ہے۔ سائنس فطرت پر یقین رکھتی ہے اور مذہب بعض معاملات میں فطرت پر یقین رکھنے کے باوجود فوق الفطرت پر اعتقادر کھتا ہے۔ ٹمب (Mathing) نے ان تصادات کو گرفت میں لانے کے لیے توضیحی اور تجزیاتی زبان کا استعال کیا ہے اور جادوئی حقیقت نگاری کی تعریف کر نے کے لیے یالیاں کا معاشر کی تقسیم سے رجوع کیے یارد کے بغیر جوکوششیں ہوتی رہی ہیں ان سے گریز کارو میا ختیاں کرنے جالی اور ان کا معاشر ہے کہ تقسیم سے

کرسٹوفر وارنس (Ontological) نے '' الہیاتی '' (Ontological) اور' اصول علم پر مینی') (Epistemelogical جادوئی حقیقت نگاری کاذکر کیا ہے۔ اول الذکر کا تعلق مذہب سے ہے جب کہ ثانی الذکر کا تعلق سا منس سے ہے جو چیز وں کے مروجہ نقذ س کو پا مال کرتی ہے، پر انے اعتقادات کو شک کی نظر سے دیکھتی ہے اور حقیقت کے نئ نئے پہلووں کو سامنے لاتی ہے، اس حوالے سے کر سٹوفر وارنس ( Christopher Warnes) کے الفاظ ملاحظہ ہوں۔ مذہب برینی جادوئی حقیقت نگاری میں الہیات جو میں اپنی آرا میں زیر بحث لا وُں گا، اجتماعی ہیں۔ یہ دنیا میں ثقافتی وجود کو تجھنے کے اطوار ہیں۔ دوسری، اصول علم پر مینی (Epistemological) غیر مقد کی جادو کی حقیقت نگاری کی فطرت کا کم ل احاط نہیں کرتی۔ موخر الذکر کا تعلق صرف علم سے نہیں ہے، بلکہ علم سے ای ہوا؟ اس سے بھی ہوادی کی فطرت کا کم ل احاط نہیں کرتی۔ موخر الذکر کا تعلق صرف علم سے نہیں ہے، بلکہ علم سے ای ہوا؟

بحث کو آگے بڑھانے سے پہلے 'Epistemological Magical Realism' اور Epistemological اور Ontological' اور Ontological' اور Ontological' اور Ontological' اور 'epistemological Realism' کے ماجن سے مرادالیں 'Magical Realism' کے مابین فرق واضح کرنا ضروری ہےتا کہ اسے آسانی سے مجھا جا سکے اول الذکر سے مرادالیں جادوئی عناصر علم کے پہلو سے اخذ کیے جاتے ہیں نہ کہ ثقافتی عقائد سے مثال کے طور پر

امیتاد گھوٹ کے ناول "The Calcutta Chromosome " میں کمپیوٹرا یک شخصیت کے طور پر موجود ہے۔ اب بید تصور خالص علمی ہے جس کا ثقافتی عقائد کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ۔ اس طرح کی جادوئی حقیقت نگاری عمل پیرا ہونے کے لیے عقائد ک روایت کو خاطر میں نہیں لاتی ۔ بیداان اشیا کے فلسفیا نہ مطالع جن کا تعلق علم سے ہے اور ان اشیا کے مطالع جن کا تعلق عقائد سے ہے کے مابین فرق سے تشکیل پذیر یہوئی ہے۔ "Ontological Magic Realism" کا تعلق علمان " Ontolog " کا تعلق عقائد سے ہے، جس کا مطلب عقائد سے متعلقہ اشیا کا فلسفیا نہ مطالعہ کرنا ہے۔ اس کا عام جادوئی حقیقت نگاری سے لطیف فرق بی ہے کہ اس میں جادوئی عناصران ثقافتی عقائد سے اخذ کیے جاتے ہیں، جن میں وہ متن تشکیل پار ہا ہوتا ہے۔

اوّل الذكركو غير مقدس يا سائنسى جب موخر الذكركو مذہبى يا البهياتى سے موسوم كيا جا سكتا ہے۔ غير مقدس يعنى سائنسى (جو چيز وں سے مروجہ نقدس كو پامال كرتى ہے ) اكثر اوقات اپنے آپ كومخصوص ثقافتى، تاريخى اور اد بى دُسكورس سے منسك كرليتى ہے۔ البياتى (يا مذہبى ) اور سائنسى (يا غير مقدر ) سے ما بين بڑا فرق مد ہے كہ اول الذكر دُسكور سكو بطور دُ ہے جب كہ ثانى الذكر دُسكور سكور كو بطور دُسكور سُبيل ليتى بلكہ دُسكور سكو وجود ميں تبديل كر ليتى ہے۔ ايقان يا مذہب پر بنى رحجانات حقيقت سے بارے، پہلے سے موجود تصور ات كو زرخيز بنانے اور اُصي وسعت دينے کے ليے جادو كا سنتا كامل ميں لات ميں، بے مقصد (Discursive) جادو كى حقيقت نگارى دانستہ طور پر حقيقت كو غير حقيق بنا كر پيش كرتى ہے، تا كہ دونوں كى اصول علم پر بنى (Liscursive)

۔ ان سون یں ان سے جہلیا سے سے کر پر دوردیا۔وسر سعود کی صحبیاں یں رور سراہ ریڈی سے بربات یں ماری بر ار نہیں رہتی۔ تازگی کی عدم موجودگی کے باعث تجربات معمول کا حصہ بن جاتے ہیں۔ ادب کا بنیادی کام تجربے کی تازگی کی بازیافت کرنا ہے تا کہ قاری اس کی قرات سے لطف اندوز ہو سکے۔وکٹر شکلود سکی کے الفاظ کا ذکر ڈاکٹر گو پی چند نارنگ نے اپنی کتاب میں یوں کیا ہے۔

آرٹ کا مقصدا شیاء کا جیسے وہ محسوس کی جاتی ،احساس کرانا ہے، نہ کہ جیسی وہ جانی جاتی ہیں۔ آرٹ کی تکنیک میہ ہے کہ وہ اشیاء کو اجنہیا دے، فارم میں اشکال پیدا کر دے تا کہ محسوس کرنے اور سجھنے کے عمل میں قدرے دفت پیدا ہو، اور پچھڑیا دہ وفت صرف ہو، کیوں کہ محسوس کرنے کا عمل فی نفسہ جمالیاتی کیفیت کا حامل ہے، اور اس کو ول دینا نہ صرف مناسب بلکہ انسب ہے۔ آرٹ سی شے کے آرٹ سے بھر پور ہونے کو محسوس کرنا ہے، شے بذات ِخودکو ٹی اہمیت نہیں ہے۔ (۱۹)

شکلووسکی نے اپنے اس مضمون میں واضح کیا کہ آرٹ حقیقت کا علم عطا نہیں کرتا بلکہ بصیرت سے آشنا کرتا ہے۔ حقیقت کے اس تصور کوجس کے ہم عادی ہوتے ہیں، فن اس کو در ہم بر ہم کرتا ہے اور حقیقت کے ان پہلوؤں کو سامنے لاتا ہے، جس سے محوماً ہم واقف نہیں ہوتے۔ اگر ہم جادوئی حقیقت نگاری کو شکلووسکی کے نظریے کے تحت دیکھیں تو یہ تکنیک بھی اجنہیا نے (Defamiliarisation) کے مل میں بطور اوز اراستعال ہوتی ہے۔ وہ صورت حال جو عام سطح پہ موجود ہوتی ہے اسے ہو ہوائی طرح پیش کرنے سے کر یز کرتی ہے۔ بلکہ حقیقت اور ماور اے حقیقت کے امتران ہے ایں دنیا تحقیق کرتی ہے جو قاری کے لیے اجنبی ہوتی ہوتی ہے ، بید نیا قاری کو حقیقت کا متران ہے ایسی دنیا تحقیق مقصد کے تحت جادوئی حقیقت نگاری کی تکنیک اجنہیا نے کے مل میں مددگار ثابت ہوتی ہے۔ روہی ہیں دنیا تحقیق کے تق والے اد با اس بات کے قاکس تھے کہ جذبات ، تھو رات ہوتی اور موضوع کو کی بھی چیز اپنی ذات میں اد ہیں ہوتی ہوتی ہوتی بلکہ اد بی پیرا کے ایس اور از ہوتی ہے، یہ دنیا قار کی کو حقیقت کا مراب کی تحقیق ہوتی ہوتی ہے۔ اس میں ہوتی ہے ۔ اس میں ہوتی ہوتی ہوتی ہے ۔ اس کی ہوتی ہوتی ہے ۔ اس میں میں موجود سے سائنسی طور پر ثابت کیا جا سکے کداد بی پیرایوں سے جمالیاتی اثر کیسے پیدا ہوتا ہے۔اس مقصد کے تحت وہ ایسی تلنیکوں کی تلاش میں تھے جن سے ادب میں''اد بیت'' پیدا ہوتی ہے۔اد بیت کی سائنسی توجیہ ہے حصول کے لیے انھوں نے مختلف پہلوؤں پرغور کیا،مثلاً زبان و بیان،اجنہانے کاعمل، کہانی اور پلاٹ میں فرق، آ زاداور پابند موٹف، حاوی محرک اور جمالیاتی نفاعل،ایسے پہلوؤں پرانھوں نے خصوصی زوردیا۔

جادوئی حقیقت نگاری کے بغور مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ بیتکنیک جادوئی اور حقیقی پہلو کے مابین کوئی واضح فیصلہ نہیں کرتی اور اس کی بیخاصیت متضاداور کثیر المجہتی تعبیروں کا باعث بنتی ہے۔ بیا پنے آپ کو کئی تعبیروں کے لیے کھلا ہے جس کے سبب وہ جو تنوع کو نا پیند کرتے ہیں ان کے لیے تقید کی راہیں بھی ہموار کرتی ہے۔ اس طرح اس کے متن کی تشریحوں کا زیادہ ترتعلق قار کمین کے عقائد کے نظام سے منسلک ہوجا تا ہے۔

## حوالہ جات وحواشی

ا\_روش ندیم،صلاح الدین درویش،'' حدیدادینخ یکوں کا زوال'' (راول بنڈی، گندهارا بکس\_۲۰۰۲ء )ص۴ ۷

"Concise Oxford Dictionary of Literary Terms", 3rd Ed 2008, p194

["....a kind of modern fiction in which fabulous and fantastical events are included in a narrative that otherwise maintains the reliable tone of objective realistic report.....the fantastic attributes given to characters in such novels, levitation, flight, telepathy, telekinesis...are among the means that magic realism adopts in order to encompass the often phantasmagorical, political realities of 20th century]

> ۳ - اشولال، مقدمہ: ، ترجمہ، '' نتہائی کے سوسال' ' (لا ہور، فکشن ہاؤس۔۱۱۰۲ء)ص•۱ ۴ - گبرائیل گارشیامار کیز، ' کولیبیا کا منتقبل ' ( مشمولہ )' آج' کراچی مارچ۱۱۰۲ء، ص۵۳۸ ۵ - مائیکل وڈ، '' نتہائی کے سوسال' ( مضمون ) مشمولہ آج' کراچی مارچ۱۱۰۱ء: ص۵۶۴

1- Maggie Ann Bowers, "Magical Realism" Routledge, Abingdon,2004,p2 [The first of the term 'Magischer Realismus' or magic realism was coined in Germany in the 1920s in relation to the painting of the Weimar Republic that tried to capture the mystery of life behind the surface reality.]

۷\_ سهيل احمد خان، ' منتخب اد بي صطلاحات' (لا ہور، شعبہ ارد ؤ. جي سي يو بي ورشي ): ص ۱۲۸

A Flores, Angel "Magic Realism in Spanish American Fiction"

Hispania,1955,p 187

٢\_

[ Jorge Luis Borges inspired and encourage other Latin American writers in the development of magical realism, particularly with his first magical realistic publication" historia universal de la infamia" in 1935. between 1940 and 1950, magic realism in Latin America reached in peak, with prominent writers appearing mainly in Argentina]

9- J.A Cuddon "Dictionary of literary terms and literary theory" penguin books

UK, 4th Ed, 1998, p 488

[Some of the characteristic feature of this kind of

fiction are the mingling and juxtaposition of the realistic and the fantastic or bizarre, skillful time shift, convoluted and even labyrinthine narrative and plot, miscellaneous use of dream, myths and fairy stories, expressionistic and even surrealistic description, arcane erudition, the element of surprise and abrupt shock, the horrific and the inexplicable.]

I+- Christopher Warns, "magical realism and post colonial novel", Pangrame macmillin, Eng, 2009, p3

[It is a mode of narration that naturalises or normalises the supernatural; that is to say, a mode in which real and fantastic, natural and supernatural, are coherently represented in a state of equivalence].

II- Jeremy Hawthorn, "Studying the Novel", 5th Ed , Hodder Arnold London 2005.

[In Europe the term is particularly associated with certain recent female and feminist novels' blending' is perhaps misleading magic realism seems typically to involve the incursion of fantastic elements in an otherwise realistic Plot and Setting].

12 Ian Watt, "Ian Watt on realism and the novel form, in Lillian first, realism,

London, Longman, p92, 1992

[By accepting that there is a reliable link between our senses and the world in which we live, realism assumes that, the external world is real, and that our senses give us true report of it.]

Maggie Ann Bowers, "magical realism" ,Routledge, London and New

York,pp 21, 2004

[The way in which the narrative is constructed is the key element to the construction of twentieth century realism. She explains that realism is a plausible not because it reflects the world, but because it is constructed out of what is (discursively) familiar.]

Wendy B Faris, ordinary enchantments'' magical realism and the remystification of narrative'', Vanderbilt University press USA, 1st Ed, 2004, p 7

[I suggest five primary characteristics of the mode. first, the text contains an" irreducible element" of magic; second, the descriptions in magic realism detail a strong presence of the phenomenal world; third, the reader may experience some unsettling doubts in the efforts to reconcile two contradictory understanding of events; fourth, the narrative merges different realms; and, finally, magical realism disturbs received ideas about time, space and identity.]

10- Mathew C Strecher, Magic Realism and the search for Identity in the

fiction of Murakami Haruki" Journal of japans studies, vol25, p267, 1999.

[What happens when a highly detailed realistic setting is invaded by some thing too string to believe.]

- In- Christopher Warns, "magical realism and post colonial novel", p3 [The text must display coherently developed codes of the natural and supernatural, the antinomy between these codes must be resolved, and measure of authorial reticencnce must facilitate the co-existence and legitimacy of both codes.]
- I2- Christopher Warnes, "Magical Realism and Post Colonial Novel", Eng P9 [ Levy Bruhl came to conceive of these two mentalities as co-existing rather than in a relationship of succession ,and named them " participation" and " causality]
- IA- Christopher Warnes,"Magical Realism and Post Colonial Novel", Eng P9 [The ontological I will be discussing in my comments on fait-based magical realism, are collective. They are ways of understanding being-in-the-world. Second, epistemological does not quit capture the nature of irreverent magical realism because the concern of the latter is not only with knowledge itself, but also with what is done with that knowledge, how it replicates itself and the values that accompany it, how it is used in the perpetuation of privilege and oppression, how it takes on the status of truth.]

۱۹۔گویی چندنارنگ،''ساختیات، پس ساختیات اورمشرقی شعریات'' (لا ہور، سنَّکِ میل پبلی کیشنز۔ ۱۰۰ء)ص۸۵

ڈ اکٹر فریجہ نگہت پرنسپل گورنمنٹ کالج برائے خواتین، کہوٹہ، راولپنڈی مابعدالطبیعیات کے بنیادی میاحث

#### Dr Fareeha Nighat

Principal, Govt. College for Women, Kahuta, Rawalpindi

#### **Basic Discussions on Metaphysics**

Metaphysics is one of the globally popular themes of literature. It is a philosophical term and has various shades of meanings. The article discusses the basic issues regarding literal and terminological meanings of metaphysics, definitions in various dictionaries, interpretations through authentic encyclopedias and eminent scholars. An effort has been made by the author to dilate upon fundamentals of metaphysical elements in the backdrop of scientific and philosophical manifestations, basic questions and contemporary perspective of God, individual and universe.

مابعد الطبيعيات کی لغوی اورا صطلاحی جہتوں پرغور کریں تو بيد لفظ اپنے اندر بے شار معانی ومفاہیم ليے ہوئے ہے۔ مابعد الطبيعيات کی جامع تعريف قدر \_ مشکل ہے کیونکہ کسی بھی علم وفن کی واضح تعريف آسان نہيں ہوتی ۔لڈوگ ونکد شط کن اس سلسلے میں کہتے ہیں:''کسی بھی علم وفن کی تعریف کے بجائے اس علم کی اصطلاح کے استعال(USE) پرغور کرنا چاہیے۔کسی بھی لفظ کو عام زندگی میں جس طرح سے استعال کیا جاتا ہے اس سے اس کے معنی متعین ہوتے ہیں اور اس کے مختلف استعال

مابعدالطبيعيات عربی زبان کالفظ ہے۔اردوميں بھی بيا پندوی واصطلاحی معانی میں اسی طرح مستعمل ہے جس طرح عربی زبان میں ہے۔انگریزی میں مابعد الطبيعيات کے ليے Metaphysics کالفظ استعال ہوتا ہے۔اردو، عربی، فارسی اور انگریزی کی مختلف لغات، انسائیکلو پیڈیا ، مختلف دائر ہ ہائے معارف اور مابعد الطبيعيات پر ککھی جانے والی دیگر کتب میں اس کی تعریف مختلف انداز میں کی گئی ہے جس کے باعث اس کے معنی میں بے انتہا و سعت پیدا ہوئی ہے اور بعض اوقات تو اس لفظ کی جامع تعریف تک رسائی قدرے دقیق مسئلہ بن جاتی ہے کیونکہ مختلف علوم وفنون، فلسفیانہ تو جیہات اور فرجی و سائنسی تعبیروں کے ادغام نے اس کے اعطلاحی مفہوم کوقدرے پیچیدہ بنادیا ہے۔اردوا دب میں بھی ''مابعد الطبيعیات'' کا لفظ اپن

For Aristotle, Metaphysics was Ontology, the study of being as being, a science that attempted to set down the common characters of everything that existed.(r)

مابعدالطبيعيات كاماخذ مابعدالطبيعيات كى اصطلاح كاسب سے پہلے استعال \* 2 قبل مسيح ميں روم ميں ہوا جہاں رہوڈز كے عظيم فلاسفر اينڈرونكس نے اس اصطلاح كو ارسطو كے كام كومرتب كرتے ہوئے استعال كيا۔ اگرچہ مابعد الطبيعيات كى اصطلاح (۲۵۵ ـ ۲۸۰) صدى عيسوى ميں بوكش (Boetius) ميں بھى پہلے سے موجود تھى مگراس اصطلاح كوبا قاعدہ طور پر سب سے پہلے ارسطونے ہى استعال كيا۔قاضى قيصر الاسلام كى رائے ميں : يہلے ارسطونے ہى استعال كيا۔قاضى قيصر الاسلام كى رائے ميں : اير ارسطونے ہى استعال كيا۔قاضى تي ارسطو كے فلسفہ اولى كو 'مابعد الطبيعيات ' کے نئے عنوان سے موسوم كي ارسطونے ہى استعال كيا۔قاضى تي ارسطو كے فلسفہ اولى كو 'مابعد الطبيعيات ' کے نئے عنوان سے موسوم اير ارسطونے ہى استعال كيا۔قاضى تي ارسطو كے فلسفہ اولى كو 'مابعد الطبيعيات ' کے نئے عنوان سے موسوم آر اسطونی ایک موضوع بنے ہوں ، لہذا اينڈرونکس نے ان اصولوں كو جوطبيعيات کے بعد يا اس سے مادراء مسائل كا موضوع بنے ہوں ، لہذا اينڈرونکس نے ان اصولوں كو جوطبيعيات کے مابعد ( یونانی میں آتے ہيں ، مابعد اطبيعيات کے نئے نام سے موسوم كيا۔ چنانچو افكار كى يقطعى تر تيب جسے فلسفے کا كي شعب کے طور پرزیر بحث لایا گیا ہے بعد میں اصطلاحاً ... مابعد الطبيعيات کہلایا۔ (س) مابعد الطبيعيات میں ارسطونے حقیقت مطلقہ کی ماہیت کا تجزيد کیا ہے جس میں اس نے اپنے فطری الہیات کے نظریات کو بھی شامل کرلیا ہے۔ ڈاکٹر سید عطا الرحیم کے مطابق :'' ارسطونے مابعد الطبيعيات (Metaphysics) کی اصطلال وضع کی جس ک معنی ہیں طبیعیات کے بعد آنے والے مضامین یعنی ایسے مضامین جو طبیعیات کے بنیا دی مسائل پر بحث کرتے ہیں۔' (۵) مابعد الطبیعیات کی وضاحت ہم یوں بھی کر سکتے ہیں کہ اگر علم کو دو حصول میں تقسیم کیا جائے تو ایک اس دنیا کاعلم ہے جس میں دنیا کے تمام سائنسی علوم اور فنون آتے ہیں جیسے طبیعیات، کیمیا، ارضیات، معاشیات، سیا سیات، نفسیات، عمرانیات، مصوری، موسیقی، سنگ تراشی ادب وغیرہ ۔ دوسراعلم وہ ہے جوکا نئات میں مظاہر کے پیچھے چھی ہوئی حقیقت کو دریا فت کرتا ہے۔ ان مسائل میں حقیقت مطلق یعنی خدا ، روح، حیات بعد موت، خیر وشر کے مسائل آئے ہیں، ان مسائل کو مابعد الطبیعیاق مسائل کہتے ہیں۔ مالتی کہ تراشی، روح، حیات بعد موت، خیر وشر کے مسائل آئے ہیں، ان مسائل کو مابعد الطبیعیاق مسائل کہتے ہیں۔ مالت ملتی خون میں ، روح، حیات بعد موت، خیر وشر کے مسائل آئے ہیں، ان مسائل کو مابعد الطبیعیاق مسائل کہتے ہیں۔ مالت میں دفیق خوں میں

ا۔ وجودیات ONTOLOGY : وجودیات حقیقت کے متعلق بحث کرتی ہے۔حقیقت ایک ہے یا دویا بہت زیادہ جقیقی وجود کیا ہے؟ مادہ، ذہن یا کوئی اور شے، وجود میں وحدت ہے یا کثر ت۔ ۲۔ کونیات COSMOLOGY : پیکا نئات کے متعلق تحقیق کرتی ہے کہ وہ کیسے وجود میں آئی، کا نئات کس طرح بنی؟ کا نئات کی تشریح طبعی عوامل سے ماکسی دوسری شے ( ذہن ) سے کر سکتے ہیں۔

۳۔ علمیات EPISTEMOLOGY : اس کاتعلق حقیقت کے علم سے ہے۔اسے حاصل کرنے کے لیے عقل یاوجدان سے کام لیاجا تا ہے۔

افلاطون اورار سطو کے دور میں مابعد الطبیعیات ، وجودیات کے معنی میں استعمال ہوتار ہالیکن بعد کے ادوار میں مابعد الطبیعیات کی اصطلاح حقیقت کے فہم کی ہرکوشش کے لیے استعمال ہوتی آئی ہے یعنی بیر کہ دنیا کے ظاہری پہلو کے پس پشت کیا حقیقت ہے؟ مابعد الطبیعیات کے معانی کوجاننے اور اس کے مختلف ابعاد تک رسائی حاصل کرنے کی غرض سے مختلف لغات ، انسائیکلو پیڈیا، مابعد الطبیعیات پرکاہی گئی کتب اور دائر ہ ہائے معارف سے اخذ شدہ مختلف تعریفیں درج ذمیل ہیں۔

مابعدالطبيعيات كی تعريفيس: فیروز اللغات اردوجامع : وه شے جوطبيعيات یا موجودات سے ماورا ہو...وه علم جوہستی کواس کی عینی شکل میں بیان کرنے ک سعی کرتا ہے... البهات (Metaphysics)۔<sup>(۲)</sup> چامع علمی اردولغت : مابعد الطبيعيات ، فوق الفطرت البهیات۔<sup>(2)</sup> فر**بنگ اصطلاحات** : مابعد الطبيعیات ، علم <sup>م</sup>ستی ، علم وجود( Metaphysics) وحدانیات ، البهیات ، علم البی ، علم اولی <sub>-</sub><sup>(۸)</sup> لغات سعیدی : مابعد الطبیعة ، علم البی جوعکم طبیعی کے بعد سمجھ میں آسکتا ہے۔<sup>(9)</sup>

Metaphysical also Metaphysics

- 1- Having no body, form or substance. (1) Immaterial.
- 2- Of, coming from, or relating to forces or beings that exist outside the natural world. (2) Supernatural. (rr)

ورلد بك د تشنرى :

The branch of philosophy that tries to explain reality and knowledge's study of the real nature of things. Metaphysics includes epistemology

(the theory of knowledge), and cosmology (the study of the nature of reality), and cosmology (the theory of the origin of the universe and its laws). (rr')

مصطلحات علوم وفنون عربيد : مابعد الطبيعيات: عالم طبيعيات وماديات سے ماوراء ماقبل الطبيعيات: الدالحق جل مجدہ، جومبدع وخلاق علت اولی اور علت العلل ہے۔ اس کے معلولات کوذاتی شرف اور علیت کے لحاظ سے حکمت طبیعہ کے معلولات پر فضلیت و تقذم حاصل ہونا تو مسلم ہے لیکن وضع کے اعتبار سے بعدیت ونا خوبھی حاصل ہے کیونکہ محسوسات ، ہر حال ، ہم سے قريب تر ہیں۔ بناء ہریں پہلے اعتبار سے اس کے معلولات ماقبل الطبيعيات کہلا کیں گے اور دوسر کے لحاظ سے ان کو مابعد الطبيعيات کہا جائے گا۔ (۲۵) فيروز سنز اردوانسائيکلو بيلاما :

سر سلما سی پیدی مابعدالطبیحیات سے مرادوہ شے ہے جوطبیحیات یا موجودات سے ماوراء ہو۔ مابعدالطبیحیات کاروایتی مفہوم بیر ہے: وہ علم یا سائنس جوہتی کواس کی عینی شکل میں بیان کرنے کی سعی کرتی ہے۔ مابعدالطبیحیات ان اصولوں کو دریافت کرتی ہے جو کا نئات کے بنیادی اصول (کلیات اولیٰ) ہوتے ہیں۔(۲۷)

اردوجامع انسائيكو پيژيا:

مابعد الطبيعيات كاتعلق فطرت، ما دے كى اصل اور تخيل سے بيدى ماد ب اور تخيل كى ما ميت دنوعيت اور ما خذ او ران دونوں (ماد ب اور تحضيت اور خود كارانه طرز دلائل جن سے اپنے آپ كو خدا كے تيقن اور روح كے علت اور معلول ، جر وقدر ، شخصيت اور خود كارانه طرز دلائل جن سے اپنے آپ كو خدا كے تيقن اور روح كے لا فانی (حیات بعد ممات) ہونے كا يقين دلا يا جا سے بطور فلد غه ما بعد الطبيعيات كى بنياد ميں افلاطون اور ارسطو نے رکھیں بينٹ ٹامس ايكوينا سے بھى اس فلسفے كے با نيوں ميں ثار كے جاتے ہيں۔ انہوں نے ايك ايسانظام فكر مرتب كيا جے كي تصلك كليسا بھى اس فلسفے كے با نيوں ميں ثار كے جاتے ہيں۔ انہوں نے ايك ايسانظام فكر مرتب كيا جے كي تصلك كليسا بھى قبول كرتا ہے۔ اس موضوع كو ڈيكارٹ ( Descartes ) سپنوزا، ليبز (Leibniz)... بر كے، ہوم، لاك، کانٹ ، ہيگل، شو پن ہار، كارل ماركس اور موجودہ دور ميں برگساں، بر يثر لے (Bradley)، کروچ (Croca) ٹيگر ٹاوروا ئے ہيڑے تر تى دي ما ہم کردارادا کيا۔ پر اینے تقدرى احمال کا ہے ہوں کرا ہے انہ ہوں کا ہے ہوں ہوں کا رہ کارل مارکس اور موجودہ دور ميں برگساں،

وہ تمام موضوعات دمسائل جوطبیعی علوم کے دائرہ بحث سے خارج طبیعی فکر ونظر کی حدود سے ماوراءاور مشاہدہ وتجربہ کے احاطے سے باہر ہیں، مابعد الطبیعیات کے دائرے میں آتے ہیں۔ مابعد الطبیعیات اس قشم کے سوالات سے بحث کرتی ہے۔ وجود کیا ہے؟ زندگی کی حقیقت کیا ہے؟ کیا کا نئات کا کوئی مقصد ہے؟ کیا کا نئات کا کوئی خالق ہے؟ انسان کہاں سے آتا ہے؟ کد هرجاتا ہے؟ کیا روح کا وجود ہے؟ روح کیا چیز ہے؟ کیا وہ بھی جسم کے ساتھ فنا ہوجاتی ہے یا جسم سے الگ زندہ رہ سکتی ہے؟ سیلٹس نے مابعد الطبیعیات کو Theory of reality قرار دیا ہے۔ (۲۸)

"Metaphysics is that part of philosophy which considers the nature and properties of thinking beings.Metaphysics is divided, according to the objects that it considers, into fix principal parts, which are called, 1. Ontology 2. Cosmology 3. Antrophology 4. Psychology 5. Pneumatology and 6. Theodicy or meta physical theology".(۲۹) امریکانانیاتگویدرا :

Metaphysics the division of philosophy which deals with first principles and the nature of reality.( $r^{+}$ )

چيبرزانسائيكوپيژيا :

Metaphysics literally means 'after physics' and the word takes its origin from the circumstance that Andronicus, editor of Aristotle's treatises, seems to have called the collection of treatises which succeeded the physical treatises in his edition, Meta ta ouakia: that which succeeded the Physics. (r)

كولنزانسائيكو پيژيا :

Metaphysics, branch of philosophy which deals with first principles and seeks to explain the nature of being (ontology).Epistomology (the study of the nature of knowledge) is a major part of most metaphysical systems. (*rr*)

گريٺ سويت انسائيکلو پيڈيا:

1. The philosophical 'Science' that deals with the supersensible principles of being...

2. The philosophical method opposite to dialectics and based on a quantitative understanding of development that rejects self development. (rr)

**مابعدالطبیعیات فلاسفد کی نظر میں** : مابعدالطبیعیات کی تعبیر وتفہیم مختلف فلاسفہ نے مختلف انداز میں کی ہے۔ارسطونے مابعدالطبیعیات کے علم کو خاصی وسعت بخشی ۔ جدید دور کے مغربی مفکرین میں امانوک کانٹ ، ڈیکارٹ اور بریڈلے نے اور وسط ایشیا کے مسلم مفکرین میں بوعلی سینا، فارابی ، محمد بن موسی الخوارزمی ، ملا جلال الدین دوانی اور فخر الدین عراقی نے اور دور جدید میں علامہ اقبال اور دیگر کئی مفکرین نے مابعد الطبیعیات کواپنی فکر کا موضوع بنایا۔ یہاں ہم ارسطو، اپی قورث ، زینو، کرچین دولف ، ولیم جمز ، جوزیاراکس ، تھامس گرین ، بریڈ لے، کانٹ ، اے تی ایونگ ، مینٹ تھامس ایکو میں ، وہلم ارنسٹ ہا کنگ اور علامہ اقبال کے مابعد الطبیعیاتی افکار دنظریات کا اجمالی جائزہ لیتے ہیں ۔

ارسطوك مابعدالطبيعيات:

ارسطونے اینے فلسفے کی بنیاد زندگی شناسی ، منطق اور مابعد الطبیعیات پر کھی۔ اس کے خیال میں مابعد الطبیعیات کاعلم بہت جامع اور قیتی ہے۔ اس کا موضوع اشیاء کے معبد ءاول کی تحقیق ہے یعنی وہ وجو دِمطلق جو سرمدی، غیر مادی اور غیر متحرک ہے جو عالم میں تمام حرکت اور صورت کی علتِ اوّلین ہے۔ ارسطو کے مطابق میہ وہ سائنس ہے جو تبسق Being کی بحقیت ہستی اور اس کے متعلق صفات (Attributes) کی تحقیق کرتی ہے۔ <sup>(۲۹۳)</sup> ''ارسطو کی مابعد الطبیعیات' "Metaphysics of Aristotle" ہی مابعد الطبیعیات کے موضوع پر کہ صی جانے والی پہلی کتاب تصور کی جاتی ہے۔ ڈاکٹر ویلیہ کم نیس اس ضمن میں لکھتے ہیں:

مابعدالطبیحیات کی نسبت ہمارے پاس فقط وہی مجموعہ ہے جو (Metaphysics) کے نام سے موسوم ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ بیر جموعہ ارسطو کی وفات کے بعد ہی مدون ہوا اور اس میں وہ تمام تحریریں یکجا کی گئیں جن کووہ خود' فلسفہ اولین'' کہتا تھا۔اندرونیکوں کے مجموعے میں بیرحصہ طبیحیات کے بعد رکھا گیا اس سے اس کانا م'مابعد الطبیحات' ہوگیا۔(۳۵)

ار سطو کی مابعدالطبیعیات کی ابتدا اس کے نظر بیعلل سے ہوئی ۔اس نے چار مختلف قسم کی علتیں بیان کی ہیں، مادی ،صوری، فعلی اور غائی۔ موٹر الذکر تینوں کی اصلیت ایک ہی ہے اور خاص حالات میں یہ تینوں ایک ہی میں ضم ہوجاتی ہیں۔ مثلاً روح اور بدن یا خدا اور عالم کے تعلق میں حقیقی فرق صوری اور مادی علت میں ہے اور بیفرق ہر شے میں پایا جاتا ہے۔ ار سطو کے خیال میں مابعدالطبیعیات کے تحت درج ذیل تین سوالات آتے ہیں۔

> ایے د دانعلق کل سے ۲ یصورت کانعلق مادے سے ۳ متحرک کانعلق محرک سے کرچین وولف کی مابعدالطبیعیات :

کر پین وولف کاتعلق جرمنی کے اس مکتبہ فکر سے تھا جس کا بانی لیبنز (Liebniz) تھا۔ اس فلسفی نے مابعدالطبیعیات کوجد ید نقطہ نظر کے تحت فروغ دیا اور اسے چار مختلف شعبوں میں تقسیم کیا۔ ۱۔ وجودیات یعنی وجود کا مطالعہ ۲۔ کونیات یعنی منظم کا ئنات کا مطالعہ ۲۔ نفسیات روح کا تعقلی مطالعہ ۲۰۔ عقلی الہیات فطری بلکہ الہیات منکشفہ الہیات تنزیلی بریڈ لے کی مابعد الطبیعیات : بریڈ لے کا یہ تول مابعد الطبیعیات کی وضاحت میں بڑی اہمیت کا حامل ہے کہ:'' مابعد الطبیعیات ان عقائد کی بڑی

دلیلیں دریافت کرنے کا نام ہے جنہیں ہم فطرتاً مانتے چلے آئے ہیں۔''<sup>(۳۷)</sup> کا۸ء میں بریڈ لے نے 'غیب وشہود' (Appearance and Reality) کے عنوان سے مابعدالطبیعیات کے موضوع پرایک کتاب ککھی جس میں اس نے مابعد الطبیعیات کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:''مابعدالطبیعیات وہ علم ہے جس کے تحت ان قباحتوں کی جنجو کرنا ہم انسانوں کا مقصود تُطہرتا ہے جن کے باعث ہم خلقی یا جبلی طور پر ان مسائل پر ایمان لے آتے ہیں جنہیں عموماً مابعدالطبیعیا تی کہ ہے۔ ((۲۷) کا نے کی **مابعدالطبیعیات :** کا نے کا موضوع قکر مابعدالطبیعیات تھا اس لیے وہ وجودیات، الہٰیات اور کو نیات کے ساتھ ساتھ الحواطلا قیات اور

جمالیات پر بھی مابعدالطبیعیاتی نقطہ نظر سے ہی تجث کرتا ہے۔ کانٹ کے خیال میں مابعدالطبیعیات سے مراد وجود، کا ئنات اور خدا کے بنیادی نصورات کاعلم حاصل کرنا ہے:

For the great 18th century German philosopher Immanual Kant, the , three fundamental notions of metaphysics were the self, the world and God, and to the study of each of those he assigned a division of the science, these divisions he called rational Psychology , Cosmology and Theology. (rA)

causal study of finite sensible beings was the aim of metaphysics.(  $\rat{r}{\star})$ 

اقبال کے افکار میں بھی بہت سے مابعدالطبیعیاتی تصورات ملتے ہیں مثلاً کونیاتی تصورات، تصور خدا، مسئلہ وصدت، مسئلہ خودی یاذات، مسئلہ زماں ومکاں، مسئلہ جر وقد راور حیات بعدالموت۔ اقبال کے خیال میں مادے سے بالا تر بھی وصدت، مسئلہ خودی یاذات، مسئلہ زماں ومکاں، مسئلہ جر وقد راور حیات بعدالموت۔ اقبال کے خیال میں مادے سے بالا تر بھی ایک حقیقت ہے جسٹ معود یا روح کہا جاتا ہے۔ اقبال خدا اور کا نئات کوا یک دوسرے سے الگن نہیں سیجھتے بلکہ دونوں کوا یک دوسرے کا میں مادے سے بالاتر بھی ایک حقیقت ہے جسٹ معود یا روح کہا جاتا ہے۔ اقبال خدا اور کا نئات کوا یک دوسرے سے الگن نہیں سیجھتے بلکہ دونوں کوا یک دوسرے کا میں قر ارد یتے ہیں۔ اقبال زمانے کو ساکن اور مجر دنیں بلکہ تحرک Dynamic قر ارد یتے ہیں ان کے خیال میں کا نئات کے مسلسل ارتفائی عمل کی محرک کوئی نہ کوئی موثر و با شعور سی ہی ہو سکتی ہے جو انسان اور عالم فطرت سے جدا اور بالا تر وجود حقیقت مطلقہ رکھتی ہو تک کہ مال ارتفائی عمل کی محرک کوئی نہ کوئی موثر و با شعور سی ہی ہو ہو ہو انہ ورد کی حال ہیں کا نئات کے مسلسل ارتفائی عمل کی محرک کوئی نہ کوئی موثر و با شعور سی ہی ہو ہو تی ہے ہوانسان اور عالم فطرت سے جدا اور بالا تر وجود حقیقت مطلقہ رکھتی ہے اور بیذات عالم موجود ات اور انسان سے بلند و ہر تر وجود کی حال ہے۔ اس کا نئات میں اقبال اس خود کی خیال کی ترکی کوئی موثر و با شعور سی ہی ہو ہو ہو کی جود کی حال ہے۔ اس کا نئات میں اقبال اس خود کی کوئی ہے اور بیذات عالم موجود ات اور انسان سے بلند و ہر تر وجود کی حال ہے۔ جن جو تجربات کا مرکز کی نقط ہے اور عالم میں ایک حقیقت و اصد ہو ہو دی کر کی سکتا ہے اور بید حقیقت مطلق اینے ہی وجود میں ڈوب کر کی سکتا ہے اور بید حقیقت مطلق اینے اسماء وصفات میں متعین ہو کر اس عالم مشہود میں ظہور کرتی ہے جو خلق و وجاز سے مادرا ہے۔

مابعدالطبيعياتي شعراء (Metaphysical Poets) :

ے اویس صدی عیسوی کے انگریز شعرا کا ایک گروہ ، جن سے سرخیل جان ڈن (John Donne) تصاوران کے بعد آنے والوں میں جارج ہر برٹ ، ہنری وان(Vaughan) مارویل اینڈ ریو (Marvell Andrew) اورا براہا م کا وَلے (Cowley) نمایاں ہیں۔ میشعراءا پنی مذہبی اور غیر مذہبی شاعری میں مقامی لوک کہوں اور بحروں کا آزادانہ استعال کرتے تھے۔ ۲۰ ویں صدی عیسوی میں ان شعراء کوز بردست شہرت ٹی ایس ایلیٹ تحسینی و تقدیدی مضامین کی بنا پر ملی ، ایلیٹ نے ان شعراء کے فکر اورا حساس کی ہم آ ہنگی کو خاص طور پر سراہا ہے۔ پاکستانی شعراء میں شاہ حسینؓ ، شاہ عبد اللطیف بھٹا تی مابعد الطبیحیا تی شاعری میں اعلیٰ مقام رکھتے ہیں۔ ان کے ہاں فکر اورا حساس کی ہم آ ہنگی جس سطح پر قائم ہوتی ہے وہ دنیا تھر میں ایکا نہ ہے۔ بھارتی شعراء میں میطرز احساس بھرتر کی ہری ، میرا بائی ، اور بھگت کبیر سے یادگا رہے جب کہ بنگل شعراء میں لائن شاہ ایپن انہی خصوصیتوں کی بناء پر متاز ہیں۔

مابعدالطبيعياتى اخلاقيات (Metaphysical Ethics)

وہ فلسفیانہ نقط نظر جواخلا قیات کو مابعد الطبیعیات ہی کی ایک شاخ گردا نتا ہے۔ اس نقط نظر کے مطابق تما م اخلاقی اصول اور کلیے مابعد الطبیعیاتی اصول اور کلیات سے اخذ کیے جاتے ہیں اور اخلاقی رجحانات کو بہر صورت مابعد الطبیعیاتی رجحانات کے حوالے سے بیان کیا جاتا ہے۔

مابعدالطبيعيات كے ان نماياں خدوخال كى مدد ہے جو مابعدالطبيعيات كى تعبير وقفہيم ميں اہم گردانے جاتے ہيں ہم ان سوالات تك پہنچتے ہيں جو ہميشہ ہے مابعدالطبيعيات كا موضوع بے رہے ہيں۔ مابعدالطبيعيات كا موضوع ، ہت وسيع ہے اس كتحت جو سوالات اللہ اے جاتے ہيں ان كا دائر ہ كارتھى وسيع ہے۔ بيشتر مفكرين ، محققين اور فلا سفہ نے اس موضوع سے متعلقہ جو سوال اللہ اللہ ہم ان كا اجمالى جائزہ پیش كرتے ہيں۔قاضى عبدالقا در مابعد الطبيعيا تى سوالات كے متعلقہ ان كا اجمالى مار موضوع ہے اللہ موضوع ہے متعلقہ اظہار يوں كرتے ہيں:

- ۔ وجود کیا ہے، زندگی کی حقیقت کیا ہے، انسان کہاں سے آتا ہے، کد طرجاتا ہے، کا ننات میں انسان کا کیا مقام ہے،انسان مجبور ہے یا مختار؟
- ۲۔ کائنات کیا ہے اس کا کوئی مفہوم اور مقصد ہے یانہیں؟ کیا کا ئنات کا کوئی خالق ہے؟ کائنات ازل سے موجود ہے یا کسی نے استخلیق کیا ہے؟ یہ ماد حدث ہے یا قد یم ،کائنات کا کوئی انجام ہے یا یہ لافانی ہے اور ابد تک باقی رہے گی؟ کیاد نیائے حقیقت کسی حسن ترتیب وترکیب کے نظام کے تحت مربوط ہے یا اس کے علاوہ کوئی اور دنیا بھی ہے جسے مابعد الطبیعیات کہا جا سے؟ کیا یہ دوسری دنیا اس دنیا کے معاملات پر بھی اثر انداز ہوتی ہے؟
- ۳۔ کیا کوئی مادرائے کا ئنات ہستی ہے یانہیں؟ خدا ہے کہ نہیں ہے؟ اگر خدا ہے تو کیا وہ کا ئنات کے اندر جاری وساری ہے یا اس سے مادراء ہے؟ کیا حقیقتِ مطلق ایک ہے یا ایک سے زیادہ خدا اس کا ئنات کو چلا رہے ہیں؟ حقیقت کے مختلف اجزاء، هنون یا عناصر کا آپس میں تعلق کیا ہے؟ کیا کوئی چیزیا ہستی ایسی ہے جسے الوہیت سے منسوب کیا جا سکے؟

# حوالہ جات

| websters new world Thesaurus, Chariton Laird, websters,                                              | _''               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| New World New York, 1971                                                                             |                   |
|                                                                                                      | ~~~               |
| Roget's II, The New Thesaurus, Dictionary Houghton Miffin                                            | _17               |
| Company Boston, 1980, P.600<br>The World Book Dictionary, Barnhart, Barnhart Field                   | _17               |
| Enterprises, Educational Corporation, Chicago, 1976, Vol; II, P.1305                                 | _//               |
| مصطلحات علوم وفنون عربیه، مولفه کمی الدین غازی اجمیری، انجمن ترقی اردو، یا کستان، کراچی، ۸۷۱۹ء، ص۲۴۲ | ~^                |
|                                                                                                      | _10               |
| فیروز سنزارددانسائیکلو پیڈیا،مولفہ سعید کخت، فیروز سنز کمیٹڈ،لا ہور،۵۰۰۶ء،ص۱۲۴۹                      | _٢٦               |
| ارد وجامع انسائیکلو پیڈیا،مولفہ مولا ناحا مدعلی خان ،غلام علی پرنٹرز ، لا ہور، ۱۹۸۸ء،ص ۲۹ ۳۰         | _12               |
| کشاف ننقیدی اصطلاحات،مولفه ابوالاعجاز حفیظ صد کیقی،مقتدره قومی زبان،اسلام آباد،۱۹۸۵ء،ص۱۵۹،۱۶         | _17               |
| Encyclopaedia Britannica, Edinburgh Nicolfon Street,                                                 | _19               |
| London Vol;3, P.174                                                                                  |                   |
| Encyclopaedia Americana , Americana Corporation.                                                     | _#+               |
| New York,1929,Vol;8,P.707                                                                            |                   |
| Chambers Encyclopaedia, George Newnes Limited,                                                       | _٣1               |
| London, 1955,Vol;9,P.331                                                                             |                   |
| Collins Concise Encyclopaedia, Mallory, Collins Sons and                                             | _٣٢               |
| Company Ltd, London, 1977, P.373                                                                     |                   |
| Great Soviet Encyclopaedia,Macmillan, inc, New York,                                                 | _~~               |
| Callier Macmillan Publishers,1974,Vol;16,P.188                                                       |                   |
| ارسطو، بحواله غلام صادق، خواجه، فلسفه جدید کے خدوخال، نگارشات، لا ہور، ۱۹۸۲ء،ص۳۳، ۳۷                 | _mp               |
| ويلبهم نيسل ، ڈاكٹر مختصرتاريخ فلسفہ یونان ،مترجم خليفہ عبدالحکيم ،تخليقات ،لا ہور،۵۰ • ۲۰ ء،ص ۱۱۸   | _~0               |
| بریڈ لے، بحوالہ عطاالرحیم ،سید ،ڈاکٹر ،فلسفہ کیا ہے؟ مشمولہ: فلسفہ کیا ہے؟ ،وحیدِعشرت، ڈاکٹر ،ص ۴۷   | _77               |
| بریڈلے، بحوالہ قیصرالاسلام، قاضی، تاریخ فلسفہ مغرب ،ص۲۷۵                                             | _172              |
| Kant by Collins Encyclopaedia, William D Halsay, Macmillian                                          | ^                 |
| Educational Compay, New York, 1989, Vol;16, P.31                                                     |                   |
| اے ی ایونگ،فلسفہ کیا ہے؟،مترجم میر ولی الدین،مشمولہ:فلسفہ کیا ہے؟،وحید عشرت،ڈ اکٹر،ص ۷۷              | _٣٩               |
| Funk & Wagnalls, New Encyclopedia vol 17, Tarino to                                                  | _ <sup>p*</sup> • |
| Menadnock, Editor in Chief Roberts Phillips Funk & Wagnalls                                          |                   |
|                                                                                                      |                   |

وليم جيمس، بحواله قاضى قيصر الاسلام، تاريخ فلسفه مغرب نيشنل بك فاؤند كين ، اسلام آباد ۲۰۰۲ ، ۵۳۳ جوزيارائس، بحواله قاضى قيصر الاسلام، تاريخ فلسفه مغرب، ص ۷۷۷

\_11 \_~~

Inc- USA 1876,p229

Websters New World Thesaurus, Charlton Laird, Websters, \_11

### كتابيات

| A Dictionary of the English Language, Samuel Johnson, Times<br>Book London,1979                                                  | _1  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Collier's Encyclopaedia, Macmillan educational company<br>London, 1989, Vol;16,                                                  | _٢  |
| Chambers Encyclopaedia, George Newnes Limited,<br>London, 1955,Vol;9,                                                            | _٣  |
| Collins Concise Encyclopaedia, Mallory, Collins Sons and Company Ltd, London, 1977,                                              | ۳_  |
| Encyclopaedia Britannica, Edinburgh Nicolfon Street,<br>London Vol;3,                                                            | _۵  |
| Encyclopaedia Americana , Americana Corporation,<br>New Yark, 1929, Vol, 8.                                                      | ۲_  |
| English to English and Urdu Dictionary, Ferozsons Ltd, Lahore.                                                                   | _2  |
| Funk & Wagnalls, New Encyclopedia vol 17, Tarino to Menadnock,<br>Editor in Chief Roberts Phillips Funk & Wagnalls Inc- USA 1876 | _^  |
| Great Soviet Encyclopaedia,Macmillan, inc, New York,<br>Callier Macmillan Publishers,1974,Vol;16                                 | _9  |
| Kant by Collins Encyclopaedia, William D Halsay, Macmillian<br>Educational Compay, New York, 1989, Vol;16,                       | _1+ |
| The Larger English Persian Dictionary,S.Haim, Librairie<br>Imperimerie Beroukhim, Tehran, 1943,                                  | _11 |

| Roget's II, The New Thesaurus, Dictionary Houghton Miffin Company Boston, 1980,                                        | _11        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Steingass, A Learners English Arabic Dictionary, F<br>Steingass, Librairie Du Liban, Riad Soth Square Beirut, Lebanon, | _11″       |
| Useful Practical Dictionary, English into English & Urdu,<br>Moazzam Printers Lahore,                                  | ۳ <u>ا</u> |
| Websters New World Thesaurus, Charlton Laird, Websters,<br>New World New York, 1971                                    | _10        |
| The World Book Dictionary, Barnhart, Barnhart Field<br>Enterprises, Educational Corporation, Chicago, 1976, Vol;II,    | _17        |

Magic Realism: A critical Study

 $\bigcirc$ 

Dr Syed Amir Sohail / Malik Abdul Aziz Ganjera 207

Basic Discussions on Metaphysics

Dr Fareeha Nighat 226

[The Articles Included in Daryaft are Approved by Referees. The Daryaft and National University of Modern Languages do not necessarily agree with the views presented in the Articles] Mystic Dimensions of Urdu Short Story

|                                            | Dr. Najiba Arif                       | 100 |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|-----|
| Tradition of Freedom of Thought in Urdu    | Fiction written on Dacca Fall         |     |
|                                            | Zeenat Afshan                         | 112 |
|                                            |                                       |     |
| 0                                          |                                       |     |
| Epistemological Discourse of Urdu Poeti    | ſy                                    |     |
|                                            | Meraj Ra'na                           | 121 |
| The concept of Man in Josh's Works         |                                       |     |
|                                            | Dr. Tariq Hashmi                      | 138 |
| Textual Criticism on Two Books of Munir    | Niazi                                 |     |
|                                            | Dr. Sumera Ejaz                       | 145 |
| Thematic Study of Post-partition Urdu G    | hazal                                 |     |
| Dr. Naeem Maz                              | zhar / Arshad Mehmood                 | 160 |
|                                            |                                       |     |
| 0                                          |                                       |     |
| Multiculturalism, Globalization and Siraie | key People                            |     |
|                                            | Dr. Muhammad Yousuf Khushk            | 168 |
| Freedom and Writers: In the Context of     | Global Movements and Revolution       | าร  |
|                                            | Asif Ali Chathha                      | 174 |
| 0                                          |                                       |     |
| Matter, Soul and the Satan in Iqbal's view | w (with reference to lqbal's letters) | )   |
|                                            | Dr. Muhammad Sufyan Safi              | 186 |
| Syed Fida Hussain Awais: An Unknown        | Scholar of Iqbal Studies              |     |
|                                            |                                       |     |
|                                            | Dr Muzammil Hussain                   | 195 |

#### CONTENTS

7

## 0

Editorial

| Letters of Renowned Writers Addressed to Dr Ghulam Jilani Barq |                                |    |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------|----|
|                                                                | Dr. Arshad Mehmood Nashad      | 9  |
| 0                                                              |                                |    |
| Qwaed-i-Urdu by Moulvi Abdul Haq                               |                                |    |
| Dr. Ghulam Ab                                                  | bas Gondal / Dr Shafique Ahmed | 19 |
| Linguistic Map of Pakistan                                     |                                |    |
|                                                                | Dr. Nasir Rana                 | 46 |
| Urdu Imla: Some Important Notes                                |                                |    |
|                                                                | Dr. Fouzia Aslam / Sajid Abbas | 60 |
| Dialect and Language: Differences and Scope                    |                                |    |
|                                                                | Sajid Javed                    | 70 |
|                                                                |                                |    |
| 0                                                              |                                |    |
| Today's corporate culture and Manto's creative world           |                                |    |
|                                                                | Dr. Qazi Abid                  | 81 |
| A Rebel Princess: Abida Sultan - A Critical Study              |                                |    |

Dr. Shagufta Hussain 90

#### "Daryaft" [ISSN: 1814-2885]

Research Journal of Urdu Language & Literature Published by: National University of Modern Languages, Islamabad Department of Urdu Language & Literature

#### Subscription/ Order Form

| Name:                      |                               |                    |
|----------------------------|-------------------------------|--------------------|
| Mailing Address:           |                               |                    |
|                            |                               |                    |
| City Code:                 | Country:                      |                    |
| Tel:                       | Fax:                          |                    |
| Email:                     |                               |                    |
| Please send me             | _copy/copies of The "Daryaft" | [ISSN: 1814-2885]. |
| I enclose a Bank Draft/Che | eque no:                      | for                |
| Pkr/US\$                   | In Account of Rector NUML.    |                    |
|                            |                               |                    |
| Signature:                 | Dated:                        |                    |
|                            |                               |                    |
|                            |                               |                    |
| Note:                      |                               |                    |

Price Per Issue in Pakistan: Pkr 400(Including Postal Charges) Price Per Issue other countries: US\$ 20(Including Postal Charges)

Department of Urdu, NUML, H-9/4, Islamabad, Pakistan Phone: +92519257646-50 Ext: 224/312 114

## DARYAFT

ISSUE-12

Jan,2013

[ISSN#1814-2885]

"Daryaft" is a HEC Recognized Journal

It is included in following International Databases:

1.Ulrich's database

2.MLA database(Directory of Periodicals & MLA Bibliograghy)

Also available from MLA's major distributors:EBSCO,Proquest,CSA.etc

Indexing Project coordinators:

Dr Rubina Shehnaz, Dr. Abid Sial :Editors Zafar Ahmed:MLA's Feild Bibliogragher and Indexer/ Department of Urdu,NUML,Islamabad

#### **ADVISORY BOARD:**

#### Dr. Abul kalam Qasmi

Department of Urdu, Aligarh Muslim University, Aligarh, India

#### Dr. Rasheed Amjad

Dean, Department of Urdu, International Islamic University, Islamabad

#### Dr.Muhammad Faqar ul haq Noori

Head, Department of Urdu, Punjab University, Lahore

#### Dr. Baig Ehsas

Head, Department of Urdu, Haiderabad Univesity, India

#### Dr. Sagheer Ifraheem

Department of Urdu, Aligarh Muslim University, Aligarh, India

#### So Yamane Yasir

Department of Area Studies, Osaka University, Osaka, Japan

#### Dr. Muhammad kumarsi

Head, Department of urdu, Tehran University, Tehran, Iran

#### Dr. Ali Bayat

Department of urdu, Tehran University, Tehran, Iran

#### Dr. Fauzia Aslam

National University of Modern Languages, Islamabad

#### FOR CONTACT:

Department of Urdu,

National University of Modern Languages,

H/9, Islamabad

Telephone:051-9257646/50,224,312

E-mail:numl\_urdu@yahoo.com

Web:http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx

## DARYAFT

*ISSUE-12* Jan,2013 [ISSN#1814-2885]

PATRON IN CHIEF

Maj. Gen.(R) Masood Hasan [Rector]

PATRON
Brig. Azam Jamal [Director General]

ADVISOR

lftikhar Arif

EDITORS

Dr. Rubina Shanaz Dr. Abid Sial

#### ASSOCIATE EDITORS

Dr. Naeem Mazhar Zafar Ahmed Rakhshanda Murad



NATIONAL UNIVERSITY OF MODERN LANGUAGES,

ISLAMABAD

۲۳۸