



# مقاله نگاروں کے لیے مدایات

ا۔' دریافت' بحقیقی و تقیدی مجلّہ ہے جس میں اردوزبان وادب کے حوالے سے غیر مطبوعہ مقالات شاکع کیے جاتے ہیں۔ ۲۔ تمام مقالات ایج ای سی کے طے کردہ ضوابط کے مطابق شائع کیے جاتے ہیں۔

سے تمام مقالات کااشاعت ہے بل Peer Review ہوتا ہے جس میں دوسے تین ماہ لگ سکتے ہیں۔

۴- 'دریافت'' کی اشاعت ہرسال جنوری میں ہوتی ہے۔مقالات سال گذشته تمبر، اکتوبر میں موصول ہوجانے حیاسیں۔

۵ـــ دريافت "ميس مقاله جيجنے كے بعداس كے انتخاب يا معذرت كى اطلاع موصول ہونے تك مقاله كہيں اور نہ جيجاجا ہے۔

۲۔ "دریافت" کی ای ای میں طے شدہ کیٹیگری اردؤہے۔ دیگر شعبہ جات کے سکالرز مقالات بھیجنے کی زحمت نہ کریں۔

اردو کے علاوہ کسی دوسری زبان یاادب سے متعلق اردومیں لکھا گیامقالہ قابل قبول نہ ہوگا۔

۸۔ اردو کے علاوہ کسی دوسری زبان میں لکھا گیامقالہ قابل قبول نہیں ہوگا۔

٩ ـ تراجم اورخليقى تحريرين مثلاً غزل نظم ،افسانه وغيره قطعاً ارسال نه كي جائين ـ

١- مقاله بصحة وقت درج ذيل امور كاخيال ركها جائے:

i-مقاله کمپوزشدہ ہو۔ ہارڈ کے ساتھ سوفٹ کا پی بھی ارسال کی جائے۔غیر کمپوزشدہ مقالہ بھی بھیجا جاسکتا ہے تاہم اس کی عبارت خوش خطا در صفحے کے ایک طرف کھی ہونی چاہیے۔

ii\_مقالے میں انگریزی Abstractشامل ہو۔ (تقریباً ۱۰ الفاظ)

iii مقالے کے عنوان کا انگریزی ترجمہ، مقالہ نگار کے نام کے انگریزی جے اور موجودہ شیٹس درج کیا جائے۔

iv\_مقاله نگارا پنامکمل پیة اور رابط نمبر درج کرے۔

٧-مقالے كى ماتھ الگ صفح يرحلف نامەنسلك كياجائے كەرتيخ رىمطبوعه ،مسروقديا كايي شده نہيں -

٧١ - كمپوزنگ ان ﷺ فارميٹ ميں ہو۔ ( فائل: ليٹر، مارجن دائيں بائيں 1.85، اوپر 1، ﷺ 21﴿ مُتَن كَا فُونتُ

نوری نستعیق ادرسائز ۱۳ ارکھا جائے۔اقتباس کا فونٹ سائز ۱۲ ارکھا جائے۔مقالے میں ہندسوں کا اندراج اردومیں ہو۔

vii مقالے کے آخر میں حوالہ جات/حواثی ضرور درج کیے جائیں بصورت دیگر مقالہ قابل قبول نہیں ہوگا۔

iii مقالے میں کہیں بھی آ رائشی خط،علامات یااشارات استعمال ندیے جا کیں۔

ix حوالہ جات کی عمومی ساخت سے ہو: (مصنف کا نام، کتاب کا نام، ادارہ ، مقام ، سال ، صفح نمبر ) مزید تفصیل کے لیے

ملاحظه بونمل شعبهاردو کا کتابچهٔ (اردورسمیات مقاله نگاری) مرتبه دُ اکتر شفیق الجم\_

۳

# در یافت

شماره : ۱ ا (ISSN # 1814-2885)

سرپرست میجر جزل(ر)مسعودس [ریکٹر]

مدیر اعلی بر گیڈ براعظم جمال [ ڈائریکٹر جنرل]

> مدیدان ڈاکٹرروبینیشهناز ڈاکٹ<sup>رش</sup>فیق انجم



نيشنل يو نيورشي آف ما ڈرن لينگو تجز ،اسلام آباد

 $E\text{-}mail:numl\_urdu@yahoo.com$ 

Web:http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx

#### مجلس مشاورت

ڈاکٹر ابوالکلام قاسی شعبهار دو على گرژه مسلم يو نيورشي على گرژه ، بھارت ڈاکٹررشیدامجد ڈین وصدر شعبۂ اُردو، انٹرنیشنل اسلامک یونیورسٹی، اسلام آباد ڈاکٹر محمر فخرالحق نوری صدرشعبهاردو، يو نيورشي اورينثل كالج، لا مور ڈاکٹر بیک احساس صدرشعبهار دو،حیدرآبادیو نیورشی،حیدرآباد، بھارت ڈاکڑصغیرافراہیم شعبهار دو، على گڑھ مسلم يو نيورشي على گڑھ، بھارت سویامانے پاسر شعبهار یاسٹڈیز (ساؤتھایشیا)،اوسا کایونیورسی، جایان ڈاکٹر محمد کیومرثی صدرشعبهٔ أردو، تهران يو نيورشي، تهران ،ايران ڈاکٹرعلی بیات شعبهٔ اُردو، تهران یو نیورشی، تهران، ایران ڈاکٹرفوز بیاسلم شعبهاردو، بیشنل یو نیورشی آف ما ڈرن لینگو نجز ،اسلام آباد

## جمله حقوق محفوظ

مجلّه: دریافت (ISSN # 1814-2885) شاره: (۱۱) جنوری دو ہزار باره ناشر: نیشنل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینکو نجز ، اسلام آباد \_ پرلیں بنمل پر بٹنگ پرلیں ، اسلام آباد رابطہ: شعبہ اردو نیشنل یو نیورسٹی آف ماڈرن لینکو نجو ، انتج / نائن ، اسلام آباد فون: 1051-9257646-50/224,312 کی اسلام آباد فون: 1051-9257646-50/224,312 کی سائٹ . http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx

## فهرست

| اداريه    | ار پي                                          |                              | 4          |
|-----------|------------------------------------------------|------------------------------|------------|
| 0         |                                                |                              |            |
| اردوكتا!  | دو کتابوں کے فارسی تراجم                       | ڈاکٹرسفیراختر                | 9          |
| پر یم چند | يم چندلا ہوری: چند نئے حقائق                   | ڈا کٹررشیدامجد               | 14         |
| اردوكا    | دِ وكا ايك قديم اوركم ياب لغت: ''امان اللغات'' | ڈاکٹر ارشدمحمود ناشا د       | ra         |
|           |                                                |                              |            |
| 0         |                                                |                              |            |
| احتجاجي ا | تجاجی ادب کے مسائل-شاعری کے حوالے سے           | ڈاکٹر ابوالکلام قاسمی        | ۳۰         |
| ''پيند-   | پرندے کی فریاد'':ایک ردنوآبادیاتی پڑھت         | ڈاکٹر قاضی عابد              | <b>r</b> ∠ |
| ساختياتي  | اختياتی مباحث اور محرحسن عسکری                 | ڈا <i>کٹرعزیز</i> ابن الحسن  | <b>~9</b>  |
| فيضاح     | ض احمه فیض کی شاعری اور ہماراعہد               | ڈا کٹر ضیاءا <sup>کح</sup> ن | ۵۲         |
| اردوادب   | دوادب کی تاریخ نگاری میں ادوار بندی کا مسکله   | ڈا <i>کٹر ر</i> وشِ ندیم     | <b>4</b> ٢ |

| ۸۴   | ڈاکٹر روب <b>ینی</b> ترین/خاورنوازش | مطالعهٔ فیض- نئے پیراڈائم کی تلاش                        |
|------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 91   | ڈاکٹرسیدعامر سہبل                   | صورت ِمعنی اور معنی صورت کی تفهیم کاجتن                  |
| 1+1" | ڈاکٹر محمرآ صف                      | متوازن جدیدیت کاتمثال آفریں غزل گو: شکیب جلالی           |
| 171  | منظرڈا کٹر فرحت جبین ورک            | منیر نیازی کی شاعری میں ڈر،خوف اور تنہائی کا نفسیاتی پس• |

| اردوزبان:مسائل اورام کانات                            | ڈاکٹرخالدا قبال یاسر  | 169 |
|-------------------------------------------------------|-----------------------|-----|
| اردوکی ابتدا کے سیاسی نظریات                          | ڈاکٹرصلاح الدین درویش | 104 |
| فنِ تحریر کی تاریخ اورار دوحروف تهجی کی تشکیل وا نواع | ڈاکٹر طارق ہاشمی      | اکا |
| لسانی وبلاغتی مباحث اور'' فکرِ بلیغ''                 | شامين اختر            | IAI |
| مباديات واصطلاحات بسمعياتي صوتيات                     | انیلاسعید             | ١٨٨ |

''ضربِکلیم'' بنظموں کے غیر مطبوعہ محذوف مصرعے واشعار ڈاکٹر محمد یوسف خشک امحمد یوسف اعوان ۱۹۸ برصغیر میں اقبال کے مختلف سفر : خطوط کی روشنی میں ڈاکٹر محمد سفیان صفی علامہ اقبال کے ایک خطبے کا توضیحی مطالعہ منیراحمد یز دانی ۲۵۵ جگن نا تھ آزاد کے چندا قبالیاتی مکا تیب ڈاکٹر خالد ندیم

## (צרתה

سوال، تحقیق کا بنیادی لازمہ ہے۔ اس سے نہ صرف تحقیق کی سمت متعین ہوتی ہے بلکہ مناسب تکنیک، موزوں طریقۂ استدلال اور بہتر نتائج کی اخذ کاری میں بھی معاونت بہم پہنچتی ہے۔ تحقیق اگر ایک منطقی وسائنسی عمل ہے ہوتے یقینی طور پر اس سے متعلق سوالات کا منضبط و شفاف ہونا بھی شرط ہے۔ غیر معیاری عموی اور جہم سوال چھیق کے عمل کو بے رس، کھر درااور بوجھل بنادیتے ہیں۔ بعض صورتوں میں یہ کچی محقق کوکا بِلا عاصل کی طرف دھیل دیتی ہے۔ بہت سے پختہ کار اور منجھے ہوئے اہل علم کی تحقیق میں بھی یہ رویے ہمیں دیکھنے کو ملتا ہے لیکن زیادہ تھم بیر صورتحال بہت سے پختہ کار اور منجھے ہوئے اہل علم کی تحقیق میں بھی یہ رویے ہمیں دیکھنے کو ملتا ہے لیکن زیادہ تھم بیر صورتحال نوادان کے ہاں ہے۔ خصوصیت کے ساتھ سندی مقالات کھنے والے سکالرز سوال کی اہمیت سے چنداں ناواقف نظر آتے ہیں۔ موضوع کے چناؤ، ابواب بندی، مآخذ کی تلاش، مقالہ کھنے کے مختلف مراحل اور اس کی ترتیب وتسوید وغیرہ سے گزر کر جب یہ سکالرز زبانی امتحان میں آتے ہیں تو اکثر مشاہدے میں آیا ہے کہ ان میں سے بیشتر اپنی تحقیق کے علائق کیا ہیں؟ اخسیں کیسے کے حوالے سے بنیادی نوعیت کے سوالوں کا جواب بھی نہیں دے پاتے۔ موضوع تحقیق کے علائق کیا ہیں؟ اخسیں کیسے سمجھا گیا ہے؟ کیا تحکیک اختیار کی گئی ہے؟ مقاصد کیا ہیں؟ نتائج کیا حاصل ہوئے؟ سفارشات کیا طے کی گئیں۔ ہمجھا گیا ہے؟ کیا تحکیک اختیار کی گئی ہے؟ مقاصد کیا ہیں؟ نتائج کیا حاصل ہوئے؟ سفارشات کیا طے کی گئیں۔ ہمجھا گیا ہے؟ کیا تحکیل اختیار کی گئی ہے؟ مقاصد کیا ہیں؟ نتائج کیا حاصل ہوئے؟ سفارشات کیا طے کی گئیں۔ ہمجوا گیا ہوں؟ ہواب ندارد۔

ایسا کیوں ہے؟ کیا یہ کم تو جہی ، عدم وابستگی اور کا ہلی کا نتیجہ ہے یا ہمارے ہاں تحقیق کے عمل میں سوال کی اہمیت کا شعور ہی نہیں؟ ۔۔۔ بجاطور پر کا ہلی اور عدم تو جہی بھی اس کی ایک وجہ ہے لیکن بغور دیکھا جائے تو اس صور تحال کا اصل سبب ہمارے سکالرز میں استفہا می شعور کی کی ہے۔ اپنی ذات ، ماحول اور معاملات پر سوال نہا تھانے کی روش ہمارے ہاں ایک معاشرتی قدر کے طور پر ہڑیں مضبوط کر رہی ہے اور یقیناً بیا کیک افسوس ناک بات ہے لیکن علمی وادبی سطح پراس قدر کوساتھ لے کر چلنا چہ معنی دارد؟

ہمارے خیال میں اس طرف فوری توجہ کی ضرورت ہے۔ نومشق سکالرز میں استفہامی شعور کی بڑھوتی اور منطقی طرزِ فکر کی ترقی میں جامعات کے اساتذہ بہترین کردارادا کر سکتے ہیں۔دورانِ تدریس اور مقالات کی رہنمائی کے عمل میں بنیادی، ثانوی اور عمومی سوالات کی تکرار اور ان کے حل کے لیے منطقی طرزِ فکر پرزور ، علمی وادبی تحقیق میں ایک نئے بین کی بنیاد بن سکتا ہے۔ اساتذہ یقیناً پہلے ہی اس سلسلے میں بہتر کر دار اوا کررہے ہیں لیکن اس میں مزید بہتری لانے ، وسعت دینے اور مستقل بنانے کی گنجائش بہر حال موجود ہے۔

 $\mathbf{C}$ 

''دریافت''کا گیارہ شارہ پیش خدمت ہے۔کوشش کی گئی ہے کہ صوری اور معنوی ہر دواعتبار سے جریدہ اپنی شاخت وروایت کے مطابق ہو۔اردوزبان وادب ہے متعلق معیاری تحقیقی مقالات کی پیش کش ہمارااولین ہدف رہا ہے۔اس شارے میں بھی طے شدہ زمروں کے تحت غیر مطبوعہ معیاری مقالات کو ماہرین کی رائے اور سفارش کے مطابق جگہ دی گئی ہے۔۔۔ ہماراادارہ فروغ تحقیق و تقید کا داعی اوراردوزبان وادب کی ترویج و ترقی کا علمبر دارہ دریافت''کی مسلسل اشاعت اس سلسلے میں ہمارے عزم کی نمایاں دلیل ہے۔ہم ان تمام اہلِ قلم کے شکر گزار میں جن کی گراں قدر تحریروں سے بیشارہ وقوع پذیر یہوا۔

مرير (ي

# مدیر"نقطهٔ نظر"، انسٹیٹیوٹ آف پالیسی سٹڈیز، اسلام آباد اُردوکتابوں کے فارسی تراجم

Dr. Safir Akhtar

Editor " Nuqta-e-Nazar", Institute of Policy Studies, Islamabad

#### **Persian Translations of Urdu Texts**

Persian Language was introduced in the Sub-Continent by the people who entered the region from the lands of West and Central Asia. The centuries long intercourse of these people with the local population speaking a host of languages resulted in the emergence of a hybrid language, now known as Urdu. Persian enjoyed the status of the language of court and culture for a long time, but gradually it was replaced with Urdu. Popular Persian texts were translated into Urdu as original writings in Urdu were equally increasing day by day. At the juncture of the eclipse of Persian and rising of Urdu, some Urdu texts were translated into Persian for the past oriented and conservative section of society. With the development of Urdu, quality writings started to appear in it in the late 19th century onward. It was time to translate the selected Urdu writings into Persian for the benefit of the neighboring Iranians and Afghans. The job was done, first by the writers from the Sub-Continent, but the 20th Century saw a few Afghans and Iranians busy in enriching their language though the translation of academic Urdu writings. This phenomenon is going on with a rapid pace.

برعظیم پاکتان وہندو بنگاردیش اورابران کے درمیان سیاسی اور سابی تعلقات کا سراغ قبل از تاریخ زمانے سے ماتا ہے، اور جب بھی دومختلف زبانیں بولنے والے گروہ باہم ملتے اور ایک عرصے تک سابی روابط میں منسلک رہتے ہیں، اُن کی زبان سے متاثر ہوتی ہیں۔ بعظیم اور ایران کی زبانوں میں بیہ بھی اثر پذیری رہی ہے، تاہم زیر نظر تحریر میں عہد متوسط کے برعظیم میں فارسی کی تروی ج، اردوزبان کے نشو وار تقاء، آخر الذکر میں تحریر وتسوید کے تدریجی مراحل، اور وقت کے ساتھ فارسی کے چلن میں آنے والی کمی کے پس منظر میں فارسی کتابوں کے اُردوڑ اجم پر سرسری گفتگو کی گئی ہے، اور آخر میں اُردو کتابوں کے فارسی تراجم کی صورتِ حال پر چندگز ارشات پیش کی گئی ہیں۔

عہد متوسط میں مغربی اور وسطی ایشیا ہے آنے والے مسلمان فاتحین نے برعظیم میں جوزبانیں متعارف کرائیں،
ان میں سب سے زیادہ قبولیت فاری کو حاصل ہوئی۔ تیرہویں صدی کے آغاز میں جب دبلی سلطنت وجود میں آئی تو اس کے اعلیٰ طبقات کی زبان فاری تھی ، اور جوں جوں مسلم اقتد ار مضبوط ہوتا چلا گیا، مغربی اور وسطی ایشیا ہے آنے والے اہلِ علم نے اس میں تصنیف و تالیف کی ۔ پچھ المسلم قبد ارمضبوط ہوتا چلا گیا، مغربی اور وسطی ایشیا ہے آنے والے اہلِ علم نے مفاوات نے مقامی آبادی کو فارسی زبان سے علمے دین ملوکھ میں کیموں اثر کے تحت، اور زیادہ تر سرکار دربارسے وابستہ مفاوات نے مقامی آبادی کو فارسی زبان سے خیر بیمور کیا اور پھر صدیوں تک فارسی اس خطے کی ثقافتی زبان بنی رہی ۔ فارسی ازبان وادب نے مقامی زبانوں کو متاثر کیا، اور فارسی شناسوں نے بھی مقامی زبانوں کے الفاظ ومحاورات کو اپنی تحریوں میں بین نہیں کہ فارسی اللہ شاخت قائم ہوگئ ۔ بین نہیں کہ فارسی زبان اور مقامی زبانوں سے ساتھ پھلتی پھولتی رہیں، بلکہ نو واردوں کی مادری زبانوں نے ارتی اور چغتائی وغیرہ ہے کہ مقامی زبانوں میں اس مقدر تا ہو نہیں ہیں ہوئی ہیں ہیں ہوئی ، نہی اثرات کے تحت ایک نی زبان و کے نام وغیری کے وجود میں آئی جو مختلف علاقوں میں (اور مختلف اوقات میں بھی) کبھی ہندوی کہلائی، بھی ہندی اور آخر میں اُردو کے نام سے دُنیا کی بڑی زبانوں میں شار ہونے لگی ۔ اُردولسانیات سے دگیبی رکھنے والوں نے اس پہلو پر خاصی تحقیق کی ہے کہ اس زبان کی تخابی پنجاب، سندھ، شالی ہندیادکن میں ہوئی ، تا ہم زبان جوں جوں ترق کرتی گئی ، اس کا صلفتہ اثر بڑھتا گیا ، اور ذخیرہ ورب کی تخابی ۔

ابتداء میں اُردو میں شعر کہنے والے یانثر لکھنے والے اصلاً فارسی دان تھے،اوروہ دونوں زبانوں میں اپنے خیالات و جذبات کا اظہار کرتے تھے، پھروہ وقت آیا جب اُن کی ساری صلاحیتیں اُردو کی زلفیں سنوار نے میں لگ گئیں،اورا گرانہوں نے زبان کا ذاکقہ بدلنے کے لیے بھی کچھ فارسی میں کہایا کھا تو وہ اردو کے مقابلے میں عامة الناس کی سطح پر پھیکا اور ہیٹا ثابت ہوا۔

فارسی کی ثقافتی اہمیت کے باوجود آغاز میں اس کی جگہ اُردوکو کس نے دی؟ اس سوال کے جواب میں بحثیت مجموعی ابلِ علم کی رائے یہی ہے کہ بیدوہ افراد تھے جن کا واسط عوام سے تھا، اور اس طبقے میں سرفہرست صوفی بزرگ تھے، یا وہ فدہبی رہنما جوعامة الناس کی اصلاح و تربیت کی ذمہ داری اداکر رہے تھے، (۱) تاہم وہ فارسی زبان وادب سے بھی جڑے ہوئے تھے۔ شخ

خوب محمد چشتی احمد آباد ( گجرات ) کے معروف شاعر اور صوفی بزرگ تھے۔ انہوں نے ۹۸۲ھر ۱۵۷۸ء میں ایک اُردومتنوی " ''خوب ترنگ'' لکھی، مگر اس کے مطالب کی وضاحت کے لیے چودہ برس بعد ۱۵۹۰ھر ۱۵۹۱ء میں فارس میں شرح ''امواج خوبی''(۲) کے نام سے کھی۔

ایک دوسرے ادیب قاضی محمود بحری (م۱۳۰ اھر ۱۵۱۷ء) نے دکن میں حضرت شاہ چنداصا حب کے جانشین سیّد احمد کی ترغیب پرتضوف کے مسائل پرمثنوی''من لگن'' لکھی، مگر وہ سیداحمد کے معیارِ نقذ پر پوری نداُتری، اس پرمحمود بحری نے مثنوی''من لگن'' کے خاص خاص حصول کو' عروسِ عرفان' کے نام سے ۱۱۱۱ ھر۴۰ کاء میں فارسی نثر میں منتقل کر دیا۔ (۳)

شخ خوب مجرچشتی اور قاضی محمود بحری نے اپنی اردومنظومات کے مطالب خود فارسی میں منتقل کیے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خود تو عامة الناس کی زبان کوتر جج دیتے تھے، مگر اُن کے پیرومر شداور سرپرست (جو غالباً اُن سے عمر میں است برے سے کہ ایک نسل پہلے کی نمائندگی کرتے تھے ) تا حال فارسی کے سحر سے باہر نہ نکلے تھے۔اس پس منظر میں شاہ معین جمل نے پیر بادشاہ حسین کی تالیف' وجود العارفین' (یا' وجود نام' ) کواُردوسے فارسی میں منتقل کیا تھا۔ (۴)

صوفیہ کی عالمانہ اور متصوفانہ تعلیمات تو نسبتاً زیادہ باخبر اور باشعور لوگوں کے لیے تھیں، قصے کہانیاں عام لوگوں کے لیے لکھے جارہے تھے۔ وہ قصے جو بھی فارسی میں لکھے جاتے تھے، من وعن یا ترمیم واضافہ کے ساتھ اُردو میں کہے جانے لگے تھے۔ اس ضمن میں بعض شاعروں نے قصے کواپنی زبان میں بیان کرنے کی جگہ ترجے کا راستہ اختیار کیا، مگر فارسی سے اُردو ترجے کے ساتھ اُردو سے فارسی میں کہنے کی ایک دومثالیں بھی ملتی ہیں۔ میرو میں قدامت پیندنسل کا تھا۔ جسونت رائے متخلص بہنتی، کے ساتھ اُردو سے فارسی میں نشقل کیا۔ وابستہ تھا، جس نے خواصی کے ''خردنامہ'' کو ''گل کد مُعشق'' کے نام سے فارسی میں منتقل کیا۔ (۵)'' خردنامہ'' سیف الملوک اور بدلیے الجمال کی عشقید استان پڑئی ہے۔ منتقی ۱۱۱ ھے ۲۰ کا و میں چاب

ہے جنوبی ہندگیا تھا۔اُس نے کلودر (علاقہ جالندھر) میں اپنے قیام اور اپنے عرفی نام کا ذکران اشعار میں کیا ہے:

مرا در عرف اندرجیت نام است مرا منثی تخلص در کلام است وطن گاهم بود در ملکِ پنجاب کنودر قصبهٔ سر سبز و شاداب (۲)

بارہویں صدی ہجری راٹھارہویں صدی عیسوی سے اُردو کی مقبولیت جوں جوں بڑھتی چلی گئی، نتیجے کے طور پر اہلِ قلم کی توجہ فارت سے ہٹتی چلی گئی۔ فارتی قصے کہانیاں اردو میں منتقل ہور ہے تھے۔ پنڈت دیا شکرنیم نے اپنی مثنوی''گزارنیم'' (سرودہ ۱۲۵۴ھ) کا ماخذا کیک اردونٹری قصہ تایا ہے:

فسانہ گل بکاؤلی کا افسوں ہو بہار عاشقی کا ہر چند سنا گیا ہے اس کو اردو کی زبان میں سخن گو وہ نثر ہے دادِ نظم دول میں اس مے کو دوآتشہ کروں میں(ے) گرشوق قدوائی اورسیّر ظهور حسن رام پوری نے دیا شکر شیم کا بیان مستر دکرتے ہوئے اُن پر الزام لگایا تھا کہ '' گلزالِنیم' رفعت کھنوی کی فارسی مثنوی کا ترجمہ ہے۔ سیّر ظهور حسن رام پوری کے پاس رفعت کھنوی کی مثنوی کا جونسخہ تھا، اس سے انہیں رفعت کھنوی کے زمانے یا مثنوی کی تاریخ تالیف کے بارے میں پچھ معلوم نہ ہوا، تاہم انہوں نے قیاساً پہ کھو دیا: '' اس کے بعض مصرعوں اور شعروں کا ہو بہوتر جمہ مثنوی گلزارِسیم میں پایا جاتا ہے۔ اس سے اتنا پاضرور چاتا ہے کہ رفعت کھنوی کی آران سے بعض مصرعوں اور شعروں کا ہو بہوتر جمہ مثنوی گلزارِسیم میں پایا جاتا ہے۔ اس سے اتنا پاضرور چاتا ہے کہ رفعت کھ مطابق فارس کے شاخل میں عرف نوعت کی مثنوی کی بچراور قصے کے مطابق نقری کے ہاں کے ہاں تھے، چنا نچے سیّر ظہور حسن رام پوری نے فہ کورہ فیجا فذکر لیا۔ بعدازاں یہ بات سامنے آئی کہ محوی صدیقی (بھو پال) کے ہاں رفعت کی مثنوی '' گل بکا وکی'' کا ایک نسخہ ہے جس کی ابتداء میں واجد علی شاہ اختر کی طویل مدت ہے۔ پٹر ت دیا شکر نسیم ، واجد علی شاہ کے عہد سے پہلے انقال کر بچکے تھے، اس لیے پیو ممکن نہیں کہ پیٹر ت دیا شکر نسیم نے رفعت کی مثنوی کواردو میں منتقل کیا، بلکہ قرین قیاس یہ ہے کہ رفعت نے ''گلزار نسیم'' کوفارسی کا جامہ پہنایا تھا۔ (۹)

انیسویں صدی میں اس طرح اکا وُکا دوسری اردو کتابوں کو بھی فاری میں ترجمہ کیا گیا، مگر اُردو سے فاری ترجمے کسی عمومی روکا حصہ نہ تھے، بلکہ انفرادی ذوق اور ضرورت ہی اس کا سبب دکھائی دیتی ہے۔ علیم جواہر لال آگرہ کے ایک اخبار نولیں تھے۔ انہوں نے ۱۸۵۴ھ/۱۷۔ ۱۲۲۰ء میں موتی لال کے اُردو رسالے'' پند نامہ کا شتکاراں' کا، اور ۱۸۵۵ھ/۱۷۔ ۱۲۲۱ء میں' تاریخ ہند' کا اُردو سے فاری میں ترجمہ کیا تھا۔

ندکورہ بالاسطور میں اُردو کتابوں کے جن فارس تراجم کا ذکر کیا گیا ہے، یہ اُردو کی بڑھتی ہوئی مثالی مقبولیت کے بالمقابل ماضی پرتی کی غمازی کرتے ہیں، تاہم انیسویں صدی میں اہُر نے والی تحریک اصلاح و جہاد کے کار پردازوں نے غالبًا افغان فارسی شناسوں کے لیے اسپنے لٹر بچر میں سے اکا دُکا کتابوں کے فارس ترجے کیے تحریک اصلاح و جہاد کے ایک نمایاں فردشاہ اسمعیل شہید سے جن کی تالیف' تقویت الایمان' کے مضامین کی تائید و تر دید میں درجنوں کتا ہیں کھی گئی ہیں، نمایاں فردشاہ اسمعیل شہید تھے۔ نمایاں فردشاہ اسمعیل شہوری اس تحریک کے مقبول مصنفین میں سے تھے، اُن کارسالہ' نصیحۃ المسلمین' بار ہاشا کو ہوا ہے، اسے بھی فارسی میں منتقل کیا گیا تھا۔ (۱۱)

برصغیر کے جن مذہبی گروہوں نے زیادہ منصوبہ بندی سے اپنے لٹریچ کو فارسی میں منتقل کیا، ان میں مرزاغلام احمد قادیانی کے بیروکارشامل ہیں۔ احمد یوں کو اپنے لٹریچ کو فارسی میں منتقل کرنے کی اُس وقت ضرورت محسوس ہوئی جب ۱۹۲۳ء میں چنداحمد یوں کوارتد ادکی بنیاد پرافغانستان میں سزائے موت دی گئی تھی۔ اس موقع پر مرزا بشیرالدین محمود احمد نے افغانستان کیں جنداعمد یوں کوارتد ادکی بنیاد پرافغانستان میں سزائے موت دی گئی تھی۔ اس موقع پر مرزا بشیرالدین محمود احمد نے افغانستان کے بادشاہ ، امان اللہ خان کو مخاطب کرتے ہوئے ''دعوت الامیر'' کے نام سے ایک کتاب کھی جس میں اپنے عقائد واعمال پر گفتاکو کی ۔ اس کتاب کا فارس ترجمہ کیا گیا۔ ( قادیان: احمد بک ڈپو، ۲۳۲۲ صفحات ) اورامان اللہ خان کوارسال کی گئی۔ بعد میں مولوی صدر الدین نے جو کئی برس ایران میں احمد کی مبلغ رہا تھا، مرز اغلام احمد قادیانی کی بعض تحریروں کا فارس ترجمہ کیا۔ ۲۲ کواء

میں جب قومی اسمبلی پاکستان نے دستور میں ترمیم کرتے ہوئے احمدیوں کوغیر مسلم قرار دیااور پھرامتناع قادیانیت آرڈی نینس جاری ہوا جس کے تحت احمدیوں کو اسلامی شعائر کے استعال سے روک دیا گیا تو احمدی رہنما مرزا طاہر احمد نے لندن میں جلاوطنی اختیار کرلی اور اپنے معتقدات کی نشروا شاعت میں مصروف رہے۔ ۱۹۸۸ء کے بعد احمدی لٹریچر کے بہت سے فارسی تراجم شائع ہوئے ہیں۔ (۱۲)

O

انیسویں صدی کے نصف آخر میں اُردوادب کے سرمائے میں جُر حسین آزاد، الطاف حسین حالی اور جبلی نعمانی کی کاوشوں سے بہت و قیع اضافہ ہوا، اور اردوکو ایک علمی زبان بنانے میں ان کی تحریوں کا بنیادی حصہ ہے۔ ان اہلِ علم کی دلچسپیاں بیک وقت اُردواور فارسی زبانوں سے تھیں ۔ جُر حسین آزاد کے آباء واجداد کا تو تعلق ہی ایران سے تھا اور فارسی اُن کا کھے تھے، کارسی متون کے پارکھے تھے، کارسی متون کے پارکھے تھے، فارسی متون کے پارکھے تھے، فارسی متون کے بارکھے تھے، اور فارسی زبان کے ادبوں اور شاعروں پر کلام کرتے تھے۔ مولانا آزاد نے فارسی زبان کی تدریس کے لیے نصابی کتب مرتب کیں، فارسی کے اواعد پر قلم اٹھایا، اردو فارسی کا ایک لغت مرتب کیا، مزید براں فارسی زبان وادب سے بہتر واقفیت کے لیے ایران کا سفر کیا۔ فارسی اور سنسکرت کے درمیان رشتے تلاش کیے اور لسانیات کے حوالے سے بہتر واقفیت کے لیے ایران کا سفر کیا۔ فارسی اور سنسکرت کے درمیان رشتے تلاش کیے اور لسانیات کے حوالے سے بہتر واقفیت کے لیے ایران کا سفر کیا۔ فارسی اور سنسکرت کے درمیان رشتے تلاش کے اور لسانیات کے حوالے سے دسخن دانِ فارس، تالیف کی ، اور اپنے سفر ایران کی یاد ہیں بیان کیس۔ مولانا حالی نے ''حیات سعدی'' تصنیف کی اور حکیم ناصر خصرو کے سفرنا ہے کومتعارف کرایا، علام شبلی نعمانی نے فارسی شاعری کی تاریخ '' شعراعجم '' کے نام سے نہایت منفر دانداز میں لکھی اور اس پر نقر بھی ایک بندوستانی نژاد جافظ محمود شیرانی نے لکھا۔

حالی وہلی کی اگلی نسل نے بھی اپنے ذوق اور ضرورت کے تحت فاری ادبیات کے حوالے سے تصنیف و تالیف سے رکیجی لی۔ مولا ناسیّر سلیمان ندوی نے'' خیام'' کی حیات اور آثار پروقیع کام کیا۔ شمس العلماء مجموعبدالغنی نے'' ہندوستان میں مغلوں سے قبل فارسی ادب (انگریزی)'' کے عنوان سے قلم اٹھایا۔ حافظ محمود شیرانی اور ڈاکٹر شخ محمد اقبال نے فردوسی اور اس مغلوں سے قبل فارسی متون کی ترتیب و تدوین اور کے شاہنا ہے کو اپنی توجہ کا موضوع بنایا۔ اس طرح ان حضرات کے شاگردوں نے قدیم فارسی متون کی ترتیب و تدوین اور برعظیم کے فارسی سرمایہ ادب کے تعارف و تجلیل کے لیے کام کیا۔

فارسی زبان وادب سے اہلِ برعظیم کی دلچیسی سے جنم لینے والی تالیفات کے ساتھ اولین دلچیسی افغانستان کے اہلِ علم نے لی۔ اس کا سبب افغانستان سے جغرافیائی قربت سے زیادہ افغان طلبہ کی برعظیم میں آمدورفت تھی۔ متعددا فغان علماء دیو بنداوررام پوروغیرہ، بلکہ برعظیم کے چھوٹے دیبات کے مدرسوں کے تعلیم یافتہ تھے، اور برعظیم کے مسلمان زیر تعلیم افغان ملاؤں کی رہائش اور سہولت کا خیال رکھتے تھے۔ افغانستان کے معاملات میں برعظیم کے اصحابِ دائش کی دلچیسی، نیز بیسویں صدی کے نصف اول میں صلاح الدین سلجو تی اور سرور خان گویا اعتمادی جیسے افغان سفارت کاروں کے ہندوستانی بیسویں صدی کے نصف اول میں صلاح الدین سلجو تی اور سرور خان گویا اعتمادی جیسے افغان سفارت کاروں کے ہندوستانی اہلی علم سے روابط نے ایسی فضا بیدا کر دی تھی کہ برعظیم کی اردو تالیفات کو فارسی میں منتقل کیا جائے۔ جون ۱۹۲۷ء کے شارہ

''معارف''میں سیّرسلیمان ندوی نے لکھاتھا:

ینجربھی مسرت کے ساتھ سی جائے گی کہ ہندوستان کی اردوزبان بھی اسلامی ممالک میں اپنااثر اور سوخ پیدا کرتی جارہ ہی ہے۔افغانستان کے تحکمہ تراجم نے اردوزبان سے مولانا شبی نعمانی کی المامون اور شعرالحجم کا، مولانا نذیر احمد کی بنات العش ،مولوی سیدعلی بلگرامی کی تدن عرب،مولوی عبدالماجد صاحب دریابادی کی فلے نوزبات کا فارسی میں ترجمہ کیا ہے۔ (۱۳)

سیّرسلیمان ندوی اور دارالمصنفین اعظم گڑھ کے کارپر داز افغانستان اور ایران کے علمی اداروں سے رابطہ رکھتے ہے، اور فارسی زبان وادب پر لکھتے ہوئے جدید تر تحقیقات سے استفادہ کرتے تھے۔سیّدصاحب نے اپنی تالیف'' خیام'' (اولین اشاعت: اکتوبر ۱۹۳۳ء) کے بارے میں' معارف'' کے شذرات میں بیاطلاع دی ہے:

خا کسار کی کتاب خیام کی قدر پورپ کے مستشر قین اورایران کے ادیبوں دونوں نے کی اور فرمایش کی گئی ہے کہ اس کا فارس میں ترجمہ شائع کیا جائے لتھیج واضا فہ کے بعداب بینے نئے کا بل جیجا جار ہاہے۔امید ہے کہ جلد اس کا ترجمہ پلخ اور شاہ پورتک پہنچ جائے گا، جن کوصاحب سوائح اپنے قافلۂ عمر کی گزرگاہ مجھتا تھا۔ (۱۳)

افغانستان کے بعداریان کے اہلِ علم نے بھی اس جانب توجہ دی۔ سیّرسلیمان ندوی ہی کی اطلاع ہے کہ:
خوثی کی بات ہے کہ ایران میں بھی ہماری بعض متند ہندوستانی کتابوں کے ترجے شروع ہو گئے ہیں، اس
سلسلہ میں مولا نا حالی کی حیات سعدی اور مولا نا شبلی کی شعراعجم کے فارس تراجم حجیب کرشائع ہو چکے ہیں۔
اور شاید شمس العلماء آزاد کی سخندان پارس (کذا: فارس) کا بھی۔ امید ہے کہ اس سے دونوں ملکوں کے
درمیان وہ ملمی تعلق بھر پیدا ہوجائے گا جوسوڈیٹر ھے سوبرس سے منقطع ہوگیا ہے۔
(18)

حالی شبلی اور آزاد کی کتابوں میں سے غالبًا مسدس حالی پہلی کتاب ہے جسے ایک تشمیری شاعر فیروزالدین احمد فائضی نے مسدس کی شکل میں فارسی میں منتقل کیااور''مسدس فائضی'' کے نام سے ۱۸۸۰ء میں شائع کیا تھا، (۱۲)اس کے بہت مدت بعد نجف علی خان عاصی جلال پوری نے اپنے قیام افغانستان کے دوران میں اس کا دوسرائر جمہ کیا۔

شبلی نعمانی کی'' شعرالتجم ''سے فارسی ہو گئے والوں کو زیادہ دلچیسی تھی، چنا نچہ افغانستان اور ایران سے الگ الگ الگ اس کے فارسی برجہ شاکع ہوئے۔وزارت معارف کا بل کے لیے اس کی جلد اول، دوم اور پنجم کا ترجمہ منصور انصاری نے کیا، جب کہ جلد سوم کا ترجمہ گویا اعتادی اور جلد چہارم کا ترجمہ بر ہان الدین کشکگی نے کیا۔ ایران سے شائع ہونے والا پانچوں جلدوں کا کامل ترجمہ سیر حجم تقی فخر داعی گیلانی کے قلم سے ہے۔

''الفاروق''سے دلچیں افغانستان میں لی گئی۔اس کے ترجیح کا آغاز شاہِ افغانستان نادرشاہ کی بہن نے کیا تھا، مگر ترجیح کے دوران ہی میں ان کا انتقال ہو گیا۔ جتنا ترجمہ کیا جا چکا تھا،اس کی نوک پلک درست کرتے ہوئے باقی ماندہ حصے کا نجف علی خان عاصی نے ترجمہ کیا اور دوجلدوں میں شائع ہوا۔ حصہ اول (الفاروق) کا ترجمہ دارالتالیف وزارت معارف

کابل کے لیے محمد بن زمان نامی شخص نے بھی کیا تھا۔

افغانستان میں علامہ بیلی کے تراجم کا زیادہ کام سرکاری سطح پر کیا گیا، مگر ذاتی دلچیہی سے ترجمہ کرنے والے سیدمح تی فخر داعی گیلانی نے بیلی ،ان میں ''سوانح مولوی'' فخر داعی گیلانی نے بیلی کی جن دوسری کتابوں کوفارسی میں منتقل کیااور جو کتابی شکل میں دستیاب ہیں،ان میں ''سوانح مولوی'' (ترجمہ سوانح مولا ناروم)''علم الکلام''''الکلام''''مقالاتِ بیلی 'اور'' کتاب خاندا سکندریہ' شامل ہیں۔''الغزالی'' کے منتخب حصوں کا ترجمہ ما ہنامہ' آموزش ویرورش' (تہران) میں شائع ہواہے۔

مولانا محمد حسین آزاد کی' سخند انِ فارس' کوافغانستان کے ملک الشحراء عبداللہ خان (۱۳۹۳ھ) نے فارسی میں منتقل کیا جوانجہن ادبی کا بل کی جانب سے شائع ہوئی۔ پچھ عرصہ پہلے مولانا آزاد کے سفر ایران کی یاد داشتیں، جومولانا آزاد نے بطور تقریر پیش کی تھیں اوراُن کی زندگی میں بطور مضمون شائع ہوگئی تھیں ، انہیں جناب عارف نوشاہی نے فارسی میں منتقل کیا اورایران میں طبع ہوئی میں۔

کابل ہے مولا نامحمود حسن کے ترجمہ ُ قرآن اوراس پرشیر احمد عثانی کے حواثی (جوبر عظیم میں تغییر عثانی کے نام سے معروف میں) کا ترجمہ بھی من ۱۹۴۰ء میں تین جلدوں میں شائع ہوا، مگراس'' قرآن مجید باتر جمہ وتغییر' پرمتر جمین کے نام نہیں دیے گئے۔

0

قیام پاکستان کے بعد سرکاری سطح پر علامه اقبال کے شعر دادب کو مقامی اور غیر ملکی زبانوں میں منتقل کرنے کی جانب توجہ دی گئی۔ آغاز کارتو اقبال اکادی پاکستان، کراچی (حال لاہور) نے کیا تھا، تاہم اس مہم میں دوسر سے اہلِ علم بھی شامل ہو گئے۔ آج علامه اقبال کے اُردومجموعہ ہائے کلام میں سے ضربِ کلیم اور ارمغانِ جاز (حصہ اُردو) کے کامل فارسی ترجے دستیاب ہیں۔ مزید براں اُن کی منتخب منظومات (شکوہ وجواب شکوہ ، ساقی نامه) اور متفرق چیدہ چیدہ اشعار بھی مختلف شعراء نے فارسی میں نظم کیے ہیں۔ اقبال اکادی پاکستان کے زیرا ہتمام ہی معروف ماہر اقبالیات مرزامجم منور کی تالیفات (میزانِ اقبال ، ایقانِ میں نظم کیے ہیں۔ اقبال اکادی پاکستان کے زیرا ہتمام ہی معروف ماہر اقبالیات مرزامجم منور کی تالیفات (میزانِ اقبال ) ان ندہ ورد''

علامدا قبال کی ایک نادرتحریرکو''مطالعہ بیدل در پرتواندیشہ ہای برگسون'' کے عنوان سے ملی بیات تہرانی نے ترجمہ کیا ہے۔ علامدا قبال کے صدسالہ جشنِ والا دت کے حوالے سے احمد ندیم قاسمی نے ایک تعار فی تحریک تھی جس کا فارس ترجمہ سیّد مرتضی موسوی نے کیا اور بڑے اہتمام سے مرکز تحقیقاتِ فارس ایران و پاکستان - اسلام آباد کے تعاون سے شاکع کیا گیا تھا۔ (نومبر کے 192ء) اس طرح اسلامی جمہوری ایران کے رہبر آیۃ اللہ سیّدعلی خامندای کی ایک تقریر کا ترجمہ سیدمجمدا کرم نے اقبال: مشرق کا بلندستارہ'' کے عنوان سے کیا ہے۔

برعظیم کے مسلم فکر ودانش کے ترجے اور تعارف کے اعتبار سے تین ایرانی دانش وربہت نمایاں ہیں شبلی نعمانی کے

حوالے سے سیر محرتی فخر داعی گیلانی کا ذکر کیا جاچکا ہے۔ سیّد گیلانی نے اُردو سے فارس میں جومزید ترجے کیے، ان میں سرسید احمد خان کی تفییر کے منتخب اجزاءاور تحریر فی اصول النفیر اور موسیو لیبان کی تمدن عرب (ترجمہ: سیعلی بلگرامی) بھی شامل ہیں۔ دوسرے ایرانی دانش ورسیّد غلام رضا سعیدی تھے، جنہوں نے ڈاکٹر محمد رفع الدین کی'' حکمت اقبال''کا'' اندیشہ ہای اسلامی اقبال دانش مند پاکتانی'' کے نام سے ترجمہ کیا۔ ڈاکٹر محمد حمیداللہ کی تالیف ''عہد نبوی کے میدانِ جنگ' کو 'رسول اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم درمیدانِ جنگ' کے نام سے ترجمہ کیا، مزید برآس سیدمودودی کے رسائل (''اسلام اور جاہیت' اور''اسلام کا اخلاقی نظر نظر نوغیرہ) کو فارسی میں منتقل کیا۔ اس سلسلے میں تیسرے ترجمہ نگار سیدعبدالہادی خسر و شاہی ہیں جہوں نے سیّدمودودی کے بعض رسائل کرتر جے کیے ہیں۔

۱۹۷۸ء میں افغانستان پر سوویت جملے کے نتیج میں لاکھوں افغان مہاجرین پاکستان آئے۔ یہاں رہائش اختیار کرنے اور برسوں کے قیام کے بعدانہوں نے اُردوزبان پر عبورحاصل کرلیا۔ (اوروہ افغان جوحصولِ علم یا تجارت کی غرض سے پاکستان آئے رہتے تھے وہ تو پہلے سے اُردوزبان سے پوری طرح واقف تھے )ان افغان مہاجرین میں سے قلم وقر طاس سے تعلق رکھنے والے اہلِ علم مختلف علمی اور تعلیمی اداروں سے منسلک ہوگئے، چنا نچہ متعدداً ردو کتا بوں کے فارس میں ترجم ہوئے، اور غالبًا ان افغان متر جمین سے سب سے زیادہ استفادہ دارالعروبہ للدعوۃ الاسلامیہ - لا ہور نے کیا جس نے سیّد مودودی کی موجئی میں متر جمین میں متر ہمیں متر ہمیں متر ہمیں اور شاکع کیے۔ دارالعروبہ کے ساتھ ساتھ دوسرے دینی اداروں نے بھی اپنی اکادکا تصانف فوارس میں متر ہما نے بھی اپنی اکادکا تھا نے کوفارس میں متر ہمیں متر ہمیں متر ہمیں متر ہمیں متر ہمیں متر ہمیں متر ہموا۔

ایران کے علمی حلقوں نے اس عرصے میں فارس ادب کی تاریخ پر اردو کتابوں کے ترجمے شائع کیے۔ بیتر جمے بالعموم بوظیم کے اہلی قلم نے ہی کیے ہیں۔اگر چدان میں سے اکا دکا نے ایرانی شہریت حاصل کر لی ہے۔سیڈعبداللہ کی تالیف ''ادبیاتِ فارسی میں ہندوؤں کا حصہ'' ۱۹۳۲ء میں شائع ہوئی تھی اور اس کے بعد مزید تحقیقات سامنے آئی ہیں، تاہم اس کلاسیک کو جامعہ دبلی کے شعبہ فارس کے صدر محمد اسلم خان (م ۲۰۰۰ء) نے فارسی میں منتقل کیا اور بنیادموقو فات و گر محمود افشار۔تہران کے اشاعتی پروگرام کے تحت شائع ہوئی۔اسی طرح ڈاکٹر ظہور اللہ بن احمد نے مغل دور سے حال تک اُن علاقوں کے فارسی ادب کی چھے جلدوں میں تاریخ کھی ہے جو آج پاکتان میں شامل ہیں۔اس سلسلے کی پہلی جلد کا ترجمہ جناب شاہر چو ہدری نے کیا جو ''تاریخ ادب فارسی دریا کتاان' کے نام سے شائع ہوا ہے۔

بنگال کی عربی، فارس اوراُردو کتابوں کی ایک فہرست تیار کرنے کی داغ بیل ڈھا کہ کے حکیم حبیب الرحمٰن نے بیسویں صدی کے آغاز میں ڈالی تھی۔اورانہوں نے اپنی فہرست کا نام'' ثلاث غسالہ'' (اس) تجویز کیا تھا۔اس تالیف کے بارے میں رسائل وجرائد میں اطلاعات ہی شائع ہوئیں، مگر حکیم صاحب اپنی تالیف کو آخری شکل نہ دے سکے۔اُن کے کاغذات دُھا کہ یونیورٹی لا بجر بری منتقل کردیے گئے۔ان میں'' ثلاث غسالہ'' کا مسودہ بھی تھا، جس سے بنگال میں اُردوز بان وادب کی تاریخ کلھنے والوں نے استفادہ کیا، مگر یہ مسودہ وقت کے ساتھ منتشر ہوتا چلاگیا، خی کہ اس نیچے کھیچے مسودے کو بنگال کی

فارس شناس خاتون کلثوم ابوالبشر نے متعارف کرایا، انہی سے مسودہ جناب عارف نوشاہی کو حاصل ہوا، جنہوں نے ترتیب و تدوین اور حواثی کے اضافوں کے ساتھ پہلے اس کا فارس ترجمہ کیا (جوشائع ہوا) اور پھر حواثی وتعلیقات کے ساتھ اصل مسودہ بھی مؤلف کی خواہش کے مطابق'' ثلاثہ خسالۂ' کے نام سے شائع کرایا۔ (۱۸)

فاری شاعری کی تاریخ کے حوالے سے حافظ محمود شیرانی کی '' تقید شعرالتجم '' اور فردوی پر اُن کے مقالات بھی ترجمہ ہوگئے ہیں۔ علائے کرام کے تذکرے براہ راست ادب کا حصہ تو نہیں، تاہم علاء میں سے بہت سے اجھے ادیب اور شاعر بھی ہوئے ہیں۔ برعظیم میں مرتب کیے گئے شیعہ علاء کے دو تذکر ہے بھی فاری میں منتقل ہوئے ہیں۔ ان میں سے پہلا تذکرہ مولانا سیّد مرتضٰی حسین فاضل کا ''مطلع انواز''ہے اور دوسرا سیّد حسین عارف نقوی کی کاوش'' تذکرہ علائے امامیہ پاکستان''ہے۔ دونوں کوایک ہی شخص جناب محمد ہاشم نے فارسی میں منتقل کیا ہے اور دونوں کوقم سے ایک ہی ناشر نے شاکع کیا ہے۔

O

ز برنظر تحریر کا مقصداً ردوسے فارس میں ہونے والے ایک ایک ترجے کا احاطہ کرنانہیں ہے۔ یہ کام فہرست نگاری کے تحت انجام پائے گا، تا ہم ابھی ایران میں اُردوشناس اہلِ علم کی نعداداتی زیادہ نہیں کہ وہ برظیم کے مسلم فکر کو فارس میں انتخاص کریں، ابھی تک جو کچھ ہوا ہے اس میں ایران نژاد چندافراد شامل ہیں، باقی خدمات برظیم کے اہلِ علم ہی انجام دے رہے ہیں، تا ہم اردوسے ہونے والے فارس تراجم کی فہرست تیار کرنا بھی ضروری ہے۔

# حوالے اور حواشی

- ا۔ تفصیل کے لیے دیکھیے: مولوی عبدالحق ،ار دو کی ابتدائی نشو ونما میں صوفیائے کرام کا کام ،کراچی: انجمن ترقی اُردو پاکستان،
  - ۲۔ مطبوعہ، پیران پٹن مطبع نعمانی ، ۱۲۲۷ھ
  - س محى الدين قادري زور، تذكره مخطوطات اداره ادبيات أردو، حيدرآ باد، جلد دوم صفحات ١٣٣١ ١٣٣٠
  - ۴۔ شاہر اب کی ایک عشقیم ثنوی کے تعارف میں سخاوت مرز انے پیاطلاع دی ہے۔اردوادب (علی گڑھ)، ثارہ ۱۹۲۱،۲۶ء
- ۱۰۵ مراس: Arabic and Persian in Carnatic:1710-1960، مراس: مؤلف، ۱۹۵۴-۱۳۹۵، مراس: مؤلف، ۱۹۷۴ مولف، ۱۹۷۴ مولف،
  - 2\_ پنڈت دیاشکرنسیم ،گلزانسیم ،لا ہور:اردوم کز ،س ن ،ص۱۹

#### واكثر رشيدامجر

پروفیسر و صدر شعبه اردو انٹرنیشنل اسلامك يونيورسٹي اسلام آباد

# ىرىم چندلا ہورى: چند نئے حقائق

Dr. Rasheed Amjad

Professor, Head Department of Urdu,

International Islamic University, Islamabad

#### **Prem Chand Lahori:Some New Facts**

Munshi Prem Chand (Danpat Roy) is a famous name amongst urdu fiction writers. During the same era, a writer named Prem Chand Lahori was also writing urdu fiction. Though the names were same, Prem Chand Lahori remained unknown. In this article some new Facts are Presented in order to trigger the detailed study of Prem Chand Lahori.

''پریم چندلا ہوری: منٹی پریم چند کا ایک ہم عص'''' دریافت''<sup>(۱)</sup> میں ثالغ ہوا تو مجھے''میرا کتب خانہ'' حضرو کے مالک راشدعلی زئی نے حق نواز خان ، پیرزئی کا ایک خط بھجوایا ۔ کھاتھا:

آپ کا مقالہ''پریم چند لا ہوری: منتی پریم چند کا ایک ہم عصر'' شائع شدہ دریافت-۱۰پڑھا۔ اس سلسلے میں ایک بات عرض کرنا چا ہتا ہوں۔ میں ۱۹۵۷ء – ۱۹۵۳ء میں گورنمنٹ کالج حضر و میں پڑھا کرتا تھا۔ اس وقت سکول لا بمریری میں لا ہور سے شائع ہونے والے ایک رسالے''پریم'' کے بہت سے شارے موجود تھے۔ یہ بچوں کا رسالہ تھا اور اس میں پریم چند کے دلچیپ مضا مین ہوتے تھے۔ پتانہیں اس کا ایڈیٹرکون تھا…اگر آپ کسی لا بمریری سے''پریم'' کی کوئی فائل حاصل کر لیس تو پریم چند کے متعلق مزید معلومات حاصل ہو سکتی ہیں۔ (۲)

اسی دوران پروفیسر سعیداحد نے فیصل آباد سے مجھے فون کیا کہ ان کے پاس'' دیوان حالی'' کا ایک نسخہ ہے جسے پریم چندلا ہوری نے مرتب کیا ہے۔میری درخواست پرانہوں نے بینسخہ مجھے بھیج دیااورلکھا: بید یوان مجھے ایک ہمنفروش سے ملاتھا۔ دیوان کے اندر پہلے صفحے پرایک نام اقبال سکھ کھا ہوا ہے۔ بینام بھی توجیطلب ہے۔ کیا بیوبی طالب علم ہے جو بعدازاں مشہورا قبال شناس کے طور پر منظرِ عام پرآئے۔ (۳) اسی'' دیوان حالی'' کے پہلے صفحے پر درج ہے:

> -د يوان حالى

> > مصنفه

ستمس العلماءخواجه الطاف حسين صاحب حالى

جس میں

سوانحیات تنقید شاعری،خلاصه مقدمه شعروشاعری لغات

اور

متفرق اشعار کی شرح شامل ہے اثر خامہ

فطرت نگار پریم چند

پېلشرز: دوآبه ماؤس موہن لال روڈ لا ہور

سرورق انگریزی زبان میں ہے۔سرورق کا کارڈ ملکے سبزرنگ کا ہے۔اس پر درج ہے:

**DIWAN HALI** 

BY

PREM CHAND

DH

LHR

''ابتدائی کلمات'' کے عنوان سے ناشر نے دوصفحے ککھے ہیں:

زیرنظرالیڈیشن میں آپ کافی جدت پائیں گے اور دیکھیں گے کہ خواجہ کی ادبی حیثیت کیا ہے۔اور شاعری کو فطرت کے رنگ میں شرابور کرنے میں اسے کہاں تک کامیابی حاصل ہوئی ہے۔شعر و شاعری پر لکھا ہوا مقدمہ کس قدرروح فرساانقلاب بیا کرنے میں معاون ثابت ہوا۔اور کس طرح اُردو کے آدم ولی سے لے کرمیر تقی میر،انشااور غالب کی تیار کردہ شاہراہ کومنتہائے کمال تک پہنچادیا۔ (۴)

اس کے بعد پریم کا آٹھ صفحات کا دیباچہ ہے۔اسے تعارف نامہ بھی کہا جاسکتا ہے۔عنوان ہے،''مثمس العلما خواجہ الطاف حسین حالی''۔ابتداء میں حالی کی سواخ ہے،جس کا آغاز اِس جملے سے ہوتا ہے:

جدیداُردوشاعری کے آدم خواجہ حالی (۱۸۳۷ء) ہندوستان کی جنگ آز ماسرز مین پانی بت میں خواجہ ایز دبخش

کے نورِنظر بن کرملکِ عدم سے عالم وجود میں رونق افروز ہوئے۔ (۵)

اس جملے سے پریم چندلا ہوری کے اُسلوب اور جملہ سازی کے فن کے ساتھ ساتھ حالی کے بارے میں ان کے عقیدت پیندانہ جذبوں کا ظہار بھی ہوتا ہے۔ ڈھائی صفحات کی سواخ کے بعد' تقید کلام'' کے ذیلی عنوان سے حالی کی شاعری کا ذکر ہے۔ اس کی ابتداء یوں ہوتی ہے:

خواجہ حالی کی شاعری داخلی، خارجی اورفتی اعتبار سے انقلابی شاعری ہے۔ حالی بڑا حقیقت نگارتھا۔ دیوائگی، رندی، نادانی، فقر، ذلت اوررسوائی جس کی مدح قد ماسے ہوتی آئی تھی، اُسے مردود قرار دینا اور فطری اصلاح اور توصیٰی جذبات کوا بھارنا اُس کاسب سے بڑا کارنامہہے۔ (۲)

یہ چندسطریں پریم چندلا ہوری کے تقیدی نظریات کا اظہار بھی کرتی ہیں کہ وہ جدیداصلاح کی اُس تحریک کے مامی تھے جوسرسیّد گروپ کے حوالے سے اُردونظم ونثر میں کی گئی تھیں۔تقریباً پانچ صفحات کی اس تقید میں جوتقریفلاتی تعریف کی ہے، جابجا حالی کے اشعار کی مثالیں دی گئی ہیں،مثلاً:

دنیا کی بے ثباتی پر ہزاروں شعر کیے گئے اہمین خواجہ کے اندازِ خاص کی خوبی تو دیکھئے۔ کہتے ہیں: کبک وقمری میں ہے جھگڑا کہ چمن کس کا ہے کل بتادے گی خزاں کہ بیوطن کس کا ہے (<sup>۷)</sup>

پریم چندلا ہوری غالب کے مداح تو تھے ہی ،اس کا انداز ہان کی شرح غالب سے ہوجا تا ہے۔ حالی کا ذکر کرتے ہوئے وہ غالب کوئیس بھولتے۔

مرزاغالب کی سی سادگی اورروانی کی لیک تو د کیھئے:

درد دل کو دوا سے کیا مطلب
کیمیا کو طلا سے کیا مطلب
بادشاہی ہے نفس کی تنخیر
ظل بال ھا سے کیا مطلب(۸)

شعر کی ابتداء میں غالب کے بارے میں جو جملہ ہے اس سے ان کی غالب شناسی اور غالب پیندی کا اظہار ہوتا ہے۔اس مقدمے یا تعارف نامے کا اختتام ان سطروں میں ہوتا ہے:

خواجہ حالی کی زندگی اور شاعری سے معلوم ہوتا تھا کہ وہ ریا وضعّع سے دور، سیچے دل کے آ دمی تھے۔ درد و واقفیت ان کی متاز ترین خصوصیت تھی۔ ان کی اصلاحی نکتہ آ فرینیاں اور مصائب ملی کا شیون روح کو بلنداور تو ہے مکم کو اُبھار نے والا والا تھا ( والا دود فعہ درج ہے )۔ اور بیسلیم شدہ حقیقت ہے کہ آنے والی نسلیس خواجہ حالی کے احسانات کو یاد کر کے سر دُھنیں گی اور باوجود تجسّس کے اس کا جواب حاصل کرنے سے معذور رہیں جالی کے احسانات کو یاد کر کے سر دُھنیں گی اور باوجود تجسّس کے اس کا جواب حاصل کرنے سے معذور رہیں

گ\_(۹)

دوسطروں کی خالی جگہ کے بعد درج ہے:

پریم چند\_\_\_\_\_پریم سدن لا ہور

اس دیوان کے سرورق پر پریم چنداور تعارف نامے کے آخر میں بھی'' پریم چند'' کھا گیا ہے کیکن اندر کے پہلے صفح پر'' فطرت نگار پریم چند' درج ہے۔

دیباچ/مقدمے یا تعارف نامے کے بعد''مقدمہ شعروشاعری''کاخلاصد کھا گیاہے۔اس کا نام ہے: (خلاصہ)مقدمہ شعروشاعری

گیارہ صفحات کا بیخلاصہ بغیر کسی تمہید کے ہے، یعنی براہِ راست مقدمہ شعروشاعری کا خلاصہ کر دیا گیا ہے۔ان گیارہ صفحات میں مقدمہ کے تمام اہم مباحث کمال خوبی سے سمٹ آئے ہیں۔ آخر میں الطاف حسین حالی کا نام درج ہے اور نیچے حاشیہ میں بیعبارت ہے:

> گیلانی الیکٹرک پریس، میتال روڈ، لا ہور میں باہتمام ضمیر احمد خاں پرنٹر چیپی اور پریم چند پبلشر نے دوابہ ہاؤس سے موہن لال روڈ سے شائع کی۔ (۱۰)

> > اس بینٹ لائن ہے معلوم ہوا کہ ' پریم چنر پبلشر' نام کا کوئی ادارہ تھااور دوآ بہ ہاؤس شائد تقسیم کار ہو۔

صفح نمبر۲۵سے'' دیوان حالی''شروع ہوتا ہے۔ابتداء میں حالی کا دیباچہ ہے جو گیارہ صفحات پر شتمل ہے،اس کے بعد صفح نمبر۲۱۲ پر ختم ہوتا ہے۔صفح نمبر۲۱۳ پر'' قطعات تاریخ اور تاریخی جملے'' کاعنوان ہے، جو بعد صفح نمبر۲۱۳ پر اور تاریخ جملے'' کاعنوان ہے، جو بعد صفح نمبر۲۱۳ پول ہے:

قطعات تاریخ اور تاریخی جملے

مقتبس ازقرآن مجيد

پہلا جملہ یہ ہے،''خواجہ حالی اپنے خود شائع کردہ دیوان میں تحریر فرماتے ہیں کہ''……اس کے بعد حالی کی تحریر ہے، جو یوں شروع ہوتی ہے:

راقم کوفی الواقع مادہ تاریخ نکالنے کا ڈھبنہیں ہے اور اگر بھی الی ضرورت پیش آئی ہے تو نہایت دِفت سے اکثر تخرجہ یالتعبیہ کے ساتھ اور بھی حسنِ الفاق سے بغیراس کے بھی تاریخ سرانجام ہوئی ہے۔ (۱۱)

ان توارخ وفات میں غالب، محمد ابراہیم (جوانمرگ طالب علی بی اے کلاس، دبلی کالج)، سیّد خواجه ناصر وزیر مرحوم دہلوی، تارخ طبع جغرافیه بیمثال مؤلفہ خواجه سیّد شہاب الدین صاحب دہلوی، تارخ نب پایاں رسیدن بنائے سیّد مہر بان علی مرحوم رئیس گلاؤ تھی در بلند شہر، تارخ اورنگ نشینی حضور آصف جاہ نظام الملک، تارخ تالیف قواعد اُردومؤلفہ خواجه شہاب الدین صاحب دہلوی، تارخ طبعی دیوان منشی اقبال حسین صاحب متخلص بہ

عاش ، تاریخ بنائے چاہ درمحوطۂ مدرسہ العلوم مسلمانان واقع علی گڑھ بحساب سال بعثت خاتم النبیّین صلّی الله علیہ وسلّم بمن سعی جناب آنر پہل سرسیّداحمد خان بہادر، تاریخ طبع ترجمہ تاریخ دربار قیصری بحساب سال عیسوی اور تاریخ بنائے مہمال سر دارموضع مون واقع پنجاب بحساب سال عیسوی شامل ہیں۔ان تواریخ میں اشعار کی تعداد یوں ہے:

غالب (آٹھاشعار)

محمدابراہیم (دو)

سيّدخواجه ناصر (تين)

طبع جغرافيه(پانچ)

به پایان رسیدن بنائے سیّدمهر بان علی (یانج)

اورنگ نشینی حضور آصف جاه ( دو )

تاریخ تالیف قواعداُردو( چھے )

تاریخ رحلت نواب ضیاالدین ( دو )

تاریخ طبع دیوان منشی اقبال حسین (اٹھارہ)

تاریخ بنائے جاہ (جار)

تاریخ طبع ترجمه(حاِر)

تاریخ بنائے مہماں (دو)

اس كے بعد' تاریخی جمام مقتبس از قرآن مجید' كے عنوان تلے:

تاریخ وفات عقران مآب نواب محمصطفیٰ خان مرحوم دہلوی رئیس جہانگیر آباد متخلص بہ حسرتی وشیفتہ

(آٹھنٹری سطریں)

تاريخُ وفات نواب مُحرِنقشبندخال مرحوم ولداوسط نواب مُحمِّص طفَّى خال مرحوم ،رئيس جها نگير آباد

( دسنثری سطریں )

تاریخ بنائے آئینہ خانہ درریاست گاہ بہاولپور

(پندره نثری سطریں)

تاریخ ولا دت فرزند درحرم سرائے نواب آسان جاہ بہا در مدار المہام سرکارعالی

(پندرهنثری سطریں)

تاريخ وفات مهين برا درخواجه حالى جناب خواجه امدادحسين مرحوم تخلص به مظهر

(آٹھنٹری سطریں)

ہرتاریخ کا آغاز قرآن مجید کی کسی آیت سے ہوتا ہے۔

اس کے بعد شعری تواریخ میں ۔ پریم چندلا ہوری نے ان کے آغاز میں کھاہے:

چونکہ خواجہ حالی کے برادرِ مرحوم کی بہت ہی تاریخوں میں سے بیہ چند قطع باقی رہ گئے تھے اور ان کی اشاعت کے لیے کوئی اور موقعہ نہ تھااس لیے خواجہ حالی نے بطوریا دان کو بھی اینے دیوان میں شامل کرلیا۔ (۱۲)

ان میں قطعات تاریخ ازنتائج جناب خواجه المداد حسین مرحوم تخلص به مظهر ( پیھے اشعار ) کے بعد تاریخ وفات حافظ سعدا کبر مرحوم بانی مدرسه اسلامیه پانی پت ( پانچ اشعار )، تاریخ اورنگ نشینی حضور نواب آصف جاہ نظام الملک میر محبوب علی خال بہادر دام اقبالۂ فرمانروائے دکن ( چار اشعار )، تاریخ ولادت فرزند ارجمند در کاشانہ اقبال حضور نظام دام اقبالۂ ( دو اشعار )، تاریخ مدار المہا می نواب میر لاکق علی خال مرحوم در سرکار عالی ( پھے اشعار ) اور تاریخ بنا و مرمت مسجد مولا نا حاجی ابراجیم حسین صاحب انصاری اثناعشری یانی پتی دام ظلہم العالی ( دواشعار ) درج ہے۔

پریم چندلا ہوری یا فطرت نگار پریم چندا پنے دَور کے پڑھے لکھےاور باشعورنقاد تھے۔ان کی نظر خصر ف اپنے عہد کے فکشن پر، بلکہ شاعری اور تقید پر بھی تھی۔ان کے ترجے اعلیٰ درجے کے ہیں۔شرح غالب اور ترتیب دیوان حالی ان کا تقیدی سر مایا ہے۔ان دونوں کتا بوں پر درج حاشیوں میں ان کی آراء اپنے دور کی تقید کے اعلیٰ نمو نے ہیں۔ تخلیق کار کی حثیت سے ان کے افسانے اپنے ساجی شعور کے غماز ہیں۔نقط ُ نظر کے حوالے سے وہ ترقی پنداد بیب تھے۔اچھے مدر بھی تھے اور ایوں محسوس ہوتا ہے کہ ادب کے ساتھ اُن کا تعلق ہمہ وقت تھا۔ یو پی کے بڑے ادبی ماحول سے دور لا ہور میں ان کا وجود اِس دبستان کی ابتدائی آب یاری کر رہا تھا جو بعد میں اُردوکا سب سے بڑا اور اہم دبستان بنا۔ان کی بہت سی تخلیقات ابھی مستور ہیں،خوداُن کی ابتدائی آب یاری کر رہا تھا جو بعد میں اُردوکا سب سے بڑا اور اہم دبستان بنا۔ان کی بہت سی تخلیقات ابھی مستور ہیں،خوداُن کی ابتدائی آب یاری کر رہا تھا جو بعد میں اُردوکا سب سے بڑا اور اہم دبستان بنا۔ان کی بہت سی تخلیقات ابھی مستور اس خودہ ہوئے اور جھے بچھ مواد مل گیا۔اس تاز ہضمون کے بعد یقیناً ان کی مزید تحریوں اور اُن کے حالاتِ زندگی تک رسائی ہونے کی امید کی جاستی ہے۔

# حوالهجات

- ا ۔ دریافت، شارہ ۱ نیشنل یو نیورٹی آف ماڈ رن لینکو تجز ،اسلام آباد، ۲۰۱۱ء
  - ۲\_ حق نوازخان کا خط بنام راقم، بتاریخ ۲۷ رمنگی ۱۰۰۱ء
- - ۳- ابتدائی کلمات از ناشرمشموله دیوان حالی ،مریّبه فطرت نگار پریم چند ،ص۳
  - ۵\_ سواخی خا که از فطرت نگار پریم چند، مشموله دیوان حالی ، مربیّه پریم چند، ص۵
  - ۲۔ تقید کلام حالی از فطرت نگار پریم چند، مشموله دیوان حالی، مرتبه پریم چند، ص
    - ۷۔ ایضاً من
    - ٨\_ ايضاً من ا
    - 9\_ ایضاً ش۱۲
    - ۱۰ د یوان حالی، مرتبه پریم چند، ص۲۴
      - اا۔ ایضاً مس۲۱۳
      - ۱۲\_ ایضاً، ۲۲۲

#### ڈاکٹرارش**ر**محمود ناشاد

استاد شعبه اردو، علامه اقبال اوپن يونيورسڻي، اسلام آباد

# أُردوكاايك قديم،منفرداوركم ياب لغت: ''امان اللغات''

#### Dr. Arshad Mahmood Nashad

Department of Urdu, Allama Iqbal Open University, Islamabad

#### An Old, Rare and Unique Urdu Dictionary: Amaan-ul-lughat

Amaan-ul-lughat is an Old, Rare and Unique Urdu Dictionary which was Compiled in 1870 by Molvi Aman-ul-haq. It is a mature Collection of Arabic Root Verbs, Used in Urdu and Persian Language. The Author has given the details of 383 words, and discussed their Identities. In this article the importance of the Dictionary is highlighted.

لفت نولی کافن کسی بھی زبان کے لسانی سر مائے کی جانچ پر کھ،اس کے معنی و مفہوم کی تعیین اوراس کے کلِ استعال کی توضیح و تفسیر کا ترجمان ہے۔ یہی فن لفظوں کی تاریخ کا محافظ بھی ہے اور لفظوں میں ہونے والی عہد بہ عہد تبدیلیوں اوران کی اوا کیگی کے اسالیب کا مرقع بھی۔اس اعتبار سے لغت نولی کو گوئیا کی تمام زبانوں میں نہایت اہمیت حاصل ہے اور ہر زبان کے ماہرین نے لغت نولی کی طرف خصوصی توجہ دی ہے۔ اُردوزبان میں لغت نولی کی تاریخ قدیم بھی ہے اور دل چسپ بھی۔ علمائے زبان وادب نے ہندوستان میں کسی جانے والی فارس کتابوں اور لغاتوں میں اُردو کے الفاظ کی شولیت کو اُردولغت نولی کا نقش اوّل قرار دیا ہے۔اس حوالے سے ڈاکٹر سیّرعبداللّٰدر قم طراز ہیں:

ہندوستان میں فارسی اور ہندی کے اختلاط کے زیرِ اثر ہندی پہلے پہل الفاظ ومفردات کی صورت میں فارسی کتابوں میں داخل ہوتی ہے پھر ہندی محاورات ترجمہ ہو کر فارسی کتابوں کا جزو بنتے ہیں، اسی طرح فارسی لغت کی کتابوں میں (جوبیش تر ہندوستان میں کھی گئے تھیں ) فارسی آنٹریحوں کے ساتھ ساتھ ہندی کے لفظ بھی لائے جاتے ہیں تا کہ ہندوستان کے عام خواند دلوگ ہندی الفاظ کی مدد سے فارسی لفظوں کے سیح معنی معلوم کر سکیس۔''(1)

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ فرہنگِ قواس، دستور الا فاضل، ادات الفصل، بحر الفصائل فی منافع الا فاضل، زفانِ گویا، مقاح الفصل ، تحفۃ السعادت اور مؤید الفصل جیسی فارسی لغاتوں میں اُردوز بان کے سیکڑوں الفاظ شامل ہیں۔اس کے بعد اُردولغت نولیں ایک نے منطقے میں داخل ہوئی اور منظوم لغاتوں کا ایک نیاسلسلہ آغاز ہوا۔ یہ چھوٹی چھوٹی لغاتیں مبتدیوں کے لیظم کی گئیں اوران کا مقصد عربی وفارس زبانوں کی بنیادی لفظیات سے بچوں کوآشنا کرنا تھا۔خالق باری [جسے ایک زمانے تک اوراب بھی بعض اصحاب امیر خسر و کی تالیف تسلیم کرتے ہیں، حالانکہ حافظ محمود شیرانی نے مضبوط دلائل دے کر امیر خسر و کے ساتھا اس کے انتساب کی نفی کی ہے اور ضیاالدین خسر و کواس کا جامع قر اردیا ہے آ اوراس طرز کی دوسری باریاں جیسے رازق باری، صحد باری، واحد باری وغیرہ اورنگ زیب عالم گیر کے زمانے میں کثرت سے کھی گئیں اور مختلف نصابوں میں شامل ہوئیں۔

اُردو میں لغت نولی کا با قاعدہ آغاز میر عبدالواسع بانسوی کے لغت غرائب اللغات سے ہوتا ہے، اس کے بعد میر محمدی عتر ت اکبر آبادی (۲) اور سراج الدین علی خان آرزو (۳) نے لغت نولی کی اس روایت کواستیکام بخشا اور ان کے کارنا مے بعد کے لغت نولیوں کے لیے مشعلِ راہ ثابت ہوئے۔ اُردولغت نولی کے میدان میں مستشرقین کی بے پایاں غدمات کا اعتراف نہ کرنا زیادتی ہو گی۔اوساں[Aussant]، جے فرگون[ J. Fergusson]، ڈاکٹر جان گل خدمات کا اعتراف نہ کرنا زیادتی ہو گی۔اوساں[Platts]، نے فرگون[ واراسے نے کرسٹ، جان شیکسپیئر، ڈفکن فور بس فیلن اور پلیٹس [Platts] نے اُردولغت نولی کے دائر کے کوکشادہ کرنے اور اسے نے اسالیب سے ہم کنار کرنے میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں۔انیسویں صدی میں لغت نولی کے شعبے میں بہت ترقی ہوئی۔اس عرصے میں سیکڑوں لغات سامنے آئے جومخلف حوالوں سے یادگار کی حیثیت رکھتے ہیں۔اُردو کے لغت نولیوں میں ایک نام مولوی محمدامان الحق کا بھی ہے۔ جضوں نے ''امان اللغات'' کے نام سے ایک مختصری لغات یادگار چھوڑی۔

''امان اللغات'' کا نومبر ۲ ۱۸۷ء کا ایڈیشن راقم کے کتب خانے میں محفوظ ہے، یہ ایڈیشن مطبع منشی نول کشور کھئو کے زیر اہتمام شائع ہوا۔ سرورق کی عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ بید دوسرا ایڈیشن ہے اور پہلا ایڈیشن ڈائر کیٹر پبک انسٹر کشن، سرر شتہ تعلیم اودھ کے زیر انتظام ۲ ۱۸۷ء میں اشاعت آشنا ہوا۔ سرورق کی لوح یوں ہے:

" امان اللغات

مصنفه عالم اجل وفاضلِ اکمل ، ماہرِ علو م ِ ففی وجلی ، واقتِ نکاتِ ادق مولوی مجمدامان الحق صاحب مدرس دوم چوک اسلوک لکھئو جب

مولوی صاحب موصوف نے واسطے استفادہ طلبا[ ے] مدارس و مکاتب انگاو ورنگار سررفتہ تعلیم اودھ کے کمال اختصار اور احتیاط کے ساتھ تالیف فرمایا گویا دریا کوزہ [کوزے] میں بند کیا ہے گو رسالہ مختصر ہے مگر فیض رسانی میں استاد کامل ہے ۔ طلبہ کو نہایت مفید ہے۔ اوّل مرتبہ مولوی صاحب نے حسب الحکم صاحب ڈائر یکٹر بہادر پیک انسٹرکشن اودھ ۱۸۷۰ء میں بعد تالیف طبع فرمایا تھا۔ اب بنظر فائدہ مبتدیاں حسب ایماے مالک مطبع اودھ اخبار کے مولوی صاحب ممدوح نے بعد اخذحق تالیف مطبع کو اجازت طبع کی دی ، لبندا ہو کے مولوی صاحب موصوف رجٹری بموجب ایکٹ ۱۸۲۵ کا ۱۸۲۵ء ہو کر

### بەماەنومىر ۷ ۱۸۷ء مطبع گرامى مىشى نول كشور مىن بىقام كەھئۇچلىر پۇش طبع ہوا۔''

مولوی مجمدامان الحق گورنمنٹ ماڈل سکول کھئو [سرورق میں اسے چوک اسکول کھئوکھا گیا ہے] میں مدر سِ دوم سے ۔ ان کے نام کے ساتھ کھے القابات سے بیاندازہ لگانامشکل نہیں کہ انھوں نے امان اللغات کے علاوہ بھی تصنیف و تالیف کے میدان میں کچھ کارنا مے انجام دیے ہوں گے تاہم راقم کو تلاش کے باوجودان کے حالات اور آثار کے بارے میں گچھ معلوم نہ ہوسکا۔''امان اللغات' سے ان کی لغت آشنائی ، قواعد شناسی اور انشا پردازی کا اندازہ ہوتا ہے۔''امان اللغات' بیٹر ت شیونرائن صاحب ڈپٹی انسیکٹر بہادر مدارس ضلع کھئو کے حسب الحکم مارج + کماء میں مرتب ہوئی۔ اس کے جواز کے متعلق مولوی امان الحق رقم طراز ہیں:

تحصیلِ علوم و تکمیلِ فنون بدونِ زبان دانی محال ہے اور زبان دانی و تحقیق الفاظ ومعانی بلا و اقفیتِ لغت بحید از وہم وخیال ہے۔ پس اردو جو مختلف زبانوں سے مرکب ہے، اس کے جاننے کے واسطے واقفیتِ لغت بقد رِضرورت واجب ہے۔ خلا ہر ہے کہ الفاظ عربیہ کا استعال اُردو میں زیادہ ہے اورکوئی کتاب عام قہم الیمی نہیں ہے جس سے طلبا [ ے ] مدارس سرکاری اور دیگر اشخاص اُردو خوان الفاظ مستعملہ اُردو کے معانی موافق محاور اور مشتقات اور واحد موافق محاور اور مشتقات اور واحد موافق محاور اور مشتقات اور واحد اور جمح اور جمح داور مزیدا ورقع موازی مشقت و محنت میں [ سے ] عربی کے مصادر اور مشتقات اور واحد اسکول کھئو نے حسب الحکم جناب پٹٹرت شیونرائن صاحب ڈپٹی انسیکٹر بہادر مدارس ضلع کھئو کے الفاظ عربیم سیتملہ اردو و فاری واسطے فائدہ رسائی طلبہ کے فراہم کیے اور مصادر کے ہمل ترین معانی کھ کر اس طرز پرتر تیب دیے کہ جس سے ہرا کی شخص کم استعداد مصدر اور حاصل بالمصدر اور اسم فاعل اور اسم مفعول طرز پرتر تیب دیے کہ جس سے ہرا کی شخص کم استعداد مصدر اور حاصل بالمصدر اور اسم فاعل اور اسم مفعول واحد اور جمع اور فرکر اور مؤنث اور مجر داور مزید کو جو کہ برسوں کی محنت اور ریاضت اور علم صرف عربی کو واحد اور جمع اور فرکر اور مؤنث اور مجر داور مزید کو بی پہتیا نے ۔ فوائیر لغت دانی سے حشتقات کے معادر کی واقعیت سے مشتقات کے معادر کی واقعیت سے مشتقات کا پہتیا نا دشوار تھا، تحربہ ہوئی ۔ بحد اللہ کہ ما الفاظ غیر مستعملہ اس نظر سے کہ مبتدی کو بدون اُن کے مشتقات کا پہتیا نا دشوار تھا، تحربہ ہوئی ۔ بحد اللہ کہ ما نام رکھا گیا۔ (۲۳)

امان اللغات میں اُردو اور فاری میں مستعمل ۳۸۳ عربی مصادر اور ان کے مشتقات کے معنی درج کیے گئے ہیں۔حروف وارمصادر کی تعداد حب ذیل ہے:

الف:۳۲ ب:۲۸ ت:۲۸ ث:۲۸ ج:۲۲ ج:۲۲

| خ:۱۸ | و:۱۱                | <b>ت</b> : ۳ |
|------|---------------------|--------------|
| ر:۳۲ | ۷: ز                | س:۵          |
| ش:19 | ص:٠١                | ض:۸          |
| ط:•ا | <b>#</b> : <b>#</b> | ع:۳۸         |
| غ:•1 | ف:۲۱                | ق:۳۳         |
| ک:۵  | ل:۲                 | م:٠١         |
| ن:۲۲ | و:۲۱                | ۳:۰          |
| ى:۲  |                     |              |

''امان اللغات''اپنی طرز کی منفر دلغات ہے جس میں اُردو وفاری میں مستعمل عربی مصادراوران کے مشتقات کے معانی تلاش وجتجو اور تحقیق کے بعد درج کیے گئے ہیں۔عربی الفاظ پراعراب کا اہتمام ازاوّل تا آخر موجود ہے۔مصادراور مشتقات کے حقیق معنی متن میں موجود ہیں جب کہ اصطلاحی معانی حاشیے پر درج کیے گئے ہیں۔مصادرکونٹنج جب کہ مشتقات اور معانی نستعلق میں لکھے گئے ہیں۔لفت کے آغاز میں علامات اساکا ایک نقشہ درج کیا گیا ہے جو اس طرح ہے:

مصدر حاصل مصدر اسم فاعل اسم مفعول اسم طرف اسم آله اسم تضغير مص حا فا مف ظر آ تص اسم تفضيل اسم جنن صفتِ مبالغه علم مؤنث جمع اسم شفضيل اسم جن صف مب عل مو جم

''امان اللغات'' کی تالیف میں مولوی محمد امان الحق نے متندا ورمعتبر مآخذ سے استفادہ کیا ہے؛ اس ضمن میں وہ رقم طراز ہیں:

ناظرین نازک خیال اور شائفتین با کمال کی خدمت میں التماس ہے کہ جو الفاظ اس مخضر [لغات] میں تحریر ہوئے

ہیں و سے [وہ] سب الفاظ اور اُن کے معانی اور حرکات اور سکنات قاموں ،صحاح اور صراح اور منتبی الارب اور تاج

اللغات اور منتخب اللغات اور کنز اللغات اور غیاث اللغات اور فصول اکبری اور زنجانی سے تھی کر کے لکھے گئے ہیں

اور لغوی اور اصطلاحی معانی بعد تحقیق و تدقیق کامل کے لئم بند کیے گئے ہیں۔ (۵)

''امان اللغات' سے ببطور نمونہ چند مصادراوران کے مشتقات ومعانی ذیل میں پیش کیے جاتے ہیں: حَمُد: تعریف کرنا، اچھا کہنا۔ حائمد۔ فا حامِد۔ موحامدہ۔ مف محمود۔ تف احمد۔ مص محمدِ تَ، تعریف کرنا۔ حامحہ ت ہے مکامد۔ مص تحمید، بے در بے تعریف کرنا، بہت تعریف کرنا۔ مف مُحمّد۔ (۲)

سَلْک: ایک چیز کودوسری چیز میں پرونا الری بنا۔ حاسِلُک مص إنسلاک والمنسلک موسلک مص سُلوک

نیک روی کرنا، راه چلنا۔ حاسُلُوک۔ فاسالک۔ جم سالکین۔ مف سلوک۔ ظرمسلک۔ جم مَسالِک۔ (<sup>2)</sup> دَخُل: اندر جانا، اعتراض کرنا، کچھا پناتصرف کرنا۔ حادَ خُل۔ صف دخیل مص دخول درآنا، اندر جانا۔ حادُ خُول۔ فاداخل موداخلہ۔ مف مدخول مو مدخولہ۔ ظرم خل، ایک کا دوسرے میں داخل ہونا۔ حاتہ اخل۔ فامتداخل۔ مومتداخلہ۔ (^)

# حواشي/حواله جات

۲۔ میر محمدی عترت اکبرآبادی کے لغت کا نام' کمالِ عترت' ہے جِسے ڈاکٹر عارف نوشاہی نے مرتب کیا اور ۱۹۹۹ء میں مقتدرہ تو می زبان ،اسلام آباد کے زیر اہتمام شائع ہوا۔

س۔ سراج الدین علی خان آرزونے میر عبدالواسع کے غرائب اللغات کوازِ سرنو اضافوں اور تبدیلیوں کے ساتھ ''نوادرالالفاظ'' کے عنوان سے مرتب کیا۔ ڈاکٹر سیّرعبداللّٰداور دوسرے اکابرنے اضیں ایک بلند پاید لخت نولیں قرار دیا ہے۔''نوادرالالفاظ'' ڈاکٹر سیّرعبداللّٰد کے وقیع مقدے اور حواثی کے ساتھ 1941ء میں پہلی بارائجن ترقی اُردو یا کتان کراچی سے شائع ہوئی۔

٣- [ابتدائيه ] امان اللغات ؛ كَصُوْم طبع منشي نول كشور، ٢ ١٨٧ء ص ٢٠١

۵۔ ایضاً: ص۳

۲۔ امان اللغات بُص ۱۸

2\_ ايضاً: ٣٢

٨\_ ايضاً:ص٢٣

ڈ اکٹر ابوالکلام قاسمی

پروفیسرشعبه اردو،علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ، انڈیا

# احتجاجی ادب کے مسائل: شاعری کے حوالے سے

Dr. Abul Kalam Qasmi

Professor, Department of Urdu,

Aligarh Muslim University, Aligarh, India.

#### The Perspectives of Rebellious Literature:In Reference with Poetry

There are many Discussions about the Radical and Rebellious Literature in Urdu, but it is noted that some of our Critics presented their Ideas under the influence of their affiliations. It is not a simple issue, especially when we explore it with reference of poetry. Here is mentioned some problems and difficulties of this debate and also set some angles to understand the actual facts.

ادب اپنی ماہیت اور مزاج کے اعتبار سے ان محرکات کا زائیدہ ہوتا ہے جو انسانی ردیمل کی شدت پربنی ہوتے ہیں۔ عام تجربہ، اپنی مخصوص صورتوں میں ہی ادبی یاشعری تجربہ بن پا تا ہے۔ اس ممل میں تجربے کی نوعیت اور اس سے ادیب پر وارد ہونے والے تاثر کی شدت، دونوں کو دخل ہوتا ہے۔ مگر ہیہ بات بھی بڑی اہم ہے کہ جذبے یا حواس پر اثر انداز ہونے والے مظاہر یا معاملات، تخلیق عمل کی جن پر بیج وادیوں سے گزر کر شعری متن کی صورت اختیار کرتے ہیں ان کی بڑی حدتک قلب ماہیت ہوجاتی ہے۔ اس مرحلے پرغور طلب سوال میسا منے آتا ہے کہ ردیمل کی شدت، تخلیق عمل کی تقلیب سے گزر نے کے بعد اپنا کیا کچھ کھو دیتی ہے؟ اور اس بدلی ہوئی صورت میں احتجاج یا بغاوت یا انقلاب یا برہمی ، اپنی اصل شکل میں قابل شاخت بھی رہ وہاتی ہے یا تبیں؟ ظاہر ہے کہ اس کا جواب سوائے نفی کے اور پچھ نہیں۔ تو اس کا مطلب میہ ہوا کہ احتجاج یا انقلاب کی نفسیات ، شاعری کے خلیف عمل کی جدلیات سے بڑی حد تک مختل ہوتی ہے۔ اس لیے توجہ کا ارتکاز اس ملتے پر ہونا چا ہے کہ احتجاج اس کے اس کے حد ردیمل کی سطح پر مزاحمت کے مفہوم کی نمائندگ بھی کر سے ورشعری یا د بی اظہار کے نقاضوں کی تحکیل بھی کرتا ہو۔

احتجابی شاعری محض مزاحمت کے عضر کی نمائندہ بھی ہوسکتی ہے اور انقلابی رویے کی حدوں سے ماورا ہوکر فنی پیرا ہے کا متبادل بھی بن سکتی ہے۔ ادب میں نقطہ نظر کی اہمیت یا فکری دبازت سے انکار صرف وہ لوگ کر سکتے ہیں جو آج بھی 'ادب برائے ادب' کا موقف رکھتے ہوں ، مگر جس طرح شعر وادب کا وظیفہ محض زندگی کی اصلاح یا تبلیخ تک محدو دنہیں رکھا جاسکتا ، اسی طرح شعر وادب کو انسانی اور تہذیبی ذمہ دار یوں سے یکسر اتعلق بھی قر انہیں دیا جاسکتا۔ اس لیے کہ شدت ِ جذبات جس طرح شعری اظہار کے توازن کو درہم برہم کر سکتی ہے ، اسی طرح ہیئت پرسی کی انتہا پر پہنچ کر شاعری جذبا وراحساس سے عاری بھی ہوسکتی ہے۔ یوں تو عالمی ادب میں لا یعدیت کا ایک طاقت ور رجان بھی روبہ عمل رہ چکا ہے ، مگر اس لا یعدیت کا ایک معافت ور رجان بھی روبہ عمل رہ چکا ہے ، مگر اس لا یعدیت کا ایک معافر گرمعاصر صورت ِ حال سے بے اطمینانی اور گفتار کی لا حاصلی کی صورت میں ، ایک معاشر تی اور تہذ ہی روبہ نہیں بن پا تا لیوں لا بعدیت یا انہال بھی ، ہوا میں معلق ادبی باشاعرانہ کرت بازی کے علاوہ کچھاور قر از نہیں دیا جاسکتا۔

اس بات میں کی شک وشبہ کی گئبائش نہیں ہونی چاہیے کہ اگر احتجا جی شاعری پرشاعری کی تعریف کا اطلاق نہیں ہوسکتا تو وہ ہمارے معرض بحث کا حصہ نہیں۔ اس لیے کہ شاعری کے حوالے سے احتجاج صرف دانش ورانہ نقطہ نظر کی وضاحت نہیں ہوتا بلکہ اس کی شاعرانہ چیش کش کا ایک اسلوب بھی ہوتا ہے۔ یہ بات بھی درست ہے کہ شاعری سپائے طرز اظہبار اور خطابت سے ان معنوں میں ہی ماورا ہو پاتی ہے کہ اس میں نقطہ نظر کی دانش ورانہ دبازت، شاعرانہ اظہار کی تہہ داری سے ہم خطابت سے ان معنوں میں ہی ماورا ہو پاتی ہے کہ اس میں نقطہ نظر کی دانش ورانہ دبازت، شاعرانہ اظہار کی تہہ داری سے ہم نظریاتی اور شاعری کی تاریخ میں محدود رہ کر بھی بات کی جائے تو نظریاتی اور شاعری کو جائے تو نظریاتی وابستگی اور شیخی اور تینی کی درا کہ ہمار لیا گیا وابستگی اور شیخی اور تعریف گزرا کہ ہمار اور بعد میں ہی اور ہما شرتی وابستگی کو ہی سب پھی بھولیا گیا اور ہماتی اور ہماتی کی ورسے بیسر عاری اور بعد نہا لیا گیا۔ اطمینان بخش بات یہ کہ ہمارا اولی عبد انتہا لیند کی کے مراصل سے نکل کراعتمال ، تناسب اور میانہ رویہ قرار دینے والے ادبوں کے بہاں بھی ، انسانی صورت حال بیک سارتر جیسے کہ اللہ علی ہو کری رویہ قرار دینے والے ادبوں کے بہاں بھی ، انسانی صورت حال شران بیان سارتر جیسے کہ اس کے دبود کی رویہ قرار دینے والے ادبوں کے بہاں بھی ، انسانی صورت حال میں انسان کواس کے وجود کی تج کہ کہ تاش بہت واضح نظر آتی ہے۔ وہ کا ہم یہ جو ہم تھاتی کی تاش بہت واضح نظر آتی ہے۔ وہ کا مید وہوں کی بیان توار اور کی جو کو این کی تقور اور استعار سے میں چیش کرتا ہے ، جب بخلیتی کی آزادی کے میاں کو تارہ کرتا ہے کو وروں کی مابین تواز ن کی جو کو اپنا احسل قرار دیتا ہے۔ وہ وابستگی کہتا ہے۔ وہ وابستگی کہتا ہے۔ وہ وابستگی کہتا ہے۔ دو وابستگی کی تا ہم کی کو دونوں کی مابین تواز ن کی جو کو وہ کی تارہ کی کہتر کی کہتو کو اپنا احسان قرار دیتا ہے۔ وہ وابستگی کہتا ہے۔ دو وابستگی کو تارہ کی کو مدور کی کی تارہ کی کہتر کی کہتو کو اپنا کھی کہتر کی کہتر کی کی کی کہتر کیا کہتر کی کہتر کی کی کہتر کی کیا کہتر کی کہتر کیا کہتر کی کہتر کیا کہتر کی کہتر کیا کہتر

آج تخلیق کامطلب ہے خطرناک طور پرتخلیق کرنا۔ ہراد نی اظہارایک عمل ہے، اور بیمل ہمیں اپنے دور کے شدید جذبات کے روبرولا کھڑا کرتا ہے، جو کسی کو معاف نہیں کرتا۔ بیسوال ان تمام لوگوں کے لیے اہم ہے جو فن اور فنی اقتدار کے بغیرایک قدم آ گے نہیں بڑھتے۔ سوال صرف بیجانے کا ہے کہ احتسابی قوت کی موجودگی میں تخلیق کی جیرت انگیز آزادی کیوں کرمکن ہے۔

اس حقیقت سے انکار مشکل ہے کہ ہر زمانے کی باند پا پیشاعری میں ایک نوع کی اقد ارپندی کی نشان وہی ضرور کی جاسکتی ہے اور بیا قد ارپندی ظالم کے خلاف مظلوم کی اور کہندروایات کے برخلاف نے نظام یا شاعر کے خوش آئند خواہوں کی خاسمندگی کرتی ہے۔ اس بات کو یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ شاعری میں آ درش پیندی کی زیریں لہریں ہی اسے متعقبل کے فاری کے لیے بامعنی بناتی ہیں۔ اردو کی کلا یکی شاعری میں نہ ذہبی انہتا پیندی کے بجائے صوفیانہ دواداری، رسومیات کے برخلاف اعلی انسانی اور اخلاقی اقدار اور نا پیند بدہ معاصر صورت حال کے مقابلے میں خواب و خیال کی دنیا میں پناہ لینے پر اصرار، دراصل آ درش پیندی کی ہی مختلف صورتیں ہیں۔ طنز و تعریض کے لیجہ بچو بلیج کی نمائندگی کرنے والی اصناف اور اپنے عہد سے بے اطمینانی جیسے رویے، آ درش اور اقدار کی تلاش وجبچو کے علاوہ اور کچھ نہیں ہوتے۔ اردو میں بچویہ شاعری یا شہر آشوب کی پوری روایت اقدار کی اسی مثل کی نمائندگی کرتی ہے۔ مگر اس حقیقت کو بجا طور پرمحموں کرنے کی ضرورت ہے کہ اردو کی ہجو بیشاعری اور شہر آشوب کی بیا اوقات شاعر کی جھنجطا ہے اور نفسیاتی برہمی میں اُجھ کررہ جاتا ہے، شاعری کی وائی قدر اور فن کاری کے نظر ارتفاع تک رسائی حاصل نہیں کر پاتا عموماً موز ونیت اس کی سحر کاری کے طلسم کوٹو شیخ نہیں دیتی۔ جس کی وجہ سوائے اس واشگاف انداز میں ہے وہاری شعری روایت میں وزن و آ ہنگ کی ناگز ریبت نے اکثر شاعری میں موجود برہمی برائے برہمی کوہمی واشگاف انداز میں ہے نظر نہیں ہونے ذیا ہے۔

اگرہم احتجابی شاعری کی تاریخ مرتب کرنے بیٹھیں تو عین ممکن ہے کہ احتجابی، بغاوت یا انقلاب کی موضوعاتی کتھونی کرتے ہوئے اپنی تاریخ میں موجود رطب و یابس کو چھان پیٹک کران کی شاعرانہ اور ہنگا می قدر و قیمت کے مابین حدِ فاصل قائم نہ کرسکیں ۔ مگرنظریاتی شدت اور نقطۂ نظر کی ادعائیت یا قطعیت کی انتہا پہندی کی فضا ہے باہر آ کرشعری تقاضوں کو اگرہم فراموش نہ کریں تو ہم احتجابی اور انقلا بی شاعری کے صرف ان نمونوں کو قابلِ اعتبا گردا نمیں گے جو انقلاب اور نقطۂ نظر کی سخید گی کے ساتھ شعری اظہار کی تہدواری کے حامل ہوں ۔ اگر معاصر تہذیبی صورت حال میں ادبی اور نظری مباحث ہماری بالغ نظری کی نمائندگی کرتے ہیں تو ہمیں نظریاتی اور فئی خیموں میں تقسیم ہونے کے بجائے فکر کے ساتھ فنی، اور فن کے ساتھ فکر کے ساتھ فکر کے متازل و توازن پراپی توجہ مرکوز کرنی پڑے گی نظر ہے گی فظ عیت اکثر ہم سے معروضیت اور غیر جانب داری سے دست بردار ہونے کا مطالبہ کرتی ہے۔ غربت وافلاس کے مسائل ہوں یا قضادی پس ماندگی کے ، ان کے شاعرانہ اظہار کو معاشرتی اور تہذیبی اقدار پر اصرار کی صورت عالی انسانی رشتوں پر کیوں کر اثر انداز ہوتی ہے تواس صورت حال کا شاعرانہ اظہار کو کی اپنا بڑا دائر کا کار نہیں بنا پا تا۔ وارث علوی نے اپنے ایک مضمون میں انسانی رشتوں کے حوالے سے اکہری وابستگی کے مسئلے کو بھی اپنا بڑا دائر کا کار نہیں بنا پا تا۔ وارث علوی نے اپنے ایک مضمون میں انسانی رشتوں کے حوالے سے اکہری وابستگی کے مسئلے کو بھی نے غیز الفاظ کی شکل دی ہے:

كيابية هيقت نهيس كهانسان كي خوشي كاسر چشم محض اقتصادي آسائيش نهيس بلكه بهريورانساني تعلقات مين -ايك وه

ہیں جو سنجاب وسمور کی چا در پر بے قرار را تیں گزارتے ہیں ،اور دوسرے وہ ہیں جواپنی بانہوں میں کا ئنات کاغم لیے ایک دوسرے سے لیٹ کریبار کی نیندسوتے ہیں۔

ہم نے اپنی معاشر تی صورت حال کے پس منظر میں ، ماضی میں بعض اد بی ربحانات کے زیراثر اقتصادی پس ماندگی کو بجاطور پرغیر معمولی اہمیت دی ہے۔ اقتصاد بات انسانی تہذیب کی ریڑھ کی ہڈی ہی ، مگراس کے ساتھ ہی اس حقیقت کا احساس ضروری ہے کہ انسانی جدو جہد کی تاریخ طبقاتی نابرابری کے ساتھ ساتھ جر واستحصال ، غلای ، رنگ ، نسل ، زبان اور جنس کی بنیادوں پر قائم تفریق سے بھی عبارت رہی ہے۔ ہمیں مزاحمت اور احتجاج کے ان مختلف النوع منظر ناموں کو بھی نظرانداز نہیں کرنا چاہیے۔ اگر جبثی فن کاروں کی بلیک پوئٹری یا بلیک لڑ بیچر کی تاریخ پر سرسری نگاہ بھی ڈالی جائے تو بیا ندازہ الگانے میں کوئی دشوار کی نہیں ہوتی کہ کالے اور یوں کا تحریر کردہ ادب بہی کی شدت اور رد ہمل کی نفرت کے باعث جب ادبی اور شعری صدوں کو پار کر جاتا ہے تو خود ان کے درمیان سے ہی بعض ادیب اٹھ کر اس کی ہنگا می نوعیت اور ادبی اقد ار کے نظرانداز کیے جانے کی بحث شروع کردیتے ہیں۔ واضح رہے کہ حقارت اور نسلی منافرت پر بنی گوروں کی تفریق کار ڈی کا دیوں کا انتقا می شاعری میں اکثر کا لے اور بول کا کہنا ہے کہ معاثی بیں ماندگی کے خلاف بعاوت پر اصرارانسان کو اندر سے بدلنے کے بیا میا اور کھیا تا ہے۔ تا ہم جبشی اور یون کی اور کی کار نبی بی متاز جبٹی ناول نگار جمیس بالڈون ، پورے آدمی کے ادب کی باہر سے بدلنے کی کوشش کے متر ادف ہے۔ اس طمن میں ایک متاز جبٹی ناول نگار چیس بالڈون ، پورے آدمی کے ادب کی باہر سے بدلنے کی کوشش کے متر ادف ہے۔ اس طمن میں ایک متاز جبٹی ناول نگار چیس بالڈون ، پورے آدمی کے ادب کی وکشش کے مراحت اظرار کوئٹی کے کے باوجود اپنے معاصر رجی ڈرائٹ کے راست اظہار کوشنی جذبات کے مل کرتا ہے۔ وہ احتجاج اور رد عمل کی شدت کا طرفدار ہونے کے باوجود اپنے معاصر رجی ڈرائٹ کے راست اظہار کوشنی جدیا تھیں کہا کہ کہنا ہے کہ دور کیا ہو کہ کہنا ہے کہ دور کہا کی شدت کا طرفدار ہونے کے باوجود اپنے معاصر رجی ڈرائٹ کے راست اظہار کوشنی جائے کہا کہ دور کہا کی شدت کا طرفدار ہونے کے باوجود اپنے معاصر رجی ڈرائٹ کے راست اظہار کوشنی کہا کے دب

آدی کواپنی زندگی میں ناانصافیوں کو بھی معمولی چیز سمجھ کر قبول نہیں کرنا چاہیے۔ بلکداپنی پوری طاقت سے اس کے خلاف جنگ لڑنی چاہیے۔ لیکن جنگ کا آغاز بہر حال دل سے ہوتا ہے اور بیا لیک ادیب کی فرمدداری ہے کہ وہ اپنے کونفرت اور مابوی سے پاک رکھے۔ اس لیے کہ منفی جذبات کی شدت ادبی توازن کے نظام کو متزلزل کردیتی

حبثی ادیوں کے یہاں احتجاج اور باغیانہ ردعمل کی عام شدت کے برخلاف جذباتی توازن اور نفرت وحقارت کا جواب نفرت وحقارت سے نہ دینے کی تلقین ، دراصل بلندانسانی اقد ارکی ادبی صورت گری پراٹر انداز ہوتی ہے۔بالڈون نے اوبی تخلیق میں مالیوی سے بلند ہونے پر جواصر ارکیا ہے اس کار شتہ حقیقت کی دریافت اور اس کے بارے میں ادب لکھنے سے بھی ہے۔ وہ جولوکاج نے حقیقت نگاری سے زیادہ اس انتقادی حقیقت نگاری سے زیادہ اس انتقادی حقیقت نگاری کو اہمیت دی ہے جس میں موجود حقیقت کو تنقیدی نظر سے دیکھا جاتا ہے اور غیر تسلی بخش قر اردیا جاتا ہے۔ مگروہ انتقادی حقیقت نگاری سے بھی زیادہ اہم اس حقیقت نگاری کوقر اردیتا ہے جس میں غیراطمینان بخش حقیقت پر مایوسی کا اظہار انتقادی رکھر کھاؤ کہ ہوتا ہے۔ تاہم ادبی اظہار کے اس امتیازی رکھر کھاؤ

کا معاملہ پھربھی بحث طلب رہتا ہے۔ اس لیے کہ انقلا بی یا مزاحمتی جمالیات کی تفکیل میں اپنے ہرمر حلے میں حقیقت نگاری کی در پا اور ہمہ گیر قدر وقیمت کا وسلہ بن پاتی ہے۔ اس ضمن میں سردار جعفری نے ایک جگہ احتجاجی اور بغاوت کی شاعری کے لیے زبان اور لغت کی تشکیل نو کا ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ'' شاعری میں زبان اور لغت کی تبدیلی نثر کے مقابلے میں زیادہ دشوار ہے۔''
ان کا یہ بھی کہنا ہے کہ موضوع کی وجہ سے اسٹائل اور جمالیاتی رویے تبدیل ہوجاتے ہیں۔ لیکن بات خواہ موضوع کوتر ججے دیے کی ہویا جمالیاتی رویے واڈن کی بات کرتا ہے، خواہ وہ ادب کی افادیت پر بی کی ہویا جمالیاتی رویے کوتر ججے دیے گی ہویا جمالیاتی اور کے جمالیاتی احساس اور فنی نظم وضبط کی افادی کردار کو ہم آمیز کیا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کی تحریکی وابستی بھی ان کے جمالیاتی احساس اور فنی نظم وضبط کی بلوکواس طرح اہمیت دسے ہیں:

حسن کی تخلیق صرف جمالیاتی فعل نہیں افادی فعل بھی ہے۔ ہروہ چیز جس سے ہماری زندگی میں حسن یا لطافت یا رنگینی پیدا ہو، جس کا حسن ہماری انسانیت میں اضافہ کرے، جس سے تزکیر نفس ہو، جو ہماری روح کو مترنم کرے، جس کی لوسے ہمارے دماغ کو روشنی اور چلا حاصل ہو، صرف حسین ہی نہیں، مفید بھی ہے۔ اس لیے جملہ غنائیہ ادب ہمارے لیے قابل قدرے۔

ان فقروں سے اندازہ ہوتا ہے کہ ادبی قدر، افادی قدر کسے بنتی ہے، اور افادی قدروں میں فنی اور جمالیاتی پہلوپیدا کے بغیر کیوں کراد بی اور شعری اسالیب ہمہ گیری اور آفاقیت سے ہم آ ہنگ نہیں ہوسکتے۔ اس سلسلے میں اگرخود فیض احمد فیض کی نظم کے چندا شعاریاد کر لیے جا کیں تو شاید رہی نا مناسب اور بے کل بات نہ ہو۔ اس نظم میں ایک نئی شعریات ملتی ہے جس میں احتجاج اور مزاحمت نے ایسے جمالیاتی لہجے کی تشکیل کی ہے جو گہرے صغیم ات اور دیریا تا ثرات کابدل بن گیا ہے:

آج کے نام اور آج کے فم کے نام/آج کا فم، جو ہے زندگی کے بھرے گلتاں سے خفا/۔

ان دکھی ماؤں کے نام/رات میں جن کے بچے بلکتے ہیں اور/ نیند کی مارکھائے ہوئے باز وؤں سے منبطلتے نہیں/ دکھ بتاتے نہیں/ منتوں زار لول سے بہلتے نہیں/

بیسواؤں کے نام/ کھڑ کیوں اور گلیوں محلّوں کے نام/ جن کی ناپاک خاشاک ہے/ چاندراتوں کو آ آ کے کرتا ہے اکثر وضواجن کے سابوں میں کرتی ہے آہ و بکا / آنچلوں کی حنا/ چوڑیوں کی کھنگ/ کا کلوں کی مہک/ آرز ومندسینوں میں اپنے پیننے میں جلنے کی لوگ۔

طالب علموں کے نام/

وہ جواصحابِطبل وعلم کے دروں پر/کتاب اور قلم کا/ تقاضا لیے، ہاتھ پھیلائے/ پہنچے، مگرلوٹ کرگھر نیآئے/ وہ معصوم جو بھولپن میں وہاں/اپنے ننھے چراغوں میں لوکی کئن لے کے پہنچے جہاں/ بٹ رہے تھے گھٹا ٹوپ بے انت را توں کے سایے/...... ان مصرعوں میں شدید جذبات اور برہمی نے رکھر کھاؤ اور شائستگی جذبات کا جورنگ اختیار کیا ہے اس نے رد عمل

اوراحتجاج کی شدت کوسک،زم رو، گوارہ اور ہشت پہل بنادیا ہے۔جو ہنگا می ہونے کے باو جود دائمی اقدار کی نمائند گی کرتا ہے اورجوالیی شعریات کی تشکیل کرتا ہے جہال تخلیق حسن، تز کیہ نفس بن جاتی ہے۔احتجاج کی اس شاعرانہ تشکیل سے اس بات کا بھی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہشاعری میں تہدداری اور ہمہ جہتی صرف رائج استعاراتی اسلوب کی موہون منت نہیں ہوتی ہے بھی تجھی اپیا بھی ہوتا ہے کہاحتاج کی لئے کسی بڑے فکری نظام سے مربوط ہو کربھی بڑا ساق وسیاق اختیار کر لیتی ہے۔اس طریق کار سے ایک ایبااسلوب تخلیق کیا جاسکتا ہے جونن کے لوازم کی پابندی کے ساتھ فکر کی دبازت اور ہمہ گیری کی بھی نمائندگی کرتا ہو۔ بڑافکری نظام اینے آپ میں اقداری نظام کا متبادل بن جاتا ہے۔اس لیے بغاوت خواہ افکار کےخلاف ہویا تفریقی طریقِ کارکے خلاف، اگراس کی بنیاد منفی اقدار کے ردعمل پر قائم ہے، تو وہ اپنے دانش ورانہ حوالے خود پیدا کرلیتی ہے اور یہی فکری یا دانش ورانہ دبازت اس کی معنی خیزی کا جواز بن جاتی ہے۔اردومیں اس نوع کی شاعری کی مثال ا قبال کی احتجاجی شاعری کے نمائندہ نمونوں سے دی جاسکتی ہے۔ یوں تو اقبال کے یہاں علی العموم احتجاجی رویدماتا ہے لیکن''ضرب کلیم'' کی شاعری کا بڑا حصہ ان کے احتجاجی نکات کو ایک جگہ مجتمع کرتا ہے۔لیکن اس بات کونظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ اقبال جیسا استعاروں میں سوچنے والا شاعر بھی اپنے کمز ورلمحوں میں اپنے احتجاج اور بغاوت کوشاعری میں بدلنے میں کامیاب نہیں ہویا تا۔اس طرح کی شاعری واعظوں اور خطیبوں کے زورِ بیان میں تو ضرور معاون ہوتی ہے مگر اقدار کے اس نظام کو جوا قبال کے بڑے فکری سیاق وسباق میں بہت معنی خیز ہے، یک رُخی اور وقتی مفہوم کی حامل بنا دیتی ہے۔اسی باعث الیسی سیاٹ اور یک رُخی شاعری نہ تو ان کے نظام فکر کی سنجیدگی کا ساتھ دے باتی ہے اور نہ ہنگا می صورت حال سے ارتفاع حاصل کر کے دہریا ہونے کی صفت سے متصف ہویاتی ہے۔اس کے برخلاف اقبال کی نمائندہ نظموں اورغز لوں میں ان کے احتجاج کی لیے دائمی قدر کی حیثیت بھی اختیار کرتی ہے اور ایک بڑے نظام فکر کا حصہ ہونے کے باعث دور رَس اثرات کی حامل بھی بن جاتی ہے۔ ہنگامی ادب کاسب سے بڑا جواز بیہ ہوتا ہے کہ اگر قافلہ ست گام ہے تو حُدی کی آواز تیز کر دی جائے اور اگر ذوق نغمہ کم ہوگیا ہے توما نگ درا کا آہنگ بلندتر کر دیا جائے۔

## عُدی را تیزتر می خوال چول محمل را گرال بنی جرس را تیزتر می زن چول ذوقِ نغمه کم یابی

مگریدرویے ساجی اصلاح یا معاشرتی جدلیات کے پس منظر میں کتنے ہی اہم کیوں نہ ہوں شاعری کے پُر اسرار تخلیقی عمل کا حصہ اسی وقت بن یاتے ہیں جب اس کی تہدداری اسے بعد کے زمانے کے لیے بھی معنی خیز بنائے رکھے۔

احتجاج اور شاعری کے رشتے جس تخلیقی سر یت پر بنی ہوتے ہیں وہی سر یت شاعری میں احتجاج کو دور رَس اثرات کا حامل بناتی ہے اور اسی سر یت کی بدولت شاعری، صحافت، خطابت اور بلند آ ہنگ نعروں سے مختلف ہی نہیں ممتاز بھی ہوجاتی ہے۔ ساجی نابرابری کا معاملہ ہو، جبر واستحصال کے خلاف علم بغاوت اٹھانے کی بات ہویا نسلی یا جنسی تفریق پر قائم معاشر تی بے اعتدالی کا مسئلہ ہو، دنیا کے ایک عالمی گاؤں میں سمٹ آنے کے بعد تفریق کے ہر معاطے کونشان زد کرنے اور چھوٹی چھوٹی جھوٹی ساجی اکائیوں پر توجہ صرف کرنے کی گنجائش ادب کے مابعد جدید رویوں نے بہ خوبی پیدا کردی ہے۔اس لیے نیلی، لسانی، علاقائی اور مذہبی اکائیوں سے لے کر تانیثیت تک، انحافی اور مزاحمتی ادب کو بالعموم اور مزاحمتی شاعری کو بالخصوص ایک نیاسیاق وسباق مل گیا ہے۔ بیسیاق وسباق ایک مرحلے پر نقافتی اور تہذیبی اقد ارسے جاملتا ہے اور اس طرح بیا کی بڑے اقد ارکی اور نقافتی وائر وکا کارکی تشکیل کرتا ہے۔اسے یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ مابعد جدیدیت نے احتجاج اور مزاحمت کے مفہوم میں مزید وسعت اور معنی خیزی بیدا کردی ہے۔

رابندناتھ ٹیگور نے ایک جگہ لکھا ہے کہ''ادب حق کے ساتھ جمال کی تلاش کا نام ہے۔''یہ جمالیاتی پہلوا دب کو دریا بات کی احتیاط لازم ہے کہ مخصوص ہنگا می حالات کی احتیاط لازم ہے کہ مخصوص ہنگا می حالات کے اور حق یا صدافت کی تلاش اس میں فکری محتویت اور اطلاق ہے محروم نہ ہوجائے۔ تاہم بیروال کہ شاعری میں دریا ہونے کا عضراس کی سر بیت سے پیدا ہو، اقدار کے نظام کی تخلیق سے ہویا دوسرے ان گنت شعری وسائل میں سے کسی و سلیے کے استعال سے، اس کا انحصار شاعر کی اپنی توفیق اور شعری طریق کار پر ہے۔ ورنہ حقیقت یہی ہے کہ شعروا دب کی تخلیق بذات خود ایک مراحمت کا نام لیے بغیر بھی ہرز مانے کے شعروا دب میں اس کی کار فر مائی دیکھی جاسمی ہے۔ اس لیے مزاحمت کا نام لیے بغیر بھی ہرز مانے کے شعروا دب میں اس کی کار فر مائی دیکھی جاسمی ایک مزام کر دارکا اعتراف دبی زبان سے ہی ہی مگر اس طرح کر ناپڑا: لیے محرصن عسکری جیسے ہیئت پرست نقادتک کو بھی ادب کے انقلا بی کر دارکا اعتراف دبی زبان سے ہی ہی مگر اس طرح کر ناپڑا:
بنیادی تبدیلیوں کی ضرورت کا احساس سب سے پہلے ادب ہی دلاتا ہے۔ اپنے آپ کو انقلا بی کے بغیرا دب ہر بڑے اور بنیا دی انقلاب کا نقیب ہوتا ہے۔ چونکہ ادب ایک آلہ ہے نے تو ازن کی جبڑو کا، اس لیے تبدیلیوں کی حمایت ادب کے لیے تاریک کو کے اس کے بیاد کی کے لیے تاریک کی کر دارکا تاریک کی جبڑو کا، اس لیے تبدیلیوں کی حمایت ادب کے لیے تاریک کی کے لیے تاریک کی جبڑو کا، اس لیے تبدیلیوں کی حمایت ادب کے لیے تاریک کے لیے تاریک کو تیاں کی کو میں کو سے کے کھر کی کو کر داریکا کو تھوں کی کو کر میں کو دیا گو کے لیے تاریک کی دیا تا ہے۔ کی تو از دی کی جبڑو کا، اس لیے تبدیلیوں کی حمایت ادب کے لیے تاریک کی دیا تا ہے۔ کی تو از دی کی جبڑو کا، اس لیے تبدیلیوں کی حمایت ادب کے لیے تاریک کی دی کو تاریک کی دیا تاریک کی کو کر دیا گوئی کر دیا تاریک کی دی تاریک کی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دیا ہوئی کی دی تاریک کے دی کر دیا ہوئی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دی کر دیا ہوئی کر دی کر دی

ڈاکٹر قاضی عابد

استاد شعبه اردو، بها ء الدين زكريا يونيورسٹي، ملتان

# پرندے کی فریاد: ایک ردِنوآبادیاتی پڑھت

Dr. Qazi Abid

Department of Urdu, Zakria University, Multan

#### "Parinday ke Faryad": A Post Colonial Study

This article is post colonial study of one early poem of Iqbal "Parinday ke Faryad" (Cry of a bird). This poem was firstly published in Makhzan Lahore. This article has three parts. In first part of the article it has been shown that either it is one original poem or a fair translation of any English text. In 2nd part, it has been discussed what is the poetics of post colonial discourse and why it is necessary to need this poem with the help of this context. In third part the poem has been analyzed in the light of the discourse mentioned above.

اقبال (۹ رنومبر ۱۸۷۷ء ۱۲۰ اپریل ۱۹۳۸ء) کی بینظم'' پرندے کی فریاد''فروری ۱۹۰۷ء کخزن (لا مور) میں شائع ہوئی۔ اس سے قبل کی تمام قابل ذکر منظومات بھی اس جریدے میں شائع ہوئیں۔ بانگ درا کی اشاعت (۱۹۲۷ء) کے وقت اقبال نے اس پرنظر ثانی کی اور بانگ درا میں شامل زیر مطالعہ متن حذف وانتخاب کے جس عمل سے گز راوہ اس امر کی خبر دیتا ہے کہ ۱۹۲۷ء سے ۱۹۲۷ء تک تیرہ چودہ برسوں میں اقبال کے تخلیقی شعور اور تقیدی بصیرت میں کس قدر اضافہ موا۔ اپنی دیتا ہے کہ ۱۹۲۷ء تین بند چار جار بندوں پر مشتمل تھی۔ (۱) پہلے بند میں چھا شعار جبکہ باقی تین بند چار چار اشعار کے حامل تھے۔ موجودہ تبدیل شدہ متن میں کل گیارہ اشعار اور تین بند میں۔ پہلا بند پانچ اشعار اور آخری دو تین تین اشعار پر محیط عبل ۔

آتا ہے یاد مجھ کو گذرا ہوا زمانہ وہ باغ کی بہاریں، وہ سب کا چپجہانا آزادیاں کہاں وہ اب اپنے گھونسلے کی اپنی خوشی سے آنا، اپنی خوش سے جانا

وہ پیاری بیاری صورت، وہ کامنی سی مورت آباد جس کے دم سے تھا میرآشانہ آتی نہیں صدائس اس کی مرے قفس میں ہوتی مری رہائی اے کاش میرے بس میں کیا بدنصیب ہوں میں گھر کو ترس رہا ہوں سماتھی تو ہیں وطن میں، میں قید میں بڑا ہوں آئی بہار، کلیاں پھولوں کی ہنس رہی ہیں ہیں اس اندھیرے گھر میں قسمت کو رو رہا ہوں ۔

اس قيد كا الهي! دكيرًا كسے ساؤں ڈر ہے پہیں قفس میں، میں غم سے مرنہ جاؤں جب سے چن جھٹا ہے یہ حال ہو گیا ہے ۔ دل غم کو کھا رہا ہے،غم دل کو کھا رہا ہے

آزاد مجھ کو کر دے او قید کرنے والے میں بے زباں ہوں قیدی، تو حیصور کر دعا لے

لگتی ہے چوٹ دل پر، آتا ہے یاد جس دم شہم کے آنسوؤں پر کلیوں کا مسکرانا

گانا اسے سمجھ کر خوش ہوں نہ سننے والے دکھے ہوئے دلوں کی فرماد یہ صدا ہے

اوّ لین اشاعت سے لے کریا نگ درا میں اس کی شمولیت تک اقبال نے کہیں بھی اشارہ نہیں کیا کہ پہنظم کسی انگریزی نظم <sup>(۲)</sup> کاتر جمہ پاچ یہ ہے یا پھرکسی معروف پاغیرمعروف نظم سے ماخوذ ہے۔اقبال کی وفات کے بہت بعدا قبال پر کھنے والوں کی توجہاس طرف میذول ہوئی کہا قبال کے شعری سر مائے کے مآخذات کی کھوج لگائی جائے۔ڈا کٹر محمد صادق اور یروفیسرحمیداحمدخان نے اقبال کی کچھ نظموں کے انگریزی مآخذات کی طرف اشارے کیے ہیں۔اس نظم کوبھی دونوں اصحاب نے ولیم کویر کی ظم"On a goldfinch starved to death in his cage" کا چربیر ماخوذ قرار دیا ہے اگر چه ڈاکٹر محمد صادق کی رائے مشخکم اور پروفیسر حمیداحمد خان کی اس امر میں تذیذے کا شکار ہیں کہ آ ہامحض ایک دویا سطروں کی ۔ شاہت اور وہ بھی دور کی اس نظم کوتر جمہ رچر بقر اردینے کے لیے کافی ہے یانہیں۔

> "On a goldfinch starved to death in his دراصل اس کی تح یک کوبر ہی کی ایک نظم "cage سے ہوئی ۔ تر جمہا قبال نے معمول سے بھی زیادہ آ زادانہ کیا ہے اوراُر دونظم کی متقل حیثیت بالکل بحامعلوم ہوتی ہے۔ (۳)

> > آ گے چل کرانھوں نے جن دومصرعوں کے تشابہ کی طرف اشارہ کیا ہے وہ یہ ہیں: وليم كوير My drink the moderining dew

شبنم کے آنسوؤں پرکلیوں کامسکرانا<sup>(۵)</sup> اقبال وليم کوير Perch'd at will on every spray

اقبال اپنی خوشی سے آنا، این خوش سے جانا <sup>(۷)</sup>

ان دونوں سطروں میں پائی جانے والی مماثلت ہرگز اس قدر نہیں ہے کہ اقبال کی نظم کوتر جمہ، چربہ یا ماخوذ قرار دیا جاسکے۔اس ضمن میں قابل ذکر بات میہ ہے کہ اقبال کی نظم میں پرندہ زندہ ہے جبکہ ولیم کو پر کی نظم میں مرا ہوا پرندہ اپنی کتھا سنار ہا ہے۔

اقبال کی فکر اور فن کا تاریخی اعتبار سے جائزہ لینے والوں میں غلام حسین ذوالفقار، جابر علی سید اور خرم علی شفیق کی اشرافی تقیدی بصیرت نے اس نظم کے عنوان میں 'دبچوں کے لیے' کا اضافہ و کچے کراس قابل نہیں سمجھا کہ اقبال کی فکریافن کے بارے میں اس نظم کے تناظر میں کوئی محقول بات کرتے البتہ ڈاکٹر افتخار احمد مدیقی نے اس نظم کے طبع زاد ہونے یا ترجمہ ہونے کے ساتھ ساتھ اس کے مفہوم اور تخلیق کے تناظر پر بھی دوا کیک باتیں کی ہیں۔ (۸) اُن کا خیال ہے کہ پنظم شالع تو کہ 19ء میں ہوئی لیکن تخلیق ۱۹۰۳ء میں ہوئی اس نے کہا کہ پنظم اقبال نے اس خمن میں انھوں نے اقبال کے ذاتی ملازم علی بخش کے ایک انٹر ویو کا ذکر کیا ہے جس میں اس نے کہا کہ پنظم اقبال نے اپنی تھی ۔ اس خمی کی طرف اشارہ کیا اور یہ خطا قبال کے بلوچ تنان کے سفر حوالہ اقبال کے ایک خطا کہ جس میں انھوں نے مبہم انداز میں کسی نظم کی طرف اشارہ کیا اور یہ خطا قبال کے بلوچ تنان کے سفر سے گئی ماہ پہلے کا ہے ۔ اگر ایسا ہوتا تو اقبال ، اقبال فہمی اور اقبال شناس کے نام پر بغیر کسی استناداور تدوین سیفے کے ایک طوم ارکھڑ اس کے کی دو ہو کہ گئی کے جسے غیرمخاط کی دو نظر اقبال اقبال مناس ضرور کسی نہ کسی طرح مطالعہ کا قبال کا ایک حصہ بنا لیتے حتی کہ خرم علی شفیق جیسے غیرمخاط سوائح نگار نے بھی اس نظم کے اس غیرم متند تخلیقی پس منظر کو اپنی کتاب '' اقبال کا ایک حصہ بنا لیتے حتی کہ خرم علی شفیق جیسے غیرمخاط سوائح نگار نے بھی اس نظم کے اس غیرم متند تخلیقی پس منظر کو اپنی کتاب '' اقبال کا ایک حصہ بنا لیتے حتی کہ خرم علی شفیق جیسے غیرمخاط سوائح نگار نے بھی اس نظم کے اس غیرم متند تخلیقی پس منظر کو اپنی کتاب '' اقبال' 'کا حصہ نبیں بنایا۔

دراصل ۱۹۸۷ء کے بعد تشکیل پذیر ہونے والی ٹی مملکت کے اندرا قبال کے نام پرایک فکری اسطورہ سازی کی ایسی کوشش کی ٹی جس میں اقبال کے کلام کونیم الوہی رنگ کی دھنک میں اس طرح مستورکیا گیا کہ ایک روشن فکر شاعر کہیں پس منظر میں چلا گیا اور ایک کڑ ااور خالص شدت پسند مسلم طالبانی فکر کا عامل ، فرہی آئیڈ یولوگ کا تر اشیدہ مفکر سامنے آنا شروع ہو گیا۔
میں چلا گیا اور ایک کڑ ااور خالص شدت پسند مسلم طالبانی فکر کا عامل ، فرہی آئیڈ یولوگ کا تر اشیدہ مفکر سامنے آنا شروع ہو گیا۔
افتخار احمد صدیقی جیسے ناقدین نے اقبال کی فکر پر اپنی مرضی کا غازہ لگانے کی کوشش کی اور اقبال سے وہ وہ وہ کچے بھی منسوب کیا گیا جو کھی اقبال کے حاشیہ کنیاں میں بھی نہ آیا ہوگا حتی کہ اینا میری شمل ایسے منتشر قین نے بھی اس روایت کو مضبوط تر بنا نے میں اپنا حصہ ڈالا۔ اقبال کے متن کی نئی ریاست کی اشرافیہ اور ضیاء الحق کے بعد بے حد طاقتو رہوجانے والے شدت پسند فہ بی کہا مود وہ دی ایک بی سطح کے فکری سرمائے کے حامل افر اونظر آنے گے طبقات نے اس طور پر توضیح یا تشریح کی کہا کہ قبال اور مولا نامود ودی ایک بی سطح کے فکری سرمائے کے حامل افر اونظر آنے گے اور جہاں پر اقبال کی فکر پر وہ اپنی مرضی کا غازہ نہ چڑھا سکے وہاں انھوں نے یا تو اس فکر کومستر دکر دیا یا پھر رہے کہا کہ اقبال میں کر اپنی کر اپنی کی کے جاز نہ تھے۔ اقبال کے خطبات پر سیدسلیمان ندوی کے نام نہا دمافوظات کی اکیسویں صدی کے اوائل میں کر اپنی ویڈورٹی کے ایک جریدے میں اشاعت اس بی سلسلے کی ایک تازہ کڑی ہے۔ (۹) اس سارے ممل کے پس پشت دراصل کسی یونیورٹی کے ایک جریدے میں اشاعت اس بی سلسلے کی ایک تازہ کڑی ہے۔

بیسویں صدی کے وسط میں فرانسیں دانشوروں نے معنی نہی اور معنی افزائی کے حوالے ہے جس رقیمل کا اظہار کیا وہ دراصل تعبیر سازی اور معنی نہی کے ان ہی رجی نات کے خلاف تھا۔ افتخارا حمصد لیقی نے کہا ہے کہ اقبال اس دور میں بھی جانتا تھا کہ آزادی محض منت ساجت سے حاصل نہیں ہوتی۔ ان کا بیے کہا دراصل اقبال کی شخصیت سازی کے اس ممل کی طرف اشارہ کر رہا ہے جہاں آپ اپنے ہیرویا سور ماسے کوئی الی بات منسوب ہوتے نہیں دیکھ سکتے جواس کے سور مائی پیکریا آئے کو نقصان کہنچاتی ہو۔ بیاسی عادت کی اسیری کا شاخسانہ ہے کہ آپ متن کو متن تھے کہ رپڑھنے کی بجائے اس متن کے تھیل کنندہ کی شخصیت کے تناظر میں کھونے کی کوشش کرتے ہیں یوں متن کے خالق یا تھیل کنندہ کے آئے یا سور مائی پیکر کو بچانے کے لیے آپ ورائے کے تناظر میں کھونے کی کوشش کرتے ہیں یوں متن کے خالق یا تھیل کنندہ کے آئے یا سور مائی پیکر کو بچانے کے مصنف کی موت death of متن فکر کی مدد سے متن اور اس کی نامیاتی ناسیت کوشنے کر دیتے ہیں۔ بارتھ نے جب مصنف کی موت کام دونقاد کی مقار ٹی کے لیے آئے کا درجہ رکھا تھا۔ بی ضرور ہے کہ اس زمانے میں سارتر ، پابونرو درااور مملی طور پر سیاسی جدو جہد میں شامل اور بارتھ یا در بدا سارتر کو زیادہ اور میلی کی دور جہد کے ناظر میں پڑھنے یا شبحنے کی عادت بے حدرائے ہو چکی تھی اور بارتھ یا در بدا سارتر کو زیادہ ادبی کی کی نگاہ سے بھی نہیں دیکھتے تھے۔ بارتھ کے اس فیصلے کے پس منظر میں ممکن ہے کہ یہ نالیند یدگی کا تعلق موجود ہو مگر اس نیسے میں وضع کی سیاسی جدو جہد میں میں اور دیں کی انتقار میں کی افتار ٹی کو وہوا۔ کس بھی وضع کی سیاسی جدو جہد میں مملی طور پر شر کی ادبی وجب ہو جب

اس کی جدوجہد کے تناظر میں پڑھا جاتا ہے تو اسے ایک بت بنا کر رکھ دیا جاتا ہے پا پھر پاکستان جیسی ریاست میں اسے پاکستان دشمن یا اسلام دشمن قرار دے کراس کی اثبیج سازی کی جاتی ہے۔اقبال اور فیض کی مثالیں اس طرز تقید کی کھلی مثالیں ہیں۔

متن کی آزادی کے لیے کوششیں کرنے والوں میں ہارتھ کو جواولیت دی جاتی ہے وہ بھی تقید کی روایت کا درست یا گہرا مطالعہ نہ ہونے کی دجہ سے ہے ور نہ کلاسیک کے مطالعہ کے رہنما اصولوں کی دریافت کرتے ہوئے میتھے آرطلا نے بھی یہ ہا تیں کی تھیں کہ پہلے جہاں ایک فرد ہوتا تھا وہاں اب عقیدت کے کہرے میں ملفوف بت رکھا ہوتا ہے اور آگا س نے شاعری کے مطالعے کے لیے ضروری قرار دیا تھا کہ نقاد کو فیصلہ کرتے ہوئے ذاتی مغالطے سے اجتناب کرنا چا ہے۔ ٹی الیس ثاعری اور تھی شاعری اور تھی تھا۔ کرتے ہوئے اس طرح کے سوال اُٹھائے تھے۔ ہارتھ نے اس تقیدی ایلیٹ نے بھی شاعری اور تھیست کے حوالے سے بحث کرتے ہوئے اس طرح کے سوال اُٹھائے تھے۔ ہارتھ نے اس تقیدی روایت کوایک نیا رنگ روپ دیا اور واضح طور پر قرار دیا کہ اگر شاعریا ادیب کی وضع کی عملی عدو جہد میں شریک ہے تو وہ اسکی الیں اضافی خوبی ہے جس کا اس کے متن کی تعییر سے کوئی لازی تعلق نہیں بنتا۔ ہارتھ کے ان نظریا سے کا سب سے زیادہ فائدہ اس کے دوست پال ڈی مان کو پہنچا جس کے ہارے میں معلوم ہوا کہ وہ ایک خوالے نے بھی کچھائی طرح کی باتیں سامنے آئیں مضامین لکھتار ہا جو بلجیم کے ایک اخبار میں شاکع ہوئے یا پھر ہائیڈ مگر کے حوالے سے بھی کچھائی طرح کی باتیں سامنے آئیں مطالعی نے موالی انسانی میں سامنے آئیں سامنے آئیں کی دون میں ایک عاص دور میں ایک عاص دور پر ہاتھ کے مشامین کہ میں تو ڈاکٹر عنایت اللہ ہلوچ نے تحریک خلافت اور اقبال کے حوالے سے جو پچھائھا ہے تو تھیوری اور خاص طور پر ہاتھ کے نظریا سے کی روشنی میں اقبال کا تھیر شاتی میں رکا وٹ نہیں۔ نظریا تھی کی روشنی میں اقبال کا تھیر شاتی میں رکا وٹ نہیں۔ بن سکتا۔

ا قبال کی اس نظم کو پڑھتے ہوئے ہمیں اس قبیل یاوضع کے سوالوں سے صرف نظر کرنا ہوگا کہ:

- الف) اقبال سامراج دهمن ہے؟
- ب) اقبال افغانستان کے حکمرانوں یا مغل حکمرانوں میں ایک خاص آ دمی کے مداح کیوں تھے؟
- ج) پورپ روانگی ہے بل داراشکوہ کے مزاراورواپسی پراورنگ زیب کے مزار پر فاتحہ خوانی کیوں کی؟
  - د) ملکه برطانیه اور بهاول پور کے نواب کے لیے قصیدہ کیوں کھھا؟
  - ه) سركاخطاب كيون ليااورايك خاص موقع پرواپس كيون نه كيا؟

یاوراس قبیل کے سوال آج کی تقید کے لیے اس لیے بے مصرف ہیں کہ آج تقید خود کومتن مرکوزر کھنے کی دعوے دار ہے اور زیادہ سے زیادہ متن اساس معنی یاور ق پاس کی متلاثی ہے۔خارج اساس تناظر متن کو یامتن کی نامیاتی ساخت کوشت کرنا مشکل ہوجا تا ہے۔ یوں تقید کے مل کے ایک دلدل میں بدل جانے کے ایک دلدل میں بدل جانے کے امکانات پیدا ہوجاتے ہیں جس میں اصل مفہوم گم ہوجاتا ہے۔ پہلے بھی کہا گیا ہے کہ متن پر

پڑنے والے اس دباؤ کا تما شاا قبال شناسی کے دائرے میں بے حدعام ہے۔ یوں اگرا قبال کواس کے سیح تناظر میں دیکھنا ہے تو اقبال کے متن تک ہی خود کو مرکوزر کھنا ضروری ہوگا۔ یہ درست ہے کہ مصنف کی دیگر تحریریں یا پچھاورا دبی تحریریں متن کو کھو لئے میں ہماری معاونت کرتی ہیں مگر سارامعاملہ بین الہتونیت کا ہے کئی خارجی دباؤ کانہیں۔

اس بے حدطویل تمہید کے بعد ہم اس نظم کے مطالعے میں خود کومتن مرکوز کرنے کی کوشش کرتے ہیں نظم کی کلیداس کا عنوان ہوتا ہے۔" پرند ہے کی فریاد: بچوں کے لیے" کیا واقعی اس عنوان کواس طرح سادہ انداز میں لیا جائے جس طرح اقبال کے اکثر ناقدین نے کیا اور نتیج کے طور پر اس اہم نظم کواس لائق نہ ہجھا گیا کہ ہجیدگی سے اقبال کی فکر کے اس اہم گوشے کو اجا گر کرنے کا ایک نقط آغاز فر اہم ہوجا تا۔ اگر غور کیا جائے تو اس عنوان کے اندر طنز کی ایک لے موجود ہے۔ پرندے اور بچوں کا تعلق ایک فطری تعلق ہے اور ہمارے دور میں ایک بے حدا ہم افسانہ نگار نیر مسعود نے" طاؤس چن کی مینا" کے عنوان بچوں کا تعلق کے نیم خفتہ گوشوں پر روشنی ڈالی ہے۔ یہ تو درست ہے کہ جدید تنقیدی رویے مصنف کی ارادی معنویت کے قائل نہیں اوراد بی تشکیل کو ثقافت کا زائدہ سمجھتے ہیں مگر فن پارے کی ساخت تو مصنف کے تشکیلی ممل سے ہی وجود میں آتی ہے۔ سو نہیں برندوں کے ذریعے کہانی کہنے کا ممل بہت پر انا ہے اور شاید دنیا کی تما م تر تہذیوں میں ایسا ہے۔ منطق الطیر سے لئر کرطاؤس چن کی مینا تک میں یہ فئی رمز بہت خوبی سے معنی کی مختلف جہات کو آشکار کرتا ہے اور فن کی دنیا میں علامت کا ممل دریعے میں بنایا جار ہا ہے۔ سوا قبال کی اس نظم کا نمیا دی محور بھی پرندے کی علامتی قشکیل ہے۔

متن ہمیشہ کھلا اور لااطراف ہوتا ہے اوراس کی توضیحی پڑھت میں اس نامیاتی رشتے کی دریافت کیلئے بعض اوقات اسے ابتدا سے نہیں بلکہ کہیں درمیان سے یا پھر آخر سے بھی پڑھنا پڑتا ہے۔متن میں موجود مکر شاعرانہ کو کھولنے کے لیے متن میں اس طرح آگے پیچھے ہونا پڑتا ہے سواس نظم میں بھی آغاز سے پہلے ہمیں آخری سے پہلی سطر کی طرح رجوع کرنا پڑر ہا ہے جہاں متن افتخارا حمد صدیقی جیسے ناقد بن کا طلسم بھی توڑدیتا ہے:

# گانا اسے سمجھ کر خوش ہوں نہ سننے والے دکھے ہوئے دلوں کی فریاد یہ صدا ہے

ان سطروں کو پہلے پڑھنے سے جہان فن پارے کی نامیاتی تشکیل ہماری سمجھ میں آتی ہے وہیں بیسطریں اس نظم کی رقشکیل میں یا قرامِ معنی کے ردمیں ہماری معاونت کرتی ہیں۔ان دوسطروں سے علامتی پیرائے کو تقویت ملتی ہے کہ متن کئی سطحوں پر کلام کررہا ہے،گانا کیا ہوتا ہے۔ اس کا تہذیبی زندگی کے کس مقام پر کیا درجہ ہوتا ہے اور دکھے ہوئے دلوں کی صدا کیا ہوتی ہے۔ بیصدا بھی گانے کے اندرمستور ہو سکتی ہے۔ بیوہ کلید ہے جو ہمیں بتاتی ہے کہ نظم کا مفہوم اس کی خارجی سطح سے سفز ہیں کررہا ہے بلکہ بید کلام کی وہ علامتی صورت ہے جو اپنی کھا کو بیانداز دگر سنانے کے کمل کی راہیں کھول رہی ہے۔ تعبیر سازی کی کلید ہاتھ میں آنے کے بعدا کی مرتبہ پھر نظم کی اولین سطور کی طرف آتے ہیں

آتا ہے یاد مجھ کو گزرا ہوا زمانہ

یاد، مجھ کو، گزرا ہواز مانہ، تین باتیں بہت بنیادی ہیں،ان تین باتوں میں غلامی کااحساس ملفوف ہے۔

یاد: یدوه سیال منطقه ہے جو پوری نظم کی ٹھوں دنیا کوسیال دنیا میں تبدیل کر دیتا ہے اور یادیں ہمیشہ سیال صورت میں سامنے آتی ہیں۔

مجھ کو: پیدوا حد متعلم کون ہے۔ شاعر، میں یا آپ میں کوئی ایک فرد متن کی دنیا میں واحد متعلم کی آواز ہمیشہ قواعد کی دنیا کے واحد متعلم میں آب سب۔ واحد متعلم میں آپ سب۔ کوئی ایک فرد جواس غلام معاشر کا حصہ ہو۔

گزراہواز مانہ: ماضی، مگرکون ساماضی ۔ ابھی اقبال کی فکر کے منطقے میں عرب کے صحرایا مسلم سین نہیں آئے۔ ابھی وہ ہمالہ اور نیا شوالہ والا ماضی ہے۔ اسکی وسعت نے اپنے پر سین اور نجد اور دیگر جغرافیا ئی خطے جو بعد میں اقبال کے متن کا یک اہم حصہ بنتے ہیں، تک نہیں پھیلائے۔ سو غلامی کا بیا دراک ایک خاص جغرافیہ کا حال ہے۔ سو وطنیت کا ایک جغرافیا ئی تصور اقبال کی فکر کے ابتدائی دور میں ایک اہم تصور ہے۔ وطن، ملت، اور دیگر تصورات جو بعد کے سیاسی وساجی اور تیر تبدیل ہوتے ہیں۔ مولانا حسین احمد مدنی سے فکراؤ پیدا ہوتا ہے۔ خطبہ اللہ آباد میں پیش کیے گئے تصورات ابھی آگے کی بات ہیں۔

ماضی کویاد کرتے ہوئے آدمی رومانوی ہوتا ہے اور رومانویت بہر حال بعناوت کوجنم دیتی ہے۔ کیکن اقبال کی زندگی میں ابھی بعناوت والاموڑ نہیں آیا اور شاید بھی نہیں آیا۔ ذاتی زندگی سے لے کرفکری اور تخلیقی زندگی تک۔ بعناوت جورومانویت کی دین ہے۔ جدید تنقید مانتی ہے کہ رویے ثقافت اور معاشرت کے زائیدہ ہوتے ہیں۔

اس مقام پر پھر آخری دوسطرین ضروریاد آتی ہیں:

آزاد مجھ کو کر دے او قید کرنے والے میں بول قیدی تو چھوڑ کر دعا لے

ان سطروں میں جہاں اپنی بے بسی کا ادراک ہے وہیں پر قید کرنے والے کی طاقت کا اندازہ بھی موجود ہے اور آزادی کے لیے کسی منظم جدوجہد کے نہ ہونے کا احساس بھی ہے۔ان مصرعوں میں ۵۹ کاء سے ۱۸۵۷ء اور ما بعد کی ساری صورتحال کا درد بھرااحساس موجود ہے۔نوآبادیاتی دور کی بے بسی اور اپنی طرف سے کچھ نہ کر سکنے کا احساس۔ایک شدت بھرا غلامی کا احساس۔

باغ کی بہاریں اورسب کا چیجہانا۔ باغ۔ ایک اگلاکلیدی علامتی لفظ ہے جواپی زمینی صور تحال کی طرف اشارہ کر رہاہے بینوآ بادیاتی صور تحال سے پہلے کی بات ہے اور نوآ بادیاتی دباؤ کی طرف اشارہ ہے جس میں مختلف مذاہب کے لوگ اس براعظم میں خوشی سے رہ رہے تھے۔ باغ کے ساجھے داروں نے ابھی ایک دوسرے سے اتنی دوری اختیار نہیں کی تھی اور نہ باغ کو تقسیم کرنے کا کوئی احساس پیدا ہوا تھا۔ باغ ایک وسیع تناظر کا حامل لفظ ہے اور اگلی سطر میں گھونسلے کے لفظ سے ذہن باغ رگھونسلہ ، ملک رگھر اور معاشرہ اور فرد کے تصورات کی طرف رجوع کرتا ہے۔ یہ اس نظم کی اہم ترین سطور میں سے ایک ہے۔اور اگلی جیار سطریں معنوی اور فنی سطح پراس سے جڑی ہوئی ہیں۔

آزادیاں کہاں وہ اب اپنے گھونسلے کی اپنی خوثی سے آنا، اپنی خوثی سے جانا لگتی ہے چوٹ دل پر آتا ہے یاد جس دم شیخم کے آنسوؤں پر کلیوں کا مسکرانا وہ یاری یاری صورت وہ کامنی سی مورت آباد جس کے دم سے تھا میرا آشانہ

ساشیور کی اسانیات کے اثرات کا تنقید کے جہان میں انطباق کرنے والے کہتے ہیں کہ متن میں معنویت کا آسان تضادی رشتوں رجوڑوں سے روثن ہوتا ہے مگر بھی کھاریہ جہانِ معنی غیر تضادی جوڑوں ررشتوں سے بھی روثن ہوجا تا ہے۔ ان سطور میں ایسا ہی ہوا ہے مگر ذرامختلف انداز میں ۔ یہ غیر تضادی جوڑے آگے جاکر تضادی جوڑوں ررشتوں میں تبدیل ہو گئے ہیں ۔

کامنی سی مورت ۔ معاشر سے کی تشکیل صورت ذہن میں آتی ہے۔ انسانی تعلقات میں مردوزن کے رشتے کی اساس کی مختلف جہتیں ہیں۔

- ) جذباتی رنفساتی
- ا) جنسی رحیاتیاتی
- ۳) معاشرتی رثقافتی

ساجی علوم کے ماہرین متفق ہیں کہ معاشرے کی متشکل صورت میں اکائی فر زئییں بلکہ جوڑا ہے۔ آباد جس کے دم سے تھا میرا آشیانہ

ضرورت اس امرکی ہے کہ دیکھا جائے کہ نوآبادیاتی صورتحال نے رخنہ کہاں ڈالا ہے۔ بیر خنہ حیاتیاتی رجنسی سطح پر خبیں بلکہ جذباتی ، نقافتی اور معاشر تی سطح پر پڑا ہے۔ نھا' کالفظ بے حدا ہم ہے جو بتا تا ہے کہ اب معاشرہ جذباتی اور ثقافتی سطح پر اس لیے انتشار کا شکار ہے کہ تہذیب وشائسگل کے تصورات عورت سے وابستہ ہیں۔ آج بھی اور نوآبادیاتی صورتحال سے پہلے کے کلچر میں بھی۔ اگر چاس کے قرینے اور تھے اور ان قرینوں کو بیجھنے کے لیے اس زمانے کی عمرانی تاریخ یااد بی متون میں ملفوف ثقافتی تاریخ پڑھنے کی ضرورت ہے۔ امراؤ جان اوا، نشتر ، گردشِ رنگ چین اور فاروقی کی افسانوی تحریبی بشمول' کئی جاند تھے سر آساں' اینے اپنے تیئی اس ثقافتی صورتحال کی تشکیل کو پیش کرتی ہیں۔

یہیں ایک اور اہم بات کہ اگریظم پرندوں کی صورتحال پر کہی گئی ہے تو پرند ہے قو حیاتیاتی سطح پر ہی جیتے ہیں۔ ثقافتی اور جذباتی اور خذباتی اور نفسیاتی سطح جوان سطور میں موجود ہے وہ اس کی ملفوفی حیثیت کی طرف اشارہ کر رہی ہے کسی بھی نو آبادیاتی معاشرے میں لوگ محض حیاتیاتی یا جنسی سطح پر زندگی گزارر ہے ہوتے ہیں:

## آتی نہیں صدائیں اس کی مرے قض میں ہوتی مری رہائی اے کاش میرے بس میں

ثقافتی سطح پرزندگی گزارنے کی خواہش ہرانسان کی جائز خواہش ہے جسے نوآ بادیاتی صورتحال پورانہیں ہونے دے رہی۔ اگلے جسے میں بذصیبی سے بات شروع کی گئی ہے۔ دراصل علامت کوشکیل دینے والے اشارے ثقافت ہمثیل یا

اسطورہ ہے آتے ہیں۔ یہاں پر ساری صورتحال ثقافتی سطح کی ہے۔ بدنصیب، گھر، وطن، قید۔ ساتھی۔ یہ سارے رموز ایک تشکیلی نامیت میں ڈھل گئے ہیں۔ا گلے جھے میں بہار کالفظ بہت وسیع تناظر میں وارد ہوا ہے۔ بہار کالفظ انسانی آزاد کی مجکومی، اراد ہارا تھرتی ہے۔ مابعد الطبیعاتی سطح پھی اور طبیعاتی سطح پھی بہار زندگی کی مسرتوں کی علامت ہے:

## جب سے چن چھٹا ہے بہ حال ہو گیا ہے دل غم کو کھا رہا ہے غم دل کو کھا رہا ہے

یہ ساری نظم کا حاصل اس طرح ہے کہ رمز یا علامت بے حد ملفوف ہے۔ چن کیا ہے، آزادی کا دوسرانام ہے مگر جب آزادی فقم کا حاصل اس طرح ہے کہ رمز یا علامت بے حد ملفوف ہے۔ چن کیا ہے، آزادی کا دوسرانام ہے مگر جب آزادی ختم ہے تو پھر چمن میں جسمانی طور پر رہنا نہ رہنا برابر ہے مگر دوسرام صرع جس قدر خوبصورت ہے اس کی مثال اُردو شاعری میں شاذ ونا در ہے اورایک ایسی صورتحال کا تخلیقی اظہار ہے جس میں بہت سارے تج بے گل مل جاتے ہیں۔ یہ اختلال الفاظ بے حد تو انائی کا حامل ہے۔ دل اورغم کی تلاز ماتی حیثیت کا نظہار دونوں بہت ہی شدت کے ساتھ اس رواں اور بولتے ہوئے مصر سے میں بیان کیے گئے ہیں۔

نظم بیک وقت بہت ہی سادہ اور بے حدیج پیدہ ہے۔ اس میں ملفوف تج بے کا بیان اس کی پڑھت پر شخصر ہے۔ اگر
آپ ایک بچے کی طرح سادہ انداز میں اسے پڑھتے ہیں تو پھرا یک ایسی بڑی عمر کے آدمی کے لیے کوئی مفہوم یا دلچیسی نہیں رھتی جو
اب بچے نہیں رہا اور اگر آپ اس نظم کے مکر شاعرانہ کے پس پشت نو آبادیاتی تج بے کوچھو لیتے ہیں تو پیظم اپنے علامتی پیرائے میں
اپنے مفہوم کی تہوں کوآپ پر کھولتی چلی جاتی ہے، اگر آپ اسے نو آبادیاتی تناظر میں کھولتے ہیں وہ آخری سطریں جن کی وجہ سے افتخار
احمصد یقی اس نظم کی رونو آبادیاتی جہت سے انکار کرتے ہیں ایک فنی ہنر میں ڈھلتی ہوئی دکھائی دیتی ہیں۔ یوں پیظم نو آبادیاتی
زمانے کے فرد کے احساس غلامی کا تخلیق تج بہ بن جاتی ہے اور یہی اس نظم کا حسن ہے۔ فیصلہ آپ کو کرنا ہے کہ آیا آپ اس نظم کو ایک
بچہ بن کر پڑھتے ہیں یا پھرا کیک باشعور قاری کی طرح ما بعد نو آباد تی تناظر ہیں۔

## حواله جات/حواشي

#### ا ـ حذف شده متن ملاحظه مو:

وہ ساتھ سب کے اُڑنا، وہ سیر آساں کی وہ باغ کی بہاریں، وہ سب کا مل کے گانا پتوں کا ٹہنیوں پر وہ جھومنا خوش کا کھنڈی ہوا کے پیچھے وہ تالیاں بجانا گھنڈی ہوا کے پیچھے وہ تالیاں بجانا گئی رہی ہے مجھ کو رہ رہ کے یاد اس کی تقدیر میں کھا تھا پنجرے کا آب و دانا

باغوں میں بسنے والے خوشیاں منا رہے ہیں میں دل جلا اکیلا دکھ میں کراہتا ہوں ارمان ہے یہ جی میں، اڑ کر چن کو جاؤں انہتی پہ گل کی بیٹھوں، آزاد ہو کے گاؤں بیری کی شاخ پر ہو ویبا ہی پھر بیرا اس اجڑے گھونیلے کو پھر جا کے میں بیاؤں پھروں چمن میں دانے ذراذرا سے باتھی جو ہیں پرانے، ان سے ملوں ملاؤں پھر دن پھریں جارے، ان سے ملوں ملاؤں کو بھر دن پھریں خوش سے، کھائیں ہوا چن کی آزاد جس نے رہ کر، دن اپنے ہوں گزارے اس کو بھلا خبر کیا، یہ قید کیا بلا ہے

TIME was when I was free as air,
The thistle's downy seed my fare,
My drink the morning dew;
I perch'd at will on ev'ry spray,

My form genteel, my plumage gay,

My strains for ever new.

But gaudy plumage, sprightly strain,

And form genteel, were all in vain,

And of a transient date:

For, caught ad cag'd, and starv'd to death,

In dying sighs my little breath

Soon pass'd the wiry grate.

Thanks, gentle swain, for all my woes,

And thanks for this effectual close

And cure of ev'ry ill!

More cruelty could none express;

And I, if you had shown me less,

Had been your pris'ner still.

http://en.wikisource.org/wiki/On\_a\_Goldfinch\_Starved\_to\_Death\_in\_his\_Cage

## كتابيات

- Ashcroft, Bill, Griffiths, and Tiffin, Helen. The Empire Writes

  Back: Theory and Practice in Post-Colonial Literatures
- Ashcroft, Bill. Gareth Griffiths, and Helen Tiffin, eds. The Post-Colonial Studies Reader. Naipaul, Bakhtin and the Others
- Harding, Sandra and Uma Narayan, ed. Border Crossings:
   Multicultural and Postcolonial Feminist Challenges to Philosophy
   Indiana University Press, 1998.
- Fanon, Frantz, Black Skin. White Masks. Trans. by Charles Lam Markmann. London: Pluto, 1986.
- Said, Edward. Orientalism.
- Soyinka, Wole. Myth, Literature, and the African World.
- Spivak, Gayatri Chakravorty. In Other Worlds: Essays in Cultural Politics. London: Routledge, 1988.
- Spivak, Gayatri Chakravorty. The Post-Colonial Critic: Interviews, Strategies, Dialogues, Ed. Sarah Harasym. London: Routledge, 1990.
- Trinh, T. Minh-Ha, Woman. Native, Other: Writing Postcoloniality and Feminism. Bloomington: Indiana University Press, 1989.

و اکر عزیز ابن الحسن اسلام فی معمد اردو، انثر نیشنل اسلام فی یونیورسٹی، اسلام آباد

ساختياتی مباحث اور محمر حسن عسکری

Dr. Aziz Ibn ul Hassan

Department of Urdu, International Islamic University, Islamabad

#### Muhammad Hasan Askari and Structuralism

Renowned short story writer, critic and scholar Muhammad Hasan Askari was one of the most respected names among modern Urdu writers and theorists. He was an important voice within the modernist movement. In his early years He translated many fictional and other literary works into Urdu, especially from English, French, and Russian. By 1960 Askari became increasingly engaged in the transition to philosophical, religious and metaphysical issues, but in fact he was playing a leading role in the development of postcolonial discourse from the very beginning of his carrier.

In this article a humble attempt is made to show that Askari was not only the first to introduce structuralism and other related debates in Urdu in late 70s but is, hitherto, also the last who scrutinized and criticized its deepest traits from traditional and metaphysical standpoint.

جدیداردو تقید کے مسائل اور معاملات کو جانے کے لئے اگر اور پچے نہیں تو محمد حسن عسکری کی تقید ہی پڑھ لینا کا فی ہے، جو خوش قسمتی سے ہمیں اول تا آخر پوری کی پوری دستیاب ہے اور اپنے عہد کے ادبی ،سابی ، اور کلچری اور مذہبی مسائل پر آج بھی ایک زندہ دستاویز ہے۔ جن نقادوں کا پی خیال ہے کہ اردو تقید مغربی ادب کے نظریات کا دودھ کی کر جوان ہوئی ہے وہ کچھا یسے غلط بھی نہیں۔ محمد حسین آزاداور حالی سے شروع ہونے والے اردو تنقید کے سفر کا حال کچھا بیا ہی تھا تا آگلہ

اس میں عسکری جیبا خودگرنقاد پیدا ہوا جس نے افسانہ لکھتے لکھتے اپنے افسانوی مجموع ''جزیرے'' کے '' اختتا میہ 'میں یکا یک اردو کے افسانوی شعور کے آگے تجربے اور محسوسات پر قادرانہ غلبے کیلئے مغرب سے بہت کچھ سکھنے کے ساتھ ساتھ اُن اخلا تی اقدار وشعورا ورروحانی تجربات کی ضرورت کا سوال رکھ دیا جن کا جواب صرف ایک ہندوستانی ہی دے سکتا ہے۔ اس بات کو سلیم کرنے کے باوجود کہ ہمارے نئے ادب کا غالب عضرا ور ذبنی ماحول پچھر فیصد مغرب سے لیا ہوا ہے، انہوں نے اہل ہند اور اردو والوں کو بیا حساس بھی دلایا کہ خود مغرب آج ایک نئے شعور کے لئے مضطرب ہے جواسے صرف چین یا ہندوستان فراہم کرسکتا ہے۔ (یا در ہے کہ بیہ ۱۹۹۰ء کے بعد کے بظاہر نہ جب اور ما بعد الطبیعیات کی طرف رخ کر لینے والے عسکری کا نہیں بلکہ ۱۹۳۲ء کے ایک رکھا تھا ہی میں مغربی شعور پر گزارا بلکہ ۱۹۳۳ء کے ایک میں کے خلاف عسکری آخر دم تک احتجاج کرتے رہے تھے، اس لئے عسکری کی تقید پڑھ کر پوری جدیدار دو تقید کے ظاہر وباطن سے آگاہی ہو حاتی ہے۔

### ع عالم کی سیر میر کی صحبت میں ہوگئی

جدیداردوتقیدکا سروکارعسکری کی ادبی فعالیت کے زمانے میں جن مسائل سے رہاان کے بڑے بڑے نشان ہائے منزل پر رومانیت، ترقی پندی اور جدیدیت کے سرنا مے سبح ہوئے تھے۔ مگر پھراردوتقید بھی خراماں خراماں اس دور میں داخل ہوئی جے '' مابعد جدیدیت' وغیرہ کہا جا تا ہے۔ بظاہر یوں لگتا ہے۔ اور بہت سے معرضین کا یہ خیال بھی ہے۔۔ کے عسکری کا بعد کا فکری سفر رجعت قبہ تری کی ایک عمرہ مثال ہے۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ ان کی بہت ہی تحریوں میں بعض نے تقیدی مباحث کی فافکری سفر رجعت قبہ تری کی ایک عمرہ مثال ہے۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ ان کی بہت ہوئے تریوں میں بعض نے تقیدی مباحث کی طرف بڑے وقع اشار ہے موجود ہیں۔ آئندہ زیر بحث آنے والے مسائل کو ہم نے اپنی سہولت کی خاطر مابعد جدیدیت اس لیے لکھ دیا ہے کہ جدیدیت اور مابعد جدیدیت کی ماہم بڑی پُر مشقت اور مابعد جدیدیت کی تعریف متعین کرنا ایک مشکل کا م ہے۔ بہر حال اس دیدھا سے مسائل زیر بحث میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ ویسے بھی ''اور عسکری کے نظر نظر سے یہ سب جدیدیت ہی کے ثنا خسانے ہیں جن پر بعد میں اسلو بی وہیئی تقید کے بعد ساختیاتی مباحث اور تقید کے برگ و بار آئے ہیں۔ آئندہ سطور میں ہمار ااصل سروکار ساختیاتی مباحث اور ان کی مراحث اور ان کی روح کے بیں کار زمر ابعض پیچیدگیوں کی طرف مجمود میں عسری کے شارات سے رہے گا۔

ترقی پندی کے خلاف جدیدیت کا مقدمہ بیتھا کہ ایک مخصوص مارکسی تصور حیات سے وابستگی اس کے لئے پابستگی بن گئ اوراس سے باہرادب کی تفہیم کا ہرامکان اس کے نزدیک قابل ردتھا۔ جدیدیت وابستگی کے اس تصور سے انحراف اورایک آزاد تخلیقی وفور کے نام پر ہرفتم کے غیراد بی نظر ہے، آ درش اور ضابطہ بندی کی حدیں توڑنے کے نام پر آئی تھی جدیدیت کے خالفوں (عسکری کے معنی میں نہیں بلکہ ساختیاتی و مابعد جدید نقطہ نظر) کا کہنا ہے کہ ترقی پندی اپنے تصور افادیت، اور جدیدیت متن کی خود محتاری اورخود کفالت کے تصور کے ساتھ، دونوں ہی از کاررفتہ ہوچکی ہیں کیونکہ دونوں ہی اپنے اپنے ضابطوں کی قیدی ہیں اور 'نشانیات (Semiotics/Semiology) کے اثر سے اب یہ طے ہے کہ معنی متن میں فقط

بالقوة موجود ہے جسے قاری اور قرأت كا تفاعل بالفعل موجود بنا تا ہے'۔ (١)

بادرے کہ جومقدمہ حدیدیت کے ترقی پیندی ہے انح اف میں کارفر ماتھا کم وہیش وہی مقدمہ ساختیات-- مابعد جدیدیت--اب جدیدیت کے خلاف لڑ رہی ہے۔ جدیدیت نے ترقی پیندی کومحدودیت اورادب کوغیراد کی مؤثرات کے تابع کرنے کا طعنہ دیا تھا،اب ساختیات جدیدیت کواس بات پرمعطون کرتی ہے کہاس نے ادب کوایک خود مکتفی ا کا کی قرار دے کرمعانی کی تشریح کوصرف لفظیات واسلوبیات کےاس محدود دائرے کے اندر بند کردیا ہے جس کا کوئی تعلق اس بڑے تناظر سے قائم نہیں سمجھا جاتا جوالفاظ ومعانی کے رشتوں کا تعین کرتا ہے۔ ترقی پیندی کے نز دیک وہ بڑا تناظر مارکسی نظریات میں ہندتھاجب کے ساختیات اس کی تشریح جدیدعلم بشریات ولسانیات کے ان حوالوں سے کرتی ہے،جس میں کسی ثقافت کے اندرالفاظ ومعانی کے تعلق کا مطالعہ نشانیات کے اصول بر کیاجا تا ہے۔ بیاس اعتبار سے ایک غیرشخصی تناظر ہے کہ اس میں کوئی فر دواحد (مصنف)معنی کا خالق نہیں بلکہاں کامتعین کنندہ ساختوں کا وہ سلسلہ ہےجس میں کوئی معاشرہ کیجھ خاص نشانوں سر لزوی طور سے نہیں بلکہ رسوی (من مانے) طور پر متفق ہو جاتا ہے۔جس طرح عام گفتگو میں معنی خیزی کسی غیرم رکی ضا بطے کی یابندی (نشانیات کی ایک مخصوص وضع پر قائم عمومی اتفاق، جیے سوسیمی ''لانگ'' کہتا ہے ) ہے آتی ہے اس طرح متن میں معنی اس تناظر کے مہیا کردہ ضابطوں (ادب کی'' شعریات''،جس کا انتصارا یک طرف لسانیات اور دوسری طرف کلچریرہے) کی غیرعلانیہ پابندی کی وجہ سے از خود بالقو ۃ موجود ہوتے ہیں۔ وہ تناظرمصنف سے الفاظ کی بچھ خاص وضعیں بنوا تا ہے اور یڑھنے والا پڑھنے کے ممل کے دوران انہی ضوابط کی یابندی ہے معنی'' پیدا'' کرتا، گویا،خلق کرتا ہے۔اس اعتبار سے ساختیاتی تقید بنیادی طور پراس طریق مطالعے اور فلیفه قر اُت کا نام ہے جومتن میں معنی خیزی کی مکانیات بیان کرتا ہے۔لیکن اس کی تہہ میں کارفر مانصورات کاتعلق جدیدفکر کی اس روح سے ہے جو ہرقتم کے ماورائے تاریخ ارضی و بالائے حیطۂ انسانی منبع معنی و مطالب سے انقطاع کے بعد وجود میں آئی ہے۔ ہمارا مقصد ساختیات کی میکانیات اور اردو میں اس کی ابتداء نیز بڑے موسسین کی تقدیم وتفصیل کا بالکل درست تعین کرنانہیں بلکہاس تنقید میں کارفر ما چندا بسے مقد مات کی طرف اشارہ کرناہے جو ہمار بے مخصوص مسئلے - عسکری کے نقیدی تضورات بشمول حدیدیت وروایت - کا موضوع بنتے ہیں ۔اردومیں اس موضوع پر کھنے والوں میں کم وہیش وہ بھی نقاد آتے ہیں جن کا سروکار ترقی پیندی و حدیدیت کے مناقشوں سے رہاہے۔مثلاً محمعلی صدیقی، ریاض صدیقی، وزیرآغا، گویی چندنارنگ، سلیم اختر، فهیم اعظمی، قبرجیل اور ضمیرعلی بدایونی وغیره - (۲) کیکن اس حوالے سے اہم نام وزیر آغا، گو بی چند نارنگ اور جواں سال نقاد ناصرعباس نیر کے ہیں۔ شمس الرحمٰن فاروقی اگر چہ ساختیات سے خصوصی شغف نہیں رکھتے مگراس سے متعلقہ تصورات ان کی تنقید میں بھی خاصے نظر آتے ہیں۔

برٹرنڈرسل نے اپنی کتاب ABC of Relativity میں جدید طبیعیات کے ریاضیاتی و تجریدی تصورات کی عدم تفہیم کی''مشکل''اس امر میں بتائی تھی کہ یہ ہماری فہم عامہ کی بنائی ہوئی وہنی کا نئات کو تو ڑکر اس سے رہائی کا مطالبہ کرتے ہیں۔ کچھالیے ہی مشکلات ساختیاتی تنقید کے وہنی نظام کو سجھنے میں روایتی تنقید (صرف اردو کے مفہوم میں نہیں بلکہ ساختیات

سے قبل کے ہر تقیدی مفہوم میں ) کے قاری کو پیش آتی ہیں۔اس کے ذہن میں ''ساخت'' کا مفہوم عموماً تطوی جسمانی اشیاء مثلاً عمارت وغیرہ کا ہوتا ہے جبکہ ساختیات میں اس کا مفہوم ایک'' ذہنی ماڈل'' کا ہے جو کسی مسئلے کا ظاہر نہیں بلکہ اس کا پوشیدہ یا گہرا پہلو ہوتا ہے۔ساختیات، دیگر علوم کی طرح تطوی جسمانی مظاہر نے نہیں بلکہ رشتوں نسبتوں اور قصے کہانیوں جیسی کلچرل حقیقتوں سے بحث کرتی ہے جو دراصل ذہنی اشیاء ہیں: مثلاً شعور کو ایک بالائی ساخت' اور لاشعور کو زیریں ساخت' کہا جا سکتا ہے۔ (۳)

ساختیات ایک عمومی طریق کارہے جو کسی بھی شعبہ علم میں بنیادی عناصر کے باہمی رشتوں کا مطالعہ کرتی ہے جن کے اوپر پچھ مزید دہنی، لسانیاتی، ساجی اور ثقافتی ساختیں بنتی ہیں اور ان ساختوں ہی کی بنیاد پر معنی خیزی کا سلسلمکن ہوتا ہے۔

اس طرز تحقیق کو مختلف انسانی علوم مثلاً بشریات، نفسیات، اور لسانیات میں خاص طور پر برتا گیا ہے۔ اوبی تقید میں ساختیات کا استعال زیادہ تر انہی شعبول خصوصاً اس لسانیات ہے آیا ہے جس کا باوا آ دم سوئیر (Saussure) ہے۔ سوئیر کا کمال یہ سمجھا جاتا ہے کہ اس نے زبان کے جو ہری یا قائم بالذات (Substantive) تصور کے بجائے نسبتی (Relational) تصور کو متحکم کیا اور اس کی کارگز اری سمجھنے کے لئے معنوی طور پر اسے Langue (زبان) اور Parole کا کھنتگو) کے دومقولوں میں بیان کیا، جنہیں وہ عام انسانی زبان کی خاص صور تحال کہتا ہے۔ اُس وقت کے عام تصور ، کہ زبان ایک تاریخی حقیقت ہے، کو ماننے کے بجائے وہ اس کے پہلے مقولے زبان کو Synchrony (غیر زمانی، ہمہ وقت، حاضر وقت) اور دوسرے مقولے گئنگو کو وہ اس کے پہلے مقولے زبان کو ورز بنا ہے۔ اس کے نزدیک لانگ (زبان) اپنے انفرادی مظاہر مثلاً پارول (گفتگو) ہے قطع نظر ، ایک غیر زمانی ، ساجی امرواقع اور نظام ہے، جس کی ساخت ایک خاص وقت اور کسی خاص زبان ہو لئے والے لوگوں کے اندر لسانی تحقیق کا معروض بنتی ہے۔ جبکہ پارول (گفتگو) ان انفرادی زبانی اعمال (زبان کو اس کو اندر لسانی تحقیق کا معروض بنتی ہے۔ جبکہ پارول (گفتگو) ان انفرادی زبانی زبانی واس کی تاریخی و تجربی ولی کو اندر اس کے اندر لسانی تحقیق کا معروض بنتی ہے۔ جبکہ پارول (گفتگو) ان انفرادی زبانی زبان کو اس کی تاریخی و تجربی حقیقت عطاکرتی ہے اور اس کے انتفاء کا زمانی میڈ بھم ہے۔ لانگ کے بغیر پارول ایک انگر تھیگاں انفاظ ہے۔ اور پارول ایک بغیر لانگ آیک خالی تجربی نظام ہے۔ ((\*)

گونی چندنارنگ نے اس کی تشریح یوں کی ہے کہ لانگ ایک جامع تجریدی نظام ہے جس کی حیثیت اصول وقو اعد کی ہے اور پارول اس کی وہ محدود انفرادی شکل ہے جو زبان ہولئے والے کے تکلم میں ظاہر ہوتی ہے۔ (۵) اور ڈاکٹر وزیر آغا اسے کسی بھی کھیل ہا کی رفٹ بال کے اصول وضوابط اور کھلاڑیوں کے انفرادی کھیل کے فرق سے سمجھاتے ہیں۔ زبان کی کارکردگی کو ان دومقولوں میں بیان کرنے سے لفظ مرکز تصور زبان کے بجائے زبان کا نسبتی اور ساختیاتی تصور سامنے آتا ہے کارکردگی کو ان دومقولوں میں بیان کرنے سے لفظ مرکز تصور زبان کے بجائے زبان کا نسبتی اور ساختیاتی تصور سامنے آتا ہے جس کے مطابق زبان کے نظام کا اصل تفاعل signification (عمل اشارہ) ہے جس کے عناصر نشانات (signs) ہیں جس کے دو پہلوؤں کو سوسیئر Signifier (اشارہ کنندہ معنی نما ، دال) اور Signified (مشار الیہ ، تصور معنی ، مدلول) کہتا ہے۔ اشارہ کنندہ اصل میں ایک صوتی پیکر ہوتا' ہے جس کا مشار الیہ خارج میں موجود ہے۔ ان دونوں مقولوں میں تعلق قبل

تج بی، فطری و فارج ہے متعین کردہ نہیں بلکہ من مانا ہوتا ہے۔ نشانات کو جو شے لمانی معنویت عطا کرتی ہے وہ اشارہ کنندہ اور مشار الیہ کے مابین نظام افترا قات (System of Differences) ہے۔ یہی رشعهٔ تضادیا تفریق ہے جو نارنگ کے بقول قریب الصوت الفاظ کو نصر ف بامعنی بلکہ مختلف بھی بنا تا ہے۔ جوڑے دار تضاد کا یہی احساس زبان سے اداشدہ آوازوں کو بہتا ہم شور کے بجائے انسانی ذہن کے لئے بامعنی کلام بنا تا ہے۔ ارتباط و تضاد کا بدو وہ اعمل جو رشتوں کا تج بدی نظام کو بہتا ہم شور کے بجائے انسانی ذہن کے لئے بامعنی کلام بنا تا ہے۔ ارتباط و تضاد کا بدو اوہ کا بیکت کے تصور سے نہیں ہے، جس کی بدولت کلام میں معنی قائم ہوتے ہیں، ساخت کہ کہلاتا ہے جس کا کوئی تعلق پر انی تقید کی نہیکت کے تصور سے نہیں ہے۔ (ساختیات پس ساختیات اور مشرقی شعریات ہی ۱۳۸۱ و بعد ) الفاظ اور ان کے مدلولات میں معنی خیزی جس اشار اتی طریق کارسے آتی ہے اسے Semiotics کہتے ہیں جس کی تفہم کے لئے ٹریفک سکنل کی مثال دی جاتی ہے: سرخ، سبز رئوں میں کوئی لازمی تعلق ریکے اور خوالے کے نظام میں ان رنگوں میں فی نفسہ کوئی معنی نہیں ہوتے بلکہ معنی ربط و تضاد کی ان سبتوں سے بیدا ہوتے ہیں جوٹر یفک کے نظام میں ان رنگوں کومن مانے طور پر ایک دوسرے سے جوڑتی ہیں۔ گویارگوں میں جو بذات خود کوئی کام نہیں کرتی بلکہ اس نظام کو ایک خاص طرح کے تفاعل ،مثلاً ٹریفک کنٹرول، کے قابل بناتی ہے۔ جو بذات خود کوئی کام نہیں کرتی بلکہ اس نظام کو ایک خاص طرح کے تفاعل ،مثلاً ٹریفک کنٹرول، کے قابل بناتی ہے۔

ادبی تقید میں ساختیاتی سرگرمیوں کا قائدرولاں بارت ہے جس نے نئی تقید پر بیاعتراضات کئے کہ اس میں ایک معصوم قاری کا تصور ہے جوتخلیق کے لفظی پیکر سے ایک قدم بھی ادھراُدھر نہیں جاتا۔ اور بیکہ اس میں ادب کے ساجی اور ثقافتی کے پس منظر سے کلیتاً قطع تعلق کر کے مصنف اور تخلیق کو زندگی کی کروٹوں سے محروم کر دیا گیا ہے۔ اوبی تنقید کوساختیات نے لسانیات اور بشریات کے راستے اپنے دائر عمل میں لیا ہے۔ سوسیر کے حوالے سے تنقید میں بیت صور آیا کہ جس طرح عام گفتگو کے پس بیت رشتوں یا روابط پر شتم ل زبان کا ایک جامع نظام ہوتا ہے اسی طرح کسی ادبی متن کے پس منظر میں ثقافتی مظاہر کے سے مملون شعریات' کا ایک مضبط نظام ہوتا ہے، جے نظر انداز کر کے کوئی معنیاتی نظام مکمل نہیں ہوتا۔ (۲) اور ثقافتی مظاہر کی سے مملون شعریات' کا ایک مضبط نظام ہوتا ہے، جے نظر انداز کر کے کوئی معنیاتی نظام مکمل نہیں ہوتا۔ (۲) اور ثقافتی مظاہر کی

اہمیت کا احساس اس میں ماہر بشریات لیوی اسٹراؤس کی بشریاتی مہمات کے زیر اثر آیا۔ اس کے نزد یک ادب اسانیات اور بشریات کے منطقے کی شے ہے۔ وہ ادبی معاملات میں اسانیاتی مسائل کو وہی مقام دیتا ہے جو بشریات میں اسطوریات کو دیا جاتا ہے کیونکہ اساطیر کو وہ محض نصورات کا مجموعہ نہیں بلکہ آرٹ کا شاہ کا رسمجھتا ہے۔ ساختیاتی تقید میں ادب اور اس کی شعریات میں وہ رشتہ مانا جاتا ہے جو سوسئیر کی اسانیات میں 'پارول رگفتگو' کا 'لانگ رزبان کے ساتھ ہے۔ جس طرح لانگ کا غیر زمانی کلی تجریدی نظام (زبان کے قواعد وضوابط) پارول کے تاریخی ٹھوس انفرادی اعمال کو کنٹرول کرتا ہے اور اس کے بغیر گفتگو بامعنی نہیں ہوسکی اس طرح ''شعریات' بھی ایک جامع کلی غیر زمانی تجریدی نظام ہے جوادب وفن کے کسی مخصوص انفرادی مظہر (ناول ، ہوسکی اس طرح '' شعریات کا انحصار کچھ مخصوص ثقافتی اقدار ، فدہب ، تہذیب و افسانہ شعریا کو مظام روحایات ، سیاسی نظام ، رہن "ہن ، معاشرت اور اسی طرح کے بیسیوں ذہنی عوامل پر ہوتا ہے۔ اس طرح ادب کا انحصار شعریات کا انحصار شعریات کا انحصار شعریات معنی آفرینی کے سلسلے کومکن انحصار شعریات اور شعریات کا انحصار شعریات کا انحصار شعریات کا انحصار شعریات معنی آفرینی کے سلسلے کومکن کا خصار شعریات کا انحصار شعریات کو کو سلسلے کومکن کے سلسلے کیسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کیسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کی سلسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کی کومکن کے سلسلے کی کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کومکن کے سلسلے کے سلسلے کومکن

بناتی ہیں۔ بیگویابافتوں اور پرتوں کا ایک سلسلہ ہے جس کا نام 'ساخت' ہے جونشان بہی کے ذریعے معنی کوجنم دیتی ہے۔ بالفاظ دیگر ساختیاتی تقید کا تعلق معنی کی بہ نسبت معنی خیزی کے طور طریقوں کی تقہیم ہے۔ اپنا اس طریق کار کی بدولت ساختیات محض متن مرکز جمیئتی یا اسلوبیاتی تقید سے الگ ہے کیونکہ بیان ماور ائے متن بافتوں کے تجریدی و پوشیدہ رشتوں اور روابط کو بھی اہم جانتی ہے جس میں مذہب و اساطیر سے لے کر تہذیب و کلچراور سیاسی ساجی معاملات کا غیر مرکی سلسلہ بھی آ جاتا ہے۔ اس کا تعلق معنی کی نوعیت ، اہمیت ، قدر و قیمت ، ان کے اخلاقی طور پر اچھے برے مقصد یا مقصدی و غیر مقصدی ہونے سے نہیں بلکہ ان کے ہوئے کے نظام ، طریق کار اور قواعد سے ہے جومتن کے ماور اکار فر مار ہتے ہیں۔ (ے)

سابقہ تقیدی تصورات سے ساختیاتی تقید کا راستہ جدا ہے مگر در هیقیت بیان کی کوتا ہیوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئان پرایک اضافہ ہے۔ گو پی چند نارنگ نے اپنی کتاب میں تقید کے مختلف دبستانوں سے اس کا مواز نہ یوں کیا ہے:
اگر مصنف کے نقط نظر سے دیکھا جائے تو ادب کا 'جذباتی' پہلوسا منے آئے گا۔ اگر تناظر پر نظر رکھی جائے تو 'تاریخی،
ساجی پس منظ' کی اہمیت واضح ہوگی۔ اگر متن پر توجہ کریں تو 'جمیئی' پہلونمایاں ہوگا۔ اس طرح قاری کے نقط نظر سے نقط نظر سے نقط تعنی ' پالونمایاں ہوگا۔ اس طرح قاری کے نقط نظر مو تعیری' پہلوکو اہمیت عاصل ہوگی۔ البتہ اگر پانچ یس عضر یعنی' مافوق لسانی'، پہلو پر توجہ مرکوز کریں تو اس لسانی نظام کو مرکزیت عاصل ہوگی جس کی روسے معنی خیزی ممکن ہے۔ … (یا بالفاظ دیگر) اگر مصنف کو بنیاد بنا کرادب کا مطالعہ کیا جائے تو جائے تو تقید کا' رومانی نظر پر وجود میں آتا ہے۔ اگر فن پارے رمتن کو بنیاد بنایا جائے تو تقید کا' ورد دیے ہے' مار کسی نظر پر مستبط ہوتا ہے۔ نیز اگر قاری اور قرات کے تفاعل کو بنیاد بنایا جائے تو تقید کا' قاری اساس نظر پر وجود میں آتا ہے۔ بہ خلاف ان چاروں نظریوں کے' ساختیاتی نظر بیاس کوڈیا مافوق السانی تقید کا' قاری اساس نظر پر وجود میں آتا ہے۔ بہ خلاف ان چاروں نظریوں کے' ساختیاتی نظر بیاس کوڈیا مافوق السانی نظام کو بنیاد بنا تا ہے، جس سے کلی معنیاتی نظام مین کسی ہوتا ہے۔ بلاشباد بی مطالع میں ان میں سے کوئی بھی نظر پر لسان کی کا رکردگی کے دوسر سے بہلوؤں کو یکس نظر انداز نہیں کر ساختیاتی نظام کو بنیاد دباتا ہے، جس سے کلی معنیاتی نظام میں کہار کی این الگ فکری اساس ہے۔ (۱۸)

ساختیات چونکہ ربط و تضاد کی دوہر نے نشانیاتی وضعوں سے پیدا ہونے والے معنی کا مطالعہ کرتی ہے اس لئے اس کے بارے میں زیادہ ٹھوس بات ہے کہی جاستی ہے کہ کسی بھی فن پارے کا تجزیہ کرتے ہوئے اس کا سروکار زیادہ تر ان تضادات رافتر اقات رمتضاد جوڑوں کے مطالعے سے ہوتا ہے جومتن یا مافیہ کی مختلف سطح میں کار فر ما ہوتے ہیں: مثلاً نشانیات، ضوتیات، نحویات، اور عروض وغیرہ ۔ یا پھر کسی کہانی کے اندر عورت اور مرد کے عشق کو اس ساج یا نظام میں کار فر ما اقدار (عورت ومرد = محبّ ومحبوب اور معاشرہ = رقیب یا مال باپ جوان کی شادی کہیں اور کروانا چاہیں یا اس طرح کے بے شار افتر اتی جوڑوں ) کے قماش (Pattern) میں تلاش کرنا۔ ساختیاتی طریقے پراسے یوں کہا جاسکتا ہے کہ کہانیوں کے کردار تو بدلتے رہے ہیں گران کا تفاعل مستقل رہتا ہے اور پھر کرداروں کا دائر وائمل بھی کم وہیش طے ہوتا ہے ۔ اس طرز تنقید میں مصنف اور متن نظام، پیڑن اور ساخت کے پر دے میں غیرا ہم ہوجاتے ہیں کیونکہ متن نظام کا تفاعل ہے نہ کہ کسی فردوا صدکا کارنا مہ۔ لہذا مصنف کوئی تحریریا نشانیاتی نظام تھکیل نہیں دیتا بلکہ ایک ماقبل موجود ساخت کو دہراتا ہے (لایک)، جو پھر کہانی رنظم کوجنم دیتی مصنف کوئی تحریریا نشانیاتی نظام تھکیل نہیں دیتا بلکہ ایک ماقبل موجود ساخت کو دہراتا ہے (لایک)، جو پھر کہانی رنظم کوجنم دیتی

ہے(پارول) \_ يہيں سے پھرمنشائے مصنف كے انكار،''زبان ہميں اولتی ہے نہ كہ ہم زبان كو''اور'' لكھت لكھتی ہے لكھاری نہيں'' كے تصورات جنم ليتے ہيں ۔ <sup>(9)</sup>

ساختیات کےاس تانے بانے کو دیکھیں تواس میں بظاہر بہت سےالیے نکات ہیں جوتر قی پیندنظریۂ ادب اورمتن ماکل واسلو بہاتی تنقید کی محدودیتوں کے برعکس'' ہاہر کی دنیا'' سےادب کا رشتہ جوڑتے ہوئے نظرآتے ہیں۔اوراس میں قاری اورطر اق قر اُت کیا ہمت بھی اجا گر ہوتی ہے۔ ہمیں معلوم ہے کو عسکری اپنی تقید میں انہی معاملات کے گرویدہ تھے۔مثلاً اد بی و جمالیاتی معیارات کے ساتھ ساتھ غیراد کی وتہذیبی اقدار کوبھی ادب کے لئے ضروری جاننا وغیرہ ۔ تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا عسکری کے ہاں ساختیاتی طرز فکر سے کوئی مناسبت یااس کی قبولیت ہوسکتی ہے؟ بظاہرتو یوں لگتا ہے کہ ایباہی ہونا چاہیے تھامگر در حقیقت ایپانہیں ہے!!عسکری کے تقیدی سر مائے میں بظاہر ساختیات سے متعلق مباحث سے کوئی سروکارنظر نہیں آتا۔ دوسری طرف جب ہم بدد کیھتے ہیں کہ بعض ساختیا تی مفکرین (مثلاً رومان جیکیسن ، لیوی اسٹراؤس،رولاں بارت میثل فو کو) کی شہرت کا دوروہی ہے جب عسکری ادب میں پوری طرح سرگرم تھے،اوران سے واقف بھی تھے۔عسکری کی تنقیدی سرگرمی کا مطلب اپنے زمانے کے ہرزندہ اورا ہم رجحان سے نے منجدھار کے پنچکٹی تھا۔ہم پیجمی دیکھتے ہیں کہان کے ہاں مندرجہ بالا بعض مفکرین کا ذکر بھی گاہے بگاہے آتا رہاہے، توالیہے میں ان کا ساختیاتی مسائل کواپنی تنقید میں زیر بحث نہ لانا کیامعنی رکھتا ہے؟ ہمارے نزدیک اس کے جملہ اسباب میں سے ایک بیرہے کے عسکری بالعموم مسائل کوان کی رائج الوقت چلنت قتم کی اصطلاحوں میں بیان کرنے سے گریز ہی کرتے تھے تا وقتنکیہ کہوئی خاص ضرورت نہآیڑے ۔مثلاً ایک دفعیش الرحمٰن فاروقی کو انہوں نے خط میں ازر وِ لفنن لکھا کہ' کسی نے Structures کا ترجمہُ سانچ کیا تھا۔آپ نے 'ڈھانچ' تجویز کیا تھا۔لیکن Structuralism کے جومِنتلف فلسفے رائح ہو گئے ہیں ان کے پیش نظر تر جمہ کچھا بیا ہونا جا ہیے' سانچوی ڈھانچے یا ڈھانچوی سانچے'''۔(۱۰) دوسرے بیر کہ ۱۹۲۰ء کے قریب جب بیرمسائل متعین شکل اختیار کررہے تھے،اس وقت عسکری ویسے بھی ادب سے فکل کر'' مابعدالا دبیات'' یعنی تصور روایت کومرکز نگاہ بنا چکے تھے۔لیکن ایبا ہر گزنہیں ہوا کہ وہ ان مسائل سے بے خبر گزر گئے تھے مغرب میں جدیدیت کی اس جدید ترین کروٹ، ساختیات، سے ان کی واقفیت کا اہم ثبوت تو معروف عالم محمدارکون کے نام ان کا وہ خط ہے جو ۲۵ رنومبر ۱۹۷۵ء کولکھا گیا تھااوران کی وفات کے بعد ۲۷رجنوری ۱۹۷۹ء کو باكستان ٹائمنرمیں چھیاتھا۔(۱۱)

ساختیاتی تقید کے مسائل بظاہرتو ''ادبی' ہیں گر مختلف شعبہ ہائے علوم ، بالخصوص تہذیبی بشریات میں جہاں سے
اس کا اطلاق ''اسطوری متون' کے راستے ادبی متون پر بھی ہوا ، ساختیات ایک کا ملاً ''سیکول' انداز فکر ہے اوراُسی انسان پرستانہ
منزل کی سمت نمائی کرتی ہے ، جس کا مدار کمہا م تصور ہوتتم کی ساوی وارضی حکمیت سے انکار ہے ۔ جدید برتر جدید بیت (جسے مابعد
جدید بیت کہنا زیادہ فیشن ایبل ہے ، ساختیات بھی اسی میں شامل ہے ) نے اب اتنا کیا ہے کہ خدا اور فد ہب کا انکار کرنے کے
جدید بیر کلیتًا انسانی شعبہ ہائے علوم کے نقطہ نظر سے کرنی شروع کردی ہے۔ یہی اس کا ہیومنزم ہے۔ محمد ارکون ۔۔۔

ایک الجزائری عالم، فرانس کی کسی یو نیورٹی میں فلسفہ اسلام کے استاد - نے جدید ذبن کو مدنظر رکھتے ہوئے قرآن پاک کی تفہیم ووضح کے لئے ساختیا تی انداز اختیار کیا تھا اور قرآن حکیم پر اپنا عالمانہ دیا چو عسکری کوان کی رائے معلوم کرنے کے لئے بھیجا وقتی حس میں ، بقول مظفوعلی سید ، عسکری کو 'آیک بی قسم کے معذر تی اور مرعوب انداز فکر کا گمان گزرا' تھا۔ (۱۲) عسکری کا محولہ بالا خطاسی خط سے جواب میں تھا، جس میں انہوں نے ساختیا تی فکر کی تہہ میں کا رفر ما ان عناصر کی طرف اشارے کئے تھے ، جو حقیقت الحقائق اور انسان کے اس سے تعلق کے حوالے سے اہم ہیں اور جو ند ہب کی حقیقی روح - اس کا ماورائے انسانی اور غیر شخصی ہونا - کے خلاف جاتے ہیں ۔ اس خط ، عسکری کی بعض دیگر تحریروں اور مستقبل کے منصوبوں ، جن کا ذکر ان کے آخری فروں کے مکا تیب میں ہے ، کی روشنی میں ہم ساختیات کی 'جسپر سٹر کچر، تہذشیں معانی ، یا' لانگ''' پر بات کرنے سے پہلے ، ونوں کے مکا تیب میں ہے ، کی روشنی میں ہم ساختیات کی 'جسپر سٹر کچر، تہذشیں معانی ، یا' لانگ''' پر بات کرنے سے پہلے ، ناصر بغدادی کے مضمون سے ایک اقتباس نقل کرتے ہیں ، جواسی خط کی بنیاد پر عسکری کوار دو میں ساختیات کی تہد میں کا رفر ما بانی خطرات کا احساس رکھنے والے کے طور پر ہے ۔ تا ہم ناصر بغدادی کا یہ دعوی بہر طور در ست ہیں بلکہ ساختیات کی تہد میں کا رفر ما اس خطرات کا احساس رکھنے والے کے طور پر ہے ۔ تا ہم ناصر بغدادی کا یہ دعوی بہر طور در ست ہے :

ڈاکٹر نارنگ کے بقول اردوادب میں ۲ ۱۹۵ء میں ساختیات کا تعارف ہو چکا تھا۔اب جبکہ عسکری صاحب کا یہ مضمون حجب چکا ہے تو ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ عسکری صاحب اردو کے وہ پہلے ادبیب سے جنہوں نے ۱۹۷۵ء میں ساختیاتی مبادیات پر نہ صرف ہیں کہ جہامتا اور مدل تحریک بحث کی بلکہ اسلام کے سیاق وسباق میں اس کے بالقوہ امکانات سے خبر دار بھی کیا ہے۔ چونکہ ساختیات بنیادی طور پر سیکولر تاویلات اور تصورات سے مشتق ہے، لہذا قرآن مجید اور اسلامی تعلیمات کے حوالے سے وہ اس نظریے کے مصرت رساں مضمرات سے کماھنہ واقف سے۔ اس مضمون میں انہوں نے محمد ارکون جیسے اسلام کے مرد آگاہ اور صاحب علم کوان امکانی نقصانات سے باخبر کیا ہے جوقر آن مجید کی قرات کولسانیاتی ،ساختیاتی ، ثقافتی ، بشریات اورد گرملوم کے حوالے سے کی جانے (والی تعبیر) سے چنج کا احتمال ہے۔ اس مضمون کے مطال عب سے بید دبھی صدافت کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ عسکری صاحب کو چھٹی دہائی میں ساختیاتی نظریات پرکائل عبور حاصل تھا۔ (۱۱)

جیسا کہ ہم نے عرض کیا ارکون نے قرآن کوجدید پڑھے لکھے اور مغربی الوگوں کے وہنی رجیان، بعنی عصری شعور کی ہمدردانہ توجہ، کے قابل بنانے کے لئے اس کا مطالعہ جدید فلسفہ کسانیات اور کلچرل انتخر و پولو جی کی اساطیری ساختیات کی روشنی میں کرنا چاہا تھا، لہٰذا جوابی خط میں عسکری نے ساختیاتی تنقید پر کوئی تکنیکی بحث نہیں کی بلکہ اس طرز فکر کی بنیاد میں کا رفر ما تصورات کو نشانہ تنقید بناتے ہوئے اُن خرابیوں کی طرف اشارہ کیا جواس نقط نظر سے کسی بھی الہامی یا مقدس کتاب کی تفہیم و تشریح کی ،کسی نیک نیت کوشش میں بھی درآ سکتی ہیں، اس لیے ان کا کہنا تھا کہ قرآن کو اس کے متنداور رائخ العقیدہ تصور کی روشنی میں بی درآ سکتی ہیں، اس لیے ان کا کہنا تھا کہ قرآن کو اس کے متنداور رائخ العقیدہ قصور کی روشنی میں بی د کیفنا اور دکھانا بہتر ہے۔سب سے پہلے تو عسکری نے ''عصری شعور'' کی خبر لی اور بتایا کہ 1909ء میں جب وہ خود قرآن کی طرف مائل ہوئے اول اول انہوں نے اس میں وہم رائخ کے '' کا ئناتی اور گونیائی تموجات'' کا سراغ لگانے کی کوشش کی تھی کیونکہ اُس وقت رائخ کا رواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا فی زیادہ تھا۔ مگر پھر جب انہوں نے مغرب کے کوشش کی تھی کیونکہ اُس وقت رائخ کا رواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا فی زیادہ تھا۔ مگر پھر جب انہوں نے مغرب کے کوشش کی تھی کیونکہ اُس وقت رائخ کا کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا فی زیادہ تھا۔ مگر پھر جب انہوں نے مغرب کے کوشش کی تھی کیونکہ اُس وقت رائخ کا کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا فی زیادہ تھا۔ مگر پھر جب انہوں نے مغرب کے کوشش کی تھی کیونکہ کیا تھا کہ کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا فی زیادہ تھا۔ مگر پھر جب انہوں نے مغرب کیا تھیں کیونکہ کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا نس کورواج کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا نس کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا نسرائی کورواج کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کا نسرائی کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی نسبت کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی لسانیات کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی کیونکر کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی کورواج ، 1948ء کی لسانیات کورواج ، 1948ء کی لسانیات کی کورواج کی کورواج کی کورواج کی کورواج کی کورواج ک

دانش وراندر ججانات کون بکن سوٹوں کے عرض کی سی تیزی کے ساتھ بدلتے 'دیکھا تو انہیں اس طریق کار کی کوتا ہی کا احساس ہوا۔ اس ذیل میں عسکری نے الا 19ء ہی میں لیوی اسٹراؤس کے'' پرانے متصور ہونے'' کے واقعے کی طرف بھی اشارہ کیا، جو انگریزی دنیا میں مقبولیت کی وجہ سے بعد میں ہمارے ہاں بھی مذکور ہونے والا تھا۔ انہوں نے لکھا کہ وہ خیالات جوفلسفیوں کے لئے'' کیے بعد دیگر ہے'' کی شکل میں ہوتے ہیں، ان کے ادبی تجربات میں'' بیک وقت صورت میں' موجود رہتے ہیں، اس کئے وہ یہ سوال اٹھائے بغیر نہیں رہ سکتے کے'' کیا قرآن تھیم کو، جے مسلمان از کی وابدی مانتے ہیں، کسی کھاتی اور متغیر ہونے والی سوچ کا محکوم بنانا کوئی بھی جواز رکھتا ہے''، اور جب اسٹراؤس اور دیگر ماہرین بشریات ریڈانڈین اور دیگر وحثی و بدوی اقوام کیلئے بھی اپنامخصوص نقط نظر رکھنے کے قت کی بات کرتے ہیں'' تو پھر کیا فقط اسلام کی رائے العقیدہ تعبیر (ہی) کی زبان بندی اور گلوگیری ہونی جائے ہی اپنامخصوص نقط نظر رکھنے کے قت کی بات کرتے ہیں'' تو پھر کیا فقط اسلام کی رائے العقیدہ تعبیر (ہی) کی زبان بندی اور گلوگیری ہونی جائے ہی اپنامخصوص نقط نظر رکھنے کے قت کی بات کرتے ہیں'' تو پھر کیا فقط اسلام کی رائے العقیدہ تعبیر (ہی) کی زبان بندی اور گلوگیری ہونی جائے ہیں'' ہونی جائے ہی کا بی کر بین ہونی جائے ہی دیا ہے گائے ہوں کی کی دبان بندی اور گلوگیری ہونی جائے ہوں گائے ہونی کی دبان بندی اور کی ہونی جائے ہوں کیا کی کھیلئے ہوں کیا کھیلئے ہوں کی کی کھیلئے ہوں کیا کی کھیلئے ہوں کی کھیلئے ہوں کی کی کھیلئے ہوں کی کی کھیلئے ہیں کی کھیلئے ہوں کیا کی کھیلئے ہوں کیا کی کی کھیلئے ہوں کی کی کی کی کھیلئے ہوں کیا کھیلئے ہوں کی کھیلئے ہونے کیا کہ کی کھیلئے ہونے کیا کی کھیلئے ہونے کی جونے کی کھیلئے کی کھیلئے ہونے کی کھیلئے کی کھیلئے ہونے کی کھیلئے ہونے کھیلئے ہونے کی جب اسٹرائی کی کھیلئے کی کی کی کھیلئے ہونے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کیا کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کی کھیلئے کی کھیلئے کیا کھیلئے کی کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھیلئے کی کھ

مات چونکه قر آن کوچه بدنقط نظر ہے دیکھنے کی خواہش کی تھی اس لئے عسکری کا خیال تھا کہ ان تصورات کی نوعیت اورمیدا کے بارے میںغور وفکر کرنا ضروری ہے:''جہاں تک زبان شناسی کاتعلق ہے، تو آ دمی اس کی جڑوں کو بھول کر جو برطانیہ کی منطقی اثبا تبت اور وہانا کے مکت فکر میں پیوست ہیں،صرف اپنے آپ کوخطرے میں ڈال سکتا ہے۔اوران دونو ں مرکا تپ فکر کی قوت محرکہ ان کے اس مراق میں مخفی تھی کہ کسی نہ کسی طرح مابعدالطبیعیات کے امکان کوختم کردیا جائے''!عسکری نے یہ بھی بتایا کہاگر'عصری شعور'اوراد بی متن برزیان شناسی کےاطلاق کا احترام اتنا ہی ضرروری ہےتو ہمیں اس بات سے بھی باخبر ر ہناجا ہے کہان فلسفوں کورد کرنے والے بھی ابھی سے دانت تیز کئے بیٹھے ہیں اور حالت یہ ہے کہا گر دنیا کہا ک جھے میں ایک کا ستارہ روثن ہوتا ہے تو دوسری طرف'' اب اسٹراؤس کو بھلا کون پیٹھتا ہے'' والی صورت پیدا ہو جاتی ہے۔انہوں نے رولاں بارت کی کتاب s/z یا چنداور کتابوں کا ذکر کرتے ہوئے انہیں فٹٹیسی رخیالی افسانے قرار دے کر لکھا کہ اگر جاگتی آنکھوں سے خواب دیکھنا ہی مقصود ہوتو اس کے لئے'' زبان شناشی کا اٹرم کھٹر م جمع کرنے کی کیا ضرورت ہے''۔اسی طرح لیوی اسٹراؤس کی کتاب فکروحشی کی منہاجی کمزوریوں کی طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ ایک طرف تو وہ جدید سائنس کے معروضی طریقے سے بےاطمینانی کے سبب موضوی طریقہ اپنانا جا ہتا ہے مگراس کی تصدیق کے لئے وہ پھر معروضی انداز کی طرف ہی لوٹ جاتا ہے۔ پہیں سےاسٹراؤس کی''ان آ دھے درجن معانی کی لیک داری پیدا ہوتی ہے جواس نے لفظ حق' یا' حقیقت' کو عطا کئے ہیں''۔اور پھراس کے تصوراستعارہ اور کنابیہ کے اطلاق پر بھی کچھ کلام کیا ہے۔عسکری نے اسٹراوس کو بطور خاص نشانہ تقیداس لئے بنایا کہاس کے تتبع میں آرکون صاحب قر آن کوبھی'' اساطیری اسٹر کچر'' قرار دے کرمظیم باتی انداز میں ایک انسانی مظہر کےطور پر دیکھتے تھے۔اس موسکری نے لکھاتھا کہ ایک طرف تو آپ اسطور ہے کی اصطلاح کواٹھارویں صدی کے عقل پرستانه مفہوم میں استعال کرتے ہیں اور دوسری طرف'' اسرار واساطیر سے رہائی'' بھی حاصل کرنا چاہتے ہیں، پیسب بک وقت کسے ممکن ہے؟ (۱۴)

عسکری کےان چندکلمات کوساختیاتی فکر کی کوئی جامع تقیدتو یقیناً نہیں قرار دیا جاسکتا کہ ایک خط،اوراس مخصوص

پی منظر، میں یمکن بھی نہیں تھا، کین اس فکر کی تہد میں بالاتر کواد نی ترکی سطح پر گھیدٹ لانے کی جوروش کار فرما ہے، اس کی کمزور یوں کی طرف انہوں نے یقیناً درست اشارہ کیا ہے۔ ساختیات کی بنیاد میں بیسب پھے موجود ہے یانہیں، اس پر تفصیل سے کوئی علمی کلام کرنے کی ضرورت نہیں۔ گو پی چند نارنگ ہی سے ایک آدھ کلمہ لے کر اس کے مضمرات کودیکھا جاسکتا ہے۔ نارنگ کا کہنا ہے کہ ساختیاتی لسانیات نے سب سے پہلے تو بعض فہم عامرہ می کے مشاہدات کوفریپ حواس اور وا ہے قرار ددیتے ہوئے زبان کوایک غیر شفاف میڈیم قرار دیا ہے جس کے آرپارہم'' حقیقت''کوئیس دیکھ سکتے۔ بیسرے سے میڈیم ہے ہی نہیں بلکہ فارم' ہے جو اشیاء وافراد کی دنیا کو تشکیل کرنے اور اشیاء کوان کی تفریقی رشتوں کے ذریعے بہچانے کا امکان رکھتی ہے۔ چونکہ پیداشیاء کواپنے رنگ میں رنگ دیتی ہے اس لئے پر حقیقت کو بھی اپنی ساخت کے مطابق دکھاتی بلکہ پیدا کرتی ہے۔ لیب لباب اس کا میہ ہے کہ ہم حقیقت کوئیس بلکہ' تصور حقیقت'' کودیکھتے ہیں۔ نتیجہ:''ادراک حقیقت کے بارے میں جو ماورائی کے وقورات رائے چلے آرہے تھے، ساختیات نے ان پر کاری ضرب لگائی ہے'' حتی نتیجہ:''حقیقت کی کلی معرفت ناممکن ہے'' کیونکہ ہم حقیقت کی کلی معرفت ناممکن ہے'' کیونکہ ہم حقیقت کی کاردراک صرف اسی قدر کرتے ہیں جس قدرات زبان کے ذریعے خلی کرتے ہیں۔ ان بر کاری ضرب لگائی ہے'' حتی نتیجہ:''حقیقت کی کلی معرفت ناممکن ہے'' کیونکہ ہم حقیقت کی کاردراک صرف اسی قدر کرتے ہیں جس قدرات نارنگ ساختیات

#### پس ساختیات اور مشرقی شعریات ص ۳۰،۳۱،۴۳،۵۵،۱۵ س

ان تصورات میں بظاہر پچھ بھی غلط نہیں کیونکہ انسانی ادراک مقید بہتواس ہے اور ورائے حواس عالم کے بارے میں اس کا ہر کلمہ، ہر قول وہم و گمان ہی ہے۔ انسانی زبان کی محدودیت ولا چاری کے بارے میں ہمارے روایتی صوفیاء اور شاعروں نے بھی بہت کچھ کہدر کھا ہے۔

اے بیامعنی کہ از نامحری ہائے زباں باہمہ شوخی مقیم پردہ ہائے را ز ماند

ان سے بھی احوال حقیقت تک نارسائی کے بارے میں بہت مضمون آفرینی کی جاسکتی ہے۔اورتو اوراس روایت میں ادراک حقیقت کے حوالے سے علم ہی کو حجاب اکبر کہا جاتا ہے۔ مگر سعدی نے ریجی کہدر کھا ہے کہ'' بے علم نتواں خدارا شناخت' ۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علم اور علم میں بھی فرق ہے۔ لہذا اپنے ہاں کے بظاہر اس سے مماثل تصورات کو جدید لسانیات کے تصور حقیقت کے مسائل سے خلط ملط کرنا غلط ہے۔ (۱۲) کیونکہ حس وادراک کی کوتا ہیوں کا اعتراف کرنے کے باوجود مولا ناروم

#### آرز و بے حقیقت سے دست بر دارنہیں ہوتے۔

اے خد ا بنما تو جا ں را آں مقام کاند رو بے حرف می روید کلام

اسی لئے ہمارے ہاں کلام کی بے مائیگی کے سبب خاموثی کو'' گفتگو'' بنا لینے کی پوری روایت موجود ہے۔ کیا' حقیقت کوزبان کے ذریع خلق کرنے' والی بشریات ولسانیات اور ساختیات' بے حرف وصوت کلام' کا تصور بھی کرسکتی ہے؟ اور کیا مابعد الطبیعیات کو ابتد اً ناممکن اور حتمی فیصلے میں نان سنس سجھنے والے کا نٹ کے حلقے اور منطقی اثباتیت میں اس سے متبادر ہونے والے تصور حقیقت کی ،، کوئی گنجائش ہوسکتی ہے؟ ممکن ہے کہ اس کا جواب بید یا جائے، جیسے شمس الرحمٰن فاروقی نے ایک ملاقات میں راقم سے کہا بھی تھا، کہ ان تمام لسانیاتی مسائل کا اطلاق صرف ادبی متون پر درست ہے، قانونی، الہامی و ندہبی

متون پڑئیں۔اول تواسی پرسوال کیا جاسکتا ہے کہ کیا روایتی ادبی متون کی سطح صرف سیکوارہ، یااس کے پس منظر میں عالم بالا سے شخف رکھنے والی کوئی تہذیب بھی ہے؟ روایت اور جدیدیت کے مباحث میں ہم بالصراحت دکھا چکے ہیں کہ عسکری کے بزد یک تمام روایتی تہذیبوں میں جنم لینے والا ادب اپنی اصل میں ایک تصور حقیقت کے تابع ہوتا ہے۔لہذا حقیقت کے اس مابعد الطبیعیاتی تصور سے معاملہ صاف کیے بغیر ساختیات روایتی ادبی متون سے جتنا انصاف کر پائے گی ،اس کا جواب مشکل نہیں۔دوسرے یہ کہ جدید دنیا میں اب وہ کون سے اتھارٹی ہے جوساختیاتی ماہرین کو صرف ادبی متون تک رہنے کا پابند بناسکتی ہے، تاکہ بیا بی صدود سے تجاوز نہ کریں؟

محدارکون صاحب کی طرف سے ''بشریاتی اساطیر'' کی ساخت کے زاویے سے قر آن کو پر کھنے کے عزم کا ذکر تو ہو ہی چکا ہے۔ نارنگ نے لکھا ہے کہ اسٹراؤس نے ایڈی پس اور ریڈانڈین مقوں پر جوسا ختیاتی طریق اپنایا تھا، اس سے شہ پاکر ایڈ منڈ لیج نے اس کے طریق کارکو'' توریت کے پہلے باب، کتاب آفرینش، کے تجزیے پر آزمایا ہے … (اوراس کا) اساطیری مطالعہ نہایت خوبی سے کیا گیا ہے''۔ (نارنگ، ساختیات…، ص کاا) معلوم ہوا کہ ایک دفعہ بیسلسلہ چل پڑا تو پھر اس کی مطالعہ نہایت خوبی سے کیا گیا ہے''۔ (نارنگ، ساختیات…) مسالح من فاروقی نے اپنے بے حد تجزیاتی مضمون' تعبیر کی منافراس کے رکنے کا کوئی امکان ہی نہیں۔ (کا) شس الرحمٰن فاروقی نے اپنے بے حد تجزیاتی مضمون' تعبیر کی

شرح'' میں متن کے بالطبع کثیرالمعنی ہونے اوراس کی تشریح وتعبیر کے حق کو عام اور کھلا رکھنے کے جواز پرخوب باتیں کی ہیں۔گر مذہبی متون کی تعبیر میں احتیاط کو ملحوظ رکھنے کواحسن قرار دینے کے باوجوداسے یوں ناممکن قرار دے دیا کہ'' قرآنی متن اپنی گہرائی ،کثیرالمعنویت ،نزاکت اوراد بی حسن میں بے مثل و بے مثال ہے اس لئے وہ کثرت سے تعبیر کا تقاضہ کرتا ہے''۔ (۱۸)

بالكل درست!اوراس كے ساتھ ساتھ جب'' لكھت كھتى ہى لكھارى نہيں'' كے فلسفے ميں جب نہ صرف منشائے مصنف بلكہ خود مصنف بھى اہم نہ رہے تو پھرا قبال كى اس دو بيتى كا بھى كوئى جوازنہيں رہ جاتا

زمن بر صوفی و ملا سلامے که پیغام خدا گفتند مارا و جرئیل و مصطفیٰ را ولی شال در حمرت انداخت خدا و جرئیل و مصطفیٰ را

فاروقی کے محولہ صنمون پرایک بھر پورتبرہ کرتے ہوئے اجمل کمال نے اس میں جہاں ندہب اسلام کی کثرت تعبیر کے حق کے عام ہونے کی نوید پائی تھی، وہاں اس میں واحدر کا وٹ عسکری اور ان کے نصور اسلام کے ماننے والے معاشر بے کو قرار دیا ہے۔ (۱۹) ساختیاتی یا کسی بھی جدید (یابا صطلاح عسکری غیرروایتی) منہاج پر جب بھی ندہبی متون کی تعبیر کی جائیگی،

یہ سب ضرور ہوگا۔اس لیے عسکری نے ارکون کے اس خیال پر ، جوایک طرف تو قر آن کواساطیری اسٹر کچر قرار دینے اور دوسری طرف''اسرار واساطی'' سے رہائی حاصل کرنے کی بات کررہے تھے، ککھاتھا:

شایداس کامفہوم بیہ وکہ پہلے تو اسلامی نظریہ کواٹھارویں صدی کی کٹھالیوں میں گھول پیٹ کرایک ضمیر کی شکل میں منتقل کیا جائے اور پھر اس ضمیر کو بیسویں صدی کے سانچوں میں بھر کر ایک عجیب وغریب چیز 'ہمارے دور کے پیانے کے مطابق نیار کی جائے۔..گراس صورت میں تو قرآن حکیم ایک الہامی کتاب کے بجائے محض ایک تاریخی دستاویز بن کے رہ جائے گا، آپ کی تمام تخیلاتی ماورائے تاریخی بصیرت کے باوجود۔اورایک عام مغربی قاری کے لیے بھی بیشا کدہی کسی ولچیسی کا حامل بن پائے۔ کیونکہ وہ بھی تو اسے مسلمانوں کی الہامی کتاب سیجھتے ہیں۔ پھر بھلاآپ س کے لیے اپنی کتاب تصنیف کریں گے ؟ کیونکہ مسلمان تو یقیناً آپ کی اس کوشش کے لئے ممنون نہ ہوں گے۔ (کیونکہ)قرآن حکیم ایک الہامی کتاب کے طور پر قائم ہے۔اوراس کا کوئی بھی دوسرار الطرز مانی ممکن ہی نہیں۔(۲۰)

یہاں بیاعتراض کیا جاسکتا ہے کہ ساختیاتی طریقہ اگر مطالعہ قرآن کے لئے درست نہیں تواس سے بیکہاں ثابت ہوا کہ بیایک ادبی تقیدی نظر بے کے طور پر بھی ناکارہ ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ کسی ادبی شعبے میں ایک طریق کار کے قابل عمل ہونے یا نہ ہونے والے ادب عمل ہونے یا نہ ہونے والے ادب کا کتنا حصہ ایک اور تصور کا نئات سے اخذ شدہ نقطہ نظر کے اطلاق کو سہار سکتا ہے۔ اس پس منظر میں عسکری نے حقیقت کے چند ادبی درجات کی نمائندگی کرنے والے مغربی معیارات کے بارے میں لکھا تھا کہ ''مغرب کا ہراد بی نظریہ ایک محدود اور مخصوص دائر درجات کی نمائندگی کرنے والے مغربی معیارات کے بارے میں لکھا تھا کہ ''مغرب کا ہراد بی نظریہ ایک محدود اور مخصوص دائر کے کا دائر درجات کی نمائندگی کرنے والے مغربی موسکتا ہے۔ بس فرق صرف اتنا پڑے گا کہ شرق کا بہت ساادب ہر مرتبہ اس دائر ہے کے باہررہ جائیگا اور مختلف ادبی عناصر کی وہ قدر و قیت باقی نہ رہے گی جو پرانے مشرق میں تھی''۔ (۱۲)

ساختیاتی دور کے ساتھ ہی مغربی فکر میں مابعد جدیدیت کے مباحث شروع ہوجاتے ہیں جس کے اہم مسائل میں پس ساختیات ، ردشکیل، قاری اساس تقید، نسوانی تقید، نسلیاتی تقید، مابعد استعاری اور کلچرل تقید وغیرہ ہیں۔ پس ساختیات یاردشکیل کا جنم ساختیات کی نہاد میں کا رفر مابعض مفرضوں سے ہوا تھا۔ متن اور مصنف کو معنی کا سرچشمہ ماننے کے بجائے ایک

کلی نظام'لیانی ساخت' کومنیع ومصدر معنی بنانے کی جس سرگرمی کا آغاز ساختیات نے کیا تھا،اس کالاز می نتیجے فر د کی مرکزیت، نتیجاً جوہر اور دال و مدلول کے نشانیاتی نظام سے متبادر ہونے والی معنی کی وحدت ومرکزیت، کے خاتمے سر ہوا۔اس سرگرمی کا عرفی نام'' ڈی کنسٹرکشن'' ہے جس ہے معنی کی کثر ت کی راہیں تو تھلیں مگرانسانی جو ہر کا، جومعنی کا حکم ہوسکتا تھا مکمل خاتمہ بھی ہو گیا۔ ڈی کنسٹرکشن (ردتشکیل) کامطلب ڈسٹرکشن (تاہی) نہیں بلکہ تجزیہ وتحلیل ہے۔ پہطریق مطالعمتن میں معنویت کی کسی ایک مد کے دوسری برتر جی دینے کو بلا جواز سمجھتا ہے۔اس مکتب کومضبوط سہارا مہیا کرنے میں ژاک دریدا کا بڑا ہا تھ ہے۔اس تقیدی نظریے کا تانابانا ہیہے کہ بینانیوں کے زمانے سے تقریر تکلم کو تحریر یرفوقیت اس لئے دی جاتی رہی ہے کہ متکلم رقائل کی اتھارٹی کی وجہ سے ایک مضبوط معنیاتی بنیاد قائم رہے اور مراد میں تبدیلی کا امکان کم سے کم ہو۔ اس شے کوصوت مرکزیت، لفظ مرکزیت، پالفظ میں معنی کی''موجودگی'' کا نام دیا جا تا ہے۔''موجودگی'' کےاس نضور کو درپدا سوسیئر کی لسانیات کے پس منظر میں بوں رد کرتا ہے کہ لفظ ردال اور معنی رمدلول چونکہ تفریقی رشتوں پر قائم ہیں اس لئے کوئی متعین معنی موجود نہیں ہوتے بلکہ صرف معنی کا'' اثر'' ہوتا ہے۔ ساختیات میں جس' ساخت' کومعنی کا شرچشمہ مانا گیا تھااس کی مرکزیت کواگر ایک سے زیادہ م اکز میں بانٹ دیاجائے تو مرکزیت کا تصورختم ہوسکتا ہے۔اس کے لئے دریدا نے سلسائے مراتب اوراسیاب وملل کی ترتیب کو الٹ کرنئ معنویت مانے کا طریقہ نکالا ہے۔وزیرآ غانے اس کی مثال یوں دی ہے کہ کانٹا لگنا سبب ہےاور درد کا احساس نتیجہ، لیکن اگر یوں کہاجائے کہ در د کااحباس پہلے ہوااور کانٹے کاادراک بعد میں ،تواس الٹ بھیمر کی تقید لق داخلی تج بے ہے بھی ہو سکتی ہے۔(۲۴)سلسلہ مراتب اور معنیا تی ترتیب کے اس ہیر پھیر سے (جس کی بہت ہی مثالیں خیروشراور آ دم وشیطان کی تمثیل ہے بھی دی گئی ہیں۔ )ایک سے زیادہ معنویت کی راہیں کھلتی ہیں، جن کی گنجائش سوسیئر کی لسانیات میں بھی تلاش کی گئی ہیں: معانی چونکہ دوسر ہے معنی کے افتراق سے پیدا ہوتے ہیں اس لئے ان میں قطعیت التوامیں رہتی ہے۔ یہیں سے معنی کی بے خلی اورمرکزیت کی عدم موجود گی ثابت ہوتی ہے۔اگر مصنف کا تحکم اور منشاء بھی اہم سمجھا جائے تو تکثیر معنی کی راہیں مسدود ہو جاتی ہیں، جومتن کا عیب ہے۔اسی مفہوم میں کہا جاتا ہے کہ رد تھکیل متن کوئہس نہیں کرتی بلکہ کثرت تعبیر کی راہیں کھوتی ہے۔ اگرہم الفاظ واصطلاحات کے چکر میں بڑے بغیر جدیدیت و ما بعد جدیدیت کی بنیادی روح کا سراغ لگا ئیں تو اس کی جڑیں ماضی قدیم میں جنم لینے والے کسی نے فلسفۂ حیات میں اتری ہوئی نظر آئیں گی۔لہذا آج اس صورت حال کے حتنے بھی مختلف ومتضا دمظا ہرنظر آتے ہیں، وہ فکر وفلسفہ کے نام سے حتنے بھی نفود ود ورنظر آئیں،ان کی روح ایک بنیادی فلسفے ہی میں پوشید ہے۔زولا نے جوابک نہایت برمعنی فقرہ ادبی پس منظر میں کہا تھا کہ ''تمام ادبی نزاعات کی تہہ میں ہمیشہ کوئی نہ کوئی فلسفیانه مسئلہ ہوتا ہے''، (۲۵)اس بات کوولیم بیرٹ کےالفاظ میں یوں کہہ سکتے ہیں کہ ہروہ دانش ورانه سرگرمی، جو بدنا می کی حد تک مشہور ہوجائے ، فرانس میں اس کا اختتا م کسی او کی تحریک پر ہوتا ہے۔ اس ہے مسئلے کی فلسفیانہ جہت کے مسخ ہونے کا امکان تورہتا ہے، مگرادب وفن کی تخلی فضاء میں رنگ کران تجریدی مباحث کے ٹھوں انسانی مضمرات خوب واضح ہوتے ہیں۔ بیرٹ نے اپنی کتاب Death of the Soul میں ڈرکارٹ سے لے کر کمپیوٹر عہد تک مغم نی فکر کے اس سفر میں ،جس میں

بندرتج ہراعلی مرتبہ وجود کا انکار ہوتارہا، دریدا کی ڈی کنسٹرکشن کوانسانی جوہر کے خاتبے کا اعلان کہاہے۔ کیونکہ اس طرز تنقید میں ایک بہت واضح مفہوم والی نظم کی بھی کسی ایک تعبیر کو کافی نہیں سمجھا جاتا بلکہ انسانی زبان کے کلی جال کے پس منظر میں اس کی تعبیر وں کی راہیں کھولی جاتی ہیں۔ بیرٹ لکھتا ہے:

یہ میرامبالغنہیں۔مسکدیہ ہے کہ اگر آپ انسانی جو ہر کے تصور کور ک کردیں۔ یعنی یہ کہ کوئی متعین شے ہوتی ہے،جس کی طرف زبان، کم از کم اپنے بعض استعالات میں، واضح اشارہ کرتی یا کر علتی ہے۔ تو پھر آپ عدم تعین کے سمندر میں تیرتے ہوئے کہیں بھی جاسکتے ہیں۔ (۲۲)

وارث علوی نے متس الرحمٰن کی مجز بیاں تشریحی قوت کا اعتراف کرتے ہوئے لکھا ہے کہ' فاروقی کی انگلیوں کالمس اللہ نے ہی شعرا پینے معنی اگل دیتا ہے، لیکن فاروقی اس پراکتفائہیں کرتے بلکہ شعر کے گلے میں انگلیاں ڈال کراس سے وہ معنی اگلوانے کی کوشش کرتے ہیں جواس کے پیٹ میں نہیں ہوتے''۔ (۲۷) ہمیں بیہ بات فاروقی کے معاملے میں ذرا مبالغدگتی ہے مگر منشا نے مصنف سے مبالغہ آمیزا نکاراور' لکھت لصحتی ہے لکھاری نہیں' کی سی خیلی اڑا نوں کے اندرانسانی جو ہر کے انکار کا جو فاسفہ ہے، جس کی وجہ سے ہوتم مے متن کی کثر ہے تعبیر کی راہیں روشن ہوتی ہیں، اس کے پیش نظریہ معمول کی بات ہے اور بیاس جدید بیریت کا آوردہ ہے جس سے امتیاز برینے کے لئے'' مابعد جدید بیریت' کا نام گھڑا گیا ہے۔

## حواشي/حواله جات

- ا ۔ نارنگ، گو بی چند، ساختیات پس ساختیات اور مشرقی شعریات، لا ہور، سنگ میل پبلی کیشنز ،۱۹۹۴، ص ۱۷
- اردونا قدین کی اس مسئلے ہے دلچیسی و تقیدات کے لئے دیکھئے ناصرعباس نیر، جدیداور مابعد جدید تقید، کراچی، انجمن ترقی اردوپا کستان ۲۰۰۴ء، باب'' اردو تقید میں ساختیات کے مباحث''؛ اس فہرست میں قاضی قیصر الاسلام کا نام بھی شامل کیا حاسکتا ہے جوابے فاسفانہ ذوق کی بنابران مباحث سے کلام کرتے ہیں، مگران کا کوئی خاصاد کی حوالے نہیں۔
- س۔ ای طرح کی مشکلات آئین سٹائن کے تصور حرکت کو سیجھنے میں پیش آتی ہیں کیونکہ وہ حرکت کو کسی قوت کا زائیدہ نہیں بلکہ ہگلہ گلہ میں میں بلکہ نہیں بلکہ نہیں بلکہ نہیں بلکہ نہیں بلکہ نہیں بلکہ نہیں کا مقدوس ''

  کی ساخت' کے سبب بہتا ہے! ، The Barnet, Lincoln, The Universe and Dr. Einstein, استانت '' کے سبب بہتا ہے! میں اللہ کا کہ دریا سمندر کی طرف کسی کا کہ دریا سمندر کی طرف کسی کا کہ دریا سمندر کی طرف کسی کی مشکل کے دریا سمندر کی طرف کسی کا کہ دریا سمندر کی طرف کسی کے خصوص '' کے سبب بہتا ہے! میں مشکل کے دریا سمندر کی طرف کسی کے دریا سمندر کی طرف کسی کو تھا کہ دریا سمندر کی مشکل کے دریا سمندر کی طرف کسی کی ساخت کی مشکل کے دریا سمندر کی طرف کسی کرتے کے دریا سمندر کی طرف کسی کے دریا سمندر کی مشکل کے دریا سمندر کی سمندر کی دریا سمندر کی کسی کرتے کی دریا سمندر کی مشکل کے دریا سمندر کی دریا سمندر کی کسی کسی کے دریا سمندر کی دریا سمندر کے دریا سمندر کی دریا سمندر کے دریا سمندر کی دریا سمندر کی دریا سمندر کی دریا سمندر کی دریا سم
  - "STRUCTURALISM" in Dictionary of the History of Ideas,

Vol. 4, pp 323-29, http://etext.lib.virginia.edu/cgi-local/DHI/dhi.cgi?id=dv4-42

- ۵۔ نارنگ، گویی چند، ساختیات پس ساختیات اور مشرقی شعریات، لا ہور، سنگ میل پبلی کیشنز، ص ۲۲-۲۱
  - ۲\_ وزیرآغا، تقیداورجدیداردو تقید، کراچی، انجمن ترقی اردو یا کستان، ۱۹۸۹، ۲۸،۸۸ و بعد
  - اناصرعباس نیر، جدیداور ما بعد جدید تقید، کراچی، انجمن ترقی اردو یا کستان ۲۰۰۴ء، ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰
- ۸ منارنگ، گویی چند، ساختیات پس ساختیات اور مشرقی شعریات، لا بهور، سنگ میل پبلی کیشنز،۱۹۹۴ می ۵۰۵۰
- 9- Structuralism/Poststructuralism" in بالمان المان ا
  - ۱۰ عسکری بنام فاروقی ، ۲۵ رفر وری ۱۹۲۹ء ، مشموله روایت ، شاره اول ، ص ۹۷
- اس خط کے پس منظر، اشاعت اور ترجے کے بارے میں تفصیل کے لئے دیکھنے عسکری، مجمد حسن، مقالات مجمد حسن عسکری، محرت بسیما مجید، لا ہور، علم وعرفان پبلشرز، ۲۰۰۱ء، ۲۰ میں 'د تفییر قر آن اور فلسفہ جدید''، جو مظفر علی سید کا کیا ہوا اس خط کا ترجمہ ہے؛ بادبان، شارہ ۱، جنوری جون ۱۹۹۵ء میں اس کے مدیر ناصر بغدادی نے بھی اسی خط کا ترجمہ کیا تھا۔ اس خط کی اشاعت و ترجمہ کی اولیت کے بارے میں جمال پانی پتی اور ناصر بغدادی کے درمیان ایک معرک کا تبادہ مخطوط بھی ہوا تھا، جن کی نقول ہمارے پاس محفوظ ہیں۔خط کے اصل انگریز کی متن کے لئے ملاحظہ ہو: An Orthodox View of بیاں محفوظ ہیں۔خط کے اصل انگریز کی متن کے لئے ملاحظہ ہو: Holy Quran", in Studies in Tradition, Winter 1992

- ۱۲۔ عسکری مجرد سن ،مقالات مجرد سن عسکری ، جلد دوم ، مرتبہ شیما مجید، لا ہور، علم وعرفان پبلشرز ، ۲۰۰۱ ؛ مجرارکون میں عسکری نے ۱۹۷۵ ء میں جومعذرت خواہا نہ رو می محسوں کر لیا تھا اس کی طرف اشار سے سید سین نصر نے اپنی ۱۹۹۷ ء میں اتنے والے کتاب world, Lahore, Suhail Academy, 1987. pp 192,288,302 میں کیے تھے۔
  - ۱۳ ناصر بغدادی، ''ساختیات اورعسکری صاحب''، مشموله باد بان، شارها، ۱۲۵ ـ ۱۲۵ سا
  - ۱۲/ عسکری مجرحسن،مقالات محمدحسن عسکری،مرتبه شیما مجید، لا مور علم وعرفان پبلشرز، ۲۰۰۱ء، ۲۶، ۱۸۱ ۱۸۱ ۱۸۱
    - ۵۱۔ نارنگ،ساختیات پس ساختیات اور مشرقی شعریات ، ص ۵۵،۵۵،۳۳، ۴۳۰،۳۳۰،۴۳۰
- ۱۷۔ اس کی ایک ہلکی سے مثال ڈاکٹر وزیرآغائے ہاں بھی نظر آتی ہے۔ جب وہ تصوف سے اپنے باطنی ذوق کی بناپر ساختیات، طبیعیات اور تصوف میں ایک عالم کی چیزوں کو دوسرے عالم میں مذغم کرتے ہیں تو یہی کام کرتے ہیں۔وزیر آغا، تقیداور جدیدار دوئقید، کراچی، انجمن ترقی اردویا کستان، ۱۹۸۹، ص ۱۹۸۹،
- ا۔ ٹی وی چینل ARY One World کے ایک پروگرام'' آغاز' میں ایک دفعہ پروفیبر مہدی حسن کہدرہ سے کہ عرب کے ایک پروگرام '' آغاز' میں ایک دفعہ پروفیبر مہدی حسن کہدرہ سے کہ عرب کے صحرا میں رہنے والے اسلامی احکام کوا پنے حالات کی مناسبت سے مجھے تھے، آج پاکتان ، افریقہ اور امریکہ کے رہنے والے اپنے حوالے سے ان کی تعبیر کر نے والوں کو جد بیعلم لمانیات کے طریق تعبیر کے اصولوں سے واقف ہونا ضروری ہے اور صرف انہی کو یہ تعبیر کرنے کا حق ہے۔ ایک ARY One World پروگرام'' آغاز''، بعنوان'' دینی قیادت کا مطلوبہ معیاز''؛ میزبان انیق احمد۔ شرکاء ڈاکٹر منظور، پروفیسر مہدی حسن ، مولانا اسعد تھانوی ، علام مضیم نقوی ؛ نشر شدہ ۲۵ مرفر وری ۲۰۰۲ء
  - ۱۸ فاروقی تشمس الرحمٰن تعبیر کی شرح، کراچی، اکادمی بازیافت،۲۰۰۴ء، ص ۱۲۹
  - ال اجمل كمال ، 'متن كى تعبيراورشمس الرحمٰن فارو تى ''مشموله روشنا كى ، فارو تى نمبر ، جولا كى تتمبر ٢٠٠٣ ء
  - ۲۰ عسکری مجرحسن، مقالات مجمدحسن عسکری ، مرتبه شیما مجید، لا ہور، علم وعرفان پبلشرز ، ۲۰۰۱ ه، ۲۶ مس ۱۸۷ ۱۸۹
    - ۲۱ عسکری ، څم<sup>حس</sup>ن ، وقت کی را گنی ، لا ہور ، مکتبه محراب ، ۱۹۷۹ء ، ص ۱۹
    - ۲۲ عسکری، محمد حسن ، وقت کی را گنی ، لا ہور ، مکتبه محراب ، ۱۹۷۹ء، ص ۵۹
  - ۲۳ عسکری جمده سن، جدیدیت میامغربی گمراهیوں کی تاریخ کاخا که، راولینڈی بمصمت منشن میوروڈ ، ۱۹۷۹ء، ص ۸۷
    - ۲۴ وزیرآغا، نقیداورجدیداردو تنقید، کراچی، انجمن ترقی اردویا کستان، ۱۹۸۹، ص۱۰۱
- Damian Grant ,Realism, Lonon & New york, Methuen & Co,Ltd, Y?, p.21
- Barrett, William, Death of the soul, Oxford University Press, 1987., pp., 126-30
  - ۲۷ وارث علوی، ادب کا غیراجم آ دمی بنی د ، بلی ، موڈرن پبلشنگ باؤس ، ۱۲۰۰ ء، ۳۸ ملام

ڈ اکٹر ضیاءالحسن

استاد شعبه اردو،اوريئنٹل كالج، پنجاب يونيورسٹي،الامٖور

# فيض احد فيض كى شاعرى اور بهاراعهد

Dr. Zia ul Hassan

Depratment of Urdu, Punjab University, Lahore

#### The Poetry of Faiz Ahmad Faiz and Current Era

It has always been very difficult for a poet to transform his ideology into poetry. He shows this miracle with the force of metaphor. Faiz knew this fact, so he created metaphors .The force of this Metaphorical expression enabled his poetry to penetrate in the hearts of his readers and expanded its acceptance. In these days while the humanity is suffering from wilderness of the capitalists, the poetry of Faiz has become more valid.In this article the views and thoughts of Faiz are analyzed in the perspective of current Era.

فیق صاحب کوہم سے بچھڑ ہے لگے بھگ ربع صدی گزرگی لیکن ان کی شاعری کی کشش آج بھی دِلوں کو اپنی طرف کھینچی ہے۔ کسی شاعر کی عظمت اور اس کے تخلیقی کا رہا موں کی زندگی کا مدار اسی کشش پر قائم ہوتا ہے۔ کسی شاعر کو خہواس کی شخصیت اور خہ ہی نقاد زندہ رکھ سکتے ہیں تخلیقی زندگی کے دوام کی واحد صفانت شاعر کا زندہ تخلیقی تجربہ ہے۔ ایسے شاعر جو اپنی شاعر کی بنیاد کسی نظر بے یانظام فکر پر استوار کرتے ہیں ، ان کے لیے نظر بے کو تخلیقی تجربہ ہوتا ہے اور لا شعور کی کر کہا ت زیادہ دشوار ہوتا ہے کیوں کہ تخلیقی تجربہ تخلیہ کی سرز مین پر وقوع پذیر ہوتا ہے جہاں شعور کم متحرک ہوتا ہے اور لا شعور کی محرک کا ت زیادہ طاقت ور ہوجاتے ہیں جب کہ نظر بے کو بیان کرنا بہ ظاہر شعور کی ممل نظر آتا ہے۔ اردو کے بینوں بڑے شاعروں نے اپنی شاعری کی فکری بنیا دفظر بے پر رکھی ہے۔ میر وغالب وحدت الوجودی فکر اور اقبال قرآنی نظر بے حیات کو بنیا دبناتے ہیں۔ بینوں شاعری کی فکری بنیا دبنا ہے ہیں۔ تینوں کرنا ہو اپنی شاعری کا پہلا کے حوالے سے معتوب ہے اور اس لیے مربوط نظام فکر نظر آتا ہے۔ پہلے دوشاعروں نے اپنے تخلیقی تجربے کے لیے غزل کی صنف کا انتخاب کیا جو اپنی ریزہ خیالی کے حوالے سے معتوب ہے اور اس کے ایس کی فکر می بوط نظام فکر نظر آتا ہے۔ پہلے دوشاعروں نے اپنے تو کی فیر مربوط ہونے کے باوجود مربوط نظام فکر نظر آتا ہے۔ پہلے دوشاعروں نے اپنے تو کے باوجود مربوط نظام فکر کیا تھا ہو کی کا بہلا کے حوالے سے معتوب ہے اور اس کے ایس کی فکر میں بوط نظام فکر کے اور خود مربوط نظام فکر کیا تھا ہو کو کو کر بے بیا ہو کی کے بیا کے حوالے سے معتوب ہے اور اس کے ایس کی فکر میں بوط نظر نہیں آتی نظر بیاتی شاعری کا پہلا

الزام ا قبال كے سرلگا۔

واقعہ یہ ہے کہ اگر انھوں نے اپنی زندگی میں جنوں کا فرمان واپس نہیں پھیرا تو شاعری میں فن کے نقاضوں اور جمالیاتی قدروں سے بھی روگر دانی نہیں گی ۔۔۔ فیض کی شاعری کی اس منفر دمعنویت کی وجہ سے بعض ترقی پیند نقادوں کوان سے یہ شکایت رہی کہ ان کے اسلوب وانداز میں جمال کی بہتات ہے اور جلال کا فقدان ہے۔اصل بات یہ ہے کہ فیض کی ضمن میں جمال وجلال کی بحث لا حاصل ہے۔ان کے تخلیق عمل کی بھٹی میں سے مِسِ خام بھی کندن بن کردگاتا ہے۔ (۱)

فیض صاحب کا یہ عمل ان کے شعری تج بے کے دوام کا باعث ہے۔ آج اکیسویں صدی کی دوسری دہائی کے اغاز میں سب سے زیادہ زیر بحث رہنے والا شاعر فیض ہے۔ بہ ظاہرا قبال کی شاعری پر لکھاجانے والا انبار فیض سے کہیں زیادہ نظر آتا ہے لیکن اس انبار کے جمع ہونے کے محرکات ادبی کم اور سیاسی زیادہ ہیں اور اس کے پس منظر میں ریاست کے وسائل نظر آتا ہے لیکن اس انبار کے جمع ہونے کے محرکات ادبی کمی اور سیاسی زیادہ ہیں اور اس کے پس منظر میں ریاست کے وسائل انوارڈ کے بغیر فیض انوارڈ کے بغیر فیض انوارڈ کے بغیر فیض کی شاعری کی تفایم و تحسین کا کام مسلسل ہور ہا ہے اور فیض کے در میان سے اٹھ جانے کے بعد اس کام کی رفتار میں اضافہ روز افزوں ہے۔ فیض کی مقبولیت کی بنیادی وجہ ہے کہ اس کی شاعری ہماری آت کی زندگی کے مسائل ومعاملات ، ہماری آرزؤں اور تمناؤں سے زیادہ ہم آئیگ ہے۔

فیض صاحب نے شاعری کو پراپیکنڈااورنعر ہنیں بننے دیا۔وہ جانتے تھے کہ پراپیکنڈااورنعرہ تو نظریے کی تخلیقی

قوت بھی صنبط کر لیتا ہے، شاعری تو نظر ہے ہے زیادہ نازک مزاج ہوتی ہے۔ وہ تخلیق عمل کے علاوہ کی اور عمل کو قبول نہیں کرتی اور ہر بیرونی مطالبے کورڈ کردیتی ہے۔ فیض نے نظر ہے کی وضاحت اور اشاعت کے لیے نثری تحریر کوذر بعہ بنایا اور شاعری کے لیے نظر ہے کے تخلیقی عناصر کو نتخب کیا۔ مارکسی نظر ہے ہر ما بید داری نظام کے نتیج میں بننے والے طبقاتی ساج میں پنے والے اللہ نقل میں سر مابید داری نظام اور اس کے زایدہ انسانوں کے عالب اکثریتی گروہ کے باطنی مطالبات کی واحدامید ہے۔ فیض کی زندگی میں سر مابید داری نظام اور اس کے زایدہ طبقاتی ساج کی جیمیت، آج ربع صدی بعد کی گازیادہ ہوگئی ہے۔ اس معاثی نظام کی تقویت اور پھیلاؤ کی خاطر دوعالمی جنگیں لئری کئیں جن میں کھوکھا انسان مارے گئے اور زخی ومعذور ہوئے۔ انسانوں کے کام آنے والے بے اندازہ وسائل ضالع ہوئے والا جانی و مالی نقصان بہلی دونوں عظم کی ہوئے گاری جنگیں سر مابید دار ممالک کے ہونے والا جانی و مالی نقصان بہلی دونوں عظم جنگوں سے بڑھ گیا ہے۔ فرق صرف بیہ ہے کہ پہلی جنگیں سر مابید دار ممالک کے دونوں عالمی جنگیں چندسال کے اندر ختم ہوگئیں کیوں کہ اس کا نشانہ براہ راست یورپ وامریکہ کا دھشت و ہر ہر بیت ہے لہر پہلی جنگیں چندسال کے اندر ختم ہوگئیں کیوں کہ اس کا نشانہ بینے والا ایک ایشیائی ملک تھا اور اب و جنگ ایشیا کے ہی ماندہ ممالک ہے کہر پہلی جنگیں چندسال کے اندر ختم ہوگئیں کیوں کہ اس کا نشانہ بینے والا ایک ایشیائی ملک تھا اور اب و جنگ ایشیا کے بہر بیت سے لیز پیلی بوتی ساری دنیا جانتی ہے کہاں جنگ کے اور اس وجہ سے بیٹیں سال سے جاری ہے اور اسے دو مرکی ہاتی کی اس میں بری کے اور اس ویک مقاصد کیا ہیں گین یورپ وامریکہ کے آزاد ہاشند کے بھی نہیں ہوتی ۔ ساری دنیا جانتی ہے کہاں جنگ کے اس جنگ کے اس جنگ کے اس میں اس سے دور کئے ہے قاصر ہیں۔

اس جنگ کورکنا بھی نہیں چا ہے کیوں کہ جن مما لک میں یہ جنگ لڑی جارہی ہے، وہاں کے باشندے شیعہ نی منافرت، اردوسندھی/ پنجابی بلوچی، پشتو منافرت، پختون ہزارامنافرت، مہاجر مقامی منافرت اور خدا جانے کس کس طرح کی منافرت میں گھرے ہوئے ہیں۔ اس لیے ہیکھی ڈرون حملوں، گھی خود کش حملوں، ٹارگٹ کلنگ سے مرتے ہیں اور مرتے ہی منافرتوں میں گھرے ہوئے ہیں۔ اس لیے ہیکھی ڈرون حملوں، ٹھر گرانوں کے طور پر فتخب کرتے ہیں، بنیادی چلے جاتے ہیں اور شبحتے نہیں۔ بیچا تال، چور، بدمعاش، ممگر، منشیات فروش اپنے حکمرانوں کے طور پر فتخب کرتے ہیں، بنیادی انسانی وسائل اور ضرور توں سے محروم ہیں اور ہاتھ پر ہاتھ دھر کے ہیٹھے ہیں۔ جان، مال، عزت سب پچھ گنوا دینے کے باوجود جانے کیا گر میں برد کی و بے فیمرتی اوڑ ھرسوئے ہوئے، افھیں مرنا ہی چا ہے۔ یہ ہزاروں سال سے فلام ہیں اور اس وقت تک غلام رہیں گے جب تک اپنی حالت اور طاقت کا شعور حاصل نہیں کریں گے اور اپنے دشمن کو نہیں بیچا نیس گے۔ فیض صاحب کی شاعری انسانوں کے ایسے گر وجول کو شعور عطا کرتی ہے۔ جولوگ اس شاعری کے دائرے میں داخل ہوجاتے ہیں، وہ وہوک کو پیچان سکتے ہیں اور دشمن کو بھی۔ افھیں ایک راہ کی جا ور ایک منزل اشترا کی سام جے۔ دنیا گزشتہ ایک صدی سے اس اشترا کی عالم گیرہاج کے حصول کے لیے جدو جبد کررہی ہے اور ایک منزل اشترا کی سام جے۔ دنیا گزشتہ ایک صدی سے اس اشترا کی عالم گیرہاج کے حصول کے لیے جدو جبد کررہی ہے اور ایک منزل اشترا کی سام جی راہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر رہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر رہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر رہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر کر رہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر در ہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر در ہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر در ہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑی کر در ہا ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام اس کی راہ میں مزاحت اور رکاوٹیں کھڑیں کو رکھ کر اس کے دور کے اس کی در اس کر دیا کر تھی ہو کے دور کی کر در ہا ہو کی کر ہا ہوں کو دیتا کو بھی کی در اس کی در اس کو دیا کے بیش کر دیا کر تھا کے دور کیا کر تھا کے دی

وقت کے بعداس کی مطلوبہ معنوی جہات تربیت یافتہ اور غیر تربیت یافتہ ہوشم کے قاری کے لیے قابل تفہیم ہوجاتی ہیں کیکن اس عمل میں کچھ وقت ضرور لگتا ہے۔انقلاب بھی کوئی ایساعمل نہیں ہے جوفوری طور پر کلمل ہوجا تا ہے۔انقلاب کے لیے راستہ وارکر نے والوں میں وہ دھیرج ناگزیر ہوتا ہے جونتان کے سے بیرواہوکر جدوجہدیریقین سے پیدا ہوتا ہے:

> بلا سے ہم نے نہ دیکھا تو اور دیکھیں گے فروغِ گلثن و صوتِ ہزار کا موسم

شاعری کی تا ثیر کے بارے میں ایلیٹ نے لکھا تھا کہ اگر معاشر ہے میں شاعری کا ایک قاری بھی موجود ہوتو شعر کا اثر پورے معاشر ہے میں بھیل جاتا ہے۔ جس طرح جمیل میں کنگر چینکیں تواس کی اہریں کنارے تک جاتی ہیں ،اگر چہ کنارے کے قریب ان کی طاقت کم ہوجاتی ہے ،اسی طرح شعر کے ایک قاری کے اثر ات پھیلتے پھیلتے پورے معاشر ہوتا ہیں ،
اگر چہ وہ آخر تک آتے آتے نہ اسے براہ راست ہوتے ہیں نہ طاقت ور لیکن اگر معاشرہ شعر پند اور شعر فہم ہوتو شاعری معاشرے کی کا یا کلپ کرسکتی ہے۔ یہ کا یا کلپ نظریاتی کا یا کلپ سے مختلف ہوتی ہے کیوں کہ نظریہ کے مخالف اذہان بھی پیدا ہوتے ہیں ،
معاشرے کی کا یا کلپ کرسکتی ہے۔ یہ کا یا کلپ نظریاتی کا یا کلپ سے مختلف ہوتی ہے کیوں کہ نظریہ کے مخالف اذہان بھی جدا کی اس کے اثر است بھی وجدانی اور تخلیق سطح پر مرتب ہوتے ہیں وہ بھی بے خبر ہوتا ہے اور جب اسے خبر ہوتی ہے تو وہ اثر است اس کی شخصیت کا لازی جزوین کے ہوتے ہیں جوہ جا ہے بھی تو شعوری طور پرختم نہیں کرسکتا۔ شاعری کے اثر است سے محفوظ رہنے کے لیے لازی جزوین کہ اطلب بیہ ہے کہ شاعری اس کے قاری پر ایک اختیاط لازم ہے کہ وہ شعر سے لطف اندوز نہ ہو کیوں کہ لیا کہ مصالب ہیں ہے کہ شاعری اس کے قائری پر ایک اختیار کو مصالب ہیں ہے کہ شاعری اس کے کہ شاعری کا س

باطن میں اتر گئی ہے۔ اس کے بعد اس کے لیے شاعری کے اثر ات سے بچنا ناممکن ہوجا تا ہے کیوں کہ وہ اس کی روح کا مطالبہ ہوجاتے ہیں جن سے انکارنہیں کیا جا سکتا۔ اس لیے میں شاعری کے خلیقی لطف کو شاعری کا پہلا اور اصل معنی قرار دیتا ہوں کہ وہ لفظوں میں مستور معنوی واستعاراتی مفہوم سے زیادہ طاقت وراور مؤثر ہوتا ہے۔ یہ لطف شعرجس بنیا دی عضر سے بیدا ہوتا ہوت استعارہ ہو انسانی باطن کے لیے سب سے زیادہ پر شش ہوتے ہیں۔ اس استعارہ ہو انسانی باطن کے لیے سب سے زیادہ پر شش ہوتے ہیں۔ اس لیے شاعرانہ فکر اگر استعارے میں ملفوف نہ ہوتو محض نظر بیہ اور اگر استعارے میں لبٹی ہوئی ہوتو شاعری ہے جس کا اثر شعور اور لاشعور دونوں پر ہوتا ہے۔ فیفن شعر کی اس طاقت سے آگاہ تھے، اس لیے انھوں نے اپنے دیگر ترقی پہند ہم عصروں کے بر عکس نظر یہ کوشعر بنانے پر اپنی ساری توجہ مرکوز رکھی اور اس وجہ سے ان کی شاعری آج بھی اپنے پورے خلیقی اور فکری طمطرات کے ساتھ ہمیں اپنا خوگر اور اسپر کر لیتی ہے۔

فیض صاحب کی شاعری کی ہمارے عہد کے ساتھ ایک اور Relevance بھی ہے۔ آج دنیا مجموعی طور پرجس یے بسی اور ناامیدی کا شکار ہے، اردو بولنے والی دنیا میں یہ نامرادی وناامیدی بیسیوں گنا زیادہ ہے کہ یہ دنیا معاشی وساسی اعتبار سے بہت پس ماندہ ہے جس کی طرف میں نے گز شتہ صفحات میں اشارہ کیا ہے۔اس مایوس انسانی ماطن کا پہلا تقاضاامید ہے۔فیض کی شاعری انسان کے روثن مستقبل کی امیدیپدا کرتی ہے۔فیض کی شاعری کا بدرجائی پہلواحقوں کی جنت میں رہنے والوں جیسانہیں ہے بل کہانسانی تاریخ کے گہرے تجزیے سے بیدا ہوا ہے۔اگر ہم انسان کی ہزاروں سالہ جدو جہد کو مجھیں تو آ سانی سےاس نتیج تک پہنچ سکتے ہیں کہا بنی تمام کم زوری اور بے بضاعتی کے باوجودانسانی باطن میں اتنی طاقت ہے کہوہ جو حابتا ہے، ہوجا تا ہے اور جسے وہ ناپیند کرتا ہے، ناپود ہوجا تا ہے۔انسان نے اڑنا حابا تو اس نے اڑن قالین ،اڑن کھٹولہ مصنوعی بر، اڑنے والےغمارے بناتے ہوئے ہوائی جہاز، راکٹ اورخلائی اٹیشن تبار کے۔اسے غلامی ناپینرتھی تو غلاموں کے مقوق کی جدوجہد سے ظاہری وجسمانی غلامی کے خاتمے تک پہنچا اور یقیناً باطنی قطّل قی آزادی کی منزل تک بھی پہنچے گا۔اسے بادشاہت نالپند تھی تو آج وہ جمہوریت کی منزل تک پہنجاہے، یقیناً وہ آ زاداشترا کی ساج کی منزل بھی حاصل کر کے رہےگا۔ عورتیں جانوراوراس ہے بھی کم ترشے کی حیثیت رکھتی تھیں مسلسل جدوجہد سے انھوں نے کافی حد تک انسانی مرتبہ حاصل کرلیا ہے، یقیناً وہ مرد کے مساوی انسانی مقام تک بھی پہنچیں گی۔ بیانسانی روح کے مطالبات میں جنھیں طاقت ہے معطل تو کیا جا سکتا ہےمنسوخ نہیں کیا جاسکتا۔اسی لیے مارشل لاؤں اور مارشل لاؤں جیسی جمہوریتوں میں بھی فیض صاحب کا اشترا کی معاشرے کا یقین کبھی متزلزل نہیں ہوافیض صاحب کا قاری ان کی شاعری ہے بھی شعوری اور کبھی لاشعوری سطح سریہی امیداور یمی رجائیت حاصل کرتا ہے۔ وہ ظلم اور بربریت کی تصویر کثی تک محدود نہیں رہتے ۔ وہ ہمیں بتاتے ضرور ہیں کہانسانیت کس عبت اورا دیار کا شکار ہے لیکن اس کے ساتھ اس سے نگلنے کی حدوجہد برآ مادہ بھی کرتے ہیں،منزل کی راہ بھی دکھاتے ہیں اور منزل کے حصول کی خوش خبری بھی دیتے ہیں، جب فیض کہتے ہیں کہ:

لیکن اب ظلم کی معیاد کے دن تھوڑے ہیں

اِک ذرا صبر کہ فریاد کے دن تھوڑے ہیں

تو '' تھوڑے'' کا لفظ انسانی تاریخ کے تسلسل میں ہے کہ جو ہزاروں سالوں سے جہد مسلسل میں مصروف ہے اور اب فاصلہ ہزاروں سالوں کا نہیں ہے۔ ہوسکتا ہے فیض صاحب کے ذہن میں ہزاروں کے مقابل سیڑوں کے لیے تھوڑ کے الفظ آیا ہو یا اشتراکی نظر نے کی مسلسل کا میابیوں کے نتیج میں اس سے بھی کم لیکن عام قاری کے ذہن میں تھوڑ اسا منے نظر آنے والی منزل کا مفہوم پیدا کرتا ہے جو اس کی ہمت بڑھا تا ہے۔ فیض صاحب کا شعری سفر جوں جو ں آگے بڑھا، بین الاقوامی سیاست کے اتار چڑ ھاؤ کے ساتھ ناامیدی اور امید کی شرکبھی ان کی شاعری میں ملتی ہے لیکن آخری فتح کا تصور ان کے سیاست کے اتار چڑ ھاؤ کے ساتھ ناامیدی اور امید کی شرکبھی ان کی شاعری میں ملتی ہے لیکن آخری فتح کا تصور ان کے ذہن سے بھی محوز ہیں ہوا اور اسی نسبت سے ان کی شاعری کی رجائی فضا بڑھتی چلی گئی۔ فیض کی رجائیت میں ان کی قیدو بند نے بھی بہت کردارادا کیا ہے۔ ہونا تو بیچا ہے تھا کہ زندا اس کی صعوبتیں ان کا حوصلہ سلب کرلیتیں لیکن عام زندا نی اور شاعر میں بہی فرق ہوتا ہے کہ کہ شاعر کو جب پابند کیا جاتا ہے تو وہ مقتدرہ کی کم زوری بھانپ لیتا ہے جوشاعری کی طاقت کا سامنا کرنے کے قابل بھی نہیں ہے۔ شاعر سوچا ہے کہ یہ مقتدرہ عظیم انسانی روح کی طاقت کے بہاؤ میں خس و خاشاک کی طرح بہ جائے گی ،

اس لیے قید کی مصببتیں شاعر کے خلیقی باطن کو مہیز کرتی ہیں۔اس حوالے سے سیّد سجاد ظہیرا پیغ مضمون'' دست صبا کے بارے میں''میں لکھتے ہیں:

میرے خیال میں فیض کی دست صبااور زندان نامہ۔۔۔۔اس دعوے کی شہادت میں کافی ہیں کہ تخلیق کا سرخ شعلہ جس میں گری بھی ہے ، حرکت بھی ، توانائی بھی ، نامساعد حالات میں نددھیما ہوتا ہے اور نہ بھتا ہے بل کہ جہل اور رجعت کی کالی آندھیاں اسے اور بھی بڑھکاتی ہیں اور اس طرح مجاہدے اور طوفا نوں سے گزر کر اور اس پیکار سے قوت حاصل کر کے حق وصدافت کا نور پہلے سے بھی زیادہ درخشاں ہوجا تا ہے اور اس کے حسن اور تا شیر میں صدر نگ نئی تابندگیاں جململانے گئی ہیں۔ (۲)

فیض کوقید و بندنے بیشعورعطا کیا کہ پابندسلاسل کرنے والےخوف زدہ ہیں اس لیے آزادی کے دن دورنہیں ہیں: قض ہے بس تمھارے ، تمھارے بس میں نہیں چمن میں آتشِ گل کے نکھار کا موسم

انھیں یقین ہے کہ جب تک آزادی وطن کے لیے فرزندانِ وطن اوراعلیٰ انسانی معاشرے کے لیے انقلاب کی شع ایقان دل میں روشن کیے جیا لے مجاہد جہد آمادہ رہیں گے جہینِ وطن روشن رہے گی اور آزادی کی منزل قریب تر آتی جائے گی:

> بچھا جو روزنِ زنداں تو دل نے سمجھا ہے کہ تیری مانگ ستاروں سے بھر گئی ہو گی چمک اٹھے ہیں سلاسل تو ہم نے جانا ہے کہ اب سحر ترے رخ پر بکھر گئی ہو گی

بايەكە:

یونہی ہمیشہ الجھتی رہی ہے ظلم سے خلق نہ ان کی رسم نئی ہے نہ اپنی ربت نئی یونہی ہمیشہ کھلائے ہیں ہم نے آگ میں پھول نہ ان کی ہار نئی ہے نہ اپنی جیت نئی

ہمارے عہد کا کوئی بھی شاعر فیض سے زیادہ اپنے عہد کے مسائل و معاملات ، آرز وو ک اور تمناو ک کوئیں سجھتا۔ یہ درست ہے کہ ہمارے زمانے میں مزاحمتی شاعری کا چلن عام ہوا ہے۔ کسی زمانے میں صرف ترقی پیندشاع ظلم اور استحصال کے خلاف کلصتے تھے ، آج ہر شاعر کی شاعری میں استحصال و شمن عناصر مل جاتے ہیں لیکن اس فضا میں بھی فیض کی شاعری کی اپنی بھیان ہے اور الگ تاثیر ہے۔ فیض کا لب واہجہ ہمارے باطن سے زیادہ ہم آ ہنگ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے معاشرے پر جب کوئی اہتلا آتی ہے تو ہمیں فیض کی شاعری یاد آتی ہے۔ ہم جب کوئی اہتلا آتی ہے تو ہمیں فیض کی شاعری یاد آتی ہے۔ ہم جب کوئی چھوٹی بڑی تحریک چلاتے ہیں تو فیض کی شاعری مارے میں منبر سے فیض اور اس قبیل کے شاعروں کے خلاف آواز بلند ہوتی تھی اور مارے میں کا فراور روسی ایجنٹ اور جانے کیا کیا کہا جاتا تھا ، آج امریکی استعار کے خلاف ہوئے مولانا حضرات بھی فیض کی شاعری کا سہارا لیتے ہیں۔ میرا تجزیہ ہے کہ فیض کے قارئین کی تعدادان کے انتقال کے بعدروز افزوں ہے اور ان کی شاعری کا دائرہ روز بدروز بڑھتا ہی چلا جارہا ہے۔

## حواله جات/حواشي

- دُاكْرُآ فْنَابِ احْدِ، لب پيرزف غزل، دل مين قنديلِ غم"، مشموله ماه نولا بور، جلد ۱۱، شاره ۵، مُن جون ۲۰۰۸ء، ص: ۲۵۱

کم مضمون میں شامل فیض کی شاعری کے اقتباسات''نسخہ ہائے وفا''سے لیے گئے ہیں۔ فیض احمر فیض نسخہ ہائے وفا، مکتبہہ کارواں لاہور، ہیں۔

### ڈاکٹرروش ندیم

استاد شعبه اردو، انٹرنیشنل اسلامك یونیورسٹی، اسلام آباد

# ار دوا دب کی تاریخ نگاری میں ادوار بندی کا مسکلہ

Dr. Ravish Nadeem

Department of Urdu, International Islamic University, Islamabad

#### The Issue of Periodization in Urdu Literary History writing

Periodization is always considered as a complexed but important part of literary history or historiography. It is an out come of an ideology or concept with witch the history is being written or analysed. Urdu literary history writing has not a long and strong tradition. But it has a general trend of periodization which is yet to be revisit.

بیانسان کا مزاج ہے کہ وہ کسی بھی تفہیم کے لیے عمومیت (generlization) کوتر ججے ویتا ہے۔اس کے لیے وہ ہمہ گیریت اور لامحدودیت کو چھوٹے اجزامیں بانٹ لیتا ہے۔ وقت کوقر نول، صدیوں، سالول، ہمینوں، ہفتوں، دنول، گھنٹوں اور منٹوں سینٹڈوں میں بانٹ نے کے ساتھ ساتھ تاریخ کو بھی مختلف حصوں میں تفسیم کرنا اس کے اسی مزاج کا حصہ ہے۔ ور نہ تاریخ تو اسباب اور نہان کجی کی زنچیروں میں بندھے ایک ایسے شلسل کا نام ہے جس میں نہتو کوئی وقفہ آتا ہے اور نہ ہو کوئی بسب تبدیلی ۔ ایسے میں تاریخ کی زنچیروں میں تاریخ کے تسلسل کو مختلف ادوار اور ابواب میں تفسیم کرنا ایک پیچیدہ اور مشکل عمل ہے کیونکہ اس سے تاریخ کی درست تفہیم اور مجموعی تصور کے حوالے سے شدیدہ شکلات بیش آتی ہیں۔ مختلف مشکل عمل ہے کیونکہ اس سے تاریخ کی درست تفہیم اور مجموعی تصور کے حوالے سے شدیدہ شکلات بیش آتی ہیں۔ مختلف مشکل عمل کے حتلف سین کی بجائے ٹی وی کے مسلسل کی سیکٹر بدلے مختلف کوروں میں تشلسل کے اس کٹاؤ کو عام قاری یا طالب علم کسی فلم کے مختلف سین کی بجائے ٹی وی کے مسلسل کیاں تاریخ کو مختلف ادوار میں با نئنے سے وقت کاعظیم دھارا خاص انداز سے قابل تفہیم ہوجا سکتا ہے لیکن بیا ہے ساتھ تاریخی شعور وا گئی کے حوالے سے گئروں میں انداز سے قابل تفہیم ہوجا سکتا ہے لیکن بیا ہے ساتھ تاریخی شعور وا گئی کے حوالے سے کئی طرح کے مسائل بھی پیدا کرتا ہے۔ ادوار بندی ایک مخصوص نے کہا کہا کہا کہا گئی کے خصوص خاص میں تائم بیر ٹیڈ کا اور اس کی ترقیل پاتی ہے۔ یا ہو ہو دتاریخ کی تدریس، تفہیم اور اظہار میں ادوار بندی کے عاص وہنی روٹے یا سانچے کی تفکیل پاتی ہے۔ یا ہو ہو دتاریخ کی تدریس، تفہیم اور اظہار میں ادوار بندی خاص وہندی رہے کہا تو اور خورتاریخ کی تدریس، تفہیم اور اظہار میں ادوار بندی

### ایک عمومی رجحان ہے۔ بقول ڈاکٹر تنویرانجم:

The study of continuity and change in specific spatio-temporal contexts is what constitutes history. The phenomenon of change serves as a basis for periodization of history, whereby past is periodized, or divided into various eras/epochs/periods, or units of time. The purpose of periodization of past is to render history and time intelligible. (1)

لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ تاریخ میں ادوار بندی سے پیدا ہونے والے تقیمی مسائل اور دبنی رو بوں کے پیش نظر بہت سے دانشور اس عمل کو قابل تحسین نہیں گردانتے کیونکہ ان کے نزدیک' ادب کو دورا ورعبد میں تقیم کرنا نہ صرف فنی گناہ ہے بلکہ تاریخی نقطہ نظر سے صحیح بھی نہیں ہے۔۔۔عہدا ور زمانے کی تقیم ہر حیثیت سے گمراہ کن ہے اور ادب کی نسبت غلط تاثر ات پیدا کرتی ہے۔''(۲)

ایک معاشر ہے کی تاریخ نے ادوار کی تشکیل اوران کے مابین فرق یاان کی انفرادیت کا مطالعہ کریں تو پیۃ چاتا ہے کہ حقیقاً انسانی شعور کے تاریخ کے ایک مرحلے سے اگلے مرحلے کی طرف بڑھنے کے نتیج میں کی بنیادی تبدیلیاں وقوع پذیر ہوتا ہے جوانسان ، کا ئنات ہوتی ہیں جن کی ظاہری صورتوں میں مادی سطح پر کلچر میں تبدیلی ہوتی ہے جبکہ غیر مادی سطح پر فکری تغیر ہوتا ہے جوانسان ، کا ئنات اور معاشر ہے کے مابین رشتوں کو ایک نئی اساس فراہم کرتا ہے۔تاریخی شعور کا حامل ایک تاریخ نو یس حقیقی ادوار کا تعین ایسے ہی کسی بڑے ہا جی تغیر سے کرتا ہے۔لیکن وہ تدریس ، مطالعہ اور تفہیم میں آسانی کے لیے تبدیلی کے خضرادوار بھی قائم کرسکتا ہے۔ جب تاریخی شعور میں اضافہ ہوا تو مؤرخ نے اس بات کو تبجیف کی کوشش کی کہ وہ کون سے حوادث سے جنہوں نے تاریخی عمل میں تبدیلی کی تو آئیس جنگیں ، سیاسی انقلابات ، بغاوتیں اورارضی و ساوی حادثات نظر آئے جنہوں نے معاشر ہے میں زبر دست تبدیلیاں کیں ۔لہذا انہوں نے تاریخ کو اس طرح سے تقسیم کیا کہ ان واقعات وحوادث کو مرکز بنا کران تبدیلیوں کی نشار تنج میں واقع ہو کیں ۔ (۳)

گویا ادوار بندی تاریخ کے الوٹ سلسلۂ عمل کے غیر کیساں بہاؤ میں کسی خاص مرحلے پر بدلتے ہوئے حالات یا تاریخ کی تفتیم و تجزیہ کے جاتی ہے۔تاریخ کے عمل میں تغیرات ،حوادث اور تبدیلیوں کا تعین اوران کی تعریف ان معیارات ،نظریات اور تصورات کی پابند ہوتی ہے جس کے تحت تاریخ کود یکھا اور پر کھا جارہا ہوتا ہے۔اسی لیے تاریخ کے مطالعے تفہیم اور تدریس کے لیے ادوار بندی اضافی (relative) حیثیت اختیار کرجاتی ہے۔ایسے میں تاریخ کے مطالعے کی فکری ونظریاتی جہت بنیادی اہمیت کی حامل ہوتی ہے۔

تاریخ کے جدید شعور نے فکری سطح پر بیدریافت کرلیا ہے کہ کسی بھی معاشرے کے تاریخی عہد کی شروعات یا اختتام

کسی بادشاہ یا سپہ سالار کے عروج وزوال سے وابستہ نہیں ہوتا۔ بلکہ ایک دور کو دوسرے دور سے صرف فکری تغیرات، سیاسی نظاموں اور پیداواری وسائل وزرائع کی بنیاد پر ہی الگ کیا جاسکتا ہے۔ عموی تاریخ میں تو مادی ظواہر سے ان کی نشاندہی ممکن ہے کین جب معاملہ ادب کی تاریخ کا ہوتو بیہ معاملہ ذرامختلف ہوجا تا ہے۔ ادبی سطح پر پرتغیرات فوری طور پرعمومی تاریخی تبدیلیوں کے ساتھ ہی ظہور پذیر یہ و نے کی بجائے آگے پیچھے اور تا درتشکیلی عمل سے گزرتے ہیں۔

ادب میں تبدیلیوں کا اپنا ایک خود کار نظام بھی ہے۔ پہلے یہ تبدیلیاں فکری سطح پر ظاہر ہوتی ہیں پھر فکری تبدیلیوں کا اظہار ادب کی خارجی ہیئت کو بھی متاثر کرنے لگتا ہے اور جب بیخارجی تبدیلی فکری تبدیلی سے پوری طرح ہم آہنگ ہوجاتی ہے تو شئے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ (۴)

عہد جدید ہے پہلے تک تاریخ نگاری دیو مالا ، مابعد طبیعیاتی عناصر اور بادشاہوں کے بیان کا گور کھ دھندہ رہی ہے لیکن بعد از ان سائنسی تعقل پہندی اور جدید فلنفے کے باعث اس کے اپنے اصول اور ضابطے وضع ہوئے۔ اب تاریخ انسان کے ماضی کی اجتماعی صورت حال کی گہری سطح پر دریافتوں کی بنیاد پر حقائق سے آگاہی کا نام ہے۔ تاریخ اور فلسفہ کا ادبی تاریخ نوری سے گہراتعلق ہے۔ تاریخ اپنا بہت ساخام مواداد ب سے حاصل کرتی ہے کیونکہ انسانی تہذیب کے ہزاروں سال جب تاریخ داستان نگاری اور شاہی بیانات کا ہی ایک حصرتھی تو ادب مجلی سطح پر فرد کی داخلی و خارجی بیتا کا ریکارڈ محفوظ کرتا رہا تھا۔ سے ساتھ ہی ہوا کہ تاریخ کے دباؤنے فوداد بکومتاثر کر کے اس کے مواد اور ہئیت کو متاثر کیا۔ جیسے کلا سیکی ادب میں جا گیرداری اقد اروماحول اور اس کے مابعد طبیعیاتی تصور کے زیراثر مبالغہ آرائی اور تزئین و آرائش ناگزیراجز اشے۔ لیکن جدید دور کے آغاز سے سائنسی و صنعتی شعور کے زیراثر معاشرتی تصادم و تضاد کی نوعیت تبدیل ہوگئی۔ سرسید تح یک اور ترقی لیکن جدید دور کے آغاز سے سائنسی و صنعتی شعور کے زیراثر معاشرتی تصادم و تضاد کی نوعیت تبدیل ہوگئی۔ سرسید تح یک اور ترقی لیکن جدید دور کے آغاز سے سائنسی و صنعتی شعور کے زیراثر معاشرتی تصادم و تضاد کی نوعیت تبدیل ہوگئی۔ سرسید تح یک اور ترقی لیکن جدید دور کے آغاز سے سائنسی و صنعتی شعور کے زیراثر معاشرتی تصادم و تصاد کی نوعیت تبدیل ہوگئی۔ سرسید تح یک اور ترقی لیکن جدید دور کے آغاز سے سائنسی و سافتی مثال ہے۔

ادب میں شکوہ اور مبالغہ آرائی باطل قرار پائی اور سادگی ، حقیقت پیندی اور نفسیاتی ژرف بنی کے ساتھ فکری پہلوؤں کونمایاں کیا جانے لگا۔امیجری اور پیکرتر اشی میں مادی اور خارجی عناصر کی کار فرمائی بڑھنے گئی۔ادب میں ان واضح تبدیلیوں کے معنی سے ہمو نگے کہ ادب کے لیے فکر انسانی کا ارتقاء ایک لازمی عضر کی حیثیت رکھتا ہے۔ان بی واضح تبدیلیوں کے ادراک اور شعور نے ادب اور تاریخ میں عہداورا دوار کا تصور پیدا کیا ہے۔ (۵)

اردوادبی تاریخ نویسی کی روایت بہت پرانی نہیں ہے۔ ہندستان میں انگریزوں اور پریس کی آمرتک شعراء کے حالات وفن کے انفرادی بیان پر مشتمل تذکروں کا رواج تھا۔ اردو کی ادبی تاریخ کھنے کی اولین کاوش مجر حسین آزاد کی'' آب حیات' ہے جس پر تذکرہ نگاری اور قدیم تاریخ نویسی کے شدیدا ثرات موجود ہیں۔ لیکن زبان و بیان کے حوالے سے قصہ گوئی اور داستان کے شدیدا ثرات کے باوجود تذکرہ نگاری سے گریز اور حظ کے ہمراہ افادی عناصر کا اظہار'' آب حیات' میں فکری تبدیلی کا اشارہ ہے۔ اسی شکش نے اس میں زبان و بیان کی لطافت اور شگفتگی کے باوجود ادبی صداقتوں کو مجروح کیا۔ لیکن بعد از ان تقسیم ہندتک دوجا رتاریخیں کھی تو گئیں مگر وہ بھی تاریخ نویسی کے جدیدر جھانات کی مکمل نمائندہ نہیں تھیں۔ بیادب

کے حوالے سے صدیوں پر مشتمل تسلسل، اس کے اتار چڑھاؤ کو تعقل پسندسا جی سیاسی پس منظر کے ساتھ ساتھ تاریخی شعور کو پیش کرنے میں ناکام رہیں تقسیم ہند کے بعد تاریخ نویسی میں تبدیلی کاعمل آگے بڑھنے لگالیکن مجموعی طور پر ادوار بندی کا مسئلہ اردو کی ادبی تاریخ نگاری کے آغاز سے ہی مصنفین کے لیے ایک چیلنج بنار ہاہے۔اولین طور پر پیکام یا تولسانی ارتقامیں تبدیلیوں کے تنے کیا گیا ماادبی اصناف کی بنار ۔لہذا بقول ظفر الاحسن لاری:

ہمارے ادبی مورخین نے نہ صرف نظم اور نٹر کوالگ کر کے ایک دوسرے سے بے تعلق کر دیا ہے۔ بلکہ اس کے علاوہ نثر میں ناول اور ڈراما وغیرہ بھی الگ الگ شاخیس کھڑی کردی ہیں۔ اسی طرح نظم میں غزل، قصیدے، مثنوی اور مرشے وغیرہ کی علیحدہ علیحدہ قصیم قائم کردی ہیں۔ طلبہ اور عوام کی نگاہ میں شاید بی تقسیمیں کسی حد تک آسانی کا موجب ہوتی ہیں مگر فنی نقطۂ نظر سے اس تقسیم کا مفہوم یہ ہے کہ حسن کے بھی است ہی مکٹرے کردیے گیے۔ جب تک ہم حسن کے اتبی دو وحدت پر ایمان نہ لائیں گے اس وقت تک ہمیں ان تنگ قیود سے نجات نہیں مل کتی۔ (۲)

دیگر کئی زبانوں کی طرح اردوادب میں تاریخ کی ادوار بندی کے کئی رجحانات ہیں۔ ہمارےاد بی وساجی دانشور اورتاریخ نگارادوار بندی کے حوالے سے جن اصطلاحات کواستعال کرتے ہیں ان میں سے چندایک یہ ہیں: شاہی وحکومتی حوالے سے جیسے مغلبہ عہد، دورا کبری، انگریزی دور، وکٹوریہ عہد، اموی عہدیا ساسانی دوروغیرہ، ذبنی وفکری حوالے سے جیسے کلاسکی دور، حدید دور، نشا ۃ الثمانیہ کا عہد، عہد وسطی ، دور مظلمہ وغیرہ ہ شخصی دورحوالے سے جیسے غالب ومومن کا دور ،میر وسودا کاعپد ،ملٹن کاعہد باسپنسر کا دوروغیر ہ موضوعاتی حوالے ہے جیسے بھگتی کال، رینی کال وغیرہ علا قائی حوالے سے جیسے دکن میں اردو، پنجاب میں اردو بکھنوی عہد، دہلوی عہد وغیرہ ز مانی حوالے سے جیسے متقد مین ،متوسطین اورمتاخرین وغیرہ اصناف کے حوالے سے جیسے کلا سیکی غزل کا دور ، داستان کا دوروغیر ہ دبستانوں کے حوالے سے جیسے دبستان دہلی ، دبستان کھنؤ وغیرہ تح یکوں کے حوالے سے سرسدتح یک،رومانوی تح یک ماتر قی پیندتح یک وغیرہ ساسی حوالے سے جیسےانگر بزعہد،غلامی کا دور، آ زادی کے بعد، مارشل لاء کا دوروغیرہ نوآباد باتی حوالے سے جیسے نوآباد باتی دور قبل از نوآباد باتی عهد ، بعداز نوآباد باتی دوروغیرہ معاشی حوالے سے جیسے جا گیرداری دور، سم مایہ داری دور،اشترا کیت کا عہد، منعتی دوروغیرہ طبقاتی حوالے سے جیسے شاہی دور ،عوامی دور ،نوانی دور ، جدید طبقہ وغیرہ معدنی حوالے سے جیسے کانسی کا دور،لو سے کا دور، تاننے کا دوروغیرہ ایجادات کے حوالے سے کمپیوٹر کا دور، مشین کا دور، پہنے کا دوروغیرہ ند ہی حوالے سے جیسے ہندودور،اسلامی دور،عیسائی دور،مشرکین کا دور،عہد کفاروغیرہ ارتقائی حوالے سے جیسے، پنجابی زبان میں صوفیا نہ شاعری،اردومیں طنز ومزاح وغیرہ

سنین کے حوالے سے جیسے پہلا دور ۱۲۰۰ء سے ۱۸۰۰ء تک دوسرا دور ۱۸۰۰ء سے ۱۸۰۰ تک، تیسرا دور ۱۸۰۰ سے ۱۸۵۷ء تک وغیرہ

ادوار بندی کے اتنے رجحانات اوب کے قاری کو پریشان کرنے کے لیے کافی ہیں۔ایسے ہیں ہیں اورار بندی کا پیدا ہوتا ہے کہ آخر تاریخ ہیں کسی بھی دور کا تعین کیسے کیا جائے؟ لیکن اس سے بھی پہلے ایک اہم معاملہ ہیہ ہے کہ ادوار بندی کا مسئلہ اس بات سے گہر ہے طور پر جڑا ہوا ہے کہ کس کی تاریخ لکھی جارہی ہے اور کس نقط ُ نظر یا مکتبہ فکر کے تحت لکھی جارہی ہے؟ ہمارے ہاں او بی تاریخ توالیہ طرف عمومی تاریخ نگاری ابھی تک قدیم تصورات ور جحانات سے جان نہیں چھڑا سکی ہے۔ اس پر ابھی تک قدیم شاہی و قائع نویسوں کے ساتھ ساتھ شبلی نعمانی اور شیم تجازی کے انثرات بہت واضح ہیں۔ جبکہ عالمی سطح پر تاریخ کلھنے اور اس کا تجزیہ کرنے کے بیسیوں رجحانات سامنے آچکے ہیں۔ ہمارے ہاں مقبول ترین انداز صرف رومانی ، تاثر آئی اورغمرانی ہیں ۔ نفسیاتی ، نوتاریخی ، افادی ، نوآ با دیاتی ، بعداز نوآ بادیاتی ، جدید یہ بیند ، ساختیاتی ، نوتاریخی ، افادی ، نوآ بادیاتی ، بعداز نوآ بادیاتی ، جن کہی ، ساختیاتی ، نوتاریخی کی مقبول کی تقدیم حاصل ہو سکے۔ نوآ بادیاتی ، جو کہی انہی زاو ہوں با جہوں کے تھکیل باتی ہے دائی لیے بقول ڈاکٹر وحید قریش نے ۔ اس لیے بقول ڈاکٹر وحید قریش کی نے جو کے انہی کی تھی سے بین کی بیسی کی تائی کی تو کہ کو کے تھکیل باتی ہے ۔ اس لیے بقول ڈاکٹر وحید قریش نے :

ادوارکوئی مستقل چیز نہیں،اصل چیز یہ ہے کہ آپ کن رجانات کی نشاندہی کرنا چاہتے ہیں اور انہیں کس طرح دوسر سے رجانات کی نشاندہی کرنا چاہتے ہیں اور انہیں کس طرح دوسر سے رجانات سے الگ کرتے ہیں۔۔۔یو جن خصائص کو بیان کرنا ہے ان کی ضرورت کے مطابق طے کرنا ہوتا ہے۔۔۔دنیا میں یہ بھی نہیں ہوتا کہ ایک رجان انجراوہ ختم ہوگیا تو دوسرا آیا، بدر بجانات ایک دوسر سے کو کاٹے ہوئے اور متوازی چلتے ہیں، اس لیے یہ بھی کہ دواٹر ٹائٹ کمپارٹمنٹ میں چیزیں بٹی ہوئی ہیں، سے جہنیں کہا شدہ میں چیزیں بٹی ہوئی ہیں، سے ختبیں

لیکن ادوار بندی کی تشکیل میں اصولاً بنیادی بات یہ ہے کہ تاریخی ارتقامیں تبدیلی کے واضح ترین آثار ہی ادوار بندی کی تشکیل میں اصولاً بنیادی بات یہ ہے کہ تاریخی ارتقامیں تبدیلی کے واضح ترین آثار ہی کاروں بندی کی بنیاد ہیں۔ادب میں اجتماعی سطح پرایک عہد کے خلیق کاروں کا فکر وفن جوان سے قبل اور بعد کے ادوار کے خلیق کاروں سے مختلف ہو پشمول بقول ہٹرین (۱۸) "treatment, manner, spirit, tone..."اور موضوعات، زبان ،اصناف سمیت سب نئے عہد کے قبین میں اہم کردار اداکر تے ہیں۔ادبی تاریخ نویس ان سب کے مطالعے اور دریافت کے ساتھ ساتھ اس انفرادیت کی ساتھ کی ساتھ کاری اور ثقافتی وجو ہات کو بھی تلاش کرتا ہے۔

اد بی تاریخ نگاری چونکہ تاریخ نولی کی ہی ایک شاخ ہے اس لیے اس کے اصول، ضوابط، بنیادی لواز مات وغیرہ وہی ہیں جو کہ عام تاریخ نولی کی بھی بنیاد ہیں۔البتہ اس کا دائر ہ کار ادب اور اس کے متعلقات تک محدود ہوتا ہے۔بقول ڈاکٹرنا صرعباس نیر''ادبی تاریخ میں بنیادی اہمیت ادبی متون کو حاصل ہے۔ تاریخیت کے سرگانہ اصولوں کوادبی مضمون پرہی لاگوکیا جانا چا ہے اور تسلسل وارتقا کی کڑیاں انہی متون کے اندر تلاش کی جانی چاہئیں۔''(۹) لہذا ادبی تاریخ نولیں ایک عہد کے ادبی متون کی انفر ادبی متون کی انفر ادبی خصوصیات ادبی متون یا تفایق مطالعہ دوسرے دور کے ادبی خصوصیات سمیت ادوار کے لحاظ سے ان کے اجتماعی امتیاز ات کا فئی سمیت ساجی سیاسی معاشی ، ثقافتی ، طبقاتی ، نسلی ، دیو مالائی ، فکری کھوج لگاتا ہوا تاریخ ادب کوادوار میں تقسیم کردیتا ہے۔

عموی تاریخ جوساجی سیاسی (socio-political) بنیادوں براینی ادوار بندی کرتی ہے ادب کو بھی براہ راست متاثر کرتی ہے۔ دوسرے دور سے ممتاز کرنے والے ایک دور کے اپنے امتیازات کی نشاند ہی تاریخی عمل کے ساتھ ساتھ تاریخ ادے کا بھی تقاضا ہوتی ہے تا کہ تاریخ محض منتخت تخلیق کاروں کی گھتونیاں بن کرندرہ جائے بلکہارتقائی حوالے ہےاہے دیگر ادوار سے متاز کرنے والے امتیازات اوران کی ہمہ گیروجوہات کا بیان بن جائے ۔مگران امتیازات کی طرح ہر دور کی کچھ مماثلتیں بھی ہوتی ہیں جودومختلف ادوار کے ماہین موجوداس شکست وریخت اور شکش کے عبوری زمان میں قائم ہوتی ہیں جب تک کہ ایک عهد فکری، قدری اور مادی سطح پراپنی انفرادیت کی تشکیل مکمل نہیں کر لیتا۔ مثلاً ہمارے ہاں چونکہ جا گیرداری وقبائلی نظام ابھی تک مکمل طور پرنہیں ٹوٹا جبکہ سر مایہ داری حدیدیت بھی ہمارے معاشرے میں درآئی ہے۔لہذا ہمارے ماں کلاسیکی مثنوی،غزل اور داستان کے اثر ات ابھی تک بہت شدید ہیں۔ دومختلف ادوار کے اثر ات کا آمیخت ہوکرکوئی واضح شکل اختیار نہ کرنے کاعمل اس عبوری دور میں بہت نمایاں ہوتا ہے جوا یک تاریخ نویس کومغالطے کا بھی شکار کر دیتا ہے۔البذا یہاں اس کا تاریخی شعور بہت اہم کر دارا داکرتا ہے۔ادب میں ایک دور کا دوسرے دور سے ارتقائی تعلق جانچنے کا بیلحہ بہت اہم ہوتا ہے۔ اد بی سطح پر ہرعہدا نیاا ظہارصنف کے تبدیلی کے ساتھ بھی کرتا ہے۔عہد سازساجی سیاسی تغیرات پرانی اد بی اصناف کومٹا کرنئ اصناف کی تشکیل کرتی ہیں پایرانی اصناف نیافکری نظام اور نیا قالب اختیار کر لیتی ہیں۔ ہندستان میں فارسی حکمرانوں کی آمد سے فارس ادب کی اصناف اورانگریزوں کی آمد سے انگریزی ادب کی اصناف اردومیں درآئیں لیکن محض نقالی نہھی بلکہ وہ تمام اد بی چئیتیں اینے اپنے عہد کی نمائندہ تھیں جنہیں ساجی سابی اقتصادیات (socio-political-economics) کے ڈھانچے نے جنم دیا تھا۔ حدید دور کی آمد کے ساتھ ہی تصدہ ،مثنوی ،رزمیہ ،ہجو،شم آشوب ،رنجتی اور داستان وغیرہ کی جگیہ افسانہ، ناول،نثری وآ زانظم وغیرہ کاظہوراس کی بہترین مثالیں ہیں۔شایداسی لیے ٹی ایس ایلیٹ کی طرح ہے اے سمنڈس بھی اد بی اصناف برز وردیتے ہوئے کہتاہے کہ'' اد بی اصناف کاارتقااد بی تاریخ کاسب سے اہم جزوہے کیونکہ امتداد زیانہ کے ساتھ کچھاد کی اصناف مرجھا جاتے ہیں اور بلآ خرختم ہوجاتے ہیں۔''(۱۰)

ادب کامورخ اد بی اصناف کے عروج وزوال کے ساتھ مختلف ادوار کی اد بی تحریکات کا بھی پتالگا تا ہے کیونکہ تحریکات در حقیقت کسی بھی عہد کے مطالبات،امنگوں اور رقمل کی نمائندہ ہوتی ہیں۔تاریخ انسانی کی ساخت میں کارفر ماشخصی و غیر شخصی افکار اور رجحانات کے باہمی تاثرات کی توضیح اور نشان دہی کے ساتھ ساتھ اہل زبان وادب کے ماحول،حالات،ان اردومیں تذکرہ نگاری دراصل کسی فرد کی انتہائی ذاتی آراء پر شتمل تحریر ہوتی تھی۔اس پر تاریخ نگاری کے حوالے سے نہ تو کوئی شعور کی اہر دکھائی دیتی ہے اور نہ ہی کوئی اثر ات۔اس لیے ان کے ہاں ادوار بندی کا تعلق زبان وشعر یاان سے متعلقہ شخصیات سے ہوتا تھا۔ کسی بھی تذکرے میں متقد مین، متوسطین اور متاخرین کی زمانی تقسیم اولین طور پر قائم چاند پوری نے اپنے تذکرے'' میں کی تھی۔اردوکی ادبی تاریخ نولین کی اولین کاوش'' آب حیات' میں' تذکروں کی فہرست ساز تقیدی روایات سے انجراف''(۱۲) کے ساتھ ساتھ قدرے تاریخی شعور کے ساتھ ادوار سازی تو کی گئی لیکن وہ بھی تذکروں کی طرح زمانی نہیں تھی۔ بقول مجرحسین آزادانہوں نے زبان اردوکوعہد بہ عہد تبدیلی کے لحاظ سے پانچے ادوار میں تقسیم کیا کیونکہ '' ہرایک دورا سے عہد کی زبان بلکہ اس زمانے کی شان دکھا تا ہے۔''(۱۳) یوں بیادوار بندی لسانی ہونے کے ماوجود آج لسانی تاریخ میں بھی اہمیت کی حامل نہیں ہے۔

گو بعدازاں اردوادب کے ابتدائی تاریخ نولیں تخلیقات کے ساجی سیاسی اسباب ورجانات کا قبل از اور مابعد ادوار کے ساتھ منطقی ربطاور تبدیلیوں کے عدم جواز کی بنا پراد بی ارتقا اور تخلیقی حرکت کی کمل تصویر بناتے دکھائی نہیں دیتے ۔ لیکن خاص طور پرتقسیم ہند کے بعداد بی تاریخوں میں تاریخیت کا یہ پہلوخاصا بہتر اورادوار بندی زیادہ سے زیادہ منطقی و قدر یجی انداز میں ڈھلتی دکھائی دیتی ہے۔ مگر ان سب کے ہاں تاریخ نگاری کی روایت شخصی، علاقائی، صنفی اور سیاسی بنیادوں پر استوار ہوئی اس لیے ادبی تواریخ میں ادوار بندی کے مسئلے کواسی ذیل میں رکھا گیا۔ یوں اردو کی عمومی ادبی تاریخ نگاری دہلی اکھئو، بیجا پوراور گولکنڈہ کے درباروں یا بڑی ادبی خصیتوں اوراصناف کے گردگھومتی نظر آتی ہے۔ اس حوالے سے رام بابوسکسیند کی'' تاریخ ادب اردو'' کی فہرست پرنظر دوڑا کیں، وہاں کچھاس قسم کی ذیلی عنوانات نظر آتے ہیں: قدیم شعرائے گولکنڈہ و بیجا پور، قدیم

شعرائے دہلی، میر وسودا کا زمانہ، انشاء اور مصحفی کا دور، غالب و ذوق کا زمانہ، شعرائے کھئو، قدیم شعرائے دکن، زریں عہد اکبری، شاہان بہمنی، قطب شاہیوں کا عہد، عادل شاہیوں کا زمانہ، شعرائے دکن مغلوں کے زمانے میں، شعرائے اور مگ آباد، اسا تذہ دہلی حصہ اول طبقہ متقد مین، اسا تذہ دہلی حصہ دوم طبقہ متوسطین، اسا تذہ دہلی طبقہ متاخرین، مرثیہ اور مرثیہ گو، دربار کھئو اور اس کے شعراء، دربار رام پوروحیدر آباد، اردوناول کی ابتدا، اردوڈ راماوغیرہ۔ اس کے اثرات ڈاکٹر انورسد بداور دربار کھئو اور اس کے شعراء، دربار رام پوروحیدر آباد، اردوناول کی ابتدا، اردوڈ راماوغیرہ۔ اس کے اثرات ڈاکٹر انورسد بداور دربار کھئو اور اس کے شعراء، دربار رام پوروحیدر آباد، اردوناول کی ابتدا، اردوڈ راماوغیرہ۔ اس کے اثر ات ڈاکٹر انورسد بداور دربار کھئو اور اس کے شعراء کی ملتے ہیں۔ رہنے ویلک نے لکھا ہے کہ 'آگر ادبی تاریخ کے ادوار کو سیاسی تاریخ کے ادوار کو سیاسی تاریخ کے ادوار کے ساتھ بدل جاتے ہیں۔ ''(۱۲) سوال بیہ ہے کہ کیا ذبی تاریخ عکومتی وریائی ادوار کے زیراثر آگے بڑھئی اور اس کے بدلنے کے ساتھ بدل جاتے ہیں۔ ''(۱۲) سوال بیہ ہے کہ کیا ذبی تاریخ عکومتی وریائی ادوار کے زیراثر آگے بڑھئی شعور کی بنیاد بنایا جاسکتا ہے؟ کیا خوداد بی شخصیات کی بنیاد پر زمانی تقسیم ایک ہمہ جہت و ہمہ گیرتاریخی عمل کی حرکت کی نمائندہ ہو سے ہو کی جاتھ ہوں ہو ہو کہ گیرتاریخی عمل کی حرکت کی نمائندہ ہو کہ ہو تاریخ

ہمارے ہاں سب سے زیادہ نا انصافی تاریخ کے ساتھ ہی ہوئی ہے۔ دس بارہ سال کی ابتدائی تعلیم میں اسے یا تو ہوں کے مفاوات کے تحت پوری طرح پڑھایا ہی نہیں جا تایا اگر مختلف دیگر مضامین کا حصہ بنا کر پڑھایا جا تا ہے تو وہ بھی مقتدر تو توں کے مفاوات کے تحت پرو پیگنڈ ااور ذہن سازی کے لیے۔ نیجناً دس بارہ سال کی تعلیم کے بعدایک عام طالب علم کے ذہن میں برصغیر کی تاریخ کا انتہائی مختصر خاکہ کچھ یوں ہوتا ہے کہ یہاں مسلمانوں کی آمد سے پہلے محض وحشت، درندگی اور بہیا گئی تھی جے مسلمانوں کی آمد امن ، خوشحالی ، عدل اور مساوات میں بدل دیتی ہے۔ یہ کا و تاک کے مسلم دور کواسی حوالے سے لیاجا تا ہے لیکن پھر کے ۱۸۵۷ء تک روہیلوں ، جاٹوں ، مرہٹوں اور نادر شاہ کی پیدا کر دہ بدامنی ، قبل و غارت ، انتشار اور سازشوں کا تصور ذہن میں گھر کر لیتا ہے۔ جس کے بعد مسلمانوں کے لیے انگریز می دور میں غلامی کی مشکلات ، ظلم ، ناانصافی ، بے بی اور ہندو مکاریوں کا اضافہ ہو جاتا ہے اور پھرا چا تک ۱۹۲ ء کی ضبح پھر سے امن ، خوشحالی اور آزاد کی کا دور دورہ شروع ہوتا جاتا ہے۔ تاریخ کے حوالے سے موٹی و سے بی مغالطوں کی و بی جارت کے نے موٹی نفور سازی کا بیکمال دراصل ادوار بندی کی دین ہے۔ اردو کی ادبی تاریخ نگاری میں بھی ایسے بی مغالطوں کی ایک طویل فہرست موجود ہے جو کہ ہمارے ادبی تاریخ نویسوں نے قائم کی ہے۔

اردوکی ادبی تاریخوں میں عمومی طور پر اردوادب کا تاریخ نویس اپنی گھڑ کی اٹھائے کیملی بارا میر خسرو کے دور میں دہلی کے دربار کے چکر لگا تادکھائی دیتا ہے اور پچھ ہی عرصے کے بعد محمد بن تغلق کے ہمراہ دکن کی طرف نکل جاتا ہے۔ پیچھے کیا ہوتا رہا اسے پچے خبر نہیں رہتی۔ دکن میں وہ بہمنی ، عادل شاہی ، قطب شاہی اور گوجری درباروں اور بھی بھار خانقا ہوں کا طواف کرتا ہے لیکن وہ نفسیاتی طور پر دبلی کے بڑے دربار ہی سے متاثر رہتا ہے اوران نیم قومیت پیند حکومتوں کو نہصرف باغی ہی سمجھتا ہے بلکہ یہاں کی زبان کو اردو کہنے کی بجائے دکنی ہی کہتا ہے اور فارسی اثرات کا بغور مطالعہ کرتا ہے۔ اس لیے جب اور نگ میں زیب عالمگیر دکن پر قبضہ کر کے اپنی فارسیت پیند دہلوی تسلط کی توسیع کرتا ہے تو ہمارا تاریخ دان بھی ولی کا دیوان بغل میں

دبائے واپس دہلی کی طرف چل پڑتا ہے اور پھر بھی دکن کی خبر نہیں لیتا۔ دہلی میں فارسیت کے مقامی زبان پر شدیدا ثرات کے نتیج میں جو لہجا دبی سطح پر سامنے آتا ہے اسے وہ اردو کا نام دیتا ہے اور میر وسودا کے عہد تک وہاں قیام کرتا ہے اور پھرا چا تک نادر شاہ اور احمد شاہ کے پیدا کر دہ نامساعہ حالات کے تحت اسے کھئونتقل ہونا پڑتا ہے۔ یوں لگتا ہے کہ یہاں آکر وہ پھر دہلی کو بھول گیا ہے۔ لیکن جب اسے دہلی میں غالب ومومن کی اطلاع ملتی ہے ہے تو وہ پھر واپس دہلی چلا جاتا ہے۔ اس دوران اس کا ایک چکر کلکتہ کے فورٹ ولیم کالی ہے اور چھوٹی موٹی اطلاع ملتی ہے ہے تو وہ پھر واپس دہلی جات کے علاوہ اس تمام عرصے چکر کلکتہ کے فورٹ ولیم کالی میں بھی لگتا ہے اور چھوٹی موٹی اطلاع نظیرا کبر آبادی کی بھی ملتی ہے۔ اس کے علاوہ اس تمام عرصے کے دوران ہندستان بھر میں کیا ہوتا رہا ہے اس نے اس کی کچھ خبر نہ رکھی کیونکہ وہ مخصوص نفسیات اور تصورات کا حامی نظر آتا ہے۔ حدالان بہندستان بھر میں کیا ہوتا رہا ہے اس نے اس کی کچھ خبر نہ رکھی کیونکہ وہ مخصوص نفسیات اور تصورات کا حامی نظر آتا کی جہد بریف کیس اٹھائے سرسید کے ہمراہ ملی گڑھ میں قیام کرتا تھے۔ اس دوران وہ ایک آدھ چکر لا ہور کا لگا تا کیا جار سیت پہندی کا تو وہ عادی ہے ہی لیکن اب وہ زیادہ تر انگریز کی کو پہند کرتا ہے۔ ہارے اد بی تاریخ نولیس کی ہے چھوٹی سیتا ہارے تاریخ نگاری کے رجمانات کے ساتھ ساتھ ادوار بندی کے مزاج کو بھی ظاہر کرتے ہیں۔

میتا ہمارے تاریخ نگاری کے رجمانات کے ساتھ ساتھ ادوار بندی کے مزاج کو بھی ظاہر کرتے ہیں۔

تاریخ نوگیں وہ لوگ رہے ہیں جن کا بنیادی تعلق تاریخ کی سوالات اور ادوار نظر انداز کرتا ہے کیونکہ ہمارے ہاں زیادہ تر ادبی تاریخ نولیں وہ لوگ رہے ہیں جن کا بنیادی تعلق تاریخ کی بجائے ادب، تنقید اور تحقیق سے رہا ہے۔ ان کے ہاں تاریخ نولی کا رویا ساسی حثیت نہیں رکھتا۔ اسی لیے ان کا زیادہ تر کام اساء و سنین کی تھے، کہ کی مرحلہ وار تر تیب اور فن و شخصیت پر محض تجمرے تک محدود نظر آتا ہے۔ اسی لیے اردوادب کی تاریخ نگاری تاریخی شعور سے خالی محض تقیدی مقالوں کا مجموعہ یا'' چند حقیقوں کی بے ربط یوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ حقیقوں کی بے ربط یکونگی'' نظر آتی ہے۔ اس حوالے سے علی جوادزیدی الی ہی بی ربطیوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اردوادب کی تاریخ کے ابتدائی ادوار میں اودھی، ہرج بھا شااور کھڑی بولی کا پنجاب، گجرات، سندھ اور وسطی ہند میں ادبی قالب میں ڈھلئے عمل اور پھر فارسی، عربی اور سنسکرت سے استفادے سے نئی ادبی اسانی روانیوں کی تشکیل کا تمام دورا بھی تک آکھوں سے اور جسل ہو ہوں کی تشکیل کا تمام دورا بھی تک آکھوں سے اور جسل ہے۔ امیر خسرو سے پہلے اور بعداز ال دبلی میں ولی کی آمد تک اور دبلی عہد ابھی تک گوشتہ گمن کی میں ہے۔ ایجانی کی میں ہور ہوں کی تشکیل کا تمام دورا بھی تک اور وہاں کی شاعری اور ان کی مقامی زبان کے نئی لسانی وادبی روانیوں اور ان کا فارسی روب دھار نے سمیت ساراعظیم سرمایدارد و ہندی اختلاف کی چھائش کی نذر بیاں کہ کہ وادن کی اور نہ کی کہ دو ہے۔ آخر مشتر کے تہذیب کے اس عظیم ورثے کو اپنا کراردو کے آغاز اور ابتدائی تاریخ کو وسیع تر زبانی وسعت سے ہمکنار کیل نہ کہا جائے کا س سے کے جواز میں علی جوادزیدی یہ کہدا شخصے ہیں کہ:

جھے تو ڈر ہے کہ لوگ اس دور کی چھان بین شاید اس لیے نہیں کرتے کہ اس منزل پراردو ہندی کی موجودہ شکلوں کی جگدا یک الیی زبان رائج تھی جو دونوں ہی کا نقش اول ہے۔ ہندی والوں نے جائسی کو لے لیا، رحیم کو لے لیا، کبیر کو لے لیا، ان کی تاریخ رفتہ رفتہ زیادہ بھر پور ہوتی جارہی ہے۔ ہم اس قدیم سرمائے کے بارے میں جو ہماری لسانی

### اوراد بی روایات کے قریب ترہے ابھی ڈراور جھبک رہے ہیں۔(۱۵)

مزید برآں وہ اس بات کی نشاند ہی بھی کرتے ہیں کہ تذکرہ نو پیوں کے تجابل عارفانہ کے باوجود برج بھا شااور ریختہ دونوں کی روابیتیں جنہوں نے اردو کی تشکیل میں اہم کردارادا کیا متوازی طور پرشاہ عالم کے قلعہ معلٰی اور کلام میں موجود ہیں لیکن انہیں بھی نظرانداز کیا گیا۔ پھر یہ بھی کہ تذکروں میں تو دبلی و کھوئو کے ادبی دبستا نوں کا کوئی ذکر نہیں ماتا۔ مگرار دومورخین نے اپنی تاریخوں میں ان دبستا نوں کو بطورادوار خاص اہمیت دیتے ہوئے ادبی لسانی اختلافات کو ایسے غیر منطقی الگ الگ دبستا نوں کی شکل میں ڈھال دیا کہ اشتر اکات نہ ہونے کے برابررہ گئے۔ جبکہ کھوئو کے ادبی ولسانی ارتقا، روایت اور اس کی خصوصیات کے علاوہ دبلی سے ادبی لسانی فرق کی ساجی سیاسی، معاشی، تہذیبی اور لسانی وجو ہات کا وہ کوئی ذکر نہیں کرتے۔ اس دبستان سازی میں سارے ادب کے تصور کوغر کول تک محدود کر دیا گیا کیونکہ کھوئو میں بیصنف استادی دکھانے کی صفت بن گئی ۔ خسوصیات

دراصل ادوار بندی میں تاریخی شعور کے ساتھ ساتھ الیی ذہانت کی ضرورت ہوتی ہے کہ ادوار کی تشکیل اوران کے امتیازات کے باوجوداد بی تاریخ ادب کا ارتقااس طرح پیش کرے کہ اس میں ایک تسلسل قائم رہے۔ بالکل اسی طرح جیسے ٹی الیں ایلیٹ بور پی ادب کے متعلق لکھتا ہے کہ''۔۔۔ بورپ کا ساراا دب ہوم سے لے کراب تک اوراس کے اپنے ملک کا سارا ادب ہوم سے لے کراب تک اوراس کے اپنے ملک کا سارا ادب ایک ساتھ وزندہ ہے اورایک ہی نظام میں مربوط ہے۔۔۔ کوئی شاعر، کوئی فذکار، خواہ وہ کسی بھی فن سے تعلق رکھتا ہو، تن تنہا اپنی کوئی مکمل حیثیت نہیں رکھتا، اس کی اہمیت اوراس کی بڑائی اسی میں مضم ہے کہ پچھلے شعراء اور فذکاروں سے اس کا کیا رشتہ ہے؟''(۱۲) اسی لیے ایلیٹ کے نزد یک تاریخ ادب کے لیے زبان، تاریخ، تہذیب، فلسفے ، معانی و بیان اور متعلقہ دیگر زبانوں کا ادب ناگز برہے۔وہ مواد کے تاریخی پس منظر فن وفن پاروں کی قدر شناسی ، اصناف کے ارتقا کے شعور، افکار کی تاریخ اور تنجیل حالی کھتے ہیں کہ کوضروری قرار دیتا ہے۔ اسی طرح ادوار بندی کے حوالے سے لیز برا دب کے سب سے مع وف مؤرخ ڈاکٹر جمیل حالی کھتے ہیں کہ:

تاریخ ادب نہ صرف ادب کی بلکہ سابق تبدیلیوں کے زیرا اثر زبان و بیان کی تبدیلیوں کی بھی تاریخ ہے۔ میں نے اردو کی زمانی تقسیم کے ساتھ روایت کی تشکیل و تغیر اور رقمل و تبدیلی کو بنیادی طور پر سامنے رکھا ہے۔۔۔تاریخ ادب میں جہاں کسی دور کے اپنے میعار اور نظام اقد ارکی مدد سے ادب کا مطالعہ کیا جاتا ہے وہاں ساتھ ساتھ دائک ادبی معیاروں ہے بھی تخلیقات کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔۔۔ادوار کی زمانی تقسیم کے ساتھ، روایت کی تشکیل و تغیر اور روقمل و تبدیلی کو بنیا دی طور پر سامنے رکھا جائے تا کہ زمانی ترتیب، روایت کا سفر اور روح ادب بیک وقت سامنے آجا کیں۔ (۱۲)

ڈاکٹرجمیل جالبی کاادوار بندی کے حوالے سے بیصوران کے اس تاریخی شعور سے انجراہے کہادب کی طرح تاریخ کوبھی زندگی کی روح کا مکمل آئینہ ہونا چاہیے کہ کچر ،فکراور تاریخ کے امتزاج سے تاریخ ادب ایک وحدت بن جائے تا کہ زندگی

میں موجود حرکت وعمل کی واضح جھلک نظر آ جائے۔

ایک مؤرخ کا کام ادبی اقدار کی تشکیل اور ادبی ارتقا کے شلسل کوقائم رکھنے والی زمانے کی بنیادی حقیقتوں کی دریافت ہوتا ہے۔ وہ تو می تہذیب اظہار میں لاتا ہے۔ اس کے نزدیک دریافت ہوتا ہے۔ وہ تو می تہذیب اظہار میں لاتا ہے۔ اس کے نزدیک تاریخ ادب کا مقصد زندگی کے مکمل تر اظہار کے لیے ادب کو بطور ساجی مطالبہ اور بطور تہذیبی تاریخ پیش کرنا ہوتا ہے۔ وہ محض معلومات نہیں دیتا بلکہ تاریخ کی حرکیات سیاسی ساجی اور فکری مدوج زرے کی طور متاثر ہوئی اور ادبی حوالے سے اس کے کیانتان کے نکلے؟

حوالهجات

1-Tanvir Anjum, "Temporal divides: A Critical Review of Majour Periodization Schemes in Indian History", Journal of Social Sciences, GCU, Faisalabad, vol.1, No. 1, July 2004, p 32.

- ۲\_ سلمان احمه،اردوکی اد کی تاریخین:نظری مباحث،قصرالا دب،حیدرآ باد،۱۹۹۹ء،ص ۳۷
  - س\_ مبارك على، ڈاكٹر، تاریخ اورفلسفهٔ تاریخ ،فکشن ہاؤس، لا مور، ۲۰۰۵ء، ص ۹۷
    - ۳ سلمان احمر، ایضاً م<sup>۳</sup> ۲۲۰،۲۱۹
      - ۵۔ سلمان احمر، ایضاً ، ص ۲۱۹
- ۲۔ ظفرالاحسن لاری،اد بی تاریخ کےاصول،مشموله 'اردوادب' خدابخش اورئیٹیل پبلک لائبر ریی پٹنہ،نمبرا،۱۹۹۳ء، ص۹،بحوالدرساله 'نهندستانی' الله آباد،ایریل ۱۹۹۳ء

8-Hudson, William Henery, "An Introduction to the study of Literature", George G. Harrap & London, 1965, pg36

- 9- ناصرعباس نئير، ولاكثر، لسانيات اور تقيد، اسلام آباد، پورب اكادى، ٢٠٠٩ء، ٥٥
- - اا۔ ڈاکٹبسم کاشمیری، تاریخ ادب اردو، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، ۲۰۰۱ء، ص ۱۲،۱۱،۹

- ۱۲ سلیم اختر، ڈاکٹر، اردو کی مختصرترین تاریخ، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، ۲۰۰۴ء، ص ۲۳۴۷
- ۱۳ آزاد، محرحسین، آب حیات، مرتبه: ڈاکٹرنبسم کانثمیری، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، ۱۹۷۰ء، ۲۰
  - ۱۴ گیان چند، ڈاکٹر،ایضاً، ۲۸
- ۵۱۔ علی جواد زیدی '' تاریخ ادب اردو کی تدوین'' مشمولها دبی تاریخ نولیدی ،مرتبه عامر تهیل ،سید ، ڈاکٹر نہیم عباس احمر، یاکستان رائٹرز کوآپریٹوسوسائٹی ،لا ہور ، ۱۰۱۰ء،ص ۲۵
- ۱۲ . فی الیس ایلیٹ''روایت اور انفرادی صلاحیت''مشموله''ارسطوسے ایلیٹ تک''مرتبہ جمیل جالبی، ڈاکٹر نمیشنل بک فاؤنڈیشن، اسلام آباد، ۱۹۸۵ء، ص ۵۰۵،۵۰۳
  - ے۔ جمیل جالبی، ڈاکٹر، تاریخ ادب اردو، مجلس ترقی ادب، لا ہور، جلد دوم، ۲۰۰۵ء، ۱۳،۱۲

### ڈاکٹرروبین*ہ ترین امحد*خاورنوازش

پروفیسر و صدر شعبه اردو،بهاؤ الدین زکریا یونیورسٹی ، ملتان استاد شعبه اردو،بهائو الدین زکریا یونیورسٹی، ملتان

مطالعهُ فيض : نئے پيرا ڈائم کی تلاش

Dr. Rubina Tareen

Prof. Head Department of Urdu, Bahauddin Zakariya University, Multan

#### **Muhammad Khawar Nawazish**

Department of Urdu, Bahauddin Zakariya University, Multan

#### The Faiz Study: A Search of New Paradigms

Urdu critics have been studying Faiz Ahmed Faiz and his works in a limited, though popular, framework. There are plenty of issues from his works to be discussed by the research scholars other than resistance and revolution. In this regard, Pindi Conspiracy Case and his Marxist bent of mind are too obvious to be ignored. It was the controversial side framed by these notorious issues that Faiz could never be portrayed in secondary and higher education in his fullest essence. This article introduces these paradigms so that the future scholarly work might be done on innovative grounds.

کسی تخلیق کار کے فکر فن کے حوالے سے بعض اوقات جب ایک خاص طرح کا تصور خاص نوع کے ککھار ایول کی روزو لیے کی وجہ سے اتناعام ہوجاتا ہے کہ ہرسطے کے محتقین ، ناقدین اور طالب علم اُس تخلیق کار کے فکر وفن پر بات کرنے سے پیشتر مر وجہ تصور کو بطور مفروضہ سامنے رکھنے گئے ہیں ،ایسے ہیں ایک طرف جہاں اُس تخلیق کار پر مطالعہ کے موضوعات محدود رہ جاتے ہیں وہاں کسی نئے ہیراڈائم کی طرف توجہ مبذول ہونا بھی کم ہوجاتا ہے۔ فیض احمہ فیض (۱۹۱۱ء ۔۱۹۸۳ء) اُردود نیا کا ایسا نمائندہ نام ہیں جن پر تحقیقی و تنقیدی نوعیت کا بہت سے کام ہوجانے کے باوجود آج بھی اُن کی شخصیت اور فکر کے پچھ گوشے

ایسے دکھائی دیتے ہیں جن پرکسی نقادیا محقق نے ہیتِ مقتدرہ کے خوف سے یا پھراپی خاص طبیعت کی بناپر وہ توجہ نہیں دی جس کے وہ متقاضی سے مطالعہ فیض کے شمن میں کسی نئے پیراڈ ائم کی تلاش کے بجائے آج کا قاری بھی انقلاب کی اصطلاح کو ایک نعرے کے ضمن میں دیکھتے ہوئے فیض کو پڑھنے میں مگن دکھائی دیتا ہے اور ہماری دانش گاہوں میں یہی ایک حوالہ اکثر اوقات مطالعہ فیض کی روایت کے عدم فروغ کا سبب بنار ہا جو دراصل فیض کی شخصیت اور فکر کی بہت ہی جہات پراعلیٰ معیار کی شخصیت اور فکر کی بہت ہی جہات پراعلیٰ معیار کی شخصیت نے بوئے کی وجہ سے تھا، فیض کی تخلیقات کو سجے تناظر میں اور نئے زاویے سے سجھنے کے بجائے اس موضوع مطالعہ کو ہی متنازعہ قرار دیا جاتا رہا۔ رواں برس فیض سالہ تقریبات کے سلسلے میں اُن کے ہم عصروں اور پچھ نئے لوگوں نے اس رجان کی معاضروری حوصلہ شکنی کرتے ہوئے مطالعہ فیض کے شمن میں نئے زاویے تلاش کرنے کی کوشش کی ہے اور اس روایت کو فروغ ملنا ضروری

ے۔

فیض کی پہچان کے گی حوالے ہیں لیکن بنیادی حوالہ شاعری ہے اور اس ضمن میں ان کی تخلیقات کو مزاحت کا استعارہ کہنا کسی طور پر غلط نہ ہوگا۔ جولوگ انھیں انقلا بی شاعر کہہ کر مخاطب کرتے ہیں وہ بھی اس بات سے انکار نہیں کر سکتے کہ انقلاب کا ہر نعرہ بنیادی طور پر مزاحت اساس ہوتا ہے۔ فیض کی خصوصیت یہ ہے کہ انھوں نے اپنی شاعری میں موجود مزاحت کو کھی بھی نعرہ نہیں بننے دیا بلکہ ایک ایسے مربوط فلفے کے طور پر پیش کیا جس میں نظر یے کے ساتھ ساتھ ایک راؤ ممل کے تعین کی خوبی بھی موجود ہے۔ وہ جس او بی تخریک سے وابستہ ہوئے وہ اُردود نیا میں اوبتخلیق کرنے اور اُسے پر کھنے کے تمام رائ کے پیانوں سے رُوگر دانی کرتے ہوئے مقصدیت پر بینی نئے آ درش کا سبق دے رہی تھی ، ایک ایسا آ درش جس میں اپنے عہد کی طبقاتی کھکش اور ہر طرح کے استحصال کا صرف نوحہ نہ ہو بلکہ اس جمود کو توڑنے اور فضا میں تغیر پذیری کا پیغا م بھی ہو۔ فیض اس آ درش کا اظہار یوں کر رہے ہیں کہ

ہاں تلخی ایام ابھی اور بڑھے گی ہاں اہلِ ستم مشقِ ستم کرتے رہیں گے منظور یہ تلخی، یہ ستم ہم کو گوارا دم ہے قو مداوائے الم کرتے رہیں گے ہے خانہ سلامت ہے تو ہم سرخی کے سے تزکین در و بام حرم کرتے رہیں گے اتی ہے لہو دل میں تو ہر اشک سے پیدا ریگ لب و رُخمار صنم کرتے رہیں گے صواا، ۱۲۰

ترقی پینداد فی تحریک سے وابستہ ہرادیب اور شاعر کواسی آ درش کی بناپر اپنے عہد سے بغاوت کرنے والوں میں شار
کیا گیا اور ان پر ہر طرح سے قدغن لگائی گئی یہاں تک کہ قیام پاکستان کے بعد جب ۱۹۵۳ء میں ترقی پیندوں کو سیاسی ایجنٹ
قرار دے کر ان پر پابندیاں عائد کی گئیں تو اُس کے بعد خواہ منٹو ہو یا فیض چھوٹے درج سے بڑے درج تک پڑھائے
جانے والے نصاب میں بھی ان ادیوں کی تخلیقات کو شامل کرنا ممنوع قرار پایا۔ پاکستان اپنے قیام کے فقط دس برس بعد
آمریت کے سایے تلے آگیا جس نے اس روایت کو مزید تقویت دی فیض کی ایک طرف ترقی پیندا دبی تحریک کے لیے
خدمات سامنے تھیں اور دوسری طرف ۱۹۵۱ء میں بننے والے پنڈی سازش کیس نے اُن کی شخصیت کو مزید متناز عہ بنادیا۔ فیض
کی شخصیت اور فکر سے جڑے ہوئے ایسے تصورات جضوں نے اُن کے بارے میں لوگوں کی مخصوص ذبین سازی کی آج بھی
اُسی طرح شخصیت اور فکر سے جڑے ہوئے ایسے تصورات جضوں نے اُن کے بارے میں لوگوں کی مخصوص ذبین سازی کی آج بھی

i- "نپڈی سازش کیس" کی اندرونی کہانی کیاتھی اوراس میں فیض کا کتنا حصہ تھا یہ ایک ایسا تحقیق طلب موضوع ہے جس پر تا حال کوئی ڈھنگ کی کتاب سامنے نہیں آئی ۔ حسن ظہیر کی کتاب ایک ریٹائر ڈیپوروکریٹ کی اپنی ذبخی اُلجھنوں کو ہمارے سامنے لاتی ہے۔ انہیں جو کچھ موادی آئی ڈی کے اہلکاروں کی رپورٹوں پر ببنی میسر آیا اے بی ذبخی اُلہوں نے اپنی کتاب کی اساس بنایا اور کوئی خاص نتائج اخذ کیے بغیر انہی رپورٹوں کی بنیاد پر فیف کو مجرم قرار دیا۔ ضرورت ہے کہ اس حوالے سے تحقیق کی جائے کیونکہ مطالعہ فیض کی روایت میں بہر حال اس واقعے کو اُل کر کے نہیں دیکھا گیا۔

ii۔ فیض اور استعار دشمنی کے حوالے سے بھی کوئی خاص کام نہیں ہوا۔ ڈاکٹر جمیل جالبی کامضمون مشمولہ جدیدادب بھی اِس معاملے کی دھند کوصاف نہ کر ساکا کہ فیض نے کس تناظر میں برٹش آ رمی میں شمولیت اختیار کی۔ فیض کی استعار مخالفت کا ان کے کلام اور دیگر شواہد کی روثنی میں ایک تحقیقی جائزہ بہت کار آمد واقع ہوگا۔

iii۔ فیض کے انگریزی تراجم شایدا پنے ہم عصروں کی نسبت بہت زیادہ اہم ہیں اور معروضی انداز میں ان کا جائزہ لیا جانا بھی ضروری ہے۔

iv فیض پراب تک جو تحقیق اور تقید کلھی گئی ہے اس کا محاکمہ بھی ضروری ہے۔ فیف پرلوگوں نے کس تناظر میں کیا کھیا ہے۔ اثر تناظر میں کیا کھیا ہے۔ اثر کا جائزہ بھی فیض شناسی کے باب میں اہم ہے۔ اثر کلھنوی سے لے کررشید حسن خان اور وزیر آغا سے لے کرمٹس الرحمٰن فاروقی تک جن لوگوں نے فیض کوایک خاص زاویۂ نظر سے دیکھنے کی کوشش کی ہے ان کا جائزہ لیا جائزہ لی

فیض کا ہر باشعور قاری اس بات سے متفق ہوگا کہ وہ ایک انسان دوست شاعر تھے اور یہی فلسفہ اُن کے خلیقی عمل کی بنیاد تھا۔ مطالعۂ فیض کے ضمن میں اگر اُن کی شاعری کے حوالے سے دیکھا جائے تو'' آج بازار میں پا بہ جولاں چلو' ایسی ایک قدم آگ آ دھ نظم ہی اُن کے مخالفین یا یوں کہہ لیں کہ اُن سے خائف طبقے کی نظر میں پوری شاعری کو مزاحت اور اس سے ایک قدم آگ

بڑھ کر بغاوت کی شاعری قرار دینے کے لیے ہمیشہ کافی رہی۔ سید سبط حسن لکھتے ہیں کہ:

سرکاری حکام کے حقارت آمیزرویے پرانھوں نے زبان سے تو کچھ نہ کہا مگر اُن کے حساس دل کے اتھاہ اور پُر سکون سمندر کی تہد میں جذبات کا تلاطم بر پا ہو گیا اور تب اشعار کے آبدار موتی ڈھلنے گئے،''شور شِ زنجیر بسم اللہ'' اور'' آج بازار میں پابہ جولاں چلؤ' میں انھوں نے اپنے ساتھیوں کے تجربوں کو جس شدت سے محسوس کیا ایس شدت تو اہل ستم کی جفاؤں میں بھی نہتی۔ (۱)

''زنداں نامہ''اوراس کے بعد کی شاعری میں فیض کی جوشخصیت ابھر کرسامنے آرہی ہے وہ صرف انسان دوست نہیں بلکہ استبداد کے خلاف اپنی نفرت کا اظہار کرنے والے شاعر کی ہے جس کے درج ذیل ایسے اشعار کوایک فوجی آمر کے خوف سے ان کی کلیات مرتب کرتے ہوئے اس میں شامل ہی نہیں کیا جاتا:

> اے خاک نشینو اُٹھ بیٹھو، وہ وقت قریب آپہنچا ہے جب تخت گرائے جائیں گے جب تاج اُٹھالے جائیں گے اب ٹوٹ گریں گی زنجیریں اب زندانوں کی خیر نہیں جو دریا جھوم کے اُٹھے ہیں نکوں سے نہ ٹالے جائیں گے

دراصل یہی وہ پیغام ہے جوفیق کے کلام کوسر کار نواز نصاب سازوں کی نظر میں ہی متنازعہ نہیں بنا تا بلکہ اسے سرکاری جامعات میں پڑھایا جانا اور اس پر تحقیق اور تنقید کی راہیں کھولنا گویا ہیت مقتدرہ کے خلاف بغاوت پراُ کسانے کے مترادف قرار دیا جاتارہا۔

ایک اورانہم بات کارل مارکس کے فلسفہ سے فیض کا خاطر خواہ لگاؤ ہے۔ اُس دور میں کہ جب وہ خودایک مدرس کے طورایم اے اوکائے امرتسر سے اپنی عملی زندگی کا آغاز کررہے سے مارکسی فلسفے سے متعلق بہت ساادب اُن کے زیرِ مطالعہ رہا اور محمود الظفر اور شید جہاں ایسے روثن خیال تخلیق کا روں کی معیت میں انھوں نے ہندوستان کے دریچوں پر انقلاب روس کی آئے جسندن شروع کی ۔ اسی دور سے فیض کی مارکسی فلرسے وابستگی کا ایسارشۃ قائم ہوا جو آخر تک ایک سہانے خواب کی تعبیر تلاش کرتا ہوا اُن کے اندر زندہ رہا۔ اسی فلسفے اور سویت یونین سے لگاؤ کی بنا پر انھوں نے برٹش انڈین آری میں شمولیت اختیار کی کہن اُن کے خافین اس بات کو پور سے سیاق کے ساتھ سیجھنے کے بجائے اِسے استعمار کے ساتھ کھڑا بہونے سے تعبیر کرتے ہیں حالانکہ مطمع نظر ہندوستان میں رہتے ہوئے ایک ایسا تھا تھا۔ جس میں سوویت روس بھی شامل تھا اور ساتھ ہی مالئ مطمع نظر ہندوستان کو انگریز دوں کے بعد جاپان ایسی دوسری سامرا ہی طافت کے چنگل میں پھنسنے سے بچانا تھا۔ اسی دور میں فیش کے کمیونسٹ پارٹی کے لوگوں سے روابط قائم ہوئے جو تاعم قائم رہے اور استعار دوست کے علاوہ کمیونسٹ ہونے کا لیبل بھی ان کی بعد بھی کی ذات کا حصہ بن گیا جو پیڈی سازش کیس میں دھرے جانے کے بعد مزید مضبوط ہوا یہاں تک کہ کیس سے رہائی کے بعد بھی وہ اُن کمیونسٹ سے رہائی کے بعد بھی وہ اُن کمیونسٹوں میں شار ہوتے تھے جن سے کوموت وقت ہمیشہ خالف رہتی۔ ابوب خان کے دور میں عمل میں آنے والی ائی وہ وہ ای کہ اُن کمیونسٹوں میں شار ہوتے تھے جن سے کوموت وقت ہمیشہ خالف رہتی۔ ابوب خان کے دور میں عمل میں آنے والی ائی کہ وہ اور اُن کمیونسٹوں میں شار ہوتے تھے جن سے کوموت وقت ہمیشہ خالف رہتی۔ ابوب خان کے دور میں عمل میں آنے والی ائی

### ایک گرفتاری کے بارے میں بتاتے ہیں کہ:

ہم جب گرفتار ہوئے تو ہم نے بوچھا بھئ ہمیں کس شوق میں گرفتار کیا گیا ہے۔ہم نے تو پھے نہیں کیا اور ہم یہاں سے بھی نہیں ۔ہمیں تو حکومت کی طرف سے ماسکو بھیجا گیا تھا۔ اس پر جواب ملاہاں آپ نے پھے نہیں کیا ہے۔ اپ کو تو محض احتیاطاً قید میں رکھا ہے۔ جب ہم سیمجھیں ہے اور ہم نے بھی آپ پر کوئی الزام نہیں لگایا ہے۔ آپ کو تو محض احتیاطاً قید میں رکھا ہے۔ جب ہم سیمجھیں گے کہ حکومت کو آپ سے کوئی خطرہ در پیش نہیں ہے تو آپ کو چھوڑ دیں گے یا چرایک صورت سے ہے کہ آپ لکھ کردے دیں کہ آپ حکومت کے خلاف کوئی کاروائی نہیں کریں گے۔ہم نے کہا اس میں لکھ کردے دی کہ آپ اور چھا پھر آپ یہ کی کوئی اس نہیں کیونکہ ہم ایک زمانے سے سیاست میں کوئی حصہ نہیں لے رہے ہیں۔ اس پر انھوں نے کہا اچھا پھر آپ یہ کیکھر کردے دیں کہ آپ حکومت کا ساتھ دیں گے۔ (۲)

گویا فیض کی فکراومملی زندگی میں اُن کا خاص سیاسی مسلک بھی اُن کی متنازعہ تصویریشی کا کھلا سبب بنتار ہا۔ پھر ایک مرحلہ وہ آیا جب اُفسیں لینن امن انعام سے نوازا گیا ،اُس وقت تک فیض کی بابت ارباب اختیار کی جوآراء قائم ہوناتھیں وہ ہو چکی تھیں اس لیے انعام وصولی کی تقریب میں اظہار خیال کرتے ہوئے اب ایک قدم آگے بڑھ کر کھلے الفاظ میں اُنھوں نے لینن کی تعلیمات سے اپنے لگاؤ کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ:

لینن امن انعام کی عظمت تو اسی ایک بات سے واضح ہے کہ اس کے ساتھ لینن کامحرّم نام اور مقد س لفظ وابستہ ہے۔ لینن جود و رحاضر میں انسانی حریت کاسب سے بزرگ علمبر دار ہے اور امن جوانسانی زندگی اور اس زندگی کے حسن وخو بی کی شرطِ اول ہے۔ مجھے اپنی تحریر عمل میں ایسا کوئی کام نظر نہیں آتا جو اس عظیم اعزاز کے شایا بنشان ہولیکن اس عزت افزائی کی ایک وجہضر ور ذہن میں آتی ہے اور وہ یہ ہے کہ جس تمنا اور آدرش کے ساتھ مجھے اور میر سے ساتھ والی وابستگی رہی ہے لیعنی لینن امن اور آزادی کی تمناوہ بجائے خوداتن عظیم ہے کہ اس واسطے ان کے حقیر اور ادنی کا کرکن بھی عزت افزائی کے مستحق تھہرتے ہیں۔ (۳)

لینن نے کس آزادی کی بات کی تھی جس کا ذکر یہاں فیض کے الفاظ میں آیا ہے، یقیناً ستحصالی قوتوں سے آزادی کی اور فیض کا وطن توا پنے قیام کے بعد سے اُن کے زندہ رہنے تک بلکہ آج تک بھی اُن استحصالی طاقتوں کے چنگل سے آزادی عاصل نہیں کر سکا گویا آج بھی جب فیض کی تعلیمات کو عام کرنا اور اُن کے الفاظ کو دانش گا ہوں میں دہرایا جانا غیر مناسب سمجھا جائے اور ادب کے اساتذہ بھی اُن کی فکر کو نصاب کا حصہ بنانا اور اس پر تحقیق و تنقید کی را ہیں کھولنا مزاحمت اور بعناوت کی راہ ہموار کرنے کے مترادف سمجھیں تو اس کا مطلب سوائے اس بات کے اور کیا ہوسکتا ہے کہ آج بھی ہم پچپس برس پہلے کے عہد میں کھڑے ہے بیں اور روثن خیال مخالف سوچ اور روبی آج بھی اُسی طرح زندہ ہے۔ اس میں یقیناً تبدیلی آئی چا ہے، اس ایک میں کھڑے و کھائی دیتے ہیں گویا فیض کے اشعار پڑھتے دکھائی دہتے کہ دیتے ہیں گویا فیض کی ایک خصوص سیاسی مسلک یا طبقے کا شاعز نہیں رہا بلکہ آ فاقی سطح پر اپنی پہچپان بنا چکا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ حامعات میں مطالعہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبین کو کشاوہ کرکے انجام دینے کا ربیان بنا چکا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ حامعات میں مطالعہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبین کو کشاوہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبین کو کشاوہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبی کو کشاوہ کی کو کشاوہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبین کو کشاوہ فیض کی روایت کو فروغ دینے اور تدریبات فیض کا فریضہ ذبین کو کشاوہ کو کا خور کیا تھوں کے کا معاملات کی کھر کو کھر کو کھر کو کشاوہ کی کو کشاوہ کو کر کے انجم کر دی سے کا مور کیا کو کشاوہ کی کو کشاوہ کو کیا کیا کہر کیا کہر کی کھر کی کور کی کیا کہر کیا ہو کہر کی کو کسائی کی کو کشاوہ کو کی کو کی کو کھر کی کو کشاوہ کی کر کر کے ان کی کی کھر کی کو کشاوہ کی کی کو کسائی کی کر کر کیا کو کشاوہ کی کی کی کو کشاؤ کی کی کھر کی کو کشاؤ کی کو کشاؤ کی کا خوائیں کی کی کر کی کی کھر کی کو کشاؤ کی کو کشاؤ کی کو کشاؤ کی کو کشاؤ کی کو کسائی کو کشاؤ کی کو کشاؤ کو کر کو کشاؤ کی کر کر کیا کو کشاؤ کی کر کو کشاؤ کی کو کر کو کر کو کر کے کو کر کر ک

نہیں ہور ہا۔ فیض کی عملی سرگرمیوں سے ممکن ہے کسی ایک طبقہ فکر کے لوگوں کواختلاف ہولیکن جبوہ اپنی نظم' مظلوم' میں بیہ کہتے ہیں :

> اے خدا، یہ مری گردانِ شب و روز وسحر یہ مری عمر کا بے منزل و آرام سفر کیا یہی کچھ مری قسمت میں لکھا ہے تُو نے وہ یہ کہتے ہیں کہ ہراک ظلم ترے علم سے ہے گریہ ہی ہے تو ترے عدل سے انکار کروں؟

اُن کی مانوں کہ تری ذات کا اقرار کروں؟ (نسخہ ہائے وفائس ۲۱۸)

تواس میں توہ پوری انسانیت کی آواز بن کرسا ہے آتے ہیں گویا ضرورت صرف اس امرکی ہے کہ کلام فیض کے متن کی قاری اساس یامتن اساس تو ضیح سا ہے آئے اور مطالعہ فیض کی رائج روش ہے ہے کر اُن کے کلام کی باز تشکیل سے فیض کی متاز عرفت کے بجائے ایک انسان دوست شاعر کو تلاش کرنے کی سعی کی جائے ۔فیض نے خود ایک جگہ اتھا کہ نظام فیض کی متناز عرفت کے بجائے ایک انسان دوست شاعر کو تلاش کرنے گئے میں مقید پانی نہیں ہے جسے تماشائی کی ایک غلط انداز نگاہ اصاطہ کر سکے [م] سواس انظام زندگی کی ایک ارتفائی صورت پر یقین محکم رکھتے ہوئے مختلف چیز وں کو پر کھنے کے پیانے بھی تبدیل ہوتے رہنے چاہئیں اور کسی تماشائی کے متعصب انداز نگاہ سے کیے گئے اصاطہ پر یقین کر لینے کے بجائے بازیافت کاعمل جاری رہنا ضروری ہے تا کہ ایک منظر دنقطہ نظر کے ساتھ کچھ نے نتائج برآمہ ہو تکیں۔

فیض شناسی کی روایت کے شمن میں اگر ہم لدمیلا وسیلیو اکی درج ذیل رائے کو مدنظر رکھیں تو ایک ٹی تعبیر سامنے آسکتی ہے:

ان کی سب نظمیں اور غزلیں شاعر کی زندگی اور ان کے دور کی ایک مسلسل اور به منطق داستان کی یا یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ نفسیاتی نوعیت کے ایک ایسے منفر دناول کی حیثیت رکھتی ہیں جن کا صرف ایک مرکزی کر دار یعنی خود شاعر ہے اور جو واقعات برنہیں بلکہ جذبات اور تصورات ، مختلف رنگوں اور سایوں ، دھواں دھواں سے پیکروں اور احساسات برینی ہے۔ (۵)

ممکن ہے یہ موضوعات بالکل نئے نہ ہوں لیکن فیض سالہ تقریبات کے سلسلے میں شائع شدہ کتب، جرا کد کے نمبروں اور مختلف کا نفرنسوں میں پڑھے گئے مقالات کا بھی غیر جانبداری سے مطالعہ ضروری ہے کہ یہ تعین کیا جاسکے کہ ہم فیض احمد فیض پر پہلے سے موجود مواد کی ہی دوبارہ اشاعت پر اکتفا کیے ہوئے ہیں یا فیض کی فکر کی عصرِ حاضر کے مطابق کوئی نئی تعبیر بھی سامنے آئی ہے۔

### حوالهجات

- ا ـ سبطِ حسن، سيد، ''خن در تخن'، ١٩٨٤ء، كراچي، دانيال، ص٢٦
- ۲ فیض احرفیض، ''متاع لوح قلم''،۹۸۹ء، کراچی، دانیال، ص ۲۳
- ۳ عبدالله ملک، ''لا وُ توقعل نامه مرا''،۱۹۸۵ء، لا بهور، کوثر پبلشرز، ص۹،۸
- ۳ ظفر الحن ،مرزا، ' قرض دوستان ' ،۱۹۸۱ء ، لا ہور ،مکتبه کارواں ،ص ۸۹
- ۵۔ لدمیلا وسیلیوا،''پرورشِ لوح وقلم، فیض: حیات وتخلیقات'' (متر جمہ: اسامہ فاروقی )۷۰۰۲ء، کراچی، آ کسفر ڈیونیورسٹی پرلیس، ۲۷۷س

ڈاکٹرسیدعام<sup>ر سہ</sup>یل

استادشعبه اردو،سر گودها یونیورسٹی، سرگودها

# صورتِ معنی اور معنی صورت کی تفهیم کاجتن (مجیدامجد کی شاعری میں عروضی تجربات کامطالعه)

Dr. Syed Amir Sohail

Department of Urdu, Sargodha University, Sargodha

# The struggle for explaining the cases of meaning and meaning of cases.

(a study of metrical experiment in Majeed Amjad's poetry)

Majeed amjad (1914-1974) is known as trend setter Urdu poet of 20th century. His book of poetry" Shab e Rafta (1958),, was published in his life and after fifteen years of his death, the complete poetic works was compiled by Dr.khawaja Muhammad Zakariya in 1989. Majeed Amjad is a multidimensional poet. He did so many lingual, lexical and metrical experiments throughout his poetic life. Many critics have different point of view about his poetic experiment. In this article Majeed Amjad's metrical experiments and his evolution has been highlighted.

شاعری میں عروض، شعر کے فئی محاس کو جاننے اور وزن کی صحت و تقم کو پر کھنے کاعلم ہے۔ اس علم کا موجد خلیل بن احمد بھری ہے۔ جس نے آوازوں کے استخراج سے اس علم کو اخذ کیا۔ (۱) موسیق میں مختلف راگ را گنیوں کو جو اساس اہمیت حاصل ہے وہ اہمیت شاعری کے شمن میں علم عروض کو حاصل ہے۔ عربی میں اس علم کے قواعد کو مرتب کیا گیا اور بحور وار کان کا ایک پورانظام وضع کیا گیا اور ایسے پیانے اخذ کیے گئے جس سے شعر کے وزن کو پر کھا جا سکتا تھا۔ عربی زبان کے ساتھ ساتھ فارسی زبان کا عروضی نظام بھی اس ڈھانچ کو بنیا دبنا تا ہے گرفارسی گوشعرانے اپنے ماحول، ساجی صورت حال، شعر کے داخلی فارسی زبان کا عروضی نظام بھی اس ڈھانچ کو بنیا دبنا تا ہے گرفارسی گوشعرانے اپنے ماحول، ساجی صورت حال، شعر کے داخلی

اور فکری مزاج اور روایت کے تناظر میں بہت سے اضافے اور ترامیم کیں اوران بحور میں طبع آزمائی نہیں کی جوفاری زبان کے مخصوص مزاج سے ہٹ کرتھیں نیز فاری گوشعرانے نئے عروضی تج بات روار کھے۔

عربی اور فارسی عروضی نظام کی بنیادوں پر ہی بعدازاں اُردوشاعری کے عروضی نظام کی عمارت کھڑی گئی۔اُردو شاعری میں غالب روایت چونکہ فارسی اثرات کی حامل ہے اس لیے موضوعات، تشبیبہات واستعارات اور مزاج کے ساتھ ساتھ فارسی شاعری میں مستعمل بحوراُردو میں استعال ہونے لگیں البتہ وقت کے ساتھ ساتھ جب اُردوشاعری کی روایت جڑی گئی، اس میں بھی عروضی تجربات اور روایتی نظام سے رَدوقبول کا سلسلہ قائم ہوتا چلا گیا۔اُردوشاعری میں بھی ایک مختلف پکڑتی گئی، اس میں بھی عروضی تجربات اور روایتی نظام سے رَدوقبول کا سلسلہ قائم ہوتا چلا گیا۔اُردوشاعری میں بھی ایک مختلف تہذی ماحول اور مزاج کے زیراثر وہ تمام بحور رواج نہیں پاسکیس جوعربی اور فارسی میں عام تھیں۔اُردوشعرانے اپنی زبان کی ساخت، داخلی موسیقی ، تہذیبی ماحول اور آ ہنگ کے تحت روایتی عروض کے اہم حوالوں کو منتخب کیا اور پھر آ گے چل کر اس میں جزوی تبدیلیاں اور نئی بحور کے تجربات کیے۔ (۲) اس کے ساتھ ساتھ اُردو میں ہندی اثرات کے تحت عربی فارسی عروض کی ساتھ جدید شعری روایت میں انگریزی شاعری کے اثرات کے تحت فکری اور فنی ہردو حوالوں سے بعض جزوی تبدیلیوں کو روارکھا ساتھ جدید شعری روایت میں و تی سے عبد حاضر تک عروضی حوالے سے بہت تجربات کیے گئے اور شعرانے اس بحث میں ساتھ جدید شعری روایت میں و تی سے عبد حاضر تک عروضی حوالے سے بہت تجربات کیے گئے اور شعرانے اس بحث میں ۔

اُردوشاعری میں عروضی تجربات کے تناظر میں اگر مجیدامجد کی شاعری کا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات واضح طور پرنظر

آئے گی کہ مجیدامجدان شعرا میں شار ہوتے ہیں جواُردو کے عروضی نظام سے پوری طرح مطمئن نہ تھے۔ اگر چہان کی شاعری کا فنی سفر روایتی بحورواوزان سے ہوتا ہے مگر رفتہ رفتہ وہ نئے تجربات کرتے دکھائی دیتے ہیں اوراُ س شعری آ ہنگ کو تلاش کرنے کی سعی کرتے ہیں جو جدید عبد کی شاعرانہ حسیت کے لیے موز وں ترین ہوسکتا ہے۔ انھوں نے بعض روایتی بحروں کو جزوی تبد یکی کے ساتھ استعال کیا مگر اُن کا اصل فنی کا رنا مہان کے آخری دَور (۱۹۲۸ء سے ۱۹۷۸ء تک ) کی نظمیں ہیں جس میں وہ ایک ہی بحر (بحر متقارب یا بحر میر ) محتقاف زحافات کو انفرادی یا اجتماعی شکل میں استعال کرتے ہیں۔ یہ بحر آخری دَور میں اُن کا اوڑھنا بچھونا رہی۔ آخری دَور میں جو تجربات انھوں نے بحر متقارب کی ذیل میں کیے ہیں اگر انھیں روایتی عروضی اُن کا اوڑھنا کی حیات کوروار کھا اور آخری دَور کی دَور کی فاطر انھوں نے کی نظموں کے مطالعہ کے بعد اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ دراصل آئی۔ شعری آ ہنگ کی تلاش میں شے جس کی خاطر انھوں نے مؤمنی یا بندیوں کو توڑا۔

مجیدا محد کی شاعری کے عروضی نظام کا تفصیلی مطالعہ کیا جائے تو یہ اندازہ لگا نامشکل نہیں کہ ان کی شاعری کی ابتدا روا پتی عروضی نظام کی تقلید سے ہوتی ہے۔ آغاز میں انھوں نے جن بحور میں طبع آ زمائی کی ہےان میں اکثر بحورنہایت رواں اور اُردوشاعری میں کثرت سےاستعال ہونے والی ہیں۔روائی شعرا کی طرح مجیدا محد نے بھی بحورکوستعمل شکلوں میں برتا ہے۔ اگر ۱۹۵۸ء تک کی شاعری کا عروضی مطالعہ کریں تو رواتی بحور کو تفصیل ہے دیکھا حاسکتا ہے۔مثلاً''موج تبہم'' (ص۴۱) ''ہوائی جہاز کو دیکھ کر'' (ص ۴۵)''حالی'' (ص ۵۲)''ہر تیج ہے'' (ص ۵۷)''غزل'' (ص ۲۸۱) وغیرہ الی نظمیں بحرینرج مثمن سالم (مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن مفاعيلن ) مين ''جواني كي كهاني'' (ص١١)''لمجات فاني'' (ص١٥)''مسافر'' (ص١١)" نيزارون راسته بهن" (ص١٣٦)" طلوع فرض" (ص١٣٨)" نغزل" (ص٢٨٠)" غزرن "(ص٢٠٠) وغيره بح بزج مسدس محذوف (مفاعيلن مفاعيلن فعون) مين، "آتوگراف" (ص ١٤١) بحر بزج مقبوض سالم (مفاعيلن مفاعلن \_\_\_) میں، ''یبی دنیا'' (ص۵۹)''غزل'' (ص۵۲)'' قیدی'' (ص۵۱)''قیدی دوست'' (ص۹۹)''عقیدهٔ ىمىقى ' (ص4•۱)'' رخصت' (ص4•۱)'' فيجي ' (ص١٩١)'' ملاقات ' (ص١٢٠)'' دستك' (ص١٣١)'' ايك يُرنشاط جلوس کے ساتھ' (ص ۱۷۸)'' ایک کو ہستانی سفر کے دوران' (ص ۱۸۸)'' جبر واختیار' (ص۱۹۲)'' د کیواے دل' (ص ۲۸۷) ''ريوژ'' (ص ٢٨٨) وغيره بحر رمل مثمن محذوف ( فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن ) ميں،''شرط' (ص٦٢) '' نفيرعمل'' (ص٧٤)''انقلاب''(ص٨١)''بُدا''(ص٩٩)''گراِس جہاں میں جینا ہے''(ص٩٥)''بارش کے بعد''(ص٥٧١) ''رودادز مانه'' (ص۲۰۲)اور''مقيرهٔ حمانگير'' (ص۲۷)وغيره بجررل مثمن مخبون محذوف ( فاعلاتن فعلاتن فعلاتن فعلان ) مير، ''لا ہور میں'' (ص۳۷) بحر رل مثمن مقبوض (فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلان) میں،''محبوب خدا ہے'' (ص۹۶۹) ''قیم بت'' (ص۸۸)''دل دریا سمندروں ڈونگھے'' (ص۱۵۴)''دُور کے پیژ'' (ص۱۵۸)''ریڈنگ روم'' (ص۱۲۲) ''ایک نظم'' (ص ۱۷۰) اور'' دورنو'' (ص ۲۰۷) وغیره بحر رمل مسدس محذوف ( فاعلاتن فاعلاتن فاعلن ) میں '' آه به خوشگوار نظارے'' (ص۲۶)''اقبال'' (ص۹۲)''بیابی ہوئی سہلی کا خط' (ص۱۰۱)'' کہاں'' (ص۹۰۱)''سیر سرما'' (ص۱۱۱) ''جینے والے'' (ص۱۱۹)''۲۹۴۲ء کا ایک جنگی پوسٹر'' (ص۱۲۱)'' دستک' (ص۱۳۳)'' پھر کیا ہو'' (ص۱۳۸)'' نعتیہ مثنوی'' (ص۱۳۹)'' چولها'' (ص۱۲۵)'' وامانده'' (ص۱۲۹)'' ماد'' (ص۱۸۱)'' افتاد'' (ص۲۳۵) اور''غزل'' (ص۲۳۳) وغيره بح خفيف مسدس (فاعلاتن مفاعلن فعلن ) مين، "اقبال" (ص٩٦) " گاؤل" (ص٥١) "صبح نو" (ص٧٤) " بيسا كه" (ص۸۵)''پژم ده پیتال'' (ص ۱۰۱)''خودشی'' (ص ۱۰۹)'' گاڑی مین' (ص ۱۸۳)''غزل' (ص ۱۸۰)''ایک دعا'' (ص ١٨٧) "تر ب دليل مين" (ص ١٨٩) "غزل" (ص ١٩٧) "اور آج سوچيا ہول" (ص ٢٠٥) "درس امام" (۱۲۲۳) ''غزل' (۱۲۵ مفاول فاعلات مفاعلن فاعلن) ''غزل' (۱۲۳ مفاول فاعلات مغن اخرب مكفوف محذوف (مفعول فاعلات مفاعيل فاعلن) عين نظم ''خون' (۱۲۵ هه) ''بيل پدر ہنے دے صياد آشيا نه مرا' (۱۲۵ ه) ''کيل فاعلن) عين نظم ''خون' (۱۲۵ هه) ''جفگ' (۱۲۵ هه) ''مربام' (۱۲۵ هه) ''کيل پهر ہنے دے صياد آشيا نه مرا' (۱۲۵ هم) ''آوارگان فطرت ہے' (۱۲۵ هم) ''گفتا ہے' (۱۲۵ هم) ''کهان قيم وقم عين' (۱۲۵ هم) ''نمزل' (۱۲۵ هم) ''مزل' (۱۲۵ هم) ''خون' (۱۲۵ هم) ''جبان قيم وقم عين' (۱۲۵ هم) ''غزل' (۱۲۵ هم) ''مزل' (۱۲۵ هم) ''مزل' (۱۲۵ هم) ''غزل' (۱۲۵ هم) وغيره بحرجتن مغرون مقصور (مفاعلن فعلن نعلان) عين اور ''شاعر' (۱۲۵ هم) ''نولن' (۱۲۵ هم) ''فون' (۱۲۵ هم) ''فون نعوان نعوان فعلن ) اور ديگر زعافات کے ساتھ بابند شکل ''نولن' (۱۲۵ هم) ''نولن' (۱۲۵ هم) ''نولن' (۱۲۵ هم) نولن فعلن ) اور ديگر زعافات کے ساتھ بابند شکل ' مين مجدامجد کے بہال نظر آتی ہیں۔ آخری وور (۱۲۹ هم) نافاق با اعباد اورات کا نتیج نیس تھا بلکہ اُس شعری آجگ کی دریافت میں ایس بیس مخوان مفاول کون وونی آجر بات کونہ صوت زیاد قطمیں ایس منظر کار فر ما تھا، ووشعری پس منظر جوان کے آخری وورک توونی تجربات کونہ صرف جواز فراہم کرتا ہم کرتا ہمان کوئی تاسل کوبھی واضح کرتا ہے۔

۱۹۲۷ء سے پہلے کی شاعر کی، خصوصاً پابندہ ہئیتوں میں ، کے عروضی مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ انھوں نے روا بق بحروں کو کثرت سے استعال کیا ہے ، بحر مضارع مثمن اخر ب مکفو ف محذوف (مفعول فاعلات مفاعلی فاعلی ) بجر مضارع مثمن اخر ب مکفو ف محذوف (فاعلات فاعلات فاعلات فاعلی ) بجر مل مثمن مخبون بجنے مثمن محذوف (مفاعلی فعلات مفاعلی فعلی ) بحر مل مثمن مخدوف (فاعلات فاعلات فاعلی ) بجر مل مثمن مخبول محذوف (فاعلات فعلی ) بحر متقارب (فعولی فعولی فعولی فعولی اور بحرخفیف مسدی (فاعلات مفاعلی فعلی ) ان کی توجہ کا خصوصی مرکز رہی ہیں اور ۱۹۲۷ء سے پہلے وہ انھی بحروں کوا پنی اکثر تخلیقات میں استعال کرتے ہیں۔ ان بحورکا مزاج اور آگے چل کرتو وہ اس بحرکواجتہادی انداز سے استعال کرتے ہیں۔ جہاں تک مزاج کو متعدی کرنے میں ائم کردارادا کرتی ہے اور آگے چل کرتو وہ اس بحرکواجتہادی انداز سے استعال کرتے ہیں۔ جہاں تک روا بی بحورکاتھات ہے اس میں بھی مجیدا مجدروایت پیندی کے ساتھ ساتھ تجربات کرتے نظر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر انھوں نے بحرکاتھات کے استعال کی جاتی ہا کہ ان کے جور کے مضارع مثمن اخر بہ مکفو ف سالم الآخر (مفعول فاعلات مفاعیل فاعلات) کو بھی ، جو کہ بہت کم استعال کی جاتی ہے ، نظر آخر بہت کم استعال کی جاتی ہے ، نظر آخر بی بیں بوری جا بہت کر استعال کی جاتی ہے ۔ استعال کی جاتی ہے ، نظر آخر بہت کم استعال کی جاتی ہے ۔ استعال کی جاتی ہورکہ بہت کم استعال کی جاتی ہے ۔ استعال کی جاتی ہورکہ بہت کم استعال کیا ہے ۔ (۲۳)

دریا کے پانیوں سے بھری جھیل کے کنارے آئے ہیں دُور دُور سے افریشیا کے پنچھی اُجلے پروں کا بھاگ ہیں میررزق جو اڑا کیں اشخ سفر کے بعد، میرتٹ، میر ذرا سا کھاجا

("افریشیا"، ۱۹۳۹)

اسی طرح ایک غزل میں بحرِ رمل کے جارار کان کی بجائے پانچ رکن بڑی کا میابی سے استعال کیے ہیں، جارر کن سالم اورا یک رکن مقصورانداز سے بعنی فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلان: (۵)

جاوداں قدروں کی شمعیں بھے گئیں تو جل اُٹھی تقدیرِ دل ابتواس مٹی کے ہرذی روح ذرے میں بھی ہے تصویرِ دل (''غزل''م منہ منہ)

بحرِ کامل مثمن سالم (متفاعلن متفاعلن متفاعلن متفاعلن ) جس کا اُر دوشاعری میں چلن نہیں ہے، کوبھی مجیدامجد نے استعال کیا ہے جو کہ ان کی عروضی دلچیہی کو واضح کرتا ہے:

> ترے فرقِ ناز یہ تاج ہے ، مرے دوشِ غم پہ گلیم ہے تری داستاں بھی عظیم ہے ، مری داستاں بھی عظیم ہے (''غزل''جس ۲۱۸)

اسی طرح اُن کی ایک طویل نظم'' نہ کوئی سلطنت غم ہے نہ اقلیم طرب' (ص۲۵۳) میں مختلف بحور کا اجتماع نظر آتا ہے۔ نظم کے چار مصرعوں پر بہنی بندوں میں انھوں نے بحر رال مثمن مخبون محذوف (فاعلاتن فعلاتن فعلات فعلات فعلات فعلات نعالی کیا ہے جب کہ آگے چل کروہ بحر مضارع مسدس محذوف (مفعول مفاعلن فعلان) بحر ہزج مربع اشتر (فاعلن مفاعلن) بحر متقارب (فعلن فعلن) اور بحر بخت مثمن مخبون مقصور (مفاعلن فعلات مفاعلن فعلن) کو ایک ہی نظم میں استعمال کرتے ہیں۔ جورکی بہتد میلی محض تجربے کی حد تک محدود نہیں بلکہ وہ فظم کے مزاج کے مطابق بحور کا ابتخاب کرتے ہیں۔

مجیدامجد کی شاعری میں روایتی عروض اور بعدازاں عروضی تجربات کوسامنے رکھتے ہوئے ان کی آخری وَور کی فطموں کا مطالعہ کیا جائے تو بہت دلچسپ سوالات سراُٹھاتے ہیں یعنی ہمئیتی اور عروضی سطم پر تغیر پہند طبیعت رکھنے والا ایک شاعر ایٹے آخری وَور میں ایک ہی بحراور ایک ہی ہیئت تک کس طرح محدود ہوگیا؟ بیسوال مجیدامجد کو سجھنے کے لیے خاصا اہم ہے۔

دراصل مجیدامجد کے آخری دَور کی نظمیں اُس طویل ریاضت کا نتیجہ ہیں جوریاضت انھوں نے اپنی شاعری کے فنی حوالوں سے ک ہے۔ان کی شاعری کے تاریخ وارمطالعہ سے بیاندازہ لگانا مشکل نہیں ہے کہ وہ تمام عمرا کیا۔ لیسے شعری پیرائے کے متلاشی سے جس میں وہ اپنی داخلی واردات اور تجربے کی گہرائی کو پیش کر سکتے۔ تجربے کی شدت اور ''کہددیے'' کا عمل ایسا تھا جو آئھیں عروضی اور جمیتی تجربات پر مجبور کرتا تھا۔ آخری دَور کی نظموں کا غالب رجھان فکری ہے۔ یہاں وہ تجربے کو دھڑ کتا ہوا محسوں کرتے ہیں اور اسی احساس کوئی شعری زبان میں منتقل کردیے کے خواہش مند ہیں۔ اپنے تجربے کے بیان اور قاری کو اس میں شامل کرنے کے لیے وہ اپنی نظموں کے مزاج کو ست روہنا نے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس سارے شعوری عمل میں وہ عروضی سطح پر بعض اجتہادی فیصلے کرتے ہیں جن کی اجازت مروجہ عربی اور فارسی عرض میں نہیں ملتی۔ اس کے علاوہ وہ ہا لیے اُسلوب کے بھی خواہش مند ہیں کہ جس میں نئی شعری لفظیات کوتمام تر پس منظر کے ساتھ بیان کردینے کی صلاحیت ہو۔ وہ تمثال آفرینی کے عمل میں بھی لفظ کو اس کی تمام کیفیات کے ساتھ استعال کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ غرض اگر یہ ہم جائے کہ انھوں نے اپنے آخری میں بھی لفظ کو اس کی تمام کیفیات کے ساتھ استعال کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ غرض اگر یہ ہم جائے کہ انھوں نے اپنے آخری کا دورکی نظموں کی شکل میں نیاشعری بیرا میتر اشا ہے تو غلط نہ ہوگا۔ بقول ڈاکٹر نو ازش علی :

۱۹۷۷ء اور ۱۹۷۸ء کے قریب وہ خارجی ہیئیتوں، بحرووزن کے تنوع اور مرضع کاری سے کافی حد تک بے نیاز ہوجاتے ہیں اور اپنے آخری شعری سفر میں آزاد نظم کی ہیئت کو اپنا لیتے ہیں۔۔۔۔ان نظموں میں ان کے بعض ہمیئی اور عروضی تجربات جذب ہوکرایک نئے شعری سفر کا آغاز بن جاتے ہیں۔ ۱۹۷۸ء کے قریب وہ ایک ایک آزاد نظم کی ہیئت دریافت کر لیتے ہیں جوان کے دیگر ہم عصر شعرا کی آزاد نظم سے اپنے آہنگ، اسلوب اور بُنت کی وجہ سے بالکل مختلف تھی۔ (۲)

مجیدامجد نے اپنے آخری دَور (۱۹۲۸ء تا ۱۹۷۳ء) میں جوعروضی تجربات کیے ہیں، وہ خاص اہمیت کے حامل تھے۔ ان کی روایت پیندی (جو کہ ابتدائی ادوار میں نمایاں تھی) کو مدنظر رکھیں تو پنظمیں ایک بڑی تبدیلی کا پتہ دیتی ہیں۔ یہ بات بھی درست ہے کہ اس تبدیلی کا عکس ان کے گزشتہ کلام میں بھی نظر آجا تا ہے تا ہم اس کے باوجود بہ قابل غور تجربات ہیں جن کو دیکھ کرچو تکے بغیر نہیں رہا جاسکتا۔ یوں لگتا ہے کہ جیسے ایک شاعر کی نئی تخلیقی ولادت ہوئی ہو۔ تبدیلی کا نشان نہ صرف مجیدامجد کے لیے بلکہ آنے والے شعرا کے لیے بھی نئے امکانات کے دَروا کیے ہوئے ہے۔ ان عروضی تجربات کا جواز خود مجیدامجد نے این انظر و یومیں فراہم کیا ہے:

جن بحروں میں مئیں پہلے لکھتا تھا، وہ بہت معروف ہیں۔ پڑھنے والا انھیں روانی سے پڑھ سکتا ہے، میری نظم کا روانی سے تاثر کم ہوجا تا ہے۔ ان نظموں کے مضامین کا تقاضا ہے کہ پڑھنے والا رک کر پڑھے گا تو میری نظم کو Enjoy کرسکے گا اور رواں پڑھے گا تو اِسے Miss کرے گا۔ ()

ا یک اور سوال کے جواب میں وہ کہتے ہیں کہ

جونظمیں میں پچھلے چارسال سے کہ رہا ہوں تقریباً Free Verse میں ہیں، وہ ساری نظمیں ایک ہی بحر میں مَیں نے کہی ہیں۔اییا محسوں ہوتا ہے کہ میں زیادہ سہولت کے ساتھ اس بحر میں کہہ سکتا ہوں۔اس کی شکل ایسی ہے کہ اس بحر میں فعلن فعلن فعل، فعولن، فاعلن اور مفاعلاتن سارے رکن لگ سکتے ہیں اس کے باوجود میں نے کوشش کی ہے کہ اگر ایک نظم میں ایک لائن پر زحاف آتا ہے تو ہر لائن زحاف پر ختم ہو، کہیں کہیں ایسانہیں بھی ہو۔کا۔(^)

مجیدامجد کی اس گفتگو سے بیاندازہ لگانامشکل نہیں ہے کہ وہ اپنے آخری دَور میں فعلن فی بحر سے متحورہو بھیے تھے اورا کی سناسل کے ساتھ اسی بحر میں نظمیں کہدر ہے تھے مگر انھوں نے اس بحر کو محض روایتی انداز میں اختیار نہیں کیا بلکہ اس میں عروضی تبدیاں کرتے جلے گئے ہیں اور اس وزن کے حوالے سے عربی اور فارس کے قواعد کی بجائے ہندی اور پنجا بی انداز کی تقلید کرتے گئے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی نظم میں انھوں نے گئی خافات کو یک جا کر دیا ہے حالانکہ عربی اور فارس عروض میں انھوں نے فکری گہرائی، مطالعہ کے انداز اور روانی سے گریز پرزور دیا ہے، وہاں وہ اس کے خالصتاً فنی حوالے سے عروضی جواز بھی فراہم کرتے ہیں۔ تقی الدین انجم کے استفسار پر شیر محمد شعری کے بہاں وہ اس کے خالصتاً فنی حوالے سے عروضی جواز بھی فراہم کرتے ہیں۔ تقی الدین انجم کے استفسار پر شیر محمد شعری کے بیان ملکھتے ہیں:

میراموقف میہ ہے کہ فعلن فعلن میں سب ارکان خواہ وہ فعل فعولن ہوں یا فعلن فعلن سب مساوی ہیں۔ ہر شکل باطنی طور پر فعلن فعلن میں ہے ورنہ کوئی اور سبیل حب ذیل گڑوں کی نہیں، جن کی ہیئت صدیوں سے مروج ہے اور جو ہندی اوز ان سے حاصل کی گئی ہے۔ اسی طرح اس بحر میں فعلن کی بجائے اگر کہیں فاعلن بھی (بہطریق دوہا) لگا دیا جائے تو کوئی حرج نہیں۔ اس بحر کی جڑیں ہندوستان (یو۔ پی، پنجاب، دکن اور شاید بنگال) کی قدیم ترین شعریات میں ملتی ہیں۔ بیا لیک عجیب آ ہنگ ہے۔ کلاسیکل موسیقی کے را گول کی سب استھا ئیاں (ان کے بول) اس بحر میں ہیں۔ (۹)

مجیدامجد کے اس بیان سے بیاندازہ لگانامشکل نہیں ہے کہ مجیدامجد بحرمتقارب کے تمام زحافات کو یک جاکرنے کوبھی جائز تصور کرتے ہیں نیزاُن کے خیال میں اس بحر کی جڑیں ہندی اور پنجا بی عروض میں تلاش کی جاسکتی ہیں۔مجیدامجد اس جواز کو درست مانتے ہوئے ڈاکٹر محمد امین لکھتے ہیں کہ

بحر متقارب کی بعض شکلیں عربی میں مستعمل نہیں۔اس لیے کہ عربی زبان میں اس آہنگ کی گنجائش بہت کم ہے۔ فارس اور ہندی میں بید بحر بہت مقبول ہے۔ ہندی میں اسے جیجنگ پربات 'کہتے ہیں۔امجد کے اسلوب میں نہ فارسی غالب ہے اور نہ ہندی بلکہ ان دونوں کا حسین امتزاج ہے۔ اِس اُسلوب کے لیے اُسلوب میں نہ فارسی غالب ہے اور نہ ہندی بلکہ ان دونوں کا حسین امتزاج ہے۔ اِس اُسلوب کے لیے

بحرِ متقارب ہے بہتر کوئی اور بخز ہیں۔ (۱۰)

مگر دوسری طرف ڈاکٹر اسلم ضیااس عروضی تجربے کوعر بی ، فارسی عروض کی جکڑ بندیوں کے حوالے سے جائز نہیں

سمجھتے۔اُن کے خیال میں:

فعلن (فالن) فاعلن کی جگہ نہیں لے سکتا کیونکہ ان کے ہجاؤں کی تعداد یکسان نہیں ہے اوّل الذکر میں دو ہجائے بلند ہیں جب کہ موخرالذکر میں دوبلنداور ایک کوتاہ۔۔۔۔سوال یہ ہے کہ آیا عربی، فاری عروش متقارب اور متدارک کے زحافات کے خلط کی اجازت دیتا ہے؟ ہرگز نہیں۔اس بحرکا پوراسانچ (بھر پور کچک متقارب اور متدارک کے زحافات کے خلط کی اجازت دیتا ہے؟ ہرگز نہیں ۔ اس بحرکا پوراسانچ (بھر پور کچک کے ساتھ ) ہندی عروض میں موجود ہے تو پھراس کے سواکوئی جارہ نہیں ہے کہ اسے ہندی بحرکہیں۔ (اا

پچھاسی انداز کے اعتر اضات تھی الدین انجم نے اپنے انٹر ویومیں بھی کیے ہیں:

ان کے ہاں ہندی بحر، غالبًا پنجابی شاعری سے متاثر ہونے کا نتیجہ ہے۔ بہت سے الفاظ اُر دوتلفظ کے خلاف ہوتے ، اعلانِ نون، تذکیروتانیٹ کی پروانہیں کرتے تھے۔ ارکانِ مفاعیل کو گڈٹڈ کر جاتے ،مصرعوں میں افغال خیزاں کیفیت ، نئی طرز کی نظموں میں روانی کی کمی کا حساس ہوتا ہے۔ (۱۲)

آخری دَورکی نظموں کے عروضی مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ مجیدامجد نے شعوری سطی پر بحرِ متقارب میں ایک سے زائد زحافات کے اجتماع کو استعمال کیا ہے۔ان تجربات سے جو نکات سامنے آتے ہیں ان کے حوالے سے ڈاکٹر اسلم ضیا لکھتے ہیں کہ

اس سلسلے میں اگر ہم امجد صاحب کی نظموں کی ساخت پرغور کریں تو مندرجہ ذیل شکلیں سامنے آتی ہیں:

- (الف) چندمصرعے متدارک مخبون مسکن یعنی فالن فالن میں ہیں۔
- (ب) بعض مصرعے متقارب اثرم ( فاع فعون ) اور متقارب اثلم میں تقطیع ہوجاتے ہیں۔
- (ج) متدارک اور متقارب کے زحافات کا خلط لینی ایک ہی مصرع میں فاع فعول بھی ہے اور فاعلن فعل فعل فعل بھی۔(۱۳)

مجیدامجدنے اپنے کلام میں اس تجربے کو جائز قرار دیا ہے۔ اس تجربے کی روشیٰ میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ ایک نے شعری آ ہنگ کو دریا فت کرنے اور اس آ ہنگ کو پختہ تر کرنے کے لیے اس انداز کے عروضی تجربات کرتے چلے گئے مگر اس توڑ پھوڑ کے باوجود ان کے یہاں خیال کانشلسل اور گہرائی قائم رہتی ہے۔ ان تجربات کو خاص مجیدامجدسے منسوب کرتے ہوئے ڈاکٹر مجمدا میں کھتے ہیں کہ

مجیدامجد نے اس بحرکوخاص رعایتوں سے استعال کیا ہے۔اس میں اختر اع بھی کی ہے۔ بحر متقارب کی کم و بیش سات اشکال ہیں۔ مجیدامجدان ساتوں اشکال کے اجتماع کو جائز سیجھتے ہیں۔ جن اساتذہ نے اس بحرکو استعمال کیا ہے انھوں نے بھی مختلف زحافات کے اجتماع کو جائز رکھا ہے مثلاً میرتقی میر۔۔ان رعایتوں کے کھاظ سے اُن کی اِن سب نظموں کی تقطیع ممکن ہے جن کی بحر متنازعہ ہے۔ میر مرقبہ عروضی ساخت سے قدر سے ختلف ضرور ہے لیکن اس قدر مختلف بھی نہیں کہ اس کی پہچان اور تقطیع ناممکن ہوجائے، بہر حال اس کے اس خاص انداز کے سبب میں اسے بحر امجد کانام دیتا ہوں۔ (۱۴)

مجیدامجد کےان عروضی تجربات کے حوالے سے چندنظموں کوبطور مثال پیش کیا جاسکتا ہے۔

(الف) نظم''باہرایک دریا''کے چندمصرعے دیکھیں:
باہراک دریا، پیلی آنکھوں کا،لہراتا ہے
آنکھیں، جن میں پتوں کا پانی رِس رِس آتا ہے
ہم کودیکھ کے
اب ایسے میں کس کس بوجھ کوسر سے جھٹکیں

دل میں نیکیاں دہل دہل جائیں اوراپنے گن ڈھارس نہ بنیں

("بإهراك دريا"، ١٢٢)

ان کی عروضی ترتیب کچھ یوں ہوگی:

نعل فعل فعلن فعل فعلن

فعلن فاعلن فعل فعول فعلن فعلن فعلن فاع

(ب) نظم''ریژ یویراک قیدی''ملاحظه ہو:

ریڈیویراک قیدی مجھ سے کہتا ہے

میں سلامت ہوں ، سنتے ہو

میں زندہ ہوں

بھائی تو کس سے مخاطب ہے

مم کب زنده ہیں

# ہم تواپنی اس چیکیلی زندگی کے لیے تیری مقدس زندگی کا یوں سودا کر کے کیے تیری مقدس زندگی کا یوں سودا کر کے کیب کے مربھی چیکے ک

نظم کاعروضی آہنگ کچھ یوں ہے:

فعلن فعلن فعلن فاعلن فاعلن فاعلن فعل فعول فاعلن فعلن فعلن فعلن فعلن فعل فعل

مندرجہ بالامثالوں سے بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مجیدامجہ نے ایک ہی لائن میں ایک سے زائد زحافات کو استعال کیا ہے۔ دلچ پ بات یہ ہے کہ یہ زحافات اس کا میابی سے استعال کیا ہے۔ دلچ پ بات یہ ہے کہ یہ زحافات اس کا میابی سے استعال کیے گئے ہیں کنظم کا صوتی بھر روشی نظام ایک خاص مزاج اور رنگ کا پیتہ دیتے ہیں۔ یقینا بیا نداز خود مجیدامجہ کی ذاتی ریاضت اور مسلسل خور و فکر کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ آخری دَور کی تقریباً برنظم میں مجیدامجہ نے اس انداز کے عروضی تج بے کیے ہیں۔ ان نظوں میں ''ڈرکا ہے گا'' (ص۸۵۸)''کہ کی ''(ص ۲۵۸)''ٹوشت کی ایک ''(ص ۲۵۸)''کہ کی ''(ص ۲۵۸)''ٹوشت کی جائز ' (ص۳۵۸)''کہ کی ''(ص ۲۵۸)''ٹوشت کی جائز ' (ص ۲۵۸)''ڈرد' (ص۳۵۸)''ٹورو کی بھٹن ' (ص ۲۵۸)''ٹوشت کی جائز ' (ص ۲۵۸)''دون تو جسے بھی ہوں' (ص ۱۸۸) ''پھولوں کی بلٹن' (ص ۲۵۸)''دور ہو جی ' (ص ۲۵۸)''لوشت کی سنجلا' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''پھولوں کی بلٹن' (ص ۲۵۸) ''دور ہو جی ' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان صبحوں' (ص ۲۵۸) ''دوں کے اِس آشوب' (ص ۲۵۸) ''برسال ان جو رہائے ' (ص ۲۵۸) ''دوں کے ایک ' اور سے اندر پر رس سال ان جو رسال ان جو

مجیدامجد کی شاعری میں ہونے والے ان عروضی تجربات سے قطعی بیمرا نہیں ہے کہ وہ کسی نئی بحریا ہے عووض کی دریافت کے خواہاں تھے اور نہ ہی بھی ان کا بیانداز رہا ہے البتہ اِن کی تخلیقی شخصیت کی تغیر پبندی اور اظہار کی بے بناہ حسرت ان کو نئے نئے پیرایوں کو اختیار کرنے پر مجبور کرتی ہے۔صورتِ معنی اور معنی صورت کی مختلف اشکال انھیں نئے زاویوں سے متعارف کروانے میں مددگار ثابت ہوتی ہیں اس حوالے سے ڈاکٹر نوازش علی کی بیرائے صائب ہے:

نیظمیں مجیدامجد کے اپنے ذوقِ شعری کے مطابق قاری کے ذوقِ ساعت اور ذوقِ قرائت کی تربیت کا مطالبہ کرتی ہیں۔ ان نظموں میں موجود نئے نظمیہ آ ہنگ کے فہیم اور دلدادہ ہوئے بغیران کو روانی سے نہیں پڑھا جاسکتا۔ پنظمیں قاری سے ایک نئے ذوق کا مطالبہ کرتی ہیں اور اگر قاری اس نئے ذوقی مطالبے کو ماننے میں مزاحم ہوتو لفظوں کی قرائت اس کے لیے ایک مسئلہ بن جاتی ہے۔ (۱۵)

مجیدامجد کے بیعروضی تجربات دراصل حسرتِ اظہار ہی کے مختلف روپ ہیں۔ان کی شاعری کا فکری تسلسل ان کے عروضی تجربات کے سبب ایک نے رنگ اور نئے لیجے کی دریافت کا ذریعہ بنا ہے۔

حواله حات/حواشي

علم عروض کے اساسی مباحث اور اُردوشاعری کی روایت میں ہونے والے عروضی تجربات کے لیے دیکھئے: i مولوی مجم الغنی'' بحرالفصاحت'' (حصد دوم:علم عروض) (لاہور مجلس ترتی ادب، جون ۲۰۰۱ء)

(الف) صفح نمبراا تا ۱۷ (ذکرایجادِ بحور)

(ب) صفح نمبر ۴۰ تا ۸۲ (زحافات کے بیان میں)

(ج) صفحه نمبر ۱۰ تا ۲۲۸ (تشریخ بحور)

ii۔ ڈاکٹر سمیج اللہ اشر فی '' اُردواور ہندی کے جدید مشترک اوزان' (کراچی ، انجمن ترقی اُردو، اوّل ۱۹۸۹ء )

(الف) صفحه نمبرا ۴ تا۲۷ (أردوبح س اور ہندی حضد)

iii ميد عظيم آبادي، ميزان بخن ( كراچي، شخ شوكت على،١٩٨٥ء)

(الف) صفح نمبر ۵۸۳ تا ۵۸ (زحافات تفصیل اورتوضیح)

(ب) صفحهٔ نمبرا ۱۱۵ اله (بحور)

iv - ڈاکٹر محماسلم ضیاء، <sup>دع</sup>لم عروض اور اُردوشاعری'' (اسلام آباد،مقتدرہ قومی زبان،اوّل ۱۹۹۷ء)

اس کتاب کے جوابواب اُردوشاعری کی روایت میں عروضی تجربات کے شمن میں تحریر کیے گئے ہیں ان کے مطالعہ سے ایک مکمل خاکہ اُ بھرتا ہے، دیکھئے:

(الف) صفحه نمبر و ۷ تا ۱۸۲ (قديم أردوادب مين عروضي صورت حال)

(پ) صفحه نمبر۱۸۳ تا ۳۳۳ ( د لی بکھنواور شالی ہند کا جائزہ)

(ج) صفحہ نمبر ۳۳۳ تا ۳۳۰ (۱۸۵۷ء کے بعد اور بیسویں صدی میں عروض کے تجربات کا آغاز وارتقا۵ ۱۹۷۵ء

تك)

۷- تشمس الدین فقیر، 'حدائق البلاغت' (ترجمه: خدیجه شجاعت علی بنام فنِ شاعری) (لامهور، شخ محمد بشیر، اوّل، سن) (الف) صفحه نمبر ۱۳۵۷ تا ۱۳۵۷ (زمافات کابیان)

(ب) صفحه نمبر ۱۵۱ تا ۱۷ (ان بحرول کابیان جن میں زحافات واضح ہوتے ہیں)

مندرجہ بالا کتاب میں ڈاکٹر اسلم ضیاء نے اُردوشاعری کی روایت میں عروضی تجربات کومختلف ادوار میں تقسیم کردیا ہے۔ قدیم اُردوادب میں انھوں نے حسن شوقی ، نصرتی ، ہاشمی ، قلی قطب شاہ ، غواصی ، ولی دکنی کی غزلیات کا ، دبستان دہلی کے حوالے سے میر ، سودا، درد ، غالب ، مومن ، ذوق اور بہادر شاہ ظفر کی غزلیات ، دبستانِ لکھنو کے حوالے سے مصحفی ، انشاء ، جراکت ، آتش ، ناتخ ، نظیرا کبرآبادی کی منظوبات کا اور ۱۸۵۷ء سے ۱۹۷۵ء کے ضمن میں مختلف اصناف کے ساتھ ساتھ عظمت اللہ خان ، اقبال ، تصدق حسین خالد ، میرا ہی ، داشد اور مجیدا محد کی شاعری کا خصوصی مطالعہ کیا ہے۔

- ۴ دُاکٹرمحمامین''توجیہ''( کراچی،ڈائیلاگ پبلی کیشنز،۱۹۹۸ء)ص۵۹۔
  - ۵۔ ایضاً
- ۲۔ ڈاکٹر نوازش علی،''مجیدامجد کا تصور ہیئت، روایتی جمکیتیں اور جمئیتی تجربات'' (مضمون) مشمولہ کتابی سلسله''عبارت''، ص۱۸۷۔ عبدامجد سے ایک انٹرویو ازخواجہ محمدز کریا، مشمولہ'' گلاب کے پھول''ص۳۳۔
  - ٨۔ ايضاً ،ص٣٢،٣٣۔
- ۔ مکتوب بنام شیر محد شعری، مرقومه کیم دسمبر۱۹۷۳ء (مملوکه تقی الدین انجم) بحواله ڈاکٹر محمداسلم ضیاء ''علم عروض اور اُردو شاعری''ص۳۹۱ - ۱۰ ڈاکٹر مجمدامین'' توجیہ ''مص۵۸۔
- اا۔ مجیدامجداورتقی الدین الجم (ایک انٹرویو) از ڈاکٹرمجمداسلم ضیاء بمقام جھنگ، بتاریخ مئی۱۹۸۲ء،نظر ثانی اپریل ۲۰۰۰ء، مشموله سه ماہی''صحیفہ'' شاره۱۲۴ (لاہور،مجلس ترتی ادب، جولائی تاستمبر ۲۰۰۰ء) ص۲۸،۲۹۔
  - - ۱۳ ۋاكىرمچمەامىن، ' توجيهه، 'ص۲۲،۱۲\_
- ۵۱۔ دُاکٹرنوازش علی،''مجیدامجد کا تصور ہیئت، روایتی مئتیں اور مئیتی تجربات'' (مضمون) مشموله کتابی سلسله''عبارت''، ص

ڈاکٹر محمرآ صف

استاد شعبه اردو، بهاء الدين زكريا يونيورسشي، ملتان

## متوازن جدیدیت کاتمثال آفریں غزل گو-شکیب جلالی

Dr. Muhammad Asif

Department of Urdu, BZU, Multan

#### Shakaib Jalali: A Poet of Modern Imagery and Symbolism

Shakaib Jalali is one of the Ghazal writer who died in the flower of youth. He made his mark in a unique way in the presence of such great poets as Nasir Kazmi, Faiz Ahmad Faiz and Shezad Ahmad. He imparted modernism and balance to Urdu Ghazal. Imagery and symbolism are the essence of his Ghazal. He has not been focused upon in the prospective of modernism in spite of the fact that he is Ghazal writer with imageries of balanced modernism. His studying reveals that he is the first regular representative poet and father of modern Ghazal after the emergence of Pakistan. The following article highlights these facts.

بیسویں صدی کے نصف اول اور پھرتھ ہم ہند کے بعد پھھ و صحتک تمام تر خالفتوں اور گردن زدنی قرار دیے جانے کے باوجود غزل اپنے نئے موضوعات واسالیب کے ساتھ نہ صرف زندہ رہی بلکہ ہنوز پائندہ وتا بندہ ہے۔ ہاں بیضر ور ہوا کہ خصوص سیاسی وساجی اور ادبی فضا نے غزل کی بجائے نظم کواولیت دینے کار جمان پیدا کیا۔ رومانی تحریک، ترقی پسند تحریک اور حلقہ ارباب ذوق سے وابستہ اور غیر وابستہ بہت سے شعراء (مثلاً اقبال، جوش، حفیظ جالندھری، روش صدیقی، اختر شیرانی، عظمت اللہ خاں، احسان دانش، تصدیق حسین خالد، ن۔م۔راشد، میراجی، وزیرآغا، فیض، احمد ندیم قاسی، ساحر لدھیا نوی اور مجید امجد وغیرہ) نے فکری وفی اعتبار سے ایسی مضبوط نظمیں پیش کیس کہ نظموں کے آئینہ خانے میں غزل اپنے شخص سے محروم ہونے گی اور اس کی طرف سے مایوی اور بے اطمینانی کا اظہار کیا جانے لگا۔ نظم کی اس بے پناہ مقبولیت کے دور میں بھی جن کے دم قدم سے غزل نے اپنے نازک وجودکو پوری حشر سامانیوں کے ساتھ زندہ رکھا۔ ان میں اقبال، حسر ت، یگانہ، فائی، اصغر،

جگر،احیان دانش،فراق،فیض،احمدندیم قائمی، مجروح سلطان پوری اور پھرناصر کاظمی،شہرت بخاری،شنہ اداحمد، ظفرا قبال،احمد فراز منیر بنیازی، وزیر آغا، شکیب جلالی، تنویر بپرااورا قبال ساجد وغیرہ ایسے شعراء سے جنہوں نے اپنی معتفر لانتخلیقی صلاحیتوں کی بدولت جدید نظم کے تندو تیز سیلاب بیں بھی عروسِ غزل کے حسین وجود پر خراش تک ند آنے دی بلکداسے اور زیادہ حسن و جمال اور طاقت و تو انائی سے نوازا۔ بالحضوص تشکیل پاکستان کے بعد (بلکہ فور أبعد) ناصر کاظمی، فیض،فراز شنہ اداحمد،ظفرا قبال، مصطفیٰ زیدی، سیف زلفی، فتیل شفائی، شہرت بخاری، شکیب جلالی وغیرہ نے غزل کی طرف خصوصی توجہ دی۔ اس وقت خصوصاً فیض، ناصر کاظمی، احمد فراز اور شنہ اداحمد غزل کے افق پر چھائے ہوئے سے۔ ان کی موجود گی میں غزل میں اپنا مقام بنانا بلکہ سر برآ وردہ رکن بننا آسان کام نہ تھا لیکن شکیب جلالی چند ہی برسوں میں، کم عمری ہی میں جرت انگیز طور پراپی بے پناہ تخلیقی اور فی قو تو لیک کی بدولت نیصر ف ان غزل گوشعراء کے برابر آگھڑ اہوا بلکہ غزل کا بے حدمنفر داور سرکردہ رہنما شار کیا جانے تخلیقی اور فی قو تو لیک کی بدولت نیصر فیالت اس کام نہ تھا ان کی سید جلالی ہے دم سے اردوغزل ایک دم دوسوسال پیچھے جلی جائی اور آئیدہ نسل میں اس کاکوئی نام لیوا باقی نہ در بتا شایب کی غزل نے اردوشعر وادب کے قاری کو بتایا کہ غزل گو بیسویں صدی کو نسل میں اس کاکوئی نام لیوا باقی نہ در بتا شایب کی غزل نے اردوشعر وادب کے قاری کو بتایا کہ غزل گو بیوں رہاں کی روح بول رہی ہواور کے نور فیون کی بواور کے نور فیون کی ہو دوزل ہوئی کی مورور کوئی کی ہول رہی کی خور کی کہ کوئی کی کوئی کی مورور کیش کوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی خور کی ہوئی کیا کی ہوئی کوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی ہوئی کی کی ہوئی کی ہوئی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی

تکیب جلالی نے نظم کے سیلاب میں بہنے کے بجائے غزل کے ان مخصوص مضوعات اور اسالیب کو بدلاجن کی وجہ سے غزل کو فرسودہ اور پامال کہا جارہا تھا اس نے نئی نظم کی بجائے نئی غزل کی بات کی اورغزل کو زندگی سے قریب ترکر کے ایسے موضوعات اور اسالیب شعری متعارف کروائے جواس صنف کے لیے بالکل شئے تھے۔ اس کے ساتھ ہی اس نے روایت سے میسر ناطہ بھی نہیں توڑا۔ پاکستان میں ۱۹۵۸ء کے آس پاس غزل میں جدیدیت اور تمثال آفرینی کے رجیان کو فروغ دینے، مقبول بنانے اور اس کو متوازن بنانے والوں میں شکیب جلالی کا نام مرکزی حیثیت رکھتا ہے۔ شکیب جلالی کے دور میں فیض اور ناصر کا طمی جیسے شعراء بے مدر چی ہوئی غزلین تخلیق کررہے تھے'' مگروہ شکیب ہی تھا جس نے غزل کو موضوع واظہار کے حوالے ناصر کا طمی تحدیث کا موڑ دیا۔ (۲)

یوں تو مختلف ناقدین اور تخلیق کاروں نے تکلیب کی اس حیثیت کو تسلیم کیا ہے اورا سے مختلف القاب سے نوازا ہے مثلاً''جدید غرل نگاروں کا قافلہ سالار''(۳)''اردوغر ل کی امیدگاہ''(۳)''علامتی شاعری کا بانی''(۵)''نئی غرل کا ناخدا''(۲) ''جدیدغر ل کا پیش رو''(۵) ''نئی نسل کا سب سے بڑا شاعر''(۸)''غرل کوئی کروٹ دینے والا''(۹) تا ہم تکلیب جلالی پر تحقیت و تقیدی حوالوں سے کام بے حد کم بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے اور نامور محققین و ناقدین نے تکلیب جلالی پر بہت کم توجہ دی ہے سو ہمارے آرٹیل کا ایک جوازیکے سے اور علاوہ ازیں بیجائزہ لینا بھی کہ مندرجہ بالا تعریفی و توصفی آراء کو پر کھا جائے ، مزید براں

ان آراء سے قبل ہم نے مندرجہ بالاسطور میں جومفروضہ شکیب کے بارے میں قائم کیا ہے،اس کی چھان مین کی جائے۔اس مقصد کے لیے ضروری ہے کہ شکیب کی شخصیت اور عصر کا جائزہ لیتے ہوئے اس کی متنز لا ندروح تک پہنچا جائے تا کہ حقائق و نتائج سامنے آسکیں۔ بالخصوص جدیدیت کے تناظر میں شکیب کی غزل کا تجزیہ ضروری ہے۔اس حیثیت سے شکیب کی غزل کو عوماً نہیں دیکھا گیا۔

شکیب جلالی کا نام سید حسن رضوی اور تخلص شکیب تھا۔۱۹۳۴ء میں علی گڑھ کے قصبہ جلالی میں پیدا ہوا (۹) اسی نسبت سے شکیب جلالی اختیار کیا۔ شاعری کا آغاز ۱۹۴۷ء میں ہوا۔ شادی ۱۹۵۱ء میں اپنی خالدزادسیدہ محدثہ خاتون سے ہوئی۔ دو بیچے ہوئے۔ بیٹے کا نام حسین اقدس رضوی اور بیٹی کا نام حنا بتول رکھا۔ چار بہنوں کا اکلوتا بھائی تھا۔ والداور تایا ڈبنی طور برعدم توازن کا شکار تھے جس کے نتیجے میں شکیب کے والد نے ان کی آنکھوں کے سامنے عالم دیوانگی میں اپنی املیہ سے محبت کے باوجود، چکتی گاڑی کے آگے دھکا دے دیا محض دس برس کی عمر میں شکیب اپنے شفق والدہ کے سائے سے محروم ہوااور یہ حادثہ ساری زندگی کے لیےاس کے لاشعور میں نقش ہوگیا۔ • ۱۹۵ء میں بدایوں سے میٹرک کر کے بہنوں کے ہمراہ پاکستان (راولینڈی) منتقل ہوا۔اس کے بعدادیب، فاضل اور سالکوٹ سے بی اے آنرز کیا۔والد کا انتقال ۱۹۷۵ء میں وہیں بدایوں میں ہوا۔ دوران تعلیم شکیب کو بے حدمشکلات کا سامنا کرنا بڑا۔ والد کی گھریلومعاملات سے بے نیازی اور ذہنی عدم توازن، غربت اورمفلسی، چار بہنوں اور گھر کے اخراجات کا پوجھ، مال کی جدائی کاغم، چھوٹی موٹی ملازمتوں کے لیے در در کے دھکے کھانے کے باوجود حوصلے کے ساتھ تعلیمی اور معاشی تگ ودوکرتا رہا۔اسی دوران ادبی فکر غالب رہی اور کئی فت روزوں اور ماہ ناموں کی ادارت کی ۔اسی سلسلے میں لا ہور بھی منتقل ہوااور مختلف اخبارات میں ملازمت کرتا ریا۔انہی حالات میں تین بہنوں کی شادیاں بھی کیں۔گھریلواورمعاشی مسائل سے نبردآ زما ہوتے ہوئے ۱۹۵۸ء میں تھل ڈویلیمنٹ اتھارٹی (ٹی ڈی اے) میں شعبۂ تعلقات عامہ سے وابستہ ہوا۔اس سلسلے میں جو ہرآ یا داور پھر بھکر میں تعینات ریا۔اپنوں برگانوں کی بے قدری اور ا جنبیت کے دُکھ بھی جھیلتار ہا۔خاندانی، ذاتی اور ساجی حالات کی بنار (اور شایداس میں وراثت کے لاشعوری اثرات بھی تھے ) شکیب بھی زندگی کے آخری چند برسوں میں ( ٹی ڈی اے کی ملازمت کے دوران ) نفساتی عوارض میں مبتلا ہونا شروع ہوااور ا نہی نفسیاتی وجوہات کی بنایر ۲۱ رنومبر ۱۹۲۷ء کوصرف۳۲ سال کی عمر میں سر گودھا کے مقام پراینے آپ کوریل گاڑی کے آگے ڈال کر(اس کےوالد نے اس کی والد ہ کوریل گاڑی کے آگے ڈالاتھا) خورنشی کی اوروہیں فن ہوا۔ (۱۰)

تکیب جلالی نے غزل نظم، قطعہ، رہاعی میں طبع آزمائی کی۔ غیر ملکی افسانوں کے تراجم، مضامین اور صحافت میں بھی کمال حاصل کیا۔ لیکن ایک ویک میں معزوں کے تراجم، مضامین اور صحافت میں بھی کمال حاصل کیا۔ اس کی نظموں میں معزولا نہ مزاج موجود ہے۔ اس کا شعری وجود سرتا پاغزل کے پیکر میں ڈھلا ہوا ہے۔ وہ اول و آخرا یک غزل گو ہے۔ اس کا پہلا شعری مجموعہ اس کی وفات کے کافی بعد ۱۹۷۲ء میں احمد ندیم قاسمی کے مکتبہ فنون سے''روشنی اے روشنی'' کے نام سے شائع ہوا۔ تاہم اس کا نام خود شکیب نے تبحویز کیا تھا (لیعنی بیا تتحاب شکیب نے اپنی زندگی ہی میں ترتیب دے لیا تھا) (۱۱) اس کے بعد اس کے بی مجموعے ماوراء

سے شائع ہوئے۔ اس میں ۵ نور لیں ۱۱ نظمیں اور متفرق اشعار شامل ہیں۔ ۲۰۰۴ء میں فکیب کے صاحبر اوے اقد س رضوی نے '' کلیاتِ فکیب جلالی'' مرتب کر کے سنگِ میل پہلی کیشنز، لا ہور سے شائع کرایا۔ اس میں غزلیات (۲۲۳)، نظمیں کر کایاتِ فلا میں کھا ہے کہ (۱۵) ، پھے قطعات ور باعیات (۲۳۳) اور بچوں کے لیے سانظمیں شامل ہیں۔ اقد س رضوی نے پیش لفظ میں کھا ہے کہ انہوں نے تمام کلام مکنہ حد تک سن وار یاسنِ اشاعت کے ساتھ ترتیب و یخ کی کوشش کی ہے تا کہ ارتقائی مراحل واضح ہوجا کیں (۱۲) کیکن حقیقت ہے کہ وہ اس میں کامیاب نہیں ہو سکے۔ اس لیے کہ اس میں '' روشنی اے روشی'' کا تمام کلام بغیر سن یا تاریخ اشاعت کے جو ل کا توں شامل کرلیا گیا ہے جبی باقی ماندہ کلام بھی کہیں سنِ اشاعت یاسنِ تخلیق کے ساتھ ہے اور کہیں اس کے بغیر ، تا ہم موجودہ کلیات کی شکل میں اس کی تحقیق واد بی افادیت سے انکار ناممکن ہے اور شکیب جلالی کا تمام کلام منظر عام پرلانا ان کا کارنا مہ ہے۔

فکیب جلالی کے مندرجہ بالاسوانحی اور تخلیقی منظر نامے کونظر میں رکھیے تو صاف محسوں ہوتا ہے کہ مخس ۳۲ برسوں پر محیط جواں مرگ شکیب کی زندگی میں آسودگی کا نشان نہیں ملتا۔ ماں کی سفا کا ندانداز میں موت اوراس کا اثر ، پھر باپ کی موت، بھین ہی میں میں گھر بلو ذمہ داریاں ، ملازمتوں کے دھکے ، بھین ہی میں میں اور باپ کی محبت سے محرومی ، معاشی عفریت کا پہاڑ ، کم سی ہی میں گھر بلو ور دمہ داریاں ، ملازمتوں کے باوجود اپنوں کے منا فقا نہ رویے ، احساسِ جہائی ، احساسِ محرومی ، آزردگی ، ادامی ، وہنی انتشار ، دکھوں اور پریشانیوں کے باوجود حصلہ اور امرید کے ساتھ مسلسل معاشی تگ وروء علمی واد بی گئن ، گھر بلو اور پیشہ وارا نہذ مہدار یوں سے عہدہ برآ ہونے کی کوشش غرض ایک شخص ابھرتا ہے جو تمام تر نا آسودگیوں کے باوجود با حوصلہ اور عزم و ہمت کا حامل ہے ۔ نفسیاتی المجھنوں کے باوجود افرانی اعتبار سے ایک ملسانسان ہے اوراس کا ثبوت سے ہے کہ دہنی نا ہموار یوں کے باوصف اس کی از دواجی زندگی خوشگوار ہے افراقی اعتبار سے ایک ملسانسان ہے اوراس کا ثبوت سے ہے کہ دہنی نا ہموار یوں کے باوصف اس کی از دواجی زندگی خوشگوار ہے اوروہ ان المجھنوں کا سامی بھی اپنے گھر بار اور بیرونی دنیا پرنہیں پڑنے دیتا اور خاموشی ہے موت کو گلے لگالیتا ہے ۔ وسی المطالعہ شعرواد با کا عاش ، حساس طبع ، سیمابی فطر ہے ، احساس ذمہداری سے لبریز ،خوددار ، وضع دار ، بااعتماد ، دروں بین ، داخلیت اور نفراد بیت پہنہ ، بحثیت باپ ، شوہر ، بیٹا اور بھائی محبت کرنے والا ، انسان کی تصویر ابھرتی ہے جو بحثیت انسان کمل ہے کہن نفور پر غیر متوازن ہے ۔ ان سب اثر ات نے اس کی تخلیق شخصیت ، مزاح ، لب واجہ اور آ ہنگ متعین کیا ہے ۔ اس کتابی تغیر متوازن ہے ۔ ان سب اثر ات نے اس کی تخلیق شخصیت ، مزاح ، لب واجہ اور آ ہنگ متعین کیا ہے ۔ اس کی در کے سیاس وسامی ملکی و بین الاقوا می حالات کا بھی عمل دی ایک ہے۔

جنگِ عظیم اول اور جنگِ عظیم دوم کے بعد کی پر آشوب سیاسی، ساجی، معاثی اور ذاتی صورتحال، براہِ راست نوآبادیاتی نظام کے خاتمے کے بعد امریکہ کاشکل بدلتا ہوا جدید ترین اور پیچیدہ ترین نوآبادیاتی نظام اوراس نظام میں سارتر کے الفاظ میں لیسماندہ نوآبادیات کا شکستہ فاقہ زدہ، بیار،خوف زدہ' دلی باشندہ' (۱۳) انسانی خون کی ارزانی، انسانی وقار کی بے متی مامراج کا جبر وتشدد،موت کے سائے، اقدار کا زوال، دکھ، اذبت،خوف، کرب مسلسل، مایوی و ناامیدی، بے بیتی کی زندگی کی بے معنویت و لایعنیت، و نامیدی، انسانی الجھنیں، سائنس اور ٹیکنالوجی کی ترتی صنعتی عہد میں فردک

مثین بن جانے اوراجتاع میں گم ہوجانے کا احساس، سائنسیء وج اوراس کے نتیجے میں قدیم آ درشوں کی شکست وریخت اور تشکیک کی کیفیت، کا ئنات کی وسعتوں میں فر د کی تم مانگی اوراحساس تنهائی، جمہوریت اور آ زادی کے نام پر آ مریتوں کا استبداد اورتشد د پنخصی آزادی کی ٹوٹ پھوٹ،منافقت،جھوٹ، تضاد ،نفرت، مکروفریپ، بےسکونی ،غرض لاتعدادعناصر تھے جوعصری ادے کومتا ٹر کررہے تھے۔اس کےعلاوہ مغر بی مفکر بن کےمتنوع نظریات اور فلسفے جیسے وکٹر ہیوگو، والٹر، کارلائل، زولا، ہیگل، مارکس،فرائڈ، گورگی،ٹالسٹائی،چیخوف،میلارے، بودلیئراوردوسر نے فرانسیسی علامت پسندان کےسب کےاثرات۔ان کے زير اثر چلنے والی تحریکیں اور رجحانات ورویے مثلاً ترقی پینداد فی تحریک، حلقه اربابِ ذوق کی تحریک، وجودیت کی تحریک اس کے ساتھ تحلیلِ نفسی، جنسی نفسیات اور شعور سے لاشعور تک کے سفر کے رویے اور رجحانات۔ پھر برصغیر میں چلنے والی تحریک آ زادی اوراس سے متعلقہ واقعات وحادثات ،تقسیم ہند ، ہجرت ،فسادات ، یا کستان میں قیام یا کستان کے بعد مارشل لا اوراس کا استبداد، تشد د کی فضا،معاشی عدم مساوات،سیاسی جبریت، بےاطمینانی اورخوابوں کی شکست وریخت،اس کے نتیج میں فر د کا ز وال، اخلاقی انحطاط، اقدار کی تناہی اس کے اثر سے فر د کے اندر پیدا ہونے والی دروں بنی اور انفرادیت پھران حالات کے تحت ا بھرنے والی جدیدت،علامت و تجرید اور داخلیت بر مبنی ادبی رجحان غرض بیروہ سیاسی ساجی ادبی منظر نامہ ہے جس میں شکیب جلالی کی غزل اور تخلیقی شخصیت نے جنم لیا ہے۔ان تمام ذاتی وسوانحی اور خارجی اثرات کواس نے اپنے دل کے نہاں خانوں میں محسوں کیا ہے اوراینے دور کے جبراور حالات کی شتم ظریفی کوخلا قانہ سطح پراس طرح سمویا ہے کہاس کی غزل نہصرف ا پنے دور کی تر جمانی کرتی ہے بلکہ زمانے کی قید ہے آزاد ہوکر آ فاقی سطح پر پہنچ گئی ہے۔ تاہم اس کی غزل براوراست اس کے ذاتی حالات سے وابستہ ہے جس طرح اس کی شخصیت اور شاعری میں کوئی فاصلہ نہیں۔اسی طرح اس کے ذاتی حالات اور خارجی حالات میں کوئی فاصلنہیں۔ چنانچہ وہ اپنے عہد کی تنہائی ،اداس ، میکانیت ولا یعنیت ، بے چینی ،کشید گی ،تشویش اوراس میں ایک امید، حدوجہد، مزاحمت اوراحتجاج، مادہ پرتی مشینیت ، آمریت کے جبر، اقدار کے زوال، ہولنا ک جنگوں، تباہ کن ہتھیاروں،شدیدساجی انقلاب کا نتیجہ ہے۔اس نے ان سب کواپنی داخلی روح کے ذریعے بیان کیا ہے اوراس کا اظہار کہیں علامتوں، کہیں استعاروں، کہیں کلاسیکی تلازموں میں کیا ہے بیعلائم رموز اس نے اپنے گردوپیش سے اخذ کیے ہیں۔ چنانچہاس کی غزل کا نغمہ دل سے پھوٹنا ہے اور پھراس کی اہریں یورے معاشرے کی فضامیں پھیل جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی غزل بے حد داخلی ہونے کے باوجود بے حد خارجی بھی ہے۔ بیہ ہماری زندگی ، ہمارے مزاح ، ہمارے عہداور ہماری زمین سے ہم آ ہنگ ہے۔ شکیب جلالی کی غزل اپنے انہی اوصاف کی بنا پر اردوغزل کی روایت میں ۱۹۵۸ء (پہلا مارشل لا) کے آس پاس حلنے والی تحریک جدیدیت وعلامت نگاری کی نمائندہ بلکہ سرکردہ بن کرسامنے آتی ہےاورجدیدیت کاتمثال آفرین نغمہ بن کر ا بھرتی ہے۔شکیب اردوغزل میں متوازن جدیدیت کاعلمبر دار بلکہ بانی ہے۔اس کی غزل کامطالعہ گو ہااردوغزل میں جدیدیت کے مطالعہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ ہمارے مندرجہ بالا بیانات کی تصدیق کے لیے بیشعرد کیھئے جوان کا سوانحی استعارہ بھی ہےاور عصر حاضر كافكري مرقع بھي:

### فصیلِ جسم پہتازہ لہو کے چھنٹے ہیں حدودِوقت سے آگے نکل گیا ہے کوئی

( كلياتِ شكيب جلالي ص ١١٨)

### اور بياشعار بھي ملاحظه يجيئے:

گزر ہوا ہے مرا کس اجاڑ بہتی میں کس گھڑی سر پہ یہ لئکی ہوئی تلوار گرے گماں گزرتا ہے، یہ شخص دوسرا ہے کوئی مرجھا کے آگرا ہوں مگر سرد گھاس میں میں اس گلی میں اکیلا تھا اور سائے بہت پیروں میں زنجریں ڈالیں ہاتھوں میں شکول دیا اور نجی ہوں فصیلیں تو ہوا تک نہیں آتی ہے در یچ نہ کوئی روزنِ دیوار یہاں توڑ دیتی ہے زر وسیم کی جھنکار یہاں توڑ دیتی ہے زر وسیم کی جھنکار یہاں

یہ آدمی ہیں کہ سائے ہیں آدمیت کے
وقت کی ڈور خدا جانے کہاں سے ٹوٹے
کنار آب کھڑا خود سے کہہ کہہ رہا ہے کوئی
میں شاخ سے اڑا تھا ستاروں کی آس میں
وہاں کی روشنیوں نے بھی ظلم ڈھائے بہت
دنیا والوں نے جاہت کا مجھ کو صلہ انمول دیا
کیا کہیے اب اس کی صدا تک نہیں آتی
سر طیک گر در زنداں یہ صبا نے یہ کہا
عہد و پیانِ وفا، پیار کے نازک بندھن

( كليات شكيب جلالي، ١٢٠١٥ ١٠١٠ ١٢١١ ١٢٠١٠ ١٢٠١١)

حلقدار بابِ ذوق کے زیرِ اثر ن م مراشداور میرا جی نے جدیدیت کی جس روکو قبول کر کے اردونظم میں پیش کیا تھا قیام پاکستان کے بعد ۱۹۵۸ء کے آس پاس جدیدیت کی اس رونے ایک رجان بلدایک تحریک کشکل اختیار کر لی غزل میں سب سے پہلے تکلیب جالی نے اسے اپنی مکمل شکل میں پیش کیا ۔ ۱۹۵۸ء میں ملک میں پہلا مارشل لالگا۔ مارشل لا نے غیر معتمل سیاس صور تحال اور جاگیر دارانہ ہر ماید دارانہ طبقاتی نظام کی خرابیوں سے ابتر معاشر کے وسنجالا دینے کی بجائے اور زیادہ بین کی طرف گامزن کر دیا۔ ایک سیاسی اورفکری خلا بیدا ہوا۔ خوف اور بسمتی کی فضائے جنم لیا جس کے نتیجے میں معاشر کا تابی کی طرف گامزن کر دیا۔ ایک سیاسی اورفکری خلا بیدا ہوا۔ خوف اور بسمتی کی فضائے جنم لیا جس کے نتیجے میں معاشر کا کرخ خارج سے باطن کی طرف مرڈ گیا۔ داخلیت ، نئی مابعد الطبیعاتی فکر ، دروں بنی ، شناخت کا بحران ، غیر نظریاتی ہونا، نئی لسانی تشکیلات ، علامت و تج ید ، استعارہ سازی ، غرض جدیدیت کی انہی ادبی بحثوں نے سارے ادبی معاشر کو اپنی گرفت میں لئی استعارہ سازی ، غرض جدیدیت کی انہی اور انفرادی منظر نامہ بھی عوامل کے طور پر شامل تھا۔ لے لیا۔ آمریت کی جے ۔ اس میں ملکی و بین الاقوامی سیاسی و ساجی ، معاشی اور انفرادی منظر نامہ بھی عوامل کے طور پر شامل تھا۔ جدیدیت کو اس نقط کی قام ہے ۔ انفرادیت ، فرد کی داخلی ٹوٹ بھوٹ کا تجزیہ ، لا حاصلی و بے معنویت ، نظر ہے سے گریزاں ، ختی میں بھی احساسی و بے معنویت ، نظر ہے سے گریزاں ، ختی معاشرے میں پائی جانے والی زندگی کی میکانیت و کیسانیت اور اجتماع میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ دارانہ نظام اور سیاسی معاشرے میں پائی جانے والی زندگی کی میکانیت و کیسانیت اور اجتماع میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ دارانہ نظام اور سیاسی معاشرے میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ دارانہ نظام اور سیاسی معاشرے میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ دور ارانہ نظام اور سیاسی معاشرے میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ دور ارانہ نظام اور سیاسی معاشرے میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ معاشرے کی میکانوں کو کیسانوں کو کیا تیت و کیسانوں کی استعال میں بھی احساسی تنجائی ، سرمایہ کی میکانوں کو کیسانوں کی کیسانوں کو کیسانوں کو کیسانوں کو کیسانوں کو کیس

جدیدیت جب انتها پیندی یا خامی کا شکار ہوتی ہے تو اس میں خار جی اور اجتماعی زندگی سے گریز، حد درجہ داخلیت اور نفسی دروں بنی ، زندگی کا کرب مسلسل ، فردگی نا آسودگی اور محرومی ، نظریاتی سطح پر دھند کلے کی کیفیت ، ابہام اور اشاریت ، مایوی ، موت کا عضر زیادہ اکھر آتا ہے جبکہ متو ازن جدیدیت داخل کے ساتھ خارج ، فردگی فطری آزردگی کے ساتھ امید ، فرد کی فطری آزردگی کے ساتھ امید ، فرد کے ساتھ معاشر ہے ، لفظ کے ساتھ خیال ، ماضی کے ساتھ مستقبل کا خیال رکھتی ہے تاہم جدیدیت بنیادی طور پر داخل سے خارج کی طرف سفر کرتی ہے ۔ یہی جدیدیت کا تو ازن ہے ۔ (۱۳) شکیب جلالی اسی متو ازن جدیدیت کا غزل گوشاعر ہے ۔ جدیدیت اور علامت کے اس دور میں غزل نے اگر چہ اپنے روایتی ڈھانچے سے کوئی بڑا انجر اف نہیں کیا لیکن اس کے مضوعات ولفظیات میں نمایاں تبدیلی ہوئی اور کسی بند ھے کلے نظر یے کی بجائے ذات کے شخص اور اندرونی شکست ور پخت کے مضامین نمایاں ہوئے ۔ فردیت اور دروں بنی کی خوتشخیصی کا عمل نمایاں ہوا ۔ جس کے نتیج میں اس عہد کی غزل اور اس سے بین کی کوتشخیصی کا عمل نمایاں ہوا ۔ جس کے نتیج میں اس عہد کی غزل اور اس سے بین کی بلد نہیں جدید شاعروں کے معماروں میں شار کرنا چا ہے ' سے بین ' بلد نہیں جدید یہ کے حمل میں شار کرنا چا ہے'' ۔ (۱۵)

جدیدیت کے مندرجہ بالاتمام تر پس منظر ومنظر، موضوعات واسالیب، مباحث، رجحانات اور رویوں کو ذہن میں رکھتے ہوئے شکیب جلالی کے محض چندا شعار پرغور فرمائے بیا شعار ہمارے مندرجہ بالا بیانات کی تصدیق و تائیر کے لیے کافی و شافی میں:

شکیب اپنے تعارف کے لیے بیہ بات کافی ہے بٹا سکے ہیں پڑوی کسی کا درد بھی آکر گرا تھا کوئی پرندہ لہو میں تر خزال کے چاند نے پوچھا یہ بھک کے کھڑ کی میں الیمی دہشت تھی فضاؤں میں کھلے پانی کی وہ آدم گزیدہ ہوں جو تنہائی کے صحرا میں شفق جو روئے سحر پر گلال ملنے لگی دکھے زخی ہوا جاتا ہے دو عالم کا خلوس دشت کی صدا ہو اتنا مجھے بتا دو

ہم اس سے نی کے چلتے ہیں جورستہ عام ہوجائے کہی بہت ہے کہ چہرے سے آشنا ہے کوئی تصویر اپنی چھوڑ گیا ہے چٹان پر کبھی چراغ بھی جلتا ہے اس حویلی میں آکھ جھیکی بھی نہیں ہاتھ سے پتوار گرے خود اپنی چاپ سن کر لرزہ براندم ہوجائے سے بستیوں کی فضا کیوں دھواں اگلنے گئی ایک انساں کو تری ذات سے دکھ پہنچا ہے ہر سو بچھے ہیں رہتے آؤں تو میں کدھر سے ہر سو بچھے ہیں رہتے آؤں تو میں کدھر سے

جہاں تلک بھی یہ صحرا دکھائی دیتا ہے مری طرح سے اکیلا دکھائی دیتا ہے مابوس خوشنما ہیں مگر جسم کھوکھلے سے ہوں جیسے کھلوں کی دکان پر مابوس خوشنما ہیں مگر جسم کھوکھلے کے ہوں جیسے کھلوں کی دکان پر (کلیات تکیب جلالی ش) کانات تکیب جلالی ش

تکیب جلالی احساسِ نا آسودگی کا شاعر ہے۔وہ زندگی کی تنہائی، خاموثی، ویرانی،اجاڑین،محرومی، شکست خوردگی اور بے گھری کا شاعر ہے۔ بیاحساسِ کرب وتنہائی اس کے ذاتی حالات کا پیدا کردہ بھی ہے منعتی معاشر سے کے نظامِ زراور طبقاتی نقاوت کے سبب بھی۔

گلے ملا نہ مجھی چاند بخت ایسا تھا
ستارے سکیاں گھرتے تھے اوس روتی تھی
قریب تیر رہا تھا بطوں کا اک جوڑا
میں نے اسے شرکیک سفر کرلیا شکیب
اسی لیے تو ہوا روپڑی درختوں میں
وہ خموثی انگلیاں چٹخا رہی تھی اے شکیب
میں شاخ سے اڑا تھا ستاروں کی آس میں
صحر کی بودوباش ہے اچھی نہ کیوں گلے

ہرا بھرا بدن اپنا درخت ایبا تھا فسائۃ جگر لخت لخت ایبا تھا میں آب جو کے کنارے اداس بیٹھا تھا اپنی طرح سے چاند جو بے گھر لگا جھے ابھی میں کھل نہ سکا تھا کہ رت بدلنے لگی یا کہ بوندیں نئے رہی تھیں رات روشندان پر مرجھا کے آ گرا ہوں مگر سرد گھاس میں مرجھا کے آ گرا ہوں مگر سرد گھاس میں موکھی ہوئی گلاب کی ٹہنی گلاس میں موکھی ہوئی گلاب کی ٹہنی گلاس میں

( کلیات شکیب جلالی مص۵۰۱۰۵ ۱۲۱،۱۱۹،۱۰۸،۱۳۵)

اس کی شاعری زندگی کے زوال وفنا، بے ثباتی وعارضی پن کے احساس کی داستان ہے۔ کا ئنات کی وسعتوں میں ہاتھ پاؤں مارتے جدید انسان کی بے بسی اور المیے کی کہانی ہے۔ موت کے خوف سے لرزاں جدید ذہن ودل اور لاشعور کا قصہ ہے۔ ان کا ئناتی مصائب کووہ ذاتی مصائب اور ذاتی تجربے کے روپ میں پیش کرتا ہے۔

عالم میں جس کی دھوم تھی اس شاہکار پر دیمک نے جو کھے بھی وہ تجرے بھی دکھ بچھتی تھیں جس کی راہ میں پھولوں کی چادریں اباس کی خاک گھاس کے بیروں تلے بھی دکھ مرجھا کے کالی جھیل میں گرتے ہوئے بھی دکھ سورج ہوں میرا رنگ مگر دن ڈھلے بھی دکھ کے دکھ کر اپنے در و بام گزر جاتا ہوں مرے ہمائے میں جب بھی کوئی دیوار گرے جھی چٹان، پھسلتی گرفت، جھولتا جسم میں اب گرا ہی گرا ننگ و تار گھاٹی میں وقت کی ڈور خدا جانے کہاں سے ٹوٹے

( کلیات شکیب جلالی ، ۱۰۳۰ ۱۰۲ (۱۰۲۰۱۱)

اگرچداداس، تنهائی، ورانی، بنجرین، شکست خوردگی شکیب کے کلام میں غالب عناصر کی حیثیت رکھتے ہیں تاہم اس

کی شاعری قنوطیت کی حامل نہیں۔ قئیب ساری زندگی مشکلات کا مردانہ دارمقا بلہ کرتا رہا۔ یہی حوصلہ، امید، جدوجہداس کی غزل میں موجود ہے۔ وہ افر دگی کا مریض نہیں بلہ بیال فررگی یا ادائی ہے جومصائب میں انسانی فطرت کا خاصہ ہے یہی دجہ ہاس کی تنہائی، ادائی، ویرانی عالمگیرآ فاقی حیثیت اختیار کرجاتی ہے جس میں وسیع انسانی ہمدردی اورغم گساری ہے۔ فئی شط پراس کی شاعری پیفر لیضا ہے علامتی اسلوب میں المیہ کے کتھارس کی طرح سرانجام دیتی ہے۔ یہی وجہ ہاس کی شاعری تا مودگی ہے آمودگی کی طرف سفر کرتی ہے۔ بلکہ موت کو زندگی، تنہائی کو مجلس، نا آسودگی کو آسودگی، ایوی کو امید میں بدلئے ویے کا استعارہ ہے۔ اس کی غراف علی ہمتی اور عالی حوصلگی کی عامل ہے۔ بیکشاکش حیات میں زندہ رہنے کا قرید سخصاتی ہے۔ امید ونشاط، ولولہ و جوش کو بیدار کرتی ہے۔ اس کی شاعری زندگی کے جلتے صحرا میں جبد حیات اور گرمی حیات کی شاعری ہے۔ اس کی شاعری اندھیر سے روثنی کی طرف سفر کرتی ہے۔ وہ ''روثنی کا مغنی اور کرن کرن کا سفیز'' ہے [۱۲] صنعتی طبقاتی ہے۔ اس کی شاعری اندھیر سے روثنی کی طرف سفر کرتی ہے۔ وہ ''روثنی کا مغنی اور کرن کرن کا سفیز'' ہے [۱۲] صنعتی طبقاتی معاشرے کی ظاهروں میں بھی روثنی کی منظر آتے ہیں۔ وہ وزیر سنگ خنگ پانیوں کے چشے تلاش کرلیتا ہے۔ جلتے ہوئے پروں ''روثنی اس کی روثنی کے نظر فور آتے ہیں۔ وہ وزیر سنگ خنگ پانیوں کے چشے تلاش کرلیتا ہے۔ جلتے ہوئے پروں سے موبو پرواز رہتا ہے۔ اس کے ہاں چاند ڈو وہا ہے تو صور چانجر تا ہے۔ وہ آندھیوں میں بھی پھر کی اوٹ لے کر چراغ جالتا ہی اندھا چراغ جلاتا ہے۔ دور یشگل سے بہاڑ کا خانی عرفان اٹھیں، کتنے ہی ستارے ٹو ٹیس اس کا دل بیدارنہیں ڈو وہتا۔ راسے کا اندھا چراغ بجھ سے کو موبار کیا تا ہے۔ سے کا اندھا چراغ بجھی صور کا کو بید بیل کا کا سامہ بن حاتا ہے۔ سے کو موبار کیا تا ہے۔ کتنے تی طوفان اٹھیں، کتنے ہی ستارے ٹو ٹیس اس کا دل بیدارنہیں ڈو وہتا۔ راسے کا اندھا چراغ بجھو سے کو وہ کو گرگیاں کھول دیتا ہے۔ اس کے خوروں کا سامہ بن حاتا ہے۔ سے کو موبار کی کی موبار کیا ہے۔ کینوں کا سامہ بیں جاتا ہے۔ سے کو موبار کا سامہ بن حاتا ہے۔ سے کو موبار کی کو میں کو موبار کا سامہ بنا ہے۔ سے کو موبار کا سامہ بیان حاتا ہے۔ سے کو موبار کا سامہ بنا ہو گائی کی کو موبار کی کو موبار کا گوئی کا سامہ کو کو کیا ہے۔ کو موبار کی کو کرکیا ہے۔ کو موبار کی کو موبار ک

کہ زیر سنگ خنک پانیوں کا چشمہ تھا

کہیں کہیں یہ کوئی روشیٰ کا دھبہ تھا

چاند ڈوبا ہے تو سورج بھی ابھر آئے گا
پھر کی اوٹ لے کے جلائیں گے اب چراغ

کیا بچھ گیا ہوا سے لہو کا شرار بھی

جلتے ہوئے پروں سے اڑا ہوں مجھے بھی دکھیہ

کھولیں جو کھڑکیاں تو ذرا شور گھٹ گیا

رستے میں جو کھڑا تھا وہ کہسار ہٹ گیا

ہم سے پہاڑ کا شنے والے ہوئے نہیں

کاش میں پیڑوں کا سابیہ ہوتا

کاش میں پیڑوں کا سابیہ ہوتا

ادھر سے بارہا گزرا مگر خبر نہ ہوئی ھب سفر تھی قبا تیرگی کی پہنے ہوئے مسن فردا غم امروز سے ضو پائے گا اے بادِ تند! وضع کے پابند ہم بھی ہیں کیوں رو رہے ہوراہ کے اندھے چراغ کو ہر چند راکھ ہو کے بھرنا ہے راہ میں اک حشر سا بیا تھا مرے دل میں اے شکیب کھوکر سے میرا پاؤں تو زخمی ہوا ضرور تیشے کا کام ریشہ گل سے لیا شکیب جلتے صحراؤں میں پھیلا ہوتا جب بھی نکلا ستارہ امید

( كلمات شكيب جلالي بص الا، ١١٠ ال ١٤٠١ الم ١٣١ ، ١٣٩ ، ١٣٩ ، ١٣٨ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١

اس کے بعد ہم ہیہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ وہ نا آسود گیوں، اداسیوں اور تنہائیوں کا شاعر ہونے کے باوجود بھی امیدوں اور دشنیوں کا پیامبر ہے۔ گویاوہ روشنیوں اور امیدوں کا شاعر ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ وہ زندگی کا شاعر ہے۔ زندگی میں اندھیرا بھی ہے روشنی بھی۔ وہ جدیدیت کے اُن انتہا پیندشاع وں کی طرح نہیں جوظلمتوں، مایوسیوں اور دھندلکوں میں گم ہوکر رہ جاتے ہیں۔ وہ اندھیروں سے روشنیوں کی کرنیں تر اشتا ہے۔ وہ سے معنوں میں جدید شنعتی زندگی، جدید حسیت کا شاعر ہے۔ اس کے ہاں بیا حساسِ تنہائی اس کی ذاتی زندگی کے ساتھ مشینی دور کی مصروف زندگی کی بھی دین ہے۔ اس کی زندگی بھی تو اس کے مات مشینی عہد کی پیدا کردہ ہے چنانچہ بیراضطراب و بے چینی بینا آسودگی ومحرومی معاشرے کی نا آسودگی ہے۔ اس لیے بیاس کی خامی نہیں بلکہ ہمارے دور کی زندگی کا ایک رنگ ایک کرب ہے۔

حقیقت یہ ہے اس نے زندگی کی انفرادی اوراجتماعی دونوں سطحوں کوا ہے مخصوص انفرادی اور نئے علامتی اسلوب میں بیان کیا ہے۔ اس نے اپنی شاعری میں ہمارے عہد کے عام انسان کے حقیقی کرب کو تھی فلمبار کے ساتھے میں ڈھال دیا ہے۔ اس کا دکھ کہ درد، کرب، آشوب محض تخیلی نہیں بلکہ ہماری دھرتی ہمارے اس جدید ماحول ہے۔ اس کی شاعری میں انسان اپنی تمام محبتوں ، نفرتوں ، دکھوں ، خوشیوں ، امیدی و نا امیدی ، سچائیوں اور منافقتوں کے ساتھ ہے و اور کھرے انداز میں موجود ہے۔ وہ آج کے عہد کے انسان کی پیچیدہ اور پر آشوب صور تحال کو کشش تخیلی فی انداز میں بیان کرتا ہے۔ شکیب موجود ہے۔ وہ آج کے عہد کے انسان کی داخلی شکست ور بخت کو موضوع بنایا ہے۔ اس نے انسان کے زوال کا سبب وایت ، معیشت ، ساست اور کا نئات کے جبر کو قرار دیا ہے آج کا معاشرہ ، جس طور ہے اقداری کا شکار ہوا ، اور انسان اس منافقتوں کر سیاست اور کا نئات کے جبر کو قرار دیا ہے آج کا معاشرہ ، جس طور ہے اقداری کا شکار ہوا ، اور انسان اس منافقتوں کر سیاست اور کا نئات کے جبر کو قرار دیا ہے آج کا معاشرہ ، جس طور ہے اقداری کا شکار ہوا ، اور انسان اس منافقتوں کر کے اسحت کی خزل کے موضوعات ہیں۔ اس نے فرد کے سیاست اور کا نئات کے جبر کو قرار دیا ہے آج کا کا عبد حاضر کے انسان کے کرب کونگی اور منفر دعلامتوں کے ذریعے بیان کیا ہے۔ اس لیے وہ صرف جدید شاعری نہیں جدید سے عہد حاضر کے انسان کے کرب کونگی اور منفر دعلامتوں کے ذریعے بیان کیا ہے۔ اس لیے وہ صرف جدید شاعری نہیں جدید سے جہر کا میں تبدیل ہو چکی ہیں۔ فرد گنت گنت اور کردار سائے بن چکے ہیں۔ مابوس نئی دیں ہے ہیں اور دوح سلوٹوں سے بھری ہوئی ہیں۔ قرد گنت گنت اور کردار سائے بن چکے ہیں۔ مابوس خوشنما ہیں جن میں جم کھو کھلے ہیں اور دوح سلوٹوں سے بھری ہوئی ہیں۔ آد میت کا اثر دھام ہے لیکن اس کے باوجود اجنبیت خوشنما ہیں جن میں جم کھو کھلے ہیں اور دوح سلوٹوں سے بھری ہوئی ہیں۔ آد میت کا اثر دھام ہے لیکن اس کے باوجود اجنبیت ورسائے گرگی گوئی ہوئی ہیں۔ آد وہیت کا اثر دھام ہے لیکن اس کے باوجود اجنبیت ورسائے گی گوئی ہوئی ہیں۔ آد میت کا اثر دھام ہے لیکن اس کے باوجود اجنبیت

یہ آدمی ہیں کہ سائے ہیں آدمیت کے سوچو تو سلوٹوں سے بھری ہے تمام روح ملبوس خوشما ہیں مگر جسم کھوکھلے ہوا نے توڑ کے یت زمیں یہ بھیکا ہے

گزر ہوا ہے مراکس اجاڑ بہتی میں دیکھو تو اک شکن بھی نہیں ہے لباس میں چھکے سبح ہوں جیسے بھلوں کی دکان پر کہ شب کی جھیل میں پھر گرا دیا ہے کوئی

افق وہی ہے گر جاند دوسرا ہے کوئی ڈویتے سورج کی کرنیں جب پڑیں دالان پر یہ مگر جیب حایب سی تصویر آتشدان پر

مکان اور نہیں ہے بدل گیا ہے مکیں کمرے خالی ہوگئے، سابوں سے آنگن بھرگیا اب یہاں کوئی نہیں ہے، کس سے باتیں کیجیے

( کلیات شکیب جلالی م ۱۲۴٬۱۲۱، ۱۱۹٬۱۱۸ )

اس کے ماں جدیدمعا شرے میں پائی جانے والی منافقت،جھوٹ،تضاد،نفساتی الجھنوں،تشکک اور ڈبنی جذباتی سناٹے کی فضاہے۔ بے حسی اور بیگا تھی کا عالم یہ ہے کہ کوئی مرجھائی ہوئی کلی کی تربت اور ہوا کا نوحہ سننے کو بھی تیاز نہیں۔ بی نہیں جو کہیں بر کلی کی تربت تھی سانہیں جوکسی نے ہوا کا نوجہ تھا

( کلمات شکیب جلالی من ۱۱۰)

شکیب جدید شینی عہد کا شاعر ہے۔ وہ دیہاتوں کے بجائے شہر کو،شہر کی چمنیوں اورملوں کواوران سے اٹھنے والے دھوئیں کوموضوع بنا تا ہے۔ بیرہ ہشر ہیں جن میں مشینوں ، کارخانوں اور آ واز وں کا شور ہے۔ان آ واز وں میں انسان تنہا کھڑا ہے۔بستیوں کی فضامیں اورروئے سحر میں شفق کی بحائے دھوئیں کی آلودگی ہے۔انسانوں کی دنباان کے دلوں کی طرح چھوٹے حیوٹے خانوں میں بٹ گئی ہے۔اسءہد کاانسان مشین کی طرح دل کاسخت اوراہے کا کرخت ہے۔

كوئى نه سهه سكے، لهجه كرخت ايبا تقا ( کلیات شکیب جلالی ص ۱۰۸،۱۳۸،۱۳۸)

شفق جو روئے سحر پر گلال ملنے لگی ہے بہتیوں کی فضا کیوں دھواں اگلنے لگی لگتا تھا بے کراں مجھے صحرا میں آساں پہنچا جو بستیوں میں تو خانوں میں بٹ گیا ذرا نہ موم ہوا یبار کی حرارت سے جی خی کے ٹوٹ گیا دل کا سخت ایبا تھا یہ اور بات کہ وہ لب تھے پھول سے نازک

شکیب کی غزل ۱۹۵۸ء کے آس پاس کی ہے۔ ملک میں بیر مارشل لاءاور سیاسی استبداد کا دور ہے۔تشدد، عدم معاشی مساوات،ساسی جبریت ،گفٹن اورخوف ودہشت کی فضامیں فر داندر ہی اندر گھٹ رہاہے۔ الیی دہشت تھی فضاؤں میں کھلے بانی کی آ نکھ جھیکی بھی نہیں ماتھ سے پتوار گرے

( كليات شكيب جلالي ، ١٠٢)

کیکن اس کے ساتھ ساتھ رمز وایمااورا شاروں اشاروں میں احتجاج اور مزاحمت بھی حاری ہے۔ جنت ارضی قفس رنگ بن کررہ گئی ہے کین اس کے ساتھ بات قنس کوتوڑنے کی کوشش بھی جاری ہے۔شکیب سامراجیت اورآ مریت سے مجھوتہ نہیں کرسکتا۔اس لیے کہ بدرجعت برستی ہوسکتی ہے، جدیدیت نہیں۔اس کے مال سیاسی ساجی شعوراعلیٰ فنی جمالیاتی معیار کا روپ ڈھال کرسا منے آتا ہے۔اسے اندازہ ہے کہ بیخطہ ارضی ایک زندال کی شکل اختیار کر چکا ہے جس میں نہ کوئی دریچہ ہے نہ
کوئی روزن۔ تیرگی سے قندیل رخ یار بجھ چکی ہے۔ وہ معاشرہ جہاں پھر کے ہونٹ بھی گفتگو کرتے تھے، بے نغمہ وصدا ہو چکا
ہے۔شکیب ان حالات سے بغاوت کرتا ہے۔احتجاج اور مزاحمت کرتا ہے اورعوام الناس کو آزادی کے لیے آمادہ کرتا ہے جھبی
تو وہ جھنجھلا کر کہتا ہے کہ دل جا ہتا ہے کہ اس کہکشال کوم وڑ کرر کھ دوں جوروشنی کی بجائے ظلمتوں کی خالق ہے:

کہکشاں کو مروڑ کر رکھ دوں شکیب، بابِ قفس، کیا کہوں کس آن گھلا ہے در پچے نہ کوئی روزنِ دیوار یہاں بچھ گئ سہم کے قندیل رخ یار یہاں کرتے تھے گفتگو جہاں پھر کے ہونٹ بھی ہاں بڑھ کے آقاب کا بیشہ سنجالیے فکر چن کے ہمرکاب جوشِ جنوں بھی چا ہیے

جی میں آتا ہے اے رہ ظلمت لہو لہو ہوں سلاخوں سے سر کو ظرا کر سر پٹک کر در زندال پہ صبا نے یہ کہا تیرگی ٹوٹ بڑی، زور سے بادل گرجا ہے نغمہ و صدا ہے وہ بتخانۂ خیال بال، کووشب کوکاٹ کے لانا ہے جوئے نور ضرب خیال سے کہاں ٹوٹ سکیس گی پیڑیاں ضرب خیال سے کہاں ٹوٹ سکیس گی پیڑیاں

( كليات تكيب جلالي ، ١٥٠١م ١٥٠١ ٢ ١٥٠ ١٥٠ ١٥٠)

یہ کیا کہ دل کے دیپ کی کو ہی تراش کی عہد و پیانِ وفا، پیار کے نازک بندھن نگ و ناموں کے بلتے ہوئے انمول رتن کشتی زیست سلامت ہے نہ پتوار یہاں کہ ہم گہتا ہے آ قاب، ذرا دیکھنا کہ ہم گیسوئے زیست کے یہ الجھاؤ

سورج اگر ہے، کرنوں کی جھالر لگا مجھے
توڑ دیتی ہے زر وسیم کی جھکار یہاں
لب و رخسار کے سجتے ہوئے بازار یہاں
موج در موج سو رنگ کے منجدھار یہاں
ڈوبے تھے گہری رات میں، کالے ہوئے نہیں
آؤ مل کر شکیب سلجھا کیں

( کلیات شکیب جلالی، ص۲۸۸،۱۳۱،۱۴۴۱)

ابیااس لیے بھی ہے کہ زندگی اس کے نز دیک متحرک،رواں دواں ہے۔ بہسفر کااستعارہ ہے۔ دشت مسافت میں عزم وہمت کی علامت ہے۔ابیااس لیے بھی ہے کہ شکیب انسان دوست ،عمگساراور ہمدرد ہے۔وہ تو پڑوں میں رہنے والے کچھ ملول سے چیروں کی دل آزاری اوراحساس محرومی کے خوف سے ڈھولک کی تھاپ کوبھی تیز نہیں ہونے دیتا۔ایسااس لیے بھی ہے کہ وہ خود دارہے وہ اگر گرتا بھی ہے توا بنے ہی قدموں میں گرتا ہے:

زمیں یہ یاؤں دھرا تو زمین چلنے گلی تجھی جو دشتِ مسافت میں دھوپ ڈھلنے لگی ریتے ہیں کچھ ملول سے چیرے ریٹوس میں جس طرح سایهٔ دیوار یه دیوار گرے ( کلمات شکیب جلالی، ص ۱۰۶،۱۳۲،۱۱۰)

اتر کے ناؤ سے بھی کب سفر تمام ہوا میں ناپتا چلا قدموں سے اپنے سائے کو اتنا نہ تیز کیجیے ڈھولک کی تھاپ کو مجھے گرنا ہے تو میں اپنے ہی قدموں میں گروں

شکیب نے جدیدیت کاعلمبر دار ہونے کے ناطع محبت اور عشق کو بھی موضوع بنایا ہے کیکن اس کوروایتی انداز میں پیش نہیں کیا بلکہ جدیدترین انداز میں جنسی نفسات اورجنسی لاشعور کوموضوع بنایا ہے۔ دراصل اس نے روایتی رنگ میں اپنے جدیدرنگ، جدیدعلامات کوشامل کیا ہے۔اس نے نازک اور پیچیدہ جنسی نفساتی واردا توں اور جنسی جذبات کومجسم کر کے پیش کیا ہے۔اس میں خلوص ہے،صدافت ہے اوراس کے ذاتی تج بے کاعضراوراحساس ہے۔

وہ نیلی حجیل تھی یا آسان کا ٹکڑا تھا یڑھتا تھا میں کتاب لیمی ہر کلاس میں رہتا ہے بے قرار ندی کے ملاپ کو پھر آئینے میں چوم لیا اپنے آپ کو تجیم کردیا ہے کسی نے الاپ کو ( کلیات شکیب جلالی ، ص ۱۳۲،۱۲۲،۱۱۱،۱۰۸)

کسی کا جہم اگر چھولیا خیال میں بھی تو یور یور مری، مثل شمع جانے لگی مری نگاہ میں خواہش کا شائبہ بھی نہ تھا ۔ پیرفسی مرے چبرے یہ کیوں کی صلے گی وہ اس کا عکس بدن تھا کہ جاندنی کا کنول رہتا تھا سامنے ترا چیرا کھلا ہوا کتنا ہی بے کنار سمندر ہو، پھر بھی دوست پہلے تو میری باد سے آئی جیا آئیں تعریف کیا ہو قامت دلدار کی شکیب

مندرجه بالا جائزے میں ہم نے بعض مقامات پر شکیب جلالی ہی کی علامتوں اور لفظیات کے ذریعےان کی غزل پر اظہار خیال کرنے کی کوشش کی ہےاس لیے کہا تک ایبا شاعر جس کی غزل ہا شاعری کی بنیا دعلامت برہو،اس کی روح تک پہنچنے کے لیےاں پاتخلیقی و جمالیاتی اسلوب ہی سمجھنے میں ممرومعاون ثابت ہوتا ہے۔مندرجہ مالا تجزبہ کرتے ہوئے جواشعار پیش کیے گئے ہیں وہ تعداد میں یقیناً زیادہ ہیں۔ابیادانستہ طور برکیا گیاہےاس لیے کہانہی اشعار کو مدنظر رکھ لیاجائے توصاف اندازہ ہوتا قشیب نی علامتوں نی امیجری اور جدید حسیت کو پیش کرنے کے باو جود روایت سے یکسر رشته نہیں توڑتا بلکہ جدیدیت کے ساتھ کا اسکیت کی پاسلاری بھی کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کداس کے ہاں نگ اسانی تشکیلات کے جنون میں غزل لفظی تما تا گاری کا شکار ہو کر تخلیق رجاؤ ہے جمروم نہیں ہوتی۔ یہ نگ اسانی تشکیلات وہ نہیں ہیں جوظفرا قبال نے غزل میں متعارف کرانے کی کوشش کی تھی لیکن ان کا میہ تجربہ تا دیر قائم نہیں رہ سکا۔ (۲۰) شکیلات کے ہاں اسانی تشکیلات کا عمل صحیح معنوں میں تشکیلات کا عمل ہے تہ کہ اسانی تشکیلات کا عمل صحیح معنوں میں تشکیلات کا عمل ہے تہ کہ اسانی تو ٹر پھوڑ کا ظفرا قبال کی اسانی تشکیلات کے عمل نے نئی نسل کومتا ترکرنے کی بجائے شکیب جلالی ہی ہے جس کی غزل''جو یہ' ہونے کے باوجود میر، جلالی کے تجربے نے نئی نسل کومتا ترکر نے کی بجائے شکیب جلالی ہی ہے جس کی غزل''جو بیزار دوغور کی نظیم تجربات سے ناطر نہیں تو ٹرتی۔ یہ تیجے معنوں میں ہمارے ذہین، ہماری نفسیات، ہمارے ذہین، ہماری نفسیات، ہمارے ذہین، ہماری نفسیات، ہمارے ذہین ہماری نفسیات کے ساتھ آنے والی پوری نسل کو جہائے ہما ترکی کو جس سے نہا موشی کی معنوں میں ہمارے ذہیں ہماری نفسیاتی کے ساتھ آنے والی پوری نسل کو جہائے ہماری کو جہائے ہمارے خود سے حساس اور ہمہ گیر موضوعات اپنے پوری شدت اور پوری تا ثیرے ساتھ ار ہمائی اور ذری داخلی ٹوٹ کی چوٹ جسے حساس اور ہمہ گیر موضوعات اپنے پوری شدت اور پوری تا ثیرے ساتھ الیہ ہمائی اسلامی خزال فاری عنواں ہمائی وفشیاتی سے خوام ہمائی اور ڈرکی داخلی ٹوٹ کی بیرائے کہ ''شکسیب کی غزل فلری عن سے محروم ہمائی کی غزل الی عنوان ہمائی معنوات ہمائی معنوں سے کہ وہ ہمائی کی غزل الیہ بھوتا ہے کہ اس کی غزل اسے خوام ہمائی کو غزل اسے خوام ہمائی کی غزل الیہ خواصوم ہمائی کھوٹ ہوتا ہے کہ اس کی غزل الیہ بھی کی غزل فلری عنوں ہمائی کی غزل کا بیش کیا گیا اس سے فاہر ہوتا ہے کہ اس کی غزل اسینے پورے سے مدرجہ بالاصفیات ہمائی کو خرات کا بیش کیا گیا گیا اس سے فاہر ہوتا ہے کہ اس کی غزل اسینے پورے خواصوم کو خرات کے کہ اس کو غزل اسینے پورے سے مدرجہ بالاصفیات ہمائی کو خرات کی خرات کا بیش کیا گیا گیا گیا ہمائی کی خرات کو خرات کی خرات کی خرات کیا گیٹ کیا گیا گیا تھا ہم ہوتا ہے کہ اس کی غزل کیا گیا گیا گیا گیا گیا ہمائی کی خرات کا خواصوم کی خرات کی خرات کیا گیا گیا گیا گیا گیا کو کیا گیا گیا گ

فنی حسن و جمال کے ساتھ زندگی کے متنوع فکری اعماق پیش کرتی ہے۔اس کی غزل میں فکری بصیرت ،تفکر کی سنجیدگی ،سوچ کی گہرائی اورانفر ادی سابی شعور کی روشنائی اینے بھر پور جمالیاتی رحیا وَ کے ساتھ جلوہ گر ہوتی ہے۔

اس کی غزل میں فرد فطرت کے ساتھ ہم آ ہنگ ہے۔ ڈاکٹر انور سدید نے درست لکھا ہے کہ' شکیب جلالی کا داخلی تخرک گردو پوش کی اشیاا ورمظا ہر کوئی ترتیب دیتا ہے اوران کے اظہار کے لیے استعارے اور علامتیں فرا ہم کرتا ہے۔ شکیب کی غزل انسان اور فطرت کے درمیان رابطہ قائم کرتی ہے۔ انہوں نے نئی غزل کی مزاج سازی میں نمایاں حصد لیا ہے۔''(۲۳)

شکیب نے اپنے علائم ورموز گرد و پیش سے اخذ کیے ہیں۔اس کے ڈکشن میں قریبی اشیا کے وجود کا احساس ملتا ہے۔اس کے ہاں غزل کوفطرت اور زمین کالمس نصیب ہوا ہے۔اس کے ہاں اپنے گر دوپیش کی بوباس رحی ہوئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نئی علامات ہونے کے ماوجودان میں اجنبیت محسور نہیں ہوتی۔ یہ ہماری زندگی کا حصہ ہیں اوراسی لیےاس کے لہج میں بے پناہ گھلاوٹ، نرمی اور تخلیقی رجا ؤ ہے۔اس کے خارجی اور داخلی مشاہدات ومظاہر مل کرایک ہو گئے ہیں۔لفظ اور خیال اس کے ہاں لازم وملزوم ہیں۔ پتھر، مانی صحرا، حاندنی، کنول، پیڑ، روشنی، چٹان، اہو، آتشدان، جنگل، صحرا، گھر، آندھی، سورج، دهوب، شام، سناٹا، کرب، رات، احالا، دریجه، دستک، گلال، دهوان، آواز، جزیرہ، ابر، پر چھائیں، کھڑ کہاں، منڈیریں، حویلی، بدن، لب، اشک، ندامت، دالان، کمرے، نیلی جا در، روشندان، خاموثی،غیار، کواڑ، پیوار، حیصنار،خزاں، جراغ، مانی،سکوت، تتلیاں، گلدان، اذان،سائیان، زنداں،کل،نوجہ ٹہنی، وغیرہ ایسےالفاظ ہیں جن کوشکیب نے اپنی غزل میں علامتوں، تلازموں اور شعری اصطلاحات کا درجہ دیا ہے۔اس میں دھوئیں،غبار، را کھ اور آ دم گزیدہ لوگوں کا ذکر ہے۔ جدید انسان اپنی زندگی کاسفرصحرائے بسیط میں کررہاہے اوراس کے سرپردھوپ کا سائبان ہے۔اس لیے دھوپ،سابیہ صحرا،اس کی غزل کے عنوان ہیں۔اس کی غزل میں ایرانی عجمی ماحول نہیں بلکہ مقامی بستیوں،شہروں، جنگلوں کا ماحول ہے۔ گھروں، منڈیروں اور صحنوں کا ذکر ہے۔اس کے ہاں کمروں کے خالی ہونے اور سابوں سے آنگن بھرنے کا ذکر ہے۔ نیلی چا در سے اپنی عریانی کوڈ ھانینے کا ذکر ہے۔فصیل جسم پر تاز ہاہو کے حصینے سجا کر حدود وقت سے آ گے نکلنے کا ذکر ہے۔رات کوروشندان پر بوندوں کے بحنے اورخموثی کے انگلیاں چٹخانے کا ذکر ہے۔ ستاروں کا سسکیاں بھرنا، اوس کا رونا، فضاؤں میں کھلے بانی کی دہشت،احالے کےخطوط، وقت کی ڈور،اندھیرے کی چٹان، رات کی دلدل، نجل کی شعاعیں، بستیوں کی فضا، ہوا کا درختوں میں رونا، خاموشیوں کاصحرا،صدا کاغبار،کل کی تربت، ہوا کا نوجہ،آ ڑھی ترچھی کیبر یں،اجاڑبہتی،انگیٹھی، مانی کے درخت،لہو لہوسلاخیں، ملول چیرے، کانچ کے گلدان پر تتلیاں منڈ لانا، اداس بیابان پاس، گلیوں میں جاندنی کا حیانکنا، الاب، الثی کشی.....غرض اس کی غزل کی فضا، اس کی لفظیات وترا کیب اس کی غزل کی علامتی کا نئات، اس کی پیکرآ فرنی کلاسیکی ہونے کے ماوجود ہماری جدیدترین حسیت اور ہمارے گرد ویش سے ہم آ ہنگ ہے۔اسی لیے بہت سے جدیدیت پیند شاعروں کی طرح اس کی شاعری ایہام کی دھند میں ملفوف نہیں بلکہ اس کے ہاں علامت ابلاغ کا فریضہ سرانجام دیتی ہے۔ مندرجہ بالا حائزے سے ثابت ہوتا ہے کہ شکیب جلالی اپنی داخلی واردات، تجربات، روبے اور طرزِ احساس

غرضیکدا ظہار کے سانچوں ،فکروذ ہن ،اسالیب وعلامت اور پیکرتر اشی کے اعتبار سے نئی غزل کار جمان ساز شاعر ہے۔اس کی شاعری کسی بندھے شکے جامد نظریے ، ماحول اور معروض کی پابند نہیں۔اس کے باوجود ہمارے عہد کی زندگی ،خصوص سیاسی ، ساجی اور انفرادی ٹوٹ بھوٹ کے تناظر کی پیداوار ہے۔

اس کے ہاں بہت سے دوسر ہے جدیدیت پیندوں کی طرح محض داخلیت، ابہام، شکتگی، مایوی، تنہائی اور موت کے دھند کئے نہیں ہیں بلکھ نعتی عہد کا فردہ شینی عہد کی زندگی اپنی کممل دھوپ چھاؤں کے ساتھ موجود ہے۔ اس نے محض ۳۲ سال کی عمریائی۔ مگراس کے کلام کامطالعہ بتا تا ہے کہ ذبنی وفئی بلوغت اور پختگی وصلابت سن وسال کی پابند نہیں ہوتی چنانچہ ایسے بیشار شاعر ہیں جو بزرگی کے باوجود فکر وفئی اعتبار سے ابھی تک بجپین میں جی رہے ہیں۔ محض ۲۵، ۳۰ برس کی عمر میں شکیب کے ہاں ایسی فئی پختگی ،فکری بالیدگی اور نفکر کی سنجیدگی ہے جو ہمارے ہاں عام تصورات کے مطابق عموماً ادھیز عمری میں یا فکری و فئی عروج کے دور میں نصیب ہوتی ہے۔ وہ اردوغزل کے بالکل نئے عہد کا پہلا با قاعدہ جدیدیت پیند شاعر ہے۔ وہ پاکستان بننے کے بعداردوغزل کی روایت میں صحت مند جدیدیت کا تمثال بننے کے بعداردوغزل کی روایت میں صحت مند جدیدیت کا تمثال ہے۔

### حوالهجات

- ا احمدنديم قاسمي، "شكيب جلالي"، مشموله ، فنون (غزل نمبر) مئي جون، ١٩٦٥ء ، ١٩٧٠
- ۲۔ احمد ندیم قائمی، 'احمد ندیم قائمی کے مختلف مضامین سے اقتباسات''، مشمولہ ،کلیاتِ شکیب جلالی ،سنگِ میل پبلی کیشنز ، لا ہور ، ۲۰۰۷ء ، ص ۳۵
- ۳۰ احمد ندیم قاسی، '.....احمد ندیم قاسی کے مختلف مضامین سے اقتباسات'، مشموله، کلیات شکیب جلالی، مرتبه، اقدس رضوی، ص۳۵
  - ٧- احدنديم قائمي،'' ظكيب جلالي''،مشموله؛ فنون (غزل نمبر) منى جون،١٩٦٥ء،ص ٢٠٠٠
  - ۵۔ احمد ہدانی،' فکیب کافن'، مشمولہ؛ کلیات شکیب جلالی، مرتبہ، اقدس رضوی، ص ۷۹
- ۲ ۔ وارث کر مانی، پروفیسر، ''شکیب جلالی جوال فکر اور جوال مرگ شاعز''،مشموله؛ کلیات ِشکیب جلالی، مرتبه، اقدس رضوی، ص۹۲
- ے۔ بحوالہ خطاسکم انصاری بنام سعیدہ پروین، تحریر کردہ ۲۵ متمبر ۱۹۸ء مشمولہ،'' فکیب جلالی شخصیت اورفن' ، (غیر مطبوعہ مقالہ برائے ایم اے اُردو) از سعیدہ پروین، شعبہ اُردو، بہاءالدین زکریا یو نیورٹی ، ملتان ، • ۱۹۸ء، ص ۱۹۴

٨\_ قىرتسكىن،' شكىپ جلالى:ملك پخن كاشنرادۀ'،روز نامهامروز،لامور،٢٩مُرَي ١٩٧٧ء

9۔ بحوالہ خطانورسدید، ڈاکٹر، بنام سعیدہ پروین تحریر کردہ ۱۹۸۸مئی ۱۹۸۰ء: مشمولہ '' شکیب جلا کی شخصیت اورفن' ، (غیر مطبوعہ مقالہ برائے ایم اے ) اُر دواز سعیدہ پروین ، ص۱۹۴

i- شکیب جلالی کی بیگم سیده محدثه خاتون ان کی پیدائش ۱۹۳۵ء یا ۱۹۳۲ء بتاتی ہیں۔ ( دیکھئے: فلیپ'' کلیاتِ شکیب جلالی''،مرتبہ،اقدس رضوی)؛

ii-احمد ندیم قاسی نے کیم اکتوبر۱۹۳۳ء کھی ہے۔ ( دیکھئے: احمد ندیم قاسی کافلیپ'روثنی اے روشیٰ ازشکیب جلالی، مکتبه فنون،۱۶۷۴ء)؛

iii-سعیده پروین نے کیم اکتوبر۱۹۳۴ء کومعتبر قرار دیا ہے دیکھئے:'' شکیب جلالی شخصیت اورفن''، (غیر مطبوعہ مقالہ برائے ایم اے اُردو) از سعیدہ بروین ، ۳۸۵

۱۰ مافذات:

i-فليپ كلياتِ شكيب جلالي،مرتبها قدس رضوى؛

ii-احدندىم قائى احدندىم قائى كافلىپ روشى اردشى از شكىب جلالى؛

iii-سعيده پروين' تشكيب جلالى: شخصيت اورنن' ،غير مطبوعه تحقيقي مقاله برائے ايم اے اُردو (باب اول )؛

vi-امتياز كلثوم،''شكيب جلالى كانتحقيق وتنقيدى مطالعهُ '، (غير مطبوعة تحقيق مقاله )، پنجاب يونيورش، لا مور

اا۔ احرندیم قاسمی، دیباچہ 'روشنی اے روشن''

۱۲ اقدس رضوی، دپیش لفظ ، مشموله ، کلیات شکیب جلالی ، ص۲۳

۱۳ پیش لفظ از سارتر ، مشموله، ''افیاد گانِ خاک''،ازفینن ، ترجمه، محمد پر ویز/سجاد با قر رضوی ، نگارشات ، لا بهور، ۱۹۹۱ء، ص سے تا ۲۰

١٦٠ جديديت كي مباحث اوران كي تفصيل جاننے كے ليے مختلف ماخذات ملاحظہ كيے جاسكتے ہيں مثلاً:

i-رشیدامجد، ڈاکٹر،مضمون''جدیدیت ایک جائز ہ''،مشمولہ، پاکتانی ادب: رویےاورر جحانات، پورب اکادمی، لا ہور، ۱۰۱۰ء،ص 2 کتاا 9؛

ii-رشیدامجد، ڈاکٹر مضمون''شاعری کی سیاسی وَلکری روایت''اور' دنظم سے جدیدِلظم تک''مشمولہ، شاعری کی سیاسی وَلکری روایت، دستاو بزمطبوعات، لاہور ،۱۹۹۳ء، ۹ تا ۳۷ تا ۲۷؛

iii-رشیدامجد، ڈاکٹر مضمون،'' پاکستانی ادب کے نمایاں رجحانات''،مشمولہ؛ پاکستان میں اردوادب کے پیچاس سال، (کتابی سلسلہ،عبارت-۱)مرتبہ،نوازش علی، ڈاکٹر،راولینڈی،۱۹۹۷ء،ص۱۸ تا۲۷؛

١٧-وقاراحدرضوي، "تاريخ جديداردوغزل"، بيشل بك فاؤنديش، اسلام آباد، ١٠٠٠ء، ٢٥ ١٨٥ ١٨٥٠

اسی طرح مندرجہ ذیل کت بھی جدیدیت کے لیے ملاحظہ کی جاسکتی ہیں:۔

(i) جدیدیت کی فلسفیانداساس از ڈاکٹر شمیم حنی (ii) نئ شعری روایت از ڈاکٹر شیم حنی (iii) اردوشاعری میں جدیدیت کی روایت از ڈاکٹر عنوان چشتی (iv) جدیدار دوادب از ڈاکٹر محمد حسن (۷) قصه نئ شاعری کا از احمد بهدانی (vi) نئ شاعری

- مرتبها فخار جالب(vii) نظم جدید کی کروٹیں از ڈاکٹر وزیر آغا (viii) نئی نظم کا سفراز ڈاکٹر خلیل الرحمٰن اعظمی (ix) جدیدیت اورار دواد ب ازآل احمد سرور (x) جدید تیقیداور مابعد جدید تیقیداز ڈاکٹر ناصرعباس نیئر وغیر ہ
- ۵۱۔ وارث کر مانی، پروفیس،'' شکیب جلالی: جوال فکر اور جوال مرگ شاعز''،مشمولہ؛ کلیاتِ شکیب جلالی، مرتبہ، اقدس رضوی، ص۹۲،۹۵
  - ١٦ شكيب جلالي نظم ، ' سفير' ، مشموله ، كليات شكيب جلالي ، ص ١٩٣٩
  - ے اور ندیم قاسی ''.....احمرند یم قاسی کے مختلف مضامین سے اقتباسات' ، مشمولہ ، کلیات شکیب جلالی ، ص ۲۰
  - ۱۸۔ سٹمس الرحمٰن فاروقی مضمون' فکیب جلالی بمشعلِ درداب بھی روثن ہے''مشمولہ؛کلیاتِ فکیب جلالی مص ۹۹
    - 91<sub>-</sub> ابوالکلام قائمی مضمون،' شکیب جلالی کی غزل کے امتیازات''، مشموله، کلیات شکیب جلالی می ۸۸۳
      - ۲۰ رشیدامجد، ڈاکٹر، ' پاکستانی ادب' ،ص۵۳
    - ۱۱۔ احمد ندیم قائمی، ".....احمد ندیم قائمی کے مختلف مضامین سے اقتباسات"، مشمولہ؛ کلیات شکیب جلالی، ص ۳۱
  - ۲۲ ناشاد،ارشدمحمود، ڈاکٹر،'ار دوغزل کا تیکنیکی جمیئتی اورع وضی سفز''مجلس ترتی ادب،لا ہور، ۴۰۰۸ء، ص ۲۵۸
    - ۲۳ انورسد بد، دُ اکثر، ''اردوادب کی مختصر تاریخ''،عزیز بک دُ یو، لا بور، ۱۹۹۸ء، ص۹۹۹

ڈاکٹرفرحت جبیں ورک

استاد شعبه اردو، پنجاب كالج آف انفارميشن ٹيكنالوجي، راولپنڈي

### -منیر نیازی کی شاعری میں ڈر،خوف اور تنہائی کا نفسیاتی پس منظر

Dr. Farhat Jabeen Virk

Department of Urdu, Punjab College for Women, Rawalpindi.

# The Psychological Background and Analysis of Fear, Fright, and Solitude in Munir Niazi's Poetry

After the independence of Pakistan writers and poets have been dilating upon the social degeneration in the society, economical dilapidation and the resultant puzzled psychology of human beings. Munir Niazi has unique distinction that he depicts the Intimidation, Fear, Fright, Fatigue and Solitude that grab the human physiology in its claws, in such a way that these elements appear in his own psychological puzzledom rather than anybody else's. Additionally one thing that completely captivates the heart and mind of the reader is that Muni Niazi does not return like a fearful child. Rather his action of staying and thinking entices the reader to continue the journey. His mission to search a large number of care givers to treat the puzzled psychology in the society is an outstanding attribute of Munir Niazi. In this article we find, in his poetry, the effects of the background of the Intimidation, Fear, Fright, Fatigue and Solitude in the shape of lack of adjustability after migration.

۱۹۴۷ء کے اثرات اُردوشاعری میں بڑے دریا ثابت ہوئے قیام پاکستان کے بعد فسادات قبل وغارت، کئے ہوئے گھر اور بے سروسامانی کے عالم میں قافلوں کی بے بسی کے مناظر نے غزل اور نظم دونوں کی المیجری کو بدل دیا۔ اُردو

شاعری نے معاشرے میں جنم لینے والے ڈر،خوف، دہشت،خطرے اور تشکیک کے رویوں کو اپنے دامن میں سمویا اس کے ساتھ ساتھ ہجرت کرنے والے ہراُس شخص کی نفسیاتی المجھنوں اور بے بسی کی تصویر شی کی، جو نئے معاشرے میں اپنے آپ کو اجنبی سجھنے لگا۔ ایک ایسا انسان جو پیار محبت اور خلوص کے درمیان پروان چڑ ھا اور جس نے نہ صرف الگ وطن پاک سرز مین کے لیے نعرے لگائے بلکہ ہجرت کے دوران اپنے پیاروں کے خون کا نذرانہ پیش کر کے حب الوطنی کا ثبوت بھی دیا۔ وہ سپنوں کے دیس میں قدم رکھتے ہی تنہائی کا شکار ہوگیا۔ یہاں آ کر حالات کے تھیٹر وں نے اُس کی سفر کی تھان کو تازہ کر دیا۔ اپنے ہی لوگوں کی بے رُخی، سیاسی قائدین کا وعدوں سے انحراف مخلص قیادت کا فقدان، بے ایمانی، جموٹ، مکر وفریب کے نت نئے جال، بیسب ایسے ہتھکنڈے میں جانی کا کام کیا۔

اس عمل سے انسانی اقد ارکو جس طرح سے منح کر کے خون کی ہو کی تھی گئی، اُس نے شعراء واد باء کو متاثر کیا۔ ہر شاعر نے اُس دوراوراُس کے بعد کے حالات کی عکائی کئی نہ کی صورت میں اپنے اپنے احساس، شاعرانہ تخیل کے تحت کی۔ ڈاکٹر مرزاحامد بیگ کے مطابق: ''خیال بجائے خود شاعرا نہ نہیں ہوتا بلکہ شاعر کا خصوصی ادراک، اس کے جذب کی شدت اور فئو کار کی تو سے تخیلہ، خیال میں شعریت پیدا کرتے ہیں۔ شاعر کے خارجی ماحول میں جوصورتِ حالات اوراس کے باطن میں جو تمون ہوتا ہے، وہ انو کھے تال میل کے ساتھ شاعرا نہ خیال کا باعث بنتا ہے''۔ (۱) اپنے دور کے سابی ساجی، معاشی معاشی حالات کی وجہ شکست وریخت کے شکار معاشر کی کہانی، وگھودر کو ہر شاعر نے اپنے طور پر بیان کیا۔ اُن شعراء میں منیر نیازی ایک ایسے شاعر کے کہ جھوں نے ایک عہد کی کہانی، وگھودر کو وجر شاعر نے اپنے طور پر بیان کیا۔ اُن شعراء میں منیر صرف آٹھی کی شاعری کا حصہ ہے۔ اُن کے ہاں معاشر کے میں موجود وخوانوں میں شار ہوتے رہے جو وہ منیر نیازی کی مجموعی نیاں کا اس شکست وریخت کے نوحہ خوانوں میں شار ہوتے رہے ۔ خود منیر نیازی کے احساس سے دور کو معاشر کے میں ہونے والے ظلم وزیادتی اور انسانی ورود میں آئے۔ ڈر، خوف، دہشت ، تھی اور اخیا کی اور شامل کے اسے اساست ہیں جو معاشر سے میں ہونے والے ظلم وزیادتی اور انسانی وجود میں آئے۔ ڈر، خوف، دہشت ، تھی اور ادر میاں ادر تنہائی الیے احساسات ہیں جو معاشر سے میں ہونے والے ظلم وزیادتی اور انسانی وجود میں آئے۔ ڈر، خوف، دہشت ، تھی اور ادر میاں انسان کے دل ود ماغ مہ چھائے رہتے ہیں۔

منیر نیازی ایک طرف تو ماضی کی قدروں سے جذباتی وابستگی رکھتے ہوئے ان کا تحفظ چاہتے رہے لیکن دوسری جانب جب انھیں حال اور ماضی کے بُعد کود کھتے ہوئے لامتناہی فاصلہ نظر آیا تو یہ فاصلے کا دُکھ،سفر کی رائیگانی کے احساس کی صورت میں اُن کا موضوع بن گیا منیر نیازی کی تصویروں کا شخص ایسے دورا ہے پر کھڑ انظر آتا ہے جو کھی ماضی کی طرف لیکتا ہے اور کھی حال کی سمت بڑھتا ہے چنا نچہ یہ شکش، فیصلہ نہ کر پانے کا عذاب اُسے عدم تحفظ کا شکار کردیتا ہے اور ایک حساس انسان اکثر نا تلجیا کے شنج میں بھی آجا تا ہے۔ ڈاکٹر ابوالکلام قاسمی، اس ضمن میں کہتے ہیں:

غریب الوطنی کےعوامل سے حافظ میں محفوظ ماضی اور اس کی بازگشت کا بڑا گہر اتعلق ہے۔ کہنے کو تو ناسلجیا

انسان کومتنقبل کی بجائے ماضی میں اُٹھا کرر کھ دیتا ہے گراہے کیا سیجئے کہ مستقبل کی راہیں بھی ماضی کی روثنی کے سوال کے سہارے ہی استوار کی جاتی رہی ہیں اور جہاں تک ماضی کی یادیانا سلجیا کے خلیقی قوت محرکہ ہونے کا سوال ہے تو دُنیا کے بعض نمائندہ ترین کلا سیکی اور جدیدا دب پارے انہیں یا دوں اوران کی بازگشت کے رہینِ منت میں۔(۲)

منیر نیازی مختلف چیزوں، انسانی گھناؤنے کرداروں، زندگی میں انسانوں ہی کی طرف سے انسانی معاشرے کے لیے پیدا کئے گئے پیچیدہ مسائل سے اداس ہوتے ہیں اور یہی اُداسی، مایوسی اور پھر نااُ میدی سے ڈراورخوف جیسے عناصر کو بھی جنم دینے کا باعث بنتی ہے۔ منیر نیازی نے اپنے فن کے لیے امکانات کی حد تک پھیلا وسیع کینوس پُٹنا اور ایسا کینوس ڈراورخوف، دہشت اور مختلف اندیشوں میں گھر اانساں نہیں پُٹن سکتا۔ دوسری طرف یہ بھی حقیقت ہے کہ ایسے وسیع کینوس اور کا نئات میں غور وفکر کا کام کرنے والا حساس فر دجب انسانیت کے دُکھ در دکے مداوے کے لئے معالجوں کی بڑی تعداد کا کھو جی ہوتو خود کو اس مشن پر تنہا پاکرایک بار ڈرتا اور جھجکتا ضرور ہے۔ سو یہی صور تھال منیر نیازی کے ہاں بھی نظر آتی ہے مگر وہ خوفز دہ ہوکر پلٹتے نہیں بلکہ دُکر مزید غور وفکر کر نے ہیں اور آگے کی طرف سفر جاری رکھتے ہیں۔ بقول ڈاکٹر شہیر رسول:

ان کی تخلیقی فکر میں خوف، آسیب، ڈراور تنہائی جیسے الفاظ اساسی حیثیت رکھتے ہیں اور عالم فانی،موت، ہوا، پانی،شراب، دہشت، اُداس، حیرت، خاک وخون، ماہ جنون خیز، دستک غم خواریار، حادثات دہراور گناہ دائی وغیر والفاظ و تراکیب بنیادی الفاظ کے تلاز مات کے طور براستعال ہوتی ہیں۔ (m)

منیر نیازی کے ہاں ہمیں ڈر،خوف، دہشت ،تھکن، تنہائی جیسے اثرات کے پس منظر میں ہجرت کا تجربہ کارفر مانظر آتا ہے جبوہ ہے کتے ہیں کہ:

> آواز دے کے دکیھ لو شاید وہ مل ہی جائے ورنہ سے عمر کبر کا سفر رائیگاں تو ہے .

( شمنوں کے درمیان شام ، مشمولہ کلیات ِمنیر، ص-۳۱۲)

یہاں رائیگانی کا خوف، ہجرت کے سفر سے شروع ہوکر بالآخر پاکستانی معاشر ہے میں پہنچ کر انسانی زندگی کا ایک بنیادی اور دائمی المید بن جاتا ہے۔ دوران ہجرت غیروں کی سازشیں اور حملے اور بعد از ہجرت اپنوں کی بیگا تگی ، دھو کے ، فریب اور سازشیں ایسے چرکے تھے کہ جس نے ہر مہا ہر کو ضرورت سے زیادہ حساس بنادیا۔ پاکستان بننے کے بعد ہونا تو یہ چا بیئے تھا کہ گئے پٹے قافلوں کے زخموں پر پیارومحبت اور اخوت سے بھر پور پھا ہے رکھے جاتے نہ کہ نئے کرب واذیت میں مبتلا کیا جاتا۔ گر قیام پاکستان کے پہلے دن سے ہی مہا جرین کی خوراک ، آباد کاری ، نوکر یوں کے مسائل ، جائیدادوں کی تقسیم کے ناگوں نے ایسے پھن کی بھیلائے کہ اخمیں نئے معاشر سے میں قبولیت ملتی نظر نہ آئی۔ وعدے جو اُن سے کئے گئے تھے وہ پورے نہ ہو سے۔ اُلٹا پاکستان کی اپنی بقا، قائد اعظم کی و فات کے ساتھ ہی خطرے میں پڑگی اور پھر پاکستانی معاشر سے کے حالات روز بہ

روز بگڑتے ہی چلے گئے۔ مارشل لاز کے پے در پے وار، ۱۹۲۵ء کی جنگ اور ۱۹۲۱ء کے سقوطِ ڈھا کہ نے رہی ہی اُمیدوں پر بھی پانی پھیردیا۔ یہی نہیں اور بھی بہت سے مسائل تھے جنہوں نے معاشرے کے ہر حساس فرد کے نفسیاتی کرب میں اضافہ کیا۔ بے روزگاری اپنوں کی طوطا چشمی ، کلاشکوف کلچرکی آمد، اچھے کر نہ ملنے کا المیہ، جہیز کی لعنت ، روز بروز تباہ ہوتی معیشت ، سیاستدانوں کے دھو کے ، بیسب انسانی زندگی کے وہ المیے تھے جنہوں نے پچھ کو مالی طور پر تباہ حال کیا تو بچھ کونفسیاتی طور پر مریض بنا کر ہی دم لیا۔ اُس برطر ہور میں کہا کی بجائے روز بروز اضافہ ہی ہوا ہے۔ جس کی وجہ سے ہمیں مختلف معراء کے ہاں شہرا جڑے اور لوگ روحانی طور پر بیار نظر آتے ہیں۔ منیر نیازی کے ہاں اس تمام صور تحال کی وجہ سے ہمیں شام ، جنگل ، ہوا ، پانی ، چا ند ، دشت وجبل ، یہاں تک کہ فضا کے ہر رنگ پر ڈر ، خوف ، دہشت کے باعث تھکن اور تنہائی کی لیسٹین نظر جن ہیں۔ ڈاکٹر ہیں۔ ڈاکٹر سعادے سعد کے مطابق :

منیر نیازی کی ابتدائی غزلیں عہد جدید میں موجود دہشت،خوف اور بربریت کے احساسات کا مجر پوراظہار کرتی ہیں۔تشدد، دہشت قبل و غارت گری، اجاڑین کے تصورات و تلاز مات سے ان کی ابتدائی غزلیہ شاعری مجری پڑی ہے۔ (۴)

مگر جب ہم منیر نیازی کی کلمل شاعرانہ فضا کا ایک بھر پور جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں اندازہ ہوتا ہے کہ ڈر،خوف، دہشت کے بیاحسات صرف اُن کی ابتدائی غزلوں پر ہی طاری نہ سے بلکہ تشدد، وحشت، بربریت، جبر، پسماندگی کے احساسات پرمشمل اُن کی شاعری میں ظلم، تنہائی اور ساجی گھٹن کے اشار ہے آخر تک نظر آتے ہیں۔ دیکھا جائے تو جدید شاعر بھی وہی ہے جوان معاشرتی رویوں اور انسانی جذبات وا حساسات کی بھر پورعکاسی کرے۔جدید شعراء کے ان رجحانات کے حوالے سیٹس الرحمٰن فارو تی کہتے ہیں:

داخلی اور معنوی حیثیت سے میں اس شاعر کوجد میہ مجھتا ہوں جو ہمارے دور کے احساس جرم، خوف، تنہائی، کیفیت انتشار اور اس ذہنی بے چینی کا کسی نہ کسی نئج پراظہار کرتی ہے جوجد میں تنعتی دور مشینی میکائلی تہذیب کی لائی ہوئی مادی خوشحالی کا عطیہ ہے۔جدیدادب گرتی ہوئی چھتوں ،لڑ کھڑاتے سہاروں اور کل تعداد بھول تعلیوں کے خوفناک احساس گم کردگی سے عبارت ہے۔ (۵)

منیر نیازی کی غزل اورنظم دونوں میں ہی ڈر،خوف اور زیاں کا احساس شاعری کامحرک بنا ہے اور اس سے جومنظر نامے کو نام تھکیل پا تا ہے وہ انسانی زندگی میں تھکن، دہشت اور تنہائی کے احساسات کوخوبصورتی سے اجا گر کرتا ہے۔ اسی منظر نامے کو علامت بنا کروہ دراصل ہمار سے سامنے عصری حالات کی تصویر کئی کرتے ہیں۔ بقول ڈاکٹر سہبل احمد خان: ''الف لیلوی اور طلسماتی ماحول برصغیر کی تقسیم کے بعد کی شاعری میں اچا تک اُمجر اتھا۔ مگر کچھ شاعراس ماحول کی تصور اتی فضاؤں ہی میں رہ گئے جب کہ منیر کے ہاں آگے چل کر اس فضا کی تمثالوں کو عصری زندگی پرمنظبق کرنے کا ربحان اُمجر ا۔ جس نے اس کی شاعری کی معنویت کو اور گہر اکر دیا''۔ (۲) منیر نیازی کی شاعری بروجودی عناصر کی چھا ہے بھی دیکھی جاسکتی ہے کیونکہ آئھی عناصر کے سبب

ڈر ،خوف اورا کتا ہے جنم لیتی ہے۔اس کی کچھ مثالیں ملاحظہ سیجئے:

خوف سے گھرا کے میں نے ایک ٹھنڈی سانس لی اُف خدا! یہ سانس جیسے اک قیامت بن گئی

(جنگل میں دھنک، مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۱۲)

ڈرے ہوؤں کو مگر اعتبار کس کا تھا تمام عمر ہمیں انتظار کس کا تھا

(ماومنير،مشموله کليات منير،ص-۴۴۴)

خوف آسال کے ساتھ تھا سر پر جھکا ہوا کوئی ہے بھی یانہیں ہے، یہی دل میں ڈررہا

(جنگل میں دھنک،مشمولہ کلیات ِمنیر،ص-۲۵۲)

اس سلیلے میں نظر صدیقی کی رائے بڑی اہمیت کی حامل نظر آتی ہے:''انسانی زندگی کی لایعنیت (Absurdity) اوراکتابٹ (Boredom) عبدحاضر کے وجودی (Existenitial) احساسات میں سے ہے''(<sup>2)</sup>

منیر نیازی کے اکثر شعروں میں ان احساسات کی عکاسی ہوتی ہے۔ زندگی کے بے معنی ہونے کا احساس اور اکتابٹ پیدا کرنے والے انسانی رویوں سے دلبر داشتہ ہوکر ہی تو شاعر بیہ کہنے پرمجبور ہے:

> معنی نہیں منیر کسی کام میں یہاں طاعت کریں تو کیا ہے بغاوت کریں تو کیا

(چھرنگین دروازے،مشموله کلیاتِ منیر،ص-۵۲۵)

منیر نیازی اپنی اس اکتابٹ کا ذمہ دار سماج کے نام نہا دٹھیکیداروں کونہیں ٹھہراتے بلکہ اس کیلئے وہ اپنی بیز ارر ہنے والی طبیعت کوہی مور دِالزام ٹھبراتے ہیں:

عادت ہی بنا لی ہے تم نے تو منیر اپنی جس شہر میں بھی رہنا اکتائے ہوئے رہنا

(ایضاً من ۱۹۹۰)

منیر نیازی ڈر،خوف اور تنہائی کو بیان کرنے کے لئے بھی شام کی خاموثی اور ہوا کی سرسراہٹ کا سہارا لیتے ہیں تو سمجھی دشت وجبل میں تصلیح سناٹے کا ذکر کرتے ہیں۔اس ڈراورخوف کا تعلق اگر دیکھا جائے تو شاعر کے گردوپیش کے ماحول کی گھٹن سے ہے اور دوسری طرف خود شاعر کی ذات سے بھی شاعر جو بظاہرا نجمن آراء، لطیفہ باز، ہروقت بے قراراور آس پاس کو کھلانے کارسیاتھا،اس کے دل میں جو گرہ پڑگئی، اُسے وہ اپنی شاعری ہی کے ذریعے کھولتار ہایا پھروہ یادوں میں گم، ماضی

میں کھویا ہوا، اپنے سابقہ تجربات کو بار باریاد کرنے والے عناصر دُکھ، درد، ڈرخوف، نا اُمیدی و نارسائی سے پیدا ہونے والی شخصان اور تنہائی کا نوحہ خوال رہا۔ اس کے اندر کے طوفان نے گردو پیش کے طوفان کے درمیان ایک پُل کا کام دیا۔ زمانے کے تضادات اور اپنے داخلی تضادات میں منیر نیازی کو گہری مما ثلت نظر آئی۔ یہ بات جھی ایک جنگل ہے اور جھی یہ پورا جنگل انسان کی روح میں گھر کر لے تو پھریہ اُس کے ساتھ رہنے والوں کو بھی دکھائی دیتا ہے۔ منیر نیازی کے ہاں ہمیں جنگل کا ذکر کثرت سے ماتا ہے۔ اس ضمن میں انتظار حسین کہتے ہیں: ''منیر نیازی وہ شخص ہے جس کے اندر کا جنگل جاگ اُٹھا ہے اور سنسنار ہاہے۔ اس نے مڑکر جود کھ لیا ہے۔ اس کی شاعری کو پڑھتے ہوئے لگتا ہے کہ ہم جنگل میں چل رہے ہیں اور پا تال میں اتر رہے ہیں، اس نے مڑکر جود کھ لیا ہے۔ اس کی شاعری کو پڑھتے ہوئے لگتا ہے کہ ہم جنگل میں چل رہے ہیں اور پا تال میں اتر رہے ہیں، عبیب بھی ہوئے سے جمیس یوں محسوں ہوتا ہے کہ منیر نیازی کے وجود میں احساسِ شکست، ڈراور خوف کی جو کیفیت پیدا ہوئی ہے۔ بیرونی دنیا کی ناہمواریاں شاعر کو دروں بین بنادیتی ہیں اور خارجی دنیا اُس کے جنگل سے نجات ایسانہیں بلکہ شاعر قنوطیت کا شکار ہونے کی بجائے ایسے افراد کے گروہ کی تلاش میں ہے جو تمام انسانوں کو آلام کے جنگل سے نجات دلا سکے۔

منیر نیازی کی شاعری کا بغور مطالعہ کیا جائے تو پیۃ چاتا ہے کہ باطنی وخارجی اعتبار سے وہ جن حالات وواقعات سے گزرے، اُن کی بناپر منیر نیازی کے ہاں احتجاجی رویئے کے ساتھ ساتھ ڈر، خوف اور کرب کے اثرات صاف دکھائی دیتے ہیں۔

شہر کی گلیوں میں گہری تیرگی گریاں رہی رات بادل اس طرح آئے کہ میں تو ڈر گیا (تیز ہوااور تنہا پھول، مشمولہ کلیات منسر میں -99)

> کچھ عیش رائیگاں کی بھی جادوگری ہوئی کچھ یادِ رفتگاں سے طبیعت ڈری ہوئی بیٹھے ہوئے ہیں شہر نگاراں کے رُوبرو چلتی ہے بادِ شام غموں سے بھری ہوئی

(تيز ہوااور تنہا پھول، مشموله کلیات منیر، ص-۱۳۴۷)

نے ماحول میں ڈر ،خوف اور دہشت کے عناصر خودانسان کے پیدا کردہ ہیں۔ شاعر کے ہاں بیڈر ، خوف ، دہشت کے عناصر خودانسان کے پیدا کردہ ہیں۔ شاعر کے ہاں بیڈر ،خوف ، دہشت کے عناصر کا شکار معاشر کے کود کھے کر پیدا ہوئے ہیں۔ ۲۵ء ،اور اے کی جنگیں اور اس دوران روز اپنے پیاروں کے بدلتے رویے ، ان سب نے شاعر کے دل سے موت کے خوفنا ک منظر کو نکال باہر کیا اور ہمیں منیر نیازی کے ہاں موت کا منظر بھی جمالیاتی رنگ لئے نظر آتا ہے۔ امجد طفیل اس ضمن میں کہتے ہیں:
منسر نمازی کی شعری کا کنات میں ڈر ،خوف ، دہشت ، ویرانی ، فاحثی اور تنمائی کے استعارے مار مار ایز اظہور

کرتے ہیں،ان استعاروں کی تشری و تعبیر دو سطحوں پر ممکن ہے۔انفرادی سطح پرہم انھیں فرد کے بنیادی وجودی معاملات سے جوڑ کرد کیے سکتے ہیں۔منیر نیازی کا بیشعری تج بہ بیسویں صدی کے انسان کا تج بہ ہے۔خاص طور پر دوسری جنگِ عظیم کے بعد کی دُنیا جوانسانی ہاتھوں کی لائی ہوئی تباہ کاریوں کی ہولنا ک تصویریں پیش کر رہی ہے اوراس کے سامنے ہمیں انسان بے بس ولا چار دکھائی دیتا ہے۔شاعراس ساری صورتِ حال میں ''مموت'' کے مظہر کو جمالیاتی نشاط کے ساتھ پیش کرتا ہے۔''مموت'' ایک المناک سچائی ہے جوانسانی زندگی میں اپنی عالمگیرا ہمیت کے باعث ہمیشہ تخلیق کاروں کی توجہ اپنی جانب سیختی رہی ہے۔ کم وہیش ہراہم شاعر نے موت کو جمالیاتی نشاط کے ساتھ محسوں کیا اور محسوں کیا اور محسوں کروایا ہے۔منیر نیازی ایک الیا ہی شاعر ہے جس نے موت کو جمالیاتی نشاط کے ساتھ محسوں کیا اور محسوں کروایا ہے۔منیر نیازی ایک الیا ہی شاعر ہے جس نے موت کو ایک المناک لیکن جمالیاتی نشاط ایک ساتھ چیش کیا ہے۔ (۹)

''موت''جیسے ہولناک تصور میں بھی شاعر کی جمالیاتی جس کا جا گنا ہی تواصل میں اُسے ایک اُو نچے در ہے کا جمال دوست شاعر بنا تا ہے کہ وہ زندگی کی تلخ سے تلخ حقیقت میں بھی جمالیاتی پہلوڈھونڈ لا تا ہے جس سے انسان میں ہرطرح کے حالات کا مقابلہ جرات سے کرنے کا حوصلہ ماتا ہے جیسے وہ کہتے ہیں:

زردی تھی رُخ پہ ایس کہ میں ڈر گیا منیر کیا عطر تھا کہ صرف قبائے خزاں ہوا

(جنگل میں دھنک مشمولہ کلیات منیر،ص-۲۴۲)

کبھی بھی تو یوں بھی نظر آتا ہے کہ منیر نیازی کو معاشر ہے ہیں موجود ہر چیز ہے معنی نظر آر ہی ہے۔ اُس کی وجہ یہ ہے کہ جیساوہ اس جہاں کو دیکھنا چاہتے تھے اب وہ و پیابنما نظر نہیں آتا۔ اُلٹا اُس میں دہشت وخوف، لا قانونیت، انسانی قدروں کی تذکیل اور بےراہ روی روز بروز زور پکڑتی نظر آتی ہے۔ کچھ اچھائیاں جو اس معاشر ہے کا بھی حصہ تھیں وہ بھی مفقود ہوتی جارہی ہیں۔ ایسے عالم میں شاعر کو تمام معاشرتی فضا ڈر، خوف، دہشت کے باعث سکوت کے عالم میں نظر آتی ہے۔ ایسے عالم میں نظر آتی ہے۔ ایسے عالم میں شاعر کو تمام معاشر تی فضا ڈر، خوف، دہشت کے باعث سکوت کے عالم میں نظر آتی ہے۔ ایسے عالم میں بازی کو بھی ہونے اندرون کی طرف ججرت کی خواہش ظاہر کرنا شروع کر دیتو یہ ایک فطری عمل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ منیر نیازی کو بھی بے جہت معاشر ہے اور اس میں ہونے والی سیاسی ومعاش اکھاڑ پچھاڑ نے مایوس کی اتھاہ گہرائیوں کی طرف کھی ہے۔

گشن کی خموثی تو اب جی کو ڈراتی ہے

کوئی بھی ہوا جس سے پتہ ہی کھڑک جائے

(تیز ہوااور تنہا پُھول، مشمولہ کلیات ِمنیر، ص-۸۸)

تم بھی منیر اب ان گلیوں سے اپنے آپ کو دور ہی رکھنا
اچھا ہے جھوٹے لوگوں سے اپنا آپ بچاتے رہنا

(جنگل میں دھنک، مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۲۸) اس صدا کی جہت نہیں کوئی شورش دہر ہے نظام طلب

(آغازِ زمستاں میں دوبارہ ،مشمولہ کلیات منیر،ص-۷۷۷)

منیر نیازی کی شاعری میں ایک خاص وصف ہے ہے کہ انہوں نے ڈر، خوف کو مخصوص پیکر کی شکل دے کر مخرد (Abstract) ہے جسم (Concret) کر دیا ہے۔ ڈراورخوف الیں صورتحال ہے جس سے وہ موت کا سامنا بھی کرتے ہیں اوراس کے ساتھ ساتھ اسے بے خوف ہو کر پھر محسوں بھی کرتے ہیں۔ ڈاکٹر شہپررسول کہتے ہیں:
منیر نیازی کا کمال ہے ہے کہ انھوں نے اپنی شاعری کے غالب جذبے یعنی خوف کو بھی مخصوص پیکر کی شکل عطا کر دی ہے جس نے ان کے تمام پیکروں میں کلیدی حیثیت اختیار کرلی ہے۔ اگر چہ اس پیکر کے اجزائے تنظیلی میں قوت بصارت ،قوت باعت ،قوت یا دواشت اور قوت احساس کی سحرکاری نمایاں ہے کیکن خوف کا عضران تمام مضمرات پر غالب نظر آتا ہے۔ (۱۰)

منیر نیازی کی شاعری میں ''ہوا'' کی علامت خوف، ڈر، دہشت کے ساتھ ساتھ موت کا پیغام بھی لاتی ہے۔ جب شہری زندگی کے مسائل بڑھنے لگتے ہیں اور انسان، انسانوں کی عام حق تلفی کرتا نظر آتا ہے تو پھر مظاہر فطرت بھی انسانی معاشرے کے خلاف رقیمل کرتے نظر آتے ہیں۔ جیسے بارش نہ برسنا، زلز لے یا طوفان آنا، قحط پڑنا، سُبک رفنار ہواؤں کا سُرخ آندھیوں میں بدل جاناوغیرہ۔ الیمی صورت میں منیر نیازی' 'ہوا'' کا بدلا رُوپ پیش کرتے ہیں کہوہ کر یہہ صورت میں پھر شہر میں وارد ہوتی ہے اور شہر کی گلیوں میں ایک عجب سناٹا طاری کردیتی ہے اور بعض اوقات تو شہر کو خص و خاشاک کی طرح بہا کر میں وارد ہوتی ہے۔ بٹ منیر نیازی اِسے ایک بلا کے رُوپ میں پیش کرتے ہیں جس نے شہر میں اپنے وجود کی آزادی کی خاطر ہر چیز کو برباد کردیا۔ اِس حوالے ہے وہ کہتے ہیں:

سفر میں ہے جو ازل سے بیدوہ بلا ہی نہ ہو کواڑ کھول کے دیکھو کہیں ہوا ہی نہ ہو

(ماومنير،مشموله کلبات منير،ص-۲۱۶)

ہمیشہ سے جو چیز سفر میں نظر آتی ہے اور جوانسانی زندگی کا مقدر بھی ہے، وہ''موت'' کے علاوہ اور کیا شے ہو سکتی ہے ؟ مگر شاعر نے اسے'' ہوا'' کی صورت میں وار دہوتے تو دکھایا ہے لینی''موت'' ایک الیی حقیقت ہے جِسے شاعر بھی سمجھتا ہے کہ بیہ ہوا کی طرح جہاں جاہے گردش کرتی چلی جائے گی اور جانے کون سا دَرکھٹکھٹاڈ الے لینی'' ہوا''منیر نیازی کے ہاں''موت'' کا استعارہ و پیغام بھی ہے۔ اس شعر کی مزید وضاحت ڈاکٹر سرور الہدی ایوں کرتی ہیں:

> ازل سے کون می بلا ہے جوسفر میں ہے لیکن اسی ہم سفر کو کسی نے مجسم شکل میں دیکھانہیں۔اس کا خوف بہر حال قائم ہے۔''کہیں ہوہی نہ ہو'' کا گلزاخوف کی شدت کو مزیدنمایاں اور تیز کرتا ہے۔شعر کی ردیف''ہی

نہ ہو'' گمان اور یقین کی کشکش کونہایت ہنر مندی اور دردمندی کے ساتھ سامنے لاتی ہے۔''ہوا''موت کا استعارہ ہو سکتی ہے۔ پہلے مصرع میں''بلا'' کا قافیہ ٹانی مصرعے کی''ہوا'' کوفنا پذیری کی علامت بنا دیتا ہے۔ورنہ تو ہوازندگی کی علامت بھی ہے۔ (۱۱)

منیر نیازی کے ہاں ہوا، شام، خاموثی اور موت بنیادی علامات ہیں۔ وہ مانوس جذبوں کو تاریخی انداز میں پیش کرتے ہیں اُن کی ماضی کے ساتھ گہری دلچیں، رو مانی انداز فکر کونمایاں کرتی ہے۔ وہ پُر انی عمارتوں، پرانی صداؤں اور اُجڑے گھروں کے متلاشی نظر آتے ہیں۔ بیتے ہوئے کھات کا سلسلہ حال سے جوڑتے رہتے ہیں۔ جس میں ہوا مرکزی کر دار اداکرتی ہے چندمثالیں ملاحظہ کیجئے:

ہوا جب چلی پھڑ پھڑا کے اڑے

پرندے پرانے محلات کے

(جنگل میں دھنک، مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۳۳)

آگ جلتی ہے گھروں میں یا کوئی تصویر ہے

یادگار جرم آدم خاکیوں کے سامنے

(ماومنیر، مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۳۲)

شام ہے گہری، تیز ہوا ہے، سر پہ کھڑی ہے رات

رستہ گئے مسافر کا اب دیا جلا کے دکیے

(جنگل میں دھنک، شمولہ کلیات منیر، ص-۲۳۲)

صبح سفر کی رات تھی، تارے تھے اور ہوا

ربنگل میں دھنک اور ہوا

(ایضاً میں۔ ایک دیر تلک بام پر رہا

وہ ہواتھی شام ہی سے رستے خالی ہو گئے

وہ ہواتھی شام ہی سے رستے خالی ہو گئے

وہ ہواتھی شام ہی کے سارا شہر جل تھل ہو گئے

(الضاً میں۔ سرار شہر جل تھل ہو گئے

وہ گھٹا برتی کہ سارا شہر جل تھل ہو گئے

(الضاً میں۔ ارسے کالی ہو گئے

ڈر،خوف وہراس کا احساس منیر نیازی کی فکر کومہیز دیتا ہے۔ صحراکے حوالے سے ہمیں منیر نیازی کے ہاں پر اسرار تصاویر ملتی ہیں اور بیڈر اورخوف کی تہوں میں لپٹی ایسی پر اسراریت ہے کہ جسے ایک دیے ہوئے ماحول کا سہا قاری پڑھ کرمحسوں کرتا ہے کہ بیتو وہی خیالات تھے جن کو وہ اب تک الفاظ کا بیر بمن خددے۔ کا۔اس کی واضح مثال یوں ہے: رہتا ہے اک ہراس سا قدموں کے ساتھ ساتھ

# چلتا ہے دشت، دشت نوردوں کے ساتھ ساتھ (ایفناً،ص-۴،۳)

''ہوا''اور''موت'' کی علامات کے علاوہ''شام'' کی علامت بھی منیر نیازی کی شاعری میں کثرت سے استعال ہوئی ہے اور یہ''شام'' بھی خوف وزیاں کے احساس کوجنم دیتی ہے۔شام کے ساتھ ساتھ ایک پُر اسرار''جنگل'' کا بھی احساس جڑا ہوا ہے۔ یہ' شام'' اور''جنگل'' کے استعارے شاعر نے منفی رویوں کی بجر پورعکاسی کے طور پر بھی پیش کئے ہیں۔''شام'' کی علامت کے حوالے سے باربارجس منظر کی طرف لوٹے ہیں وہ کی علامت کے حوالے سے باربارجس منظر کی طرف لوٹے ہیں وہ ہمارے ذہن میں ایک جغرافیائی حدود کے ساتھ ایک دائرہ ضرور بناتا ہے اور اس شام کے دھند لکے میں ایک خوف زدہ دوڑتا ہوا آ دمی اپنے نفسیاتی پس منظر کے ساتھ اپنی تاریخ کے کئے مناظر اُجا گر کرتا چلاجاتا ہے''۔ (۱۳)منیر نیازی کی شاعری میں ''شام'' کیک ایسے معاشر کے کا مقدر بن جاتی ہے جس میں'' جنگل'' کا قانون ہو۔اس طرح اُن کے ہاں شام اور جنگل دونوں ہی خوف، ڈر، بے امانی کی علامت ہیں۔ بقول ڈاکٹر سرور الہدیٰ:

منیر نیازی کی غزل میں جنگل اور شام کے استعارے خاص طور پر متوجہ کرتے ہیں۔ ان کی غزل میں بے امانی اور خوف کے احساس کی مختلف جہات ہیں لیکن جب وہ شام اور جنگل کو بطور استعارہ استعال کرتے ہیں تو اس کی شدت میں اضافہ ہوجا تا ہے۔ جنگل اور شام میں ایک تعلق بھی ہے۔ دن کے کسی حصے میں جنگل جا ہے شام کا گمان ہوتا ہے جنگل کے بارے میں کئی کہانیاں مشہور ہیں۔ خے شعراء نے وجود کو جنگل سے بھی تشبیہ دی ہے۔ جنگل کا جیداس کی خاموثی میں پوشیدہ ہے کین اس خاموث فضا کو جب کوئی آواز تو ڑتی ہے تو مسافر اس پرکان دھرتا ہے۔ (۱۳)

یے خوف کی انتہائی صورتحال ہی تو ہے کہ جب منیر نیازی سے کہنے پر مجبور ہوجاتے ہیں:
جنگلوں میں کوئی پیچھے سے بلائے تو منیر
مڑ کے رہتے میں کبھی اس کی طرف مت دیکھو

(ماومنير،مشموله کليات منير،ص-۴۲۵)

یے خوف کی وہ صور تحال ہے جو تنہائی کی حالت میں پیدا ہوتی ہے۔ تنہائی اور پھر جنگل کی سنسنا ہے مِل کر ایساما حول بنادیتے ہیں کہ جس کے بعد خوف کو کسی موضوع یا عنوان کے تحت پیش کرنے کی ضرورت نہیں رہ جاتی بلکہ اِس صورتِ حال کو ذہن میں لاکر ہر انسان کا دل و دماغ جنگل کی سنسنا ہے وخوف کو محسوں کرنا شروع کر دیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ منبر نیازی کے گردو پیش کا ماحول ، اس میں گزرنے والے شب وروز ، منبر نیازی کی شخصیت میں بس کر اُن کی شاعری کا حصہ بنتے چلے گئے۔ منبر نیازی کا شہر ، معا شرہ ایسا ہے کہ جس میں ہر شخص کو صنعتی وشہری تہذیب میں عدم تحفظ کا احساس عام ہے اور بیا حساس ہی اُن کی شاعری کی فضا پر چھایا ہوا ہے۔ عدم تحفظ کے ساتھ ساتھ نامعلوم کا خوف ، گردو پیش کے ماحول میں انسانی ساج کے

ٹھکیداروں کی پھیلائی ہوئی دہشت، اضطراب، روز وشب کے تھا دینے والےسلسلوں کی روحانی وجسمانی تھکن، انسانی رویوں کی عطا کردہ تنہائی اور بیگائی کے گہرے اور مہیب سائے اس انسانی تہذیب کی خصوصیات ہیں۔منیر نیازی نے ان گھناؤنی حقیقتوں کو اپنے جذبوں کی جس بیچائی کے ساتھ بیان کیا ہے۔اس میں ڈر،خوف، دہشت، تنہائی وغیرہ ہوا، شام، موت، جنگل اور سفر کی علامتوں میں محسوس کئے جاسکتے ہیں۔ بقول امجد طفیل:

اس کا ایک نہایت طاقتو راستعارہ شہر ہے۔ شہر منیر نیازی کے ہاں جائے عافیت نہیں بلکہ انسانی وجود کو کیلئے والا خونناک عفریت ہے۔ شاعر کا تخلیقی وجدان اُسے بتا تا ہے کہ انسان نے جس سکون اور عافیت کی تلاش میں شہر آباد کیے تھے وہ تو اُسے میسر نہیں ہے۔ جنگل سے زیکل کرشہر کی بناہ میں آنے والا انسان اب سکون کی تلاش میں جنگل کے استعارے ایک میں جنگل کی طرف مراجعت کر رہا ہے۔ مجھے منیر نیازی کی شاعری میں شہر اور جنگل کے استعارے ایک دوسرے پر (OverLap) کرتے محسوں ہوتے ہیں۔ شاعر کے تخلیقی وجدان نے ان دونوں میں موجود انسانی وجود کے لیے مُضر اثرات کو محسوں کرلیا ہے۔ دونوں جگہ انسان کی وجودی تنہائی برقر ارہے۔ خوف اور دہشت دونوں جگہ انسان کی وجودی تنہائی برقر ارہے۔ خوف اور دہشت دونوں جگہ انسان کی وجودی تنہائی برقر ارہے۔ خوف اور

منیر نیازی کی نظم اورغزل کا مطالعہ کیا جائے تو پیتہ چلتا ہے کہ باطنی وخار جی اعتبار سے وہ جن حالات وواقعات سے گزرے، خاص طور پر ہجرت اور پھراُس کے بعد معاثی وسیاسی رویے۔ان کی بناپرمنیر نیازی کے ہاں احتجا جی رویئے کے ساتھ ساتھ، دُکھ، ڈر،خوف اوراضی رویوں کی دین تنہائی کے اثر ات صاف دکھائی دیتے ہیں۔فرخندہ اقبال اس حوالے سے کہتی ہیں:

جمرت کا بنیا دی تمرخوف اور ڈرجوانسان کے اندر پنج گاڑھ لیتا ہے، وہ منیر کے کلام میں بھی پھیلا ہوا ہے۔ کھو جانے اور چھن جانے کا دُکھ اور در پیش حالات کا خوف جس بے اطمینانی کوجنم دیتا ہے، وہ منیر کے ہاں بھی اُکھرتی ہے۔ منیر نہ صرف گذشتہ صحبتوں کے چھن جانے کے دُکھ سے صنحل میں بلکہ موجودہ شہروں اور آبادیوں کی ویرانی سے بھی ڈرے ہوئے ہیں۔ (۱۵)

منیر نیازی خوف و دہشت کے طاری رہنے کا الزام بھی''شہر'' کوہی دیتے ہیں کہ اصل میں اس کے لوگوں کوظلم سہنے کی عادت ہوگئی ہے:

> وقت ہے دائم جمرت کا ایک مسلسل فرقت کا ظلم ہی آئے راس اُسے شہر ہے عادی دہشت کا

(ایک مسلسل مشموله کلیات ِمنیر ، ص-۸۶۲)

ایک جگددہشت کے عالم میں گزارے دنوں کو یاد کراتے ہوئے کہتے ہیں:

کر یاد اُن دنوں کو کہ آباد تھیں یہاں گلیاں جو خاک و خون کی دہشت سے بھر گئیں

( ذشمنوں کے درمیان شام، مشمولہ کلیات منیر، ص-۳۳۴)

منیر نیازی کی شاعری میں جذبات خواہ وہ منفی رویوں کی پیداوار ہوں یا مثبت رویوں کی دین، یوں محسوس ہوتے ہیں کہ جیسے ہمارے سامنے کی باتیں ہیں بقول فرزانہ سید: ''منیر نیازی کی شاعری میں محبت، نفرت، دہشت اور جیرت زندہ اور زندگی بخش ہے''۔ (۱۲) ڈر، خوف، دہشت، تھکن اور تنہائی کا رشتہ ماحول کی تھٹن سے بھی ہے اور دوسری طرف شاعر کی اپنی ذات سے بھی۔ شاعر جو بظاہر انجمن آراء لطیفہ باز، ہروقت بے قرار اور اپنے آس پاس کے شہرسے گفتگو کرنے کا رسیا ہے، اس کے دل میں جو گرہ پڑ گئی ہے، اُسے وہ اپنی شاعری ہی میں کھولتا ہے یاوہ یادوں میں گم، ماضی میں کھویا ہوا، اپنے سابقہ تجربات کو باربار باد کرنے والا دُکھا ور در د، خوف اور دہشت، ناائمیدی اور نارسائی کا نوحہ خواں ہے۔ اس کے اندر کا طوفاں گردو پیش کے طوفان کے درمیان ایک پُل کا کام دیتا ہے۔ زمانے کے تضادات اور داخلی تضادات میں اُسے گہری مما ثبت ملتی ہے۔ ڈاکٹر نے عارف کے مطابق:

منیر نیازی نے زندگی کی حقیقت کوسب سے زیادہ جس ساعت کی مدد سے جانا ہے۔وہ صداؤں اوراُن کی غیر موجودگی دونوں سے زبر دست شعری تحریک حاصل کرتا ہے۔اس کے ہاں مختلف آوازوں کا احساس اوران کی گوخی بہت نمایاں ہے۔وہ ان آوازوں کو گی معنی پہنا تا اوران سے مختلف النوع پیغامات وصول کرتا نظر آتا ہے۔اکثر خاموثی اِسے دہشت اور خوف میں مبتلا کر دیتی ہے۔ گر بھی بھی آوازیں بھی تنہائی اور خوف کی فقیب بن کرساعت سے کراتی ہیں۔(۱۷)

منیر نیازی کے یہاں، ڈر، خوف اور دہشت کی وجہ صرف ہجرت اور اس کے نتیج میں ہونے والے فسادات ہی نہیں بلکہ بعد کے معاشرتی حالات زیادہ ذمہ دار ہیں۔انسانوں کا انسانوں کے ساتھ جانوروں والاسلوک، رنگ ونسل کا تضاد، امیری غربی کی تقسیم، جاہلانہ اور افسوسناک رسمیں، یہ سب ایک حساس انسان کے دل ودماغ پر خوف اور دہشت طاری کرنے کے لیے بہت ہے۔اس ضمن میں جلیل عالی کہتے ہیں:

ا کشر نقادوں نے منیر نیازی کے خوف کی بنیادیں فسادات تقسیم کے خونی مناظر میں تلاش کی ہیں۔ جھے یہ منیر نیازی سے زیادہ اس کے نقادوں کی فسیشن دکھائی دیتی ہے۔ مِر سے خیال میں بیدخوف مستقل طور پر ایک ایسے حساس اور شریف النفس فرد کا خوف ہے جسے معاشر سے کی بدمیتی اس کے لطیف احساسات اور بالیدہ شعور کسن وفضیلت کی سطح پر جسیے نہیں دیتی نفرت وعناد، فتنہ وفساد، جبر واستحصال، عدم تحفظ اور بے بقینی کے شعفے بائے اسے دہشت زدہ رکھتے ہیں۔ وہ ہر آن خودکو وشمنوں کے درمیاں گھرا ہوا محسوں کرتا ہے۔ (۱۸)

منیر نیازی اردو کے اُن شعراء میں سے ہیں جھوں نے غزل اورنظم دونوں میں بیک وفت اظہار خیال کیا اور

دونوں کوابلاغ کا وسیلہ بنایا۔ ڈر، خوف، دہشت، ہے جسی ،احساسِ محرومی اور ذات کے ریزہ ریزہ ہونے کا ڈرمخض نظم میں ہی نہیں غزل میں بھی بھر پورانداز میں پیش کیا۔ ان کا ڈر، خوف صرف جسمانی سطح پر ہی نہیں بلکہ وہ اسے روح کی گہرائیوں میں اثر تامحسوس کرتے ہیں۔ ڈر، خوف اور دہشت کا روح کی گہرائیوں میں بس جانا اصل میں معاشرے میں بسنے والے انسانوں کی طرف سے عدم تحفظ کا احساس ہے جے منیر نیازی جیسے حساس شاعر نے محسوس کیا۔ اس ضمن میں ڈاکٹر انورسد یہ کہتے ہیں: '' منیر نیازی کے اجتہاد میں اس فضا کا اثر وعمل زیادہ ہے جورنگ بدلتے موسموں اور مزاج بدلتے انسانوں سے مرتب ہوئی۔ دیدہ جیران سے جیرت کومٹادیتی ہے اور خوف اور سے اعتباری کو جسم کردیتی ہے''۔ (۱۹) معاشرتی ہے جسی کی تصویر شی منیر نیازی نے کیران سے جیرت کومٹادیتی ہے اندازہ ہوتا ہے کہ اس بے جس معاشرے نے انسانوں کے گردالی خوف کی فضا قائم کردی ہے کہ وہ اور خوف کی فضا قائم کردی ہے کہ وہ اور خوف کی فضا قائم کردی ہے کہ وہ اور خوف کی فضا تا کیا رہی نہیں نکال سکتے۔

رات میں غربت کے گھرسے شہر کی جانب چلا لوگ تھے میرے محلے کے کھڑے خوف کے لہجے میں باتیں کررہے

(ایک دُعاجومیں مُصول گیاتھا،مشمولہ کلیاتِمنیر،ص-۷۲۷)

منیرنیازی کے خوف سے بھر ہے لیجے اورخوف کے بھر پور تاثر کے بارے میں ڈاکٹر شہپررسول کہتے ہیں: دراصل خوف کا احساس منیر نیازی کی فکر کومہمیز کرتا ہے، اورنی انسانی زندگی کے اس المیے کی تصویر شی کرتا ہے جو اس کا مقدر بن گیا ہے ۔ منیر نیازی کی غزل میں درآنے والے بصری پیکروں میں خوف اور خوف کے احساس کی بنیاد پر تغییر ہونے والے انکار اور طنزکی کارفر مائی خصوصی طور پر لائق توجہ ہے۔ (۲۰)

دراصل ہمارا عہد،عہدخوف ہے، کیچیام نہیں کہ کیا ہونے والا ہے، مگر ہرآن خدا کی مخلوق کی طرف سے بیددھڑکا ضرور ہے کہ کیچھ ہونے والا ہے۔ یعنی ہمیں خدا سے زیادہ خدا کی مخلوق کا ڈرر ہتا ہے۔ منیر نیازی، اپنی نظم'' خدا سے زیادہ خدا کی مخلوق کا ڈر''میں وہ اس تصور کو یوں ا حا گر کر تے ہیں:

> ایک بات ہے دل کے اندر جو باہزئیں آتی یاد نہ رکھنا چاہوں اس کو پر بھولی نہیں جاتی کافر کہیں نہ سمجھیں مجھ کو، دنیا سے ہوں ڈر تا

# اس خوف ہے دل کی بات نہیں دنیا سے کرنا

(سیاه شب کاسمندر، مشموله کلیات منیر، ص-۸۲۷)

ڈر،خوف دراصل تنہائی کی صورت ہے جنم لیتے ہیں۔ جب اپنے جیسا کوئی نہ ملے تو اپنے اکلاپے سے خوف محسوں ہونے لگتا ہے اور پھر دھیرے دوسروں سے بھی، پھر آ دمی اپنے اندر سے باہر نکلنے کی کوشش کرنے لگتا ہے کہ کہیں اپنے آپ کو ہی نہ توڑ دوں ۔خوف درخوف کی پچھے کیفیتیں پیدا ہوتی چلی جاتی ہیں۔'' آج کی پاکستانی نظم مجموعی طور پر سہمے ہوئے خارج سے ڈرے ہوئے اور اندر سے ٹوٹے ہوئے انسان کی نظم ہے''(۲۱) منیر نیازی نے نظم کے علاوہ غزل میں بھی اس صور تحال کو بخو بی اجا گرکیا ہے۔

خوف دیتا ہے یہاں ابر میں تنہا ہونا شہر در بند میں دیواروں کی کثرت دیکھو

(ماومنير،مشموله کليات ِمنير، ص-۴۲۴)

منیر نیازی کے مطابق انسان کی ذات کا حصہ بننے والا بیڈر اور خوف دراصل انہی آدمی نما جانوروں کا خوف ہے، جنہوں نے زندگی کواجیرن بنادیا ہے اور منیر نیازی جسیانفیس طبع شاعر بیہ کہنے پر مجبور ہو گیا ہے۔ د کیھے ہیں وہ نگر کہ ابھی تک ہوں خوف میں وہ صورتیں ملی ہیں کہ ڈر جائے آدمی

(چورنگین دروازے، مشمولہ کلیاتِ منیر، ص-۵۳۲)
منیر نیازی کے باطن میں اس قدر ڈر، خوف اور دہشت کومسوں کر کے ہرانسان بیسو چنے پر مجبور ہوجا تا ہے کہ کیا
لطیفہ بازی اور محفل آرائی پر دہ ہے؟ اصل منیر نیازی کون ہے؟ بیلطیفے بازیاحر ماں نصیب، ماضی پرست یا خوف میں مبتلا، تنہائی
کی چاد لیسٹے سنسان را ہوں کا اکیلا مسافر ۔ ڈاکٹر نجیبہ عارف ، منیر نیازی کے خوفر دہ رہنے کے حوالے سے کہتی ہیں:
دراصل منیر نیازی وقت کے ممل میں حال کو ماضی بنا دکھ کرخوف میں مبتلا ہوجا تا ہے اسے ہرشے کے فنا پذیر
ہونے کا شدت سے احساس ہے اور وہ ایک ایک لمحے کی گراں باری کو اپنے دل پر سہتا ہے فنا کا خوف اس
شدت سے اس پر حملہ آور ہوتا ہے کہ وہ لمحہ موجود کی دست یاب مسرتوں سے حظاندوزی سے بھی محروم ہوجا تا
ہے اور ایک مستقل آزردگی کی کیفیت اس کے اشعار میں رپی نظر آتی ہے۔ یہی کیفیت منیر نیازی کی شاعری
کی انفرادیت ہے۔ وصل وفراق میں کی ساں نارسائی کا احساس اور ہر سانس سے پیوست پاک احساس
کی انفرادیت ہے۔ وصل وفراق میں کی ساں نارسائی کا احساس اور ہر سانس سے پیوست پاک احساس

زیاں اس کے لہج میں کیک بن کرا مجر تا ہے۔منیر نیازی کے ہاں سرور ولذت کے لمحات بھی درد کی را گئی

چھیڑ دیتے ہیں۔ (۲۲)

منیر نیازی کی شاعری میں ڈر،خوف اور دہشت ہے بھر پوراشعار ملتے ہیں مگرساتھ ہی ساتھ اُن کے ہاں رجائیہ

اشعار کی تعداد، کیفیت اور کمیت کے لحاظ سے خاصی نمایاں ہے۔ اسی وجہ سے وہ پُر امید نظر آتے ہیں اور خوف، اکتاب ڈرک اس کیفیت سے ایس ست کی طرف سفر کرتے ہیں جواُن کی شاعر کی کو منفی رو ایوں سے تعبیر کرتی ہے۔ جی خوش ہوا ہے گرتے مکانوں کو دیکھ کر یہ شہر خوف خود سے چگر جاک تو ہوا

(ما ومنير، مشموله کلمات منير، ص-۵۰۸)

آئے گی پھر بہار اسی شہر میں منیر تقدیر اس گر کی فقط خاروخس نہیں

( آغازِ زمستاں میں دوبارہ مشمولہ کلیات منیر ،ص-۵۴۲)

روشنی دِکھا دول گا ان اندھیر گرول میں اِک ہوا دول گا اِک ہوا ضیاؤل کی جار سو چلا دول گا

(ايضاً، ص-۵۴۳)

خوف اور دہشت کے اتنے گہرے اثرات کونمایاں کرنے کے باوجود منیر نیازی خوف سے لاچار نہیں ہوتے۔ دراصل بیوہ سطح ہے کہ جب انسان قدرت کی ودیعت کردہ صلاحیتوں سے آگاہ ہوجا تا ہے اُسے معلوم ہوتا ہے کہ کا نئات کی ہر شے اس کے لیے مسخر کردی گئی ہے۔ اس لیے وہ ببا نگ دہل ہر اہتلاء کا مقابلہ کرنے کیلئے تیار ہوجا تا ہے۔ منیر نیازی نے ایسی ہی صورت حال میں کھا:

> ہم ہیں مثال ابر گر اس ہوا سے ہم ڈر کرسمٹ ہی جائیں گے ایسے بھی ہم نہیں

(سفیددن کی ہوامشمولہ کلیات منیر ، ص-۷۹۲)

نے ماحول کی دین صرف ڈر ،خوف یا احساس دہشت بھی نہ تھا بلکہ نچلے طبقے کی مجبوریاں ،محرومیوں اورجدیدانسان کے احساسِ کم مائیگی ، وہنی انتشار ، بغاوت اور ماحول سے بیزاری نے شاعر کو' دخصکن'' کا شکار بھی کر دیا۔ یہ تھکن صرف جسمانی نہیں بلکہ روحانی بھی ہے۔ یہ تھکاوٹ اور کرب نتیجہ ہے اُس طویل مسامی کا جو قیام پاکستان کے بعد اِس معاشرے میں اندرونی و بیرونی خطرات سے نمٹنے کے نتیج میں مقدر بنی۔ شہروں میں ڈر،خوف ، دہشت ، ہر ہریت ، بے مروتی اور بے رحی کے اسلامات سے مملو بھیڑیوں ہی کاراح نہیں بلکہ یہاں انسان کو پُر تعفن ماحول کے عفریت کا بھی سامنا ہے جس نے جینے کو ایک سزا بنار کھا ہے۔ اپنے ہی جسموں کو کھانے والے انسان پُر تعفن ماحول میں جینے والے کیڑے مکوڑے تو بن جاتے ہیں ، اشرف المخلوقات نہیں کہلا سکتے کیونکہ اشرف المخلوقات بننے کے لئے اچھائی کی ضرورت ہوتی ہے ، خدائی صفات کی بیداری کی ضرورت ہوتی ہے ، خدائی صفات کی بیداری کی ضرورت ہوتی ہے۔ ڈاکٹر سلیم اختر ، انسان کی بیدس کو بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں :''ہم لوگ طبعاً تماش بین ہیں اور سیلا ب

کی تباہ کاریوں سے لے کرسیاسی تشدد تک ہرنوع کے اچھے بُرے واقعات وحوادث سے بقد رِظرف سامانِ تفری اخذ کرتے رہے ہیں'۔ (۲۳) ہجرت کے بعد پاکستانی معاشرے میں وہم ،خوف، گمشدہ اقد اراور روایتوں کی فضامیں سانس لیتا ہوا آدمی جس وقت خارجی وُنیا سے قطعی طور پر ڈرگیا تو پھراُسے احساس ہوا کہ یہاں قیام کرنا اُس کے لیے کس قدر بُرا ثابت ہوا۔ اور منیر بنیازی جبیبا شاع بھی اس سفر میں قیام کوبُر انصور کرنے لگا۔

متھن سفر کی بدن شل ساکر گئی ہے منیر بُرا کیا جو سفر میں قیام کر بیٹا

(ماومنير،مشموله کليات ِمنير،ص-۳۹۸)

متھکن کے اس احساس نے انسان کوجتجو اور اپنے آپ کی تلاش سے بھی رو کے رکھا جس کی وجہ سے وہ نفسیاتی الجھنوں اورفکری پیچید گیوں سے دو چار ہونے لگا۔ یوں اُس کے اندر کی کا ئنات ریز ہ ریز ہ ہوکرٹوٹے بچوٹے لگی۔

جھے پہنچنا ہے منزلوں پر لگن ہے اتی قدم اٹھانا ہے مجھ کو مشکل تھکن ہے اتی

(سیاه شب کاسمندر ، مشموله کلیات ِمنیر ، ص-۸۲۵)

عمل کی رائیگانی اور طاعت و بغاوت ہر دو کی بے معنویت کا احساس منیر نیازی کے ہاں موجود ہے۔منیر نیازی اپنے گردوپیش کا جائزہ لیتے ہیں تو انسان کی تھکن کا باعث بیر بھی نظر آتا ہے کہ اُس کی آواز کو دبادیا گیا ہے اور سپے جذبوں کے اظہار پر قدغن دیکھ کر آھیں اندازہ ہوتا ہے کہ انسان کا سفر ججرت کے بعد بھی ختم نہیں ہوا بلکہ یوں لگتا ہے کہ ایک کے بعد ایک دوسر اسفر شروع ہو چکا ہے۔

ابھی مجھے اِک دشت صدا کی ویرانی سے گزرنا ہے ایک مسافت ختم ہوئی ہے ایک سفر ابھی کرنا ہے (ماہنر،مشمولہ کلیات منر،ص-۳۱۰)

ڈاکٹرانعام الحق جاویداسی شمن میں کہتے ہیں:

ایک اورالمیہ جونے شاعر کا اہم موضوع ہے پابندیوں ہے متعلق ہے،انسان کی آزادی رفتہ رفتہ چھنتی جارہی ہے اور وہ ساج کی گرفت میں پھنتا جارہ ہے۔کہیں وہ بولنا چاہتا ہے تو اُس کی آواز دبادی جاتی ہے اور جہاں کہیں اسے بولنے کا موقع مل جاتا ہے وہاں اُس کی آواز سننے کے باوجود اس کی بات سمجھنے والا کوئی نہیں ہوتا۔ (۲۴)

منیر نیازی سمیت بہت سے شعراء وادباء کے علاوہ بہت سے مفکرین اور دانشوروں نے انسانی زندگی کے اس المیے کے حوالے سے آواز بلند کی مگر بہت سوں نے لا حاصلی دیکھ کرراستہ بدل لیا اور کچھ نے تھکن سے نڈھال ہو کر کچھ دیر خاموثی

اختیار کرنے میں عافیت مجھی۔

### کہاں تک سوچے رہے اسے شامِ غریباں میں تھکن اتنی سفر کی تھی کہ سونا بھی ضروری تھا

(سفیددن کی ہوا،مشمولہ کلیاتِ منیر،ص-499)

آج کے انسان کوراستوں کی تھکن کا احساس طویل جدوجہد کے بعد لا حاصلی کی وجہ سے بھی ہے اور روز بروز بے معنی تبدیلی کے باعث بھی ، ہر لمحتبدیلی ، ہر پک تبدیلی ، ہر گھڑی تبدیلی ، یبی آج کے انسان کی تھکن کی وجہ بھی ہے۔ یہ وُنیا جو بظاہر ترقی کی راہ پر گامزن نظر آتی ہے ، اصل میں ایک گہرے بحران میں مبتلا ہے۔ یہ بحران مادی ، وجنی ، نفسیاتی اور روحانی ہر طرح سے انسان کے وجود میں سار ہا ہے۔ بقول ڈاکٹر جمیل جالبی :

اس وفت انسان ایک ایسے نظام اقد اراور نظام فکر کی تلاش میں ہے جس سے وہ نہ صرف اس بحران پر قابو پالے بلکہ عدل وانصاف پر ببنی ایک بہتر زندگی بسر کرنے کا خواب پورا کرسکے۔اس لئے وہ کا نئات، خدا اور انسان کے تعلق سے اپنے سارے بنیادی رشتوں پر نظر ثانی کرنے کے لئے آمادہ ہے کیا نئات ،خدا اور انسان کے باوجوداس کا المیہ ہیے کہ ابھی اسے اپنی منزل اور اپنی سمت کا پیٹر ہیں ہے۔ در چاتا ہوں تھوڑی دور ہرایک راہرو کے ساتھ' کے مل نے اسے تھادیا ہے۔ (۲۵)

منیر نیازی کے ہاں بھی ایک طویل مساعی اور پھر لا حاصلی ہے۔ جس کے نتیجے میں تھکا وٹ اور کرب کے آثار مانا فطری ہے۔ اس کے علاوہ کچھ خار جی محرکات بھی ایسے ہیں کہ جن کی بناء پر شاعر کے ہاں غم، کرب اور یاس کی کیفیات پیدا ہو جاتی ہیں۔ مثلاً فکرِ معاش، نو جوان لڑکیوں کی عمروں کے ڈھلتے سائے اور شادیاں بروقت نہ ہوسکنا، انسان کہ جس کو ایک وقت میں کمال حاصل تھا، اب پستی کے اندھیروں میں گم ہوتا جارہا ہے۔

> شھکن سے راہ میں چلنا محال بھی ہے مجھے کمال پر بھی تھا میں ہی، زوال بھی ہے مجھے

(ما دمنير ،مشموله کلیات منیر ،ص-۴۷۷)

منیر نیازی اپنے گر دوپیش یا تو جھکے لوگوں کومجبوری میں چلتے دیکھتے ہیں یا پھرزر اندوزی کی خاطر بھاگتے ،اپنوں کا خون بہانے کے مل سے اپنی زندگی جہنم بناتے ہوئے دیکھتے ہیں۔بقول احمد ہمدانی:

عبد حاضر میں انسانی رشتوں میں شکست وریخت کاعمل جاری ہے جس کی وجہ سے منعتی عبد میں ذرائع پیدوار کے بیدوار کے مطابق رشتوں کی شکیل نو نہ ہونا ہے۔ تمام انسانی رشتے اور قدریں جھوٹی پڑ گئی ہیں کیونکہ ان رشتوں اور قدروں کا تعلق جا گیرداری نظام سے تھا۔ بدلے ہوئے حالات میں ان کا بدلنا بھی ضروری ہے۔ جھوٹے رشتوں اور جھوٹی قدروں کارڈ عمل رشتوں اور قدروں سے بیزاری بھی ہوسکتا ہے اوران کی شکیل نو بھی۔ (۲۲)

منیر نیازی مختلف مجبور ایوں میں جکڑے اور تھکے تھکے قدم اٹھانے والے لوگوں اور خدائے زر پریفین رکھنے والے علم منیر نیازی مختلف مجبور ایوں میں جکڑے اور تھکے تھکے قدم اٹھانے کے جمل لوگوں کو دیکھے ہوائے دیکھتے ہیں اور دوسری طرف ایسے لوگوں کو دیکھ کر اُداس بھی ہوتے ہیں۔
کسی، پاک اور او نچے مقصد کے لیے قربان ہوجاتی ہیں مگر حاصل ، رائیگانی کے دیکھ کرمنیر نیازی اُداس ہوتے ہیں۔

تھکے لوگوں کو مجبوری میں چلتے دکھے لیتا ہوں میں بُس کی کھڑکیوں سے یہ تماشے دکھے لیتا ہوں کبھی دِل میں اُداسی ہو تو اُن میں جانکلتا ہوں پرانے دوستوں کو چپ سے بیٹھے دکھے لیتا ہوں

(ماومنير، مشموله کليات منير، ص-۱۱۶)

(الضاَّ عن ١٠٠٠)

بعض اوقات شاعر کو تھکن ہونے کے باوجود تھکاوٹ کا احساس نہیں ہوتا اس کشکش میں ہم بھی تھکے تو ہیں اے منیر شہر خدا ستم سے مگر پاک تو ہوا

انسانی زندگی میں تھکن اور دُ کھ کا باعث فکر اور سوچ کی کمی بھی ہے۔ بھلے ہم جسمانی طور پر بڑے ہوجاتے ہیں لیکن ہماری سوچ بچوں کی ہی رہتی ہے، بچپن کی محرومیاں بڑھا پے تک ہمارا پیچپانہیں جچوڑ تیں اور یہی محرومیاں ہم آنے والی نسلوں کو ورثے میں عطا کرتے ہیں۔

ہماری یہی تھکن، دُکھ، ڈر،خوف، دہشت بالآخرانسانی زندگی میں تنہائی کی صورت میں درآتی ہے۔احساسِ تنہائی کا پس منظر مذہبی،اخلاقی اور جذباتی اقد ارکی شکست وریخت میں تلاش کیا جاسکتا ہے، عہدِ جدید کا حساس انسان جذباتی اور محاثی خلفشار کا شکار ہے۔انسانوں میں انفرادی واجتماعی آزادی کے بڑھتے ہوئے تقاضوں نے بھی تنہائی کے احساس میں اضافہ کیا ہے۔ آج کے انسان میں احساس و ذہن کی تیزی نے خوداس کے لیے بہت سے مسائل پیدا کر دیئے ہیں، یہ انسان محاملہ فہم اور لفظوں اور چہروں کے پیچھے دیکھنے کا عادی ہوتا جارہا ہے۔''خارجی دنیا اور اس کا کاروباروہ وزنی بات ہے جس سے نفرت کرنے والے اس چکی میں پسنے کے لیے مجبور ہیں اور وہاں حساس انسانوں کو ذلت، تھارت، استحصال، ناانصافی اور اس سے پیدا ہونے والی شدید تنہائی اور خود شکستگی کے علاوہ اور پچھ ماتا نظر نہیں آتا''۔ (۲۲) تنہائی، لا حاصلی، خوف اور زیاں کے بیدا ہونے والی شدید تنہائی اور نور شکستگی کے علاوہ اور پچھ ماتا نظر نہیں آتا''۔ (۲۲) تنہائی، لا حاصلی، خوف اور زیاں کے احساسات منیر نیازی کی غزل اور نظم دونوں میں بکثر ت پائے جاتے ہیں اور یوں بیانسانی زندگی کا مقدر بن جاتے ہیں۔ یہ احساسات منیر نیازی کی غزل اور نظم دونوں میں بکثر ت پائے جاتے ہیں اور یوں بیانسانی زندگی کا مقدر بن جاتے ہیں۔ یہ احساس تنہائی ایسا ہے کہ جس میں انسان کا اپنی ذات اور شخصیت سے خائف ہونا ایک تصور کی حیثیت رکھتا ہے۔

قیام ِ پاکتان کے بعد گوہ صارے خواب شرمندہ تعبیر نہ ہو سکے ۔جن خوابوں کے پھول چنتے ہوئے منیر نیازی درد کی نہ جانے کتنی منازل طے کرآئے تھے لیکن جو پچھ حسرتیں پوری ہو کیں بھی تواتن دریہے کہ نہ تو دل میں ارمان باقی رہے اور نہ نظروں میں شعور۔ یہ وہ دور تھا جب عدم مساوات، عدم تحفظ کا خوف، تنہائی کی اذبیت، قربانیوں کے رائیگاں جانے کا وُکھ،

کاروان سے نچھڑ جانے کا وُکھاور تنہارہ جانے کا وُکھان کی شاعری میں سارے کاسارا آرچ بَس گیا تھا۔ بقول فِبہ طراز:

انبیس سو پچاس اور ساٹھ کی دہائی میں نمایاں ہونے والے شعراء میں 'دمنیر نیازی' ایک اہم شاخت کے طور

پر رونما ہوتے ہیں، اُن کی شاعری اور شخصیت و مزاج پر بہت پچھ کھھا گیا اور کھھا جاتا رہے گا۔ نقادوں اور

مداحوں نے اُن کو فطرت سے ہم آ ہنگ شاعر قرار دیا، اُن کی شاعری میں خواب، عفریت، خوف، سانپ اور

تنہائی کی شدتوں کو محسوس کیا، اُن کی سادہ بیانی اور بے ساختگی کی داد دی، اُن کے اظہار بیان کے اختصار اور

جامعیت کوا پناموضوع بنایا، دھرتی سے جڑے رہنے اور انسانوں کے بچھی میں رہتے ہوئے ذات کی تنہائی کے

جامعیت کوا پناموضوع بنایا، دھرتی سے جڑے رہنے اور انسانوں کے بچھی میں موجود عہد کا کرب اور ان کی

اپنی ذات کا دُکھ باہم آمیخت ہوتے ہیں۔ بیان کی بے ساختگی اور سادگی نظم کے شن میں صد درجہ اضافہ کرتی

اپنی ذات کا دُکھ باہم آمیخت ہوتے ہیں۔ بیان کی بے ساختگی اور سادگی نظم کے شن میں صد درجہ اضافہ کرتی

سے اور یکی سادگی اُن کی نظمیس زبان زیاما مرنے کا موجب بھی ہوئی ہے۔ (۲۸)

قیام پاکستان کے وقت خون ریزی، والدگی وفات، والدہ کی دوسری شادی، سوتیلے بہن بھائیوں کی بے رُخی، پہلی بیوی صغرا کی وفات اور اوالا دنہ ہونے کا دُکھان سب ذاتی واجھاعی حوادث نے منیر نیازی کے احساسات وجذبات کو جھنجھوڑ کر رکھ دیا۔ مگر اسی ٹوٹ بھوٹ کے مل سے ایک نیامنیر نیازی اُ بھرا۔ منیر نیازی نے اپنی شاعری میں تذبذب کی فضا کا ہر منظر، گردو پیش کا ہر نظارہ، غرضیکہ زمین و آسمان کی نادیدہ فضاء میں بھیلی ہوئی دشنی کی بو، تنہائی کی سائیس سائیس اور گردو پیش کے ماحول کی ممل عکاسی کرنے کی بھر پورسعی کی۔ اصل میں منیر نیازی غم واندوہ کے دن نہیں بھولتے ۔ کوئی اداسی، کسی کا دُکھ، آخیس ماحول کی ممل عکاسی کرنے کی بھر پورسعی کی۔ اصل میں منیر نیازی غم واندوہ کے دن نہیں بھولتے ۔ کوئی اداسی، کسی کا دُکھ، آخیس بھر پورتنہا کردیتا ہے۔ بیان کے زمانے کے فرد کا مشتر کیا حساس تھا۔ اس میں روما نویت کی جھلک بھی ہے اجنبیت اور تنہائی کی عکاسی منیر نیازی کی شاعری کی خاص بہچان ہے۔ بعض اوقات منیر نیازی کے اندر کی تنہائی جسم باہر آ کھڑی ہوتی ہے اور دوہ اپنی ذات کی اہمیت جتاتے رہتے ہیں۔

کھڑا ہوں یوں کسی خالی قطعے کے صحن وریاں میں کہ جیسے میں زمینوں میں دفینے دیکھ لیتا ہوں

(ماومنير، مشموله کليات ِمنير، ص-۱۱۶)

ان کی آ وازرنج وَمُ کوجھٹلاتی نہیں بلکہ بڑے شہروں میں رہ کر تنہائی اورافسر دگی کے دشت میں گم ہوجاتی ہے۔ اپنے ساتھ ساتھ انھیں کا نئات کا ذرہ ذرہ ، دھوپ، درخت ، دریجے ، شہر، ویرانے اور سمندر سبھی انسانوں سمیت تنہائی کا شکار نظر آتے ہیں۔ مایوی و تنہائی نے تو بعض جگہان کی شاعری کوجیسے اپنی لپیٹ میں ہی لے لیا ہے اور شہروں میں انسانوں کی اور انسانی زندگی کے ہنگاموں کے باوجودوہ اپنے آپ کو تنہا محسوں کرتے ہیں۔

اشکِ روال کی نہر ہے اور ہم ہیں دوستو اس بے وفا کا شہر ہے اور ہم ہیں دوستو یہ اجنبی سی منزلیں اور رفتگاں کی یاد تنہائیوں کا زہر ہے اور ہم میں دوستو

(تيز ہوااور تنها پھول،کليات منير،ص-۸۸)

منیر نیازی اندر سے ایک ادھورے اور بھرے ہوئے انسان تھے جن کے کلام کا نمایاں تاثر تنہائی یا اکلا پے کا درد
طے اور اس کے زیر اثر دُکھ، کیک اور محرومی کے جذبات پروان چڑھتے نظر آتے ہیں۔ تاہم بیمایوی ہمت ہارجانے پرآمادہ نہیں
گریزندگی کو بھی بحر پورلطف اندوز نہیں ہونے دیتی منیر نیازی ایک مکمل صابر وشاکر انسان نہ سہی مگر دوسری طرف وہ زندگی
کی تلخیوں کو بھی ویرلطف اندوز نہیں اپنی ذات کا حصہ بنانے کا سلیقہ بخو بی سیکھ گئے تھے۔ اِن کے ہاں تنہائی کی صورت میں جنم لینے
والی غم کی لہریں اکثر انہیں اداس کرتی رہیں اور اسی تنہائی کے بطن سے جنم لینے والی مایوی اداسی میں وہ زندگی کو بھی دیکھتے اور
محسوس کرتے رہے ۔ یعنی یہ ہوا کہ اُن کے کلام پر دُکھ اور حرمال نصیبی کی بھی گہری چھاپ دکھائی دینے گئی ۔ ڈاکٹر شاہین مفتی،
منیر نیازی کی تنہائی ،خوف اور اُداس ہوجانے کی کیفیت کے متعلق اظہار خیال کرتے ہوئے کہتی ہیں:

یہ دہ ردہ انگ منیر نیازی ہیں جن کے تعشق ذات کے معصومانہ تجربات سے ان کا پہلا مجموعہ کلام بھرا ہوا ہے۔ محبت، جیرت اورخوف کی مبلی جُلی کیفیت نے ان کی ذات کے گر ددائر ، کھنچی رکھا ہے جوہمیں بتا تا ہے کہ شاعر کے لیے اس کی موجود گی ہی اس کاسب سے بڑا تی ہے۔وہ اپنے وجود کی پرتیں کھول کھول کر حیران ہوتا ہے اور اس جھمگٹے میں اپنے آپ کو تنہا محسوں کرتے ہوئے اُداس ہوجا تا ہے۔(۲۹)

عصر حاضر کے گونا گوں انفرادی واجتماعی آلام ومصائب نے منیر نیازی کی ذات میں احساس تنہائی مزید گہرا کردیا اور یہی تنہائی اُن کا بالآخر دائمی ساتھی بن گئی اور وہ ہیہ کہنے گئے:

کتنے یار ہیں پھر بھی منیر اس آبادی میں اکیلا ہے اپنے ہی غم کے نشے سے اپنا جی بہلاتا ہے (جنگل میں دھنک، مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۳۲)

منیر نیازی کواپنے چھوڑے ہوئے وطن سے بہت محبت تھی۔اس لیے اُن کے اشعار میں بھی اس والہانہ محبت کا اظہار ملتا ہے اور وہاں کے راستے ،گلیاں ،لوگ اور وہاں کے مناظر اُن کی یادوں میں محفوظ رہے اور ہجرت کے بعد ملنے والی اجنبیت نے اُن یادوں کومزید پختہ کر کے ایک نختم ہونے والی تنہائی ، دُ کھی صورت میں اختیار کرلی مہاجرین ایک منزل کے حصول کیلئے گھرسے نکلے مگر بدشمتی سے نئی مملکت میں ان کی انفرادی پہچان نے انہیں معاشرے سے کاٹ دیا۔ مہاجرین کے ساتھا اس انتہائی کوجنم دیا اور منیر نیازی مہاجرین کے دل کی آوازین کر ساتھا اس انتہائی کوجنم دیا اور منیر نیازی مہاجرین کے دل کی آوازین کر کو اور گوا ہوئے:

زمانے کے لب یہ زمانے کی باتیں

## مری و کھ بھری داستاں میرے دل میں (تیز ہوااور تنہا پھول، مشمولہ کلیات منیر، ص-۵۱)

قیام پاکستان نے جو تنہائی منیر نیازی کی شخصیت کا حصہ کر دی وہ بڑی آسانی سے اس تنہائی کا جزولازم بن کررہ گئ جواُن کی روح کے اندر موجود تھی۔ آزادی کے بعد دوسر ہے شعراء کی طرح منیر نیازی کے سامنے بھی بے شارمسائل تھے گو کہ سیاسی محکومی کی زنجیریں کٹ چکی تھیں لیکن ڈبنی پس ماندگی کے پیصندے ابھی موجود تھے۔ اِن تمام مسائل نے مِل کرجد پیشعراء کی زندگی میں تنہائی کا زہر گھول دیا۔ عشیل احمر صدیقی اس شمن میں کہتے ہیں:

نے شاعروں کی تنہائی جدید زندگی کا جر ہے۔ یہ تنہائی اپنی ذات اور کا ئنات کے شعور کے بعد کی منزل ہے۔
انسان نے ماورائی خدا سے اپنا دامن چھڑا لیا اور خدا کے مقابلے میں مثین پیدا کی لیکن وہ خودا پنی تخلیق کے
سامنے بے بس ہو چکا ہے۔ مثین پراس کا اختیار نہیں گویاز ندگی کی رفتار پراس کا کوئی کنٹرول نہیں۔ یہا حساسِ
بے چارگی اور پھر یہا حساس بھی کہ وہ لوگوں کے ہجوم میں'' بے چیرہ'' ہے، تنہائی کے فطری اسباب میں لیکن یہ
تنہائی صرف فذکار تک محدود نہیں بلکہ آج کے ہر فرد کا مقدر ہے اگروہ حساس واقع ہوا ہے۔ (۳۰)

قیام پاکتان کے بعد شعراء نے اعصابی دباؤ، ذہنی اذیتوں کے بیان کے ساتھ ساتھ نفیساتی پیچید گیوں ہے معمور ول کی کہانی کو بھر پورانداز میں بیان کیا۔دل کی ویرانی جب بہت بڑھی تو رفیق وہمدم کی تلاش آ درش بن گئ۔اس طرح ذات کی تنہائی ،خوف،فکری کرب پاکتانی شاعری کا حصہ نظر آنے لگا۔ناصر کاظمی شعراء کے ہاں ازلی تنہائی کے موضوع کے حوالے سے کہتے ہیں:

دنیا کی ہرشے تنہائی کی کو کھ ہے جنم لیتی ہے اس عالم کی تمام مخلوقات تنہائی کے پردوں ہی میں نشو ونما پاتی ہیں۔ انسان شعور رکھتا ہے۔ اس لیے وہ تمام مخلوقات کے مقابلے میں زیادہ حساس ہے۔۔۔ شاعر کی تنہائیوں نے اس دُنیا کے گوشے گوشے کوایک حیات تازہ بخش ہے اور اس کی تنہائی کا بیسفر ابدتک جاری رہے گا۔ (۳۱)

تنہائی کا موضوع اُردوشاعری میں نیانہیں۔ یہ امیر خسروکے دور سے لے کرآج کے اِس مشینی دور میں زیادہ پنپ گیا ہے۔ تنہائی کا بیاحساس کہیں کہیں شعراء کے ہاں فرار کی صورت بھی اختیار کر لیتا ہے اور شاعر خودکوا کیا محسوس کرتا ہے۔ یہی احساس تنہائی ہے جو شاعر کو مجمع میں اکیلا رکھتا ہے۔ منیر نیازی کی شاعری میں پھیلتے ہوئے شہروں کی اجاڑ ،سنسان راہوں ، بھرتے ہوئے قدری رویوں ، بد ہیئت معاشر ہے کی کا میابیوں ، شہر کے بے معنی ہنگا موں اور بھرتے ٹوٹے انسانی رابطوں میں ہوئی کی جگہ اعتبار کی تلاش ہے۔ منیر نیازی کے ہاں جہاں زر پرست معاشرے سے بیزاری اور ناگواری کا اظہار ملتا ہے و بیں کڑی دھوپ کے اس سفر میں ادائی ، تنہائی اورا جنبیت کا بھی بھر پورا ظہار ملتا ہے۔ سلیم یز دانی کے مطابق :
وہ ہروقت ایک وجدانی اور اضطراری کیفیت میں نظر آتا تھا۔ اس کی بچھ بچھ وجہ میری بچھ میں آنے گی تھی ۔ منیر نیازی اپنی ذات کے جو ہر سے آشا ہو چکا تھا ہونے نہ ہونے منہ ہونے والی نعمت ہوال سے ابد تک۔ منیر نیازی اپنی ذات کے جو ہر سے آشا ہو چکا تھا ہونے نہ ہونے

کے راز کواس نے پالیا تھا۔اس نے تنہائی کے خوفناک دشت کوعبور کرلیا تھااور نے سفر کی تیاری کاعمل شروع ہوچکا تھا۔ جہاں غموں سے رہائی کی نوید سنائی دینے والی تھی۔ آزادی کا مژردہ سنایا جانے والاتھا۔ (۳۲)

منیر نیازی کے ہاں کی قتم کا تکلف یا بناوٹ نہیں بلکہ انہوں نے اپن تنہائیوں، اداسیوں، محرومیوں اور دل کے چکوں اور قابی وارداتوں تک کوسید ھے سادے انداز میں پیش کر دیا اور تنہائیوں کے احساس کے ساتھ جینے کا بیا نداز تمام تخلیق کاروں کا ور شربھی ہے۔ ڈاکٹر سہیل احمد خان کے مطابق: ''زبردتی کے پیچھے بھاگنے والے معاشرے میں اُدای اور تنہائی معاشرے کے گھناؤ نے ماحول سے پناہ ویتے ہیں۔۔۔۔ بیا دائی کوئی ذاتی نہیں بلکہ تخلیقی لوگوں کی مشتر کے نقدیر ہے''۔ (سس) معاشرے کے گھناؤ نے ماحول سے پناہ ویتے ہیں۔۔ وہ طرح طرح طرح کے استعارے استعال منیر نیازی نے اپنی شاعری میں تنہائی کو بیان کرنے کے لیے مختلف مضمون باند سے ہیں۔ وہ طرح طرح کے استعارے استعال کرے اپنے ول کی حالت اور چاروں طرف بھری ہوئی تنہائی کا ذکر کرتے رہے۔ منیر نیازی کی اس تنہائی میں براہی بھی نظر کرے اپنے ول کی حالت اور چاروں طرف بھری ہوئی تنہائی کا ذکر کرتے رہے۔ منیر نیازی کی اس تنہائی میں براہی بھی نظر سے جو اور ساتھی نہیں جو اضیں دُنیا والوں کی دی ہوئی تنہائی وی سے اس سے دشاعر اس لا متنائی کا نئات کی بے کراں و سعتوں میں خود کو تنہا محسوس کرتا ہے اور اس عدم اطبینان کے باعث ایک مسلس اسی ہے دہ شوں معروضی حقیقوں کی پیداوار ہے۔ کرب اس کی روح میں جا گنار ہتا ہے۔ تنہائی کا جواحہ اس منیر نیازی کے ہاں ہے وہ شھوس معروضی حقیقوں کی پیداوار ہے۔ گھوس معروضی حقیقوں سے پیدا ہونے والی تنہائی کا حوالہ ہمارے جدید دور کی دین ہے جو شہروں کی تہذ ہی زندگی کو تعین کرنے گھوس معروضی حقیقوں سے پیدا ہونے والی تنہائی کا حوالہ ہمارے جدید دور کی دین ہے جو شہروں کی تہذ ہی زندگی کو تعین کرنے طوس معروضی حقیقوں سے بیدا ہونے والی تنہائی کا حوالہ ہمارے جدید دور کی دین ہے جو شہروں کی تہذ ہی زندگی کو تعین کرنے والے سابی فی نظام نے پیدا ہونے والی تنہائی کا حوالہ ہمارے جدید دور کی دین ہے جو شہروں کی تہذ ہی زندگی کو تعین کرنے والے سابی فیا کو نظام نے پیدا ہونے والی تنہائی کا حوالہ ہمارے جدید دور کی دین ہے جو شہروں کی تہذ ہی زندگی کو تعین کرنے والے سابی وہ اسے میں کو ان کی جو انہائی کی حوالہ ہمارے والے تباہی نظام نے دور ان کی تھوں کی جو انہ کی کی جو انہائی کی حوالہ ہمارے کی جو انہائی کی خوالہ ہمارے کی حوالہ ہمارے کو تباہ کی کو کو تباہ کو کرتا ہمارے کو تباہ کو کی خوالے کی خوالہ ہمارے کی کو کرنے کو تباہ کو کرتا ک

منیر نیازی نے انسان کی از لی واہدی تنہائی کے نو سے بھی رقم کئے میں اور ذات شناسی کے بحر پایاب کی وسعت کو بھی عبور کیا ہے۔ان کی غزل میں ایک تمدن کی گوئے ،ایک تہذیب کی چیخ اور ایک ثقافت کا آشوب درج ہے۔

'' تنہائی'' کا موضوع معاشرے میں عارضی احساس کے طور پر پہنپ ضرور رہا ہے گرید تقریباً ہر شخص کی زندگی میں کہی نہ بھی دخیل ضرور ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شاید ہی کوئی شاعر ایسا ملے گا جس نے'' تنہائی'' جیسے احساس کواپنی شاعری میں نہ سمویا ہو ضروری نہیں کہ'' تنہائی'' ہر شاعر کا ذاتی تجربہ ہو ، علم اور مشاہد سے کی مدد سے دوسروں کے تجربہ بھی اس کے کا م آتے ہیں۔ اس طرح تنہائی کم وہیش ہر شخص کی زندگی کے بڑے ھے کوسا جی بنا دیتی ہے۔ منیر نیازی کی ذات میں تنہائی کا احساس بچپن میں والد کی وفات کے ساتھ ہی نظر آتا ہے۔ بچپن کی یہی تنہائی پھر بڑھا پے میں بھی جوان رہی اور کسی ناگن کی طرح بھنکارتی بھی رہی ۔ یہصورتِ حال منیر نیازی کے ہاں اُن کی مختفر نظم ''والد مرحوم کی یاد میں'' میں زیادہ واضح ہوکر سامنے طرح بھنکارتی بھی رہی ۔ یہصورتِ حال منیر نیازی کے ہاں اُن کی مختفر نظم ''والد مرحوم کی یاد میں'' میں زیادہ واضح ہوکر سامنے آتی ہے:

کل میں تنہائی سے ڈر کر اُس کو ڈھونڈنے ٹکلا (ساعت سيارمشموله كليات منير، ص-۵۹۱)

بقول ڈاکٹر شاہین مفتی: ''منیر کی اس تنہائی کی کچھ جڑیں بیپن میں بیتم ہوجانے اور از ال بعد ہوشیار پور سے مہاجرت کے سانحے سے جڑی ہیں''۔ (۳۳) معاشرے میں بالا دست طبقدا سے مفادات کیلئے کمزور طبقے کو ہمیشہ زیرِ عتاب رکھتا ہے۔ اِس طبقاتی کشکش کی جڑیں معاشی نظام کی گہرائی تک ہیوست ہوجاتی ہیں۔ اس کابد بہی نتیجہ یہ زبکلتا ہے کہ امیر ، امیر تر اور غریب ، غریب ، غریب تر ہوتا چلاجا تا ہے۔ منیر نیازی کے عہد میں یہ اُمید پیدا ہوئی تھی کہ اس نامنصفانہ نظام کا خاتمہ ہوجائے گا۔ قیام غریب ، غریب ، غریب تر ہوتا چلاجا تا ہے۔ منیر نیازی کے عہد میں یہ اُمید پیدا ہوئی تھی کہ اس نامنصفانہ نظام کا خاتمہ ہوجائے گا۔ قیام پاکستان کے اولین دور میں یہ اُمید پوری ہوتی نظر آر ہی تھی لیکن ایک مرتبہ پھر بالا دست طبقے کے لوگوں نے شب خون مار کر غریب کی اُمیدوں پر پانی چھیردیا۔ اس ماحول میں حساس لوگ داخلیت پند ہوکر تنہائی کا شکار ہوئے۔ اُن کی امید یں بہی نہیں بناہ فرا ہم کرتی۔ ایسی صورت میں منیر نیازی سب کی آوازی یوں تر جمانی کرتے ہیں:

ناشناسی دہر کی تنہا ہمیں کرتی گئی ہوتے ہم زمانے سے بُدا ہوتے گئے

( آغازِ زمستان میں دوبارہ ،شموله کلیاتِ منیر،ص-۵۴۸)

منیر نیازی اپنی تنهائی کے در دکوبیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

ے تن تنہا میں کشتی میں تھا دل دل میں وہم خدائی کے سو سو فکروں کے سائے تھے سو سو رنگ جدائی کے

(ساعت سار،مشموله کلیات منیر،ص-۲۳۹)

مجیدامجد منیرنیازی کی تنهائی اور زندگی کے دکھوں کے متعلق کہتے ہیں:

منیر نیازی کے پاس کیا تھا؟ کوئی سایہ دیوار بھی نہ تھا۔ صرف شعر کہنے کی دھن۔ یوں اپنے آپ میں تنہااس نے اپنی زندگی کی ایک ایک تڑپ، اپنے تجربات کی ایک ایک کسک ہوا کے جھوٹکوں کی سلوٹوں سے تراثی ہوئی سطور کے اندرر کھ دی۔ (۳۵)

معاشرے میں موجود یہی فرداور ساج کی آویزش تھی کہ جس نے افراد کے مدافعتی نظام میں توڑ پھوڑ کی اور فرد بھرے میلے میں مادرزاد ہر ہند ہوتا گیا۔اس دردکومنیر نیازی کی نظم''سینا آ گے جاتا کیئے''میں محسوس کیا جاسکتا ہے۔

> راز جو صد سے باہر میں تھا اپنا آپ دکھاتا کیسے

سپنے کی بھی حد تھی آخر سپنا آگے جاتا کسے

(پہلی بات ہی آخری تھی ،مشمولہ کلیات منیر، ص-۲۲۰)

منیر نیازی ایک ایسے شاعر سے جنموں نے اپنے خیالات کی روانی میں فرق تو نہ آنے دیا مگر قلم کی روانی میں آخری عمر میں خاصا فرق نظر آتا ہے۔ اُس کی وجہ بیتھی کہ وہ زمانے کی تلخ حقیقتوں کو جان چکے تصاور یہ بھی دیکھر ہے تھے کہ حالات جلد بد لنے والے نہیں مسلسل سفر جو کہ سیاسی بھی تھا اور ساجی ومعاشی بھی ، نے انھیں اکلا پے کا احساس شدت سے دلانا شروع کردیا تھا وہ کہتے ہیں:

میں اکیلا اور سفر کی شام رنگوں میں ڈھلی پھر بیہ منظر میری نظروں سے بھی او جھل ہو گیا

(جنگل میں دھنک، مشموله کلیات ِمنیر،ص-۲۴۱)

اس دورِ قبرسامان میں جب کہ ہرطرف نفسانفسی اور چھینا جھپٹی کا عالم ہے تو ایسے میں تنہائی ، اجنبیت ، یادِ ماضی ، اپنوں سے بدد لی اور ہجرت و نارسائی کے عذاب کا شدت سے احساس ہونا فطری سی بات ہے۔اس تنہائی کی شدت کومحسوس کرتے ہوئے منیر نیازی کہتے ہیں :

لاکھوں شکلوں کے میلے میں تنہا رہنا میرا کام بھیں بدل کر دیکھتے رہنا تیز ہواؤں کا کہرام ایک طرف آواز کا سورج، ایک طرف اِک گوگی شام ایک طرف اس کا انجام ایک طرف اس کا انجام بن گیا قاتل میرے لیے تو اپنی ہی نظروں کا دام سب سے بڑا ہے نام خدا کا اُس کے بعد ہے میرا نام

(جنگل میں دھنک، مشمولہ کلیاتِ منیر، ص-۲۱۸)

منیر نیازی کی غزلوں میں تنہائی کے احساس کوڈاکٹر وقاراحدرضوی بول بیان کرتے ہیں:

انسان اکیلا اور ننہا فردہے جوانی لامحدود ذمہ داریوں میں گھر اہوا ہے اس زمین پرچھوڑ دیا گیا ہے۔ بغیر کسی مدد اور سہارے کے برآ دمی کی معنویت دوسرے آ دمی کی معنویت سے مختلف ہوتی ہے۔ انسان اپنے حقائق کی آگاہی حاصل کر کے خود فریبی سے نیج سکتا ہے۔ بیدوہ موضوعات ہیں جومنیر نے اپنی غرول میں موضوع تخن بنائے ہیں۔ (۳۲)

۱۹۲۰ء کے بعد غزل اور نظم دونوں میں ہی ایک عجب ہی اُداسی ،سوگواری ، مایوسی اور تنہائی کی مسلسل تکرار نظر آتی

ہے۔جس میں زندگی کے تیئی کسی مثبت رویے کی اُمید شادونا درہی کی جاستی ہے۔اس احساس تنہائی کی وجو ہات سیاسی ، ثقافتی ، معاشرتی اور معاشی ابتری میں تلاش کی جاستی ہیں۔ پاکستان کے قیام میں نہ ہبی عضر نے کلیدی کر دارا داکیا مگر قیام پاکستان کے فقط دس سال بعد ہی نہ ہبی فرقہ واریت نے پر پرزے نکا لنے شروع کر دیئے تھے۔اقبال کامر دِمومن ابگل اللہ کی صورت ہے تھے۔اقبال کام رومون اسگل اللہ کی صورت ہے جی کے صحرا میں تنہا رہ گیا۔ تنہائی کا تصور منیر نیازی کے یہاں بڑا خوفناک ہے اور اُنھیں انسانوں سمیت ہرشے تنہائی کی چا دراوڑ ھے نظر آتی ہے

یہ بے صدا سنگ، در اکیلے اجاڑسنسان گھر اکیلے

( شمنوں کے درمیان شام ، مشمولہ کلیات منیر ، ص ۱۳۱۳)

رات اک اجڑے مکال پر جا کے جب آواز دی گونج اٹھے بام و در میری صدا کے سامنے

(جنگل میں دھنک ،مشمولہ کلیات ِمنیر ،ص-۲۴۴)

روزمرہ کی زندگی کے تجربے منیر نیازی کی شاعری میں ایسے جذبے پیدا کرتے ہیں کہ قاری کو وہ تجربے آپ بیتی محسوں ہوتے ہیں۔ تقسیم وطن، ہجرت کا کرب، فسادات، اپنی جڑوں سے کٹنے کاغم، اُن سے پیدا ہونے والے انسانی مسائل اور مختلف وَئنی کیفیات، ایسا تجربہ ہے کہ جس نے منیر نیازی کو گہر ہے طور پر متاثر کیا۔ بہی نہیں بلکہ معاشرے میں بے اطمینانی، بیقین، اور عدم توازن کے آثار، ہر شعبہ حیات میں نمودار ہونے گئے، گھرکی یاد، در بدری کا عذاب، عدم تحفظ کا خوف، تنہائی کی اذبت، قربانیوں کے رائیگاں جانے کا دُکھ، معاشرے کے عالب ربحانات اور تجربات بن کر سامنے آگئے اور ان کومنیر کی اذبت، قربانیوں کے رائیگاں جانے کا دُکھ، معاشرے کے عالب ربحانات اور تجربات بن کر سامنے آگئے اور ان کومنیر رہے اور اسی بنا پرخودکو تنہا بھی سیحصے رہے۔ یہی تنہائی کاغم اُن کی شاعری کی اساس بن گیا اور مرتے دم تک وہ اس احساس غم سے چھٹکارانہ پاسکے۔منیر نیازی ایک ایسا تحض تھا، جس نے ہزاروں خاندانوں کو اپنی نظروں کے سامنے وطن عزیز کے لیے قربان موسی تکھوں میں نقش ہوکررہ گئے تھے۔ اس تنی میں اُس وقت مزیداضافہ ہواجب اپنے بی لوگ جذبہ ہمدردی سے عاری اور دھوکا دہی میں ملوث ہوگئے۔ اینے ایک انٹرویو میں منیز نیازی کہتے ہیں:

شہروں پرتوالزام ہے، ان میں بسنے والے لوگوں کے دھو کے اور عیاریاں سب ایک جیسی ہیں۔ کراچی میں بچوں کو ٹی ٹی چوں کو ٹی ٹی چوں کو ٹی ڈی چوں کو ٹی ڈی چوں کو ٹی ڈی چوں کو ٹی جو سازی کا ہر نیا طریقہ ان لوگوں نے اپنالیا ہے۔ میں کسی سے زیادہ بات سُن منہیں کرتا۔ ہم کس سے ملیں ، پور سے شہر میں کتنے لوگ ایسے ہیں ، جن سے مکالمہ کیا جا سکے، جو میری بات سُن سکیں ، اسے ہجھ کر جواب دے سکیں ، نہ ہونے کے مترادف ہیں ، اس لیے میں کسی سے نہیں ملتا۔ (۳۷)

منیر نیازی کی تنہائی، ڈر ،خوف اور دہشت کی ایک وجہ انسانی رویے بھی ہیں۔ اپنی تنہایوں کے لیے وہ انسانی معاشرے کومور دِالزام گھبراتے ہیں۔اس ضمن میں قاضی جاوید کہتے ہیں:

> ان ناشائستہ غیر مہذب اور بے نیاز لوگوں کے درمیان رہتے ہوئے میں کہاں تک پرواز کرسکتا ہوں۔ حالات نے میرامقدران کے ساتھ نھی کردیا ہے۔ میری اوران کی ذہنی سے اور نہ ہی جاور نہ ہی جذباتی سطے۔ میں ان کے ساتھ کمیونی کیٹ نہیں کرسکتا۔ نہ میں ان تک بھنے پاتا ہوں اور نہ ہی وہ مجھ تک بھنے پاتے ہیں۔ اس لیے مجھے تہائی۔۔۔۔ بے کراں تنہائی۔۔۔ میں جینا پڑا ہے۔ اُدائی ، ویرانی اور ضائع ہوجانے کا احساس ایک بل کے لیے بھی جی سے نہیں جاتا۔ (۳۸)

منیر نیازی ایک اعلی تخلیق کار کی طرح اپنی تنهائی سے بھی شاہ کار بناتے رہے۔ ڈاکٹر وقاراح مرضوی کے خیال میں:
''دوہ ایک سنگ تراش کی طرح غزل میں ہیروں کی طرح صنم تراشتے ہیں۔ اس میں زندگی کی اُن گنت خواہشیں اور حسرت کی
لاشیں ہیں۔ ان کی آواز درد کو جھٹلاتی نہیں بلکہ بڑے شہروں میں رہ کر تنهائی او رافسردگی کی وحشت میں گم ہو جاتی
ہے'۔ (۳۹) دیکھا جائے تو تخلیق کار ہمیشہ تنهائیوں میں ہوتا ہے کیونکہ اُس کا ذہن تنهائی میں سُجے موتی پروتا ہے اور پچھ تقدیراُ س
سے بڑا کام کروانے کیلئے اُسے ایسے ہی مواقع فراہم کرتی ہے جس سے وہ اپنے دماغ کی کھیتی کومزید زر خیز بنا سکے۔ احمد ندیم
قاسی کے مطابق: ''منیر نیازی تنهائی کا شاعر ہے۔ ہراچھا فذکار تنها ہی رہتا ہے۔ وہ اپنے گردو پیش کی صورت حال پرقناعت
نہیں کر سکتا۔ اس لیے تنہا ہے وہ اس برصورت دنیا میں خوبصور تیوں کا متلاثی ہے اس لئے تنہا ہے''۔ (۴۰۰) منیر نیازی کے نہائی نہیں۔ یہ
احساسِ تنہائی کے حوالے سے بات کرتے ہوئے ڈاکٹر نجیبہ عارف کہتی ہیں:'' منیر نیازی کی تنہائی نہیں۔ یہ
اکسی عہد کی تنہائی ہے جوالے بڑے تہذیبی خلاکا نتیج بھی ہوسکتی ہے اور شعوروآگائی کی قیت بھی''۔ (۱۳۰)

## حوالهجات

- ا حامد بیگ،مرزا،مضمون: شاعرانه خیال کی منطق مشموله ما ونو، ما مهنامه، لا مهور، جلد: ۳۰، شاره: ۷، جولا کی ۱۹۸۴ء، ۳۰ ۲۱
  - ۔ ابوالکلام قاسمی،شاعری کی تنقید،ایجوکیشنل بک ہاؤس،ملی گڑھ،ا•۲۰ء،ص-۲۶۸
  - ۳۰ شهپررسول، ڈاکٹر،مضمون بمنیر نیازی مشموله ار دوغزل میں پیکرتر اثنی ، نئی دہلی ، حرا پبلی کیشنز، ۲۰۰۲ء، ص- ۳۵۲
- ۳- سعادت سعید، ڈاکٹر، پاکستانی اُردوغزل مشمولہ اُرد وغزل، مرتبہ: کامل قریشی، ڈاکٹر، اُردو اکادمی، دہلی، ۱۹۸۷ء، ص-۲۹۸،۲۹۷
  - ۵۔ تشمس الرحمٰن فاروقی بحوالے قبل احمد صدیقی ، جدیداُر دنظم- نظریہ قبل ، ایجویشنل بک ہاؤس علی گڑھ، ۱۹۹۰ء، ص-۱۲۷

- ۲۔ سہبل احمد خان ، ڈاکٹر ،طرفیں ،سنگ میل پبلی کیشنز ، لا ہور ، ۱۹۸۸ء،ص-۸۱
- ے۔ نظیرصد بقی،جدیداردوغزلایک مطالعہ، گلوب پبلشرزاُردوبازار،لا ہور،۱۹۸۴ء،ص-۱۱۹
  - ۸ انتظار حسین ، دیباچه ما و منیر ، مشموله کلیات منیر ، ماورا پبلشرز ، لا بهور ، ۲۰۰۵ ، ۳۵۳ ۳۵۳
- 9 امجد طفیل مضمون:منیر نیازی کی شعری کا ئنات مشموله ادبیات سه ماهی، بیادِمنیر نیازی،اسلام آباد،شاره،۸۳،۸۴،اپریل تا متمبر۲۰۰۹ء،ص-۲۲۷
  - ا۔ شہبررسول، ڈاکٹر،مضمون:منیر نیازی مشمولہ ار دوغزل میں پیکرتر اثتی ، جامعة گر، نئی دہلی ، ۱۹۹۹ء،ص-۳۵۵
  - اا۔ سرورالہدیٰ، ڈاکٹر منیرنیازی کی غزل مشمولہ روشنائی، کراچی، شارہ ۲۸،۲۹ء بنوری، جون ۲۰۰،۲۰۱ء، س-۲۰۰،۲۰۱
- ۱۲ د شیدامجد، ڈاکٹر، پاکستان کی نئی نظم پرایک گفتگومشموله اوراق ماہنامه، لا ہور، جدید نظم نمبر، شاره: ۸، ۷، جلد: ۱،۲ جولائی، اگست، ۱۹۷۷ء، ص-۴۵۹
  - ۱۳ سرورالېدي، ڈاکٹر ،منیر نیازي کی غزل مشموله روشائی ،کرا چی، څاره:۲۸،۲۹ جنوری ، جون ، ۲۰۰۷ ه.۳۰ ۲۰۰۳
    - ۱۲۲ مجد طفیل، مضمون بمنیر نیازی کی شعری کا ئنات مشموله سه مانی ، بیادِ منیر نیازی ،ادبیات ، ص-۲۳۲
    - ۵۱۔ فرخند ه اقبال مضمون: بیسیو س صدی کامنفر دشاعرمشموله راوی، لا ہور، جلد ،۹۴ مشاره ۱۰۹۰ -۲۰۰۹ -۹۲۹
      - ۲۵۔ سفرزانه سید، مضمون بمنیر نیازی مشموله نقوش ادب، سنگ میل پبلی کیشنز، لا مور، ۱۹۸۲ء، ص-۴۷۵
- ے ا۔ نحیبہ عارف، ڈاکٹر، مضمون:منیر نیازی کی طلسمی کا ئنات شعر شمولہ مبل، سه ماہی، راولپنڈی، شارہ جنوری، جون کو ۲۰۰۰ء، ص-۳۵
  - ۱۸ ۔ حلیل عالی مضمون بمنیر نیازی ایک پوراشاع مشمولته مبل ،سه ماہی ،راولپنڈی،شارہ ، جنوری ، جون ۲۰۰۷ء،ص ۲۷
- ۳۰ شهپررسول، ڈاکٹر،مضمون:منیر نیازی مشموله اُردوغز ل میں پیکرتراثی (آزادی کے بعد)،مکتبہ جامعہ کمیٹیڈ، جامعہ گکر،نگ دہلی،۱۹۹۹ء،ص-۳۵۷،۳۵۲
- ۲۱ . . . . غفورشاه قاسم، پروفیسر، پاکستان مین نظم نگاری مشموله پاکستانی ادب ۱۹۴۷ سے تا حال، بک ٹاک، لا ہور، ۱۹۹۵ء، ص-۳۵
  - ۲۲ نید عارف، ڈاکٹر مضمون بمنیر نیازی کی طلسمی کا ئنات شعر شمولتیمبل ہیں۔۳۵
    - ۲۲۰ سلیم اختر ، ڈاکٹر ،ادب اور کلچر، سنگ میل پبلیکیشنز ، لا ہور، ۲۰۰۱ ء، ص-۳۳۱
- ۲۷۔ انعام الحق جاوید، ڈاکٹر ،مضمون: پنجابی غزل، آزادی کے بعد مشمولہ ادبیات، سہ ماہی، اسلام آباد، شارہ: ۲۵، جلد: ۲ ،سر ما ۱۹۹۳ء،ص - ۹۹
  - ۲۵\_ جمیل حالبی، ڈاکٹر ،نئ تنقید، مرتبہ: خاورجمیل، رائل نگ نمپنی، کراچی، ۱۹۸۵ء، ص-۲۷۳
  - ۲۷۔ احمد ہمدانی، باتیں نے شاعروں کی مشمولہ قصہ نئی شاعری کا سیب پبلی کیشنز، کراچی، ۱۹۷۹ء، ص-۴۹
- ۲۸ شبه طراز ، مضمون نظم اورعنوان کابا جمی ربطه مشموله ادبیات ، سه ما بی ، بیادِ منیر نیازی اسلام آباد ، شاره: ۸۳،۸۴، اپریل تا تتمبر ، ۲۸ ۲۵۵ ۲۵۵ میل ۲۵۵ ۲۵۵ میل تا تنمبر ،

- ۲۹۔ شامین مفتی، ڈاکٹر منیر نیازی کا''میں''مشمولہ جدیداُر دونظم میں وجودیت، سنگ میل پبلی کیشنز، لاہور، ۲۰۰۱ء، ص
  - ۳۰ عقیل احد صدیقی ،جدید اُر دوظم- نظریه قبل ،ص-۳۷۳
  - اس ناصر كاظمى، ديباچه: بهلي بارش، فضل حق ايند سنز، لا هور، ١٩٩٣ء، ص-٣٣
    - ۳۲ سليم يز داني، روز نامه جنگ، لا مور، ۱۲ جنوري ۲۰۰۷ء،
- ۳۳۔ سہبل احمد خال، سرسول کے پھول کا ہم عصر مشمولہ ہجر کی رات کا ستارا، مرتبہ: احمد مشاق، ضیا ادارہ، لا ہور، ۱۹۷۳ء ص-۱۸۷
  - ۳۹۸ شامین مفتی، ڈاکٹر منیر نیازی کا''میں''مشمولہ جدیدار دونظم میں وجودیت ، ص-۲۹۸
  - ۳۵\_ مجیدامجد، دیباچیمشموله جنگل مین دهنک،کلیات منیر، ماورا، لا مور، ۲۰۰۵ء، ۳۰-۱۵۰
  - ۳۷ وقاراحمد رضوی، ڈاکٹر، تاریخ جدیداُر دوغز ل نیشنل بُک فاؤنڈیش، اسلام آباد، ۱۹۸۸ء، ص-۹۱۳، ۹۱۳
    - سر بنه خان منیر نیازی: ایک گفتگو شموله راوی، لا مور، جلد ، ۹۴ ، ثاره: ۱، ۲۰۰۷ ۹۳ ۱۲۰
      - ۳۸ قاضى جاويد، اكتم انوكلى بجه كئ بم مشمولدادىيات سهماى، بيادٍ نيرنيازى، ص-۱۵۹
      - P9- وقاراحمد رضوی، ڈاکٹر، تاریخ جدیدار دوغز ل بیشنل بک فاؤنڈیشن، ۱۹۸۸ء، ص-۹۱۲
    - ۴۰\_ احمدندیم قاتمی، دیباچه:چیرنگین درواز مے شموله کلیاتِ منیر، ماورا، لا بهور، ۲۰۰۵ء، ص-۴۶۱
      - ۳۱ نجبیه عارف، ڈاکٹر مضمون بمنیر نیازی کی طلسمی کا ئنات شعر، ص-۳۷

ڈاکٹر خالدا قبال یاسر دا مرحالاه بوري ر دائريكٹر جنول، اردو سائنس بورد، لاہور اردوزبان: مسائل اورامكانات

Dr. Khalid Iqbal Yasir

Director General, Urdu Science Board, Lahore

#### **Urdu Language: Problems and Probabilities**

Since the evolution of Urdu language it has faced great challenges. Linguists are apprehending the extinction of the most popular language of Indo-Pak region. Effects of Globalization and blitz of modern communication have played a great role in the downfall of spoken and written Urdu Language. Conflicts of Urdu with other languages like Hindi-Urdu in India and Urdu-Bangla in East Pakistan (Now Bangladesh) have also affected its evolution. It is very difficult to use Urdu as medium of instructions in a multilingual society like Pakistan. It is a fact that government could not devise a separate national language policy to bring closer the users of different provincial and regional languages. Despite facing different challenges Urdu has still preserved in its innovation, diversification and beauty of the syntax and philology.

Experts agree with the view that education in an alien language may create differences between the elite and masses. Therefore, all children should be taught in their mother tongue or native language. Need to formulate a foresighted theory by government is stressed in this paper to address the linguistic issues and to suggest remedies of these problems.

یا ایک عجیب می بات گئی ہے کہ ایک طرف اواردو دنیا کی چند بڑی زبانوں میں سے ایک ہے اوردوسری طرف اس کی معدومیت کے خدشے پرتشویش کا اظہار بھی ہونے لگا ہے۔ اس تشویش کی جڑ ایک طرف اواردور ہم الخط کے ارتفاء کی تاریخ میں بیوست محسوس ہوتی ہے اوردوسری طرف اس کے نام اردو کے سلسلے میں بھی ابتدائی اختلا فات میں تلاش کی جاسکتی ہے۔ اردو کے انگریزی اور ولندیزی ماہر بن لسانیات نے جب اردو کو ایک غیر ملکی زبان کے طور پر سیجھنے کی کوششیں شروع کی تھیں تو اسے اردو کے انگریزی اور ولندیزی ماہر بن لسانیات نے جب اردو کو ایک غیر ملکی زبان کے طور پر سیجھنے کی کوششیں شروع کی تھیں تو رائی میں ہندوستان میں ہندی، پنجا بی، ہریا نوی، پور بی ملی گیجڑی اسے اردو کی بندوستان میں ہندوستان میں ہندوستان کی کہا تھا۔ ان دنوں بھی ہندوستان بھی ہندوستان میں منادات کی خاطر دیونا گری میں شائع کرنے کا نتیجہ تھا کہ مسلمانوں اور ہندؤں میں اختلا فات کی خلیج رفتہ رفتہ گہری ہوتی چلی گئی اور بالآ خرتح کیپ پاکستان کے نتیجہ خیز دور میں قائد اعظم مجمعلی جناح اور جواہر لال نہرو کے درمیان ہندوستان کی ہوتی چلی گئی اور بالآ خرتح کیپ پاکستان کے نتیجہ خیز دور میں قائد اعظم مجمعلی جناح اور جواہر لال نہرو کے درمیان ہندوستان کی آئیدہ مشترک زبان یعنی Lingua Franca پر بحث ومباحثہ کا موجب بنی اوردونوں ایک دوسرے کے مؤتف کے قائل نہر ہوئے۔

اب کہیں آ کر شمس الرحمٰن فاروقی جیسے مختقین نے بیہ بات سمجھی ہے کہ'' زندہ زبانوں کے معاملے میں کسی ایک شہریا علاقے باخطے ملک میں رائج قول وعمل تمام لوگوں کے لیے جمت کا درجہ''(ا) نہیں رکھتا لیکن اردو کے معاملے میں زبان دانی کے دعوید اراور اِسے خالص رکھنے کے علمبر دار تہذیبی برتری کے غلط یاضیح خمار میں اب بھی انشاء اللہ خان کی اس بات پر کان دھرنے کو تیار نہیں ہیں کہ'' جو لفظ اردو میں آیا وہ اردو ہوگیا۔خواہ وہ لفظ عربی ہویا فارسی ، ترکی ہویا سریانی ، پنجابی ہویا پور بی ۔ اصل کی رسے غلط ہویاضیح وہ لفظ اردو کا لفظ ہے۔ اگر اس کے خلاف ہوتو بھی صبحے''۔ (۲)

اردوکورومن رسم الخط میں تحریر کرنے کی تجویز بھی ایسے ہی اختلافات کا غیر حقیقت پیندا نہ روِ عمل تھی ورنہ اردوزبان کشر اللسانی پاکستانی معاشرے میں ای۔ سپائر کے مکھ ُنظر کے مطابق ایک غیر جذباتی اورخود کار ذریعہُ ابلاغ کے طور پر پاکستانیوں میں بکسانیت کے احساس کواتنا گہرا کر سکتی تھی کہ اسے ہمارے مشتر کہذبان اور سرکاری زبان کے طور پر قبول کیا جاچکا ہوتا۔

نو آبادیاتی زمانے سے انگریزی کے بطور سرکاری زبان غلبے کے سبب پاکستانی اشرافیہ نے بھی انگریزی کواپئی حکمرانی کے تسلسل کے لیے ایک آ لیے کے طور پر کامیابی سے استعال کیا ہے۔ تب سے اردومحروم طبقوں کی زبان چلی آ رہی ہے کین معیاریت کی ایک قابلی قبول سطح تک پہنچنے کے باوجود اسے سرکاری زبان کے طور پر آئین معیاریت اور جدید لسانیات کے وضع کردہ گریز کیا جاتا رہا ہے۔ اگر اسے سرکاری زبان قرار دے دیا جاتا تو اس سے اس کی معیاریت اور جدید لسانیات کے وضع کردہ یمانوں پر لوراکرنے کی صلاحیت کی درجے ہوچے کی ہوتی۔

ایک اور قابلِ غور پہلویہ بھی ہے کہ اردو کو بطورِ ذریعہ تعلیم ، ترقی وتر و بچ کا صحیح معنوں میں موقع دیے بغیر ہی اسے تعلیمی ناکا می کا سبب قرار دے دیا گیا ہے۔ حالانکہ اردوبطور ذریعۂ اظہار بھی بھی ناکام زبان نہیں تھی۔ اردووالوں کو' اپنی زبان کی نوعیت،اس کے روز مرہ،اس کے طرزِ استعال،اس کے ذخیرۂ الفاظ وغیرہ میں بہت دلچین، 'رہی ہے۔'' یہاں لغت نگاری لین لینی الفاظ کومحفوظ کرنے،ان کے معنی اور استعال کے بارے میں معلومات مہیا کرنے،ان کی اصل کے بارے میں کلام کرنے کا کام بہت پہلے شروع ہوگیا''<sup>(۳)</sup> تھا۔

اردومیں ترسیمیت (Graphization) یعنی رسم الخط کے مسئلے پرتواتی زیادہ توجہ دی گئی ہے کہ بعض مرحلوں پر تحریک کی صورت پیدا ہوگئی تھی لیکن اردو املا پر کما حقہ، توجہ نہیں دی گئی جس کی وجہ سے املا کا احوال بہت ہی دگر گوں رہا ہے۔
اس صورت حال کے سبب ماہر بن لسانیات اردو املا میں ' نراج اور انتشار' ' ' ) سے بھی بڑھ کر'' عذر کی صورت حال' ' ( ۵ ) کی نشاند ہی کرنے گئے ہیں۔ املا کے قواعد کا تعلق زبانوں کے صرف ونحو (Syntax) سے بھی ہوتا ہے اور صوتیات نشاند ہی کرنے گئے ہیں۔ املا کے قواعد کا تعلق زبانوں کے صرف ونحو (Rhonology) سے بھی۔ اس سلسلے میں املا اور تلقظ کے درمیان فرق کو بھی محوظ رکھنا ہوتا ہے۔ ترقی یافتہ زبان میں املا اور تلقظ میں بعض مقامات پر فرق پایاجا تا ہے '' کسی لفظ کا تلفظ (Pronunciation) اپنے مرق آباملا سے خواہ کتنا ہی مختلف کیوں نہ ہولیکن اس کا جو املا (Spelling) مقرر ہے ، اسے اسی طرح کلھیں گے۔' ' (۲ )

اگر میں یہ بھی کہدوں کہ زبانوں کا تاریخی ارتقاء لینی Philology کو بھی اِملا کے تعیّن میں کہیں پیشِ نظر رکھا جائے تو ہوسکتا ہے کہ بعض علماءاس پر حیران ہوں کیو کہ اِملا کے تعیّن میں اردو کے لسانی ارتقاء سے بھی ہم نے عام طور پر غفلت ہی برتی ہے۔

اردو إملاکواکیسویں صدی میں جدید ذرائع ابلاغ، خاص طور پرموبائل فون کی ایس ایم ایس مروس اورالیکٹرانک میڈیا کی بیغارکا بھی سامنا ہے، جس نے اردواملاکا علیہ بگاڑ کرر کھ دیا ہے۔ بہت کم موبائل سروس والوں نے اردویں سروس مہیا کررکھی ہے اورنٹ نسل اسے استعال کرنے کی بجائے رومن اردواستعال کرتی ہے یا بھر معیاری انگریزی إملاکا بھی اردو کے ساتھ ساتھ کرا دش کررہی ہے۔ اردومیں بھی صوتی فرق کو محوظ رکھنے کی بجائے مثال کے طور پر ذرنب اورظ کی آوازوں کو آپ ساتھ ساتھ کرا دور بان کے اساتذہ غیر تربیت یافت میں خلط ملط کرتی اورانگریزی میں see you کو see you کو محت کو ایس میں خلط ملط کرتی اورانگریزی میں اور فظیات کا انہیں خیال ہی نہیں آتا جواردو کی بنیاد ہیں۔ وہ عربی نبان کی ساخت ہیں یالا پروا ہیں۔ مقامی بولیوں کے واعد اور لفظیات کا انہیں خیال ہی نہیں آتا جواردو کی بنیاد ہیں۔ وہ عربی نبان کی ساخت سے بھی نابلد ہیں اورفاری ہے جبی ناواقف ہیں۔ ان میں تحقیق اور مطالعے کا فقد ان ہے۔ متند لغت سے وہ رجوئ نہیں کرتے اوراسی لیے میں ناواقف ہیں ہی نبان کی واجی سُوجھ کے ساتھ انہیں غیر مذکور الفاظ کی حرکات وسکنات کی صحت اور سقم کو پر کھے کا سلیقہ بھی نہیں (ک) رموز اوقاف کا معاملہ بھی کمپیوٹر از واضی غیر مذکور الفاظ کی حرکات وسکنات کی صحت اور سقم کو پر کھے کا سلیقہ بھی نہیں (<sup>ک</sup>) رموز اوقاف کا معاملہ بھی کمپیوٹر از واضی نے خواصول اور معیارات بھلا دیے ہیں۔ انٹرنیٹ سے جہاں معلومات تک رسائی آسان معلومات تک رسائی آسان میں ایمی اصول اور تعقظ کے اصول اور معیارات بھلاد سے ہیں۔ انٹرنیٹ سے جہاں معلومات تک رسائی آسان کی ہے وہاں اردوز بان پر غیر زبانوں کا دباؤ بڑھ گیا ہے ''آج اردو تحریوت میں اگریز کی بہندی اور دیگر زبانوں کے الفاظ

اورطریقِ استعال بےدر بغ برتے جارہے ہیں' وہ یہ جاننا ہی نہیں چاہتے کہ''ان الفاظ اور طریقوں کواردو سے کوئی مناسبت ہے کہ نہیں یااردوکوان کی ضرورت بھی ہے کہ نہیں۔''(^)اوراس نا گفتہ بہصورتِ حال پرمستزاد یہ بدیہی حقیقت ہے کہ معیاری اردو بھی بھولتے جارہے ہیں اور پوری کوشش کے باوجود تھے انگریزی ہمیں آئی نہیں یعنی پاکستانی قوم اس وقت ایک گوگی قوم ہے۔

اگرچکسی بھی بڑی زبان کی طرح اردومیں بھی دوسری زبانوں کے الفاظ کے انجذ اب کی صلاحت موجود ہے تاہم اس عہد میں غیر زبانوں کے دباؤ پر اردودانوں کی تشویش اس لیے قابلِ فہم ہے کہ بھارت اور پاکستان دونوں ملکوں میں دوسری زبانوں کے الفاظ اور اصلاحات کی اردو کے قواعد کو ملحوظے خاطر رکھتے ہوئے معیار بندی اور قبولیت کے ساتھ ساتھ فرہنگوں اور لخات کا باقاعدہ حصہ بنانے کے لیے کوئی ادارہ یا ادارہ جاتی نظام موجود نہیں ہے اگر کوئی ایک آدھادارہ ہے بھی تو وہ اس میدان میں باتوا پی ذخہ دار بوں کا ادراک نہیں رکھتا باان کی طرف قوجہ نہیں دیتا۔

بشریات کے ماہرین کی نظر میں زبان اپنی روح میں واحد عالمگیریت ثقافت کا بنیادی مظہر مجھی جاتی ہے۔ یہ ایک میں السانی انسانی انسانی انسانی قدر کے طور پر بہچانی جاتی ہے۔ یوں اس کا مزاج غیر مقامی اور لا فہ ہمی تھہرتا ہے۔ لیکن تاریخی کروٹوں نے اور سیاسی مجبور یوں نے ہندوستان میں مسلمانوں کی بطور ایک قوم شاخت کے لیے اردوکوا یک اہم عضر قر اردلوا دیا۔ اس لیے بھی بھارت میں اردو کے ساتھ جو تعصّب ابتداء میں برتا گیا وقت کے ساتھ ساتھ اس میں اور بھی اضافہ ہوتا گیا جو بعض اوقات صرح کو شمنی کی حدوں تک بہنچ جاتا ہے۔ اگر چہ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ بھارتی حکومت اردوکی تروی کر پی کستانی حکومت سے زیادہ رقم سالانہ خرج کرتی ہے۔

مسلمانوں کو یہ بات پہلے بھی سمجھ میں نہیں آئی تھی اور شایداب بھی سمجھ میں نہ آئے کہ اردومسلمانوں کی ساختہ نہیں اور نہ ہی اس کی تاریخی گرامراور ہندوستان کی زبانوں کے تقابلی مطالعے کا نچوڑ یہی ہے۔ البتة مسلمانوں نے اس زبان کی مگہداشت اور پرداخت ضرور کی ہے اور صرف پرداختہ ہونے پر اردوکس طرح مسلمانوں کی ساختہ بھی جاسکتی ہے۔ (۹) کیکن ضد کی حد تک پہنچ ہوئے اس زبنی رجحان کے سبب اردو کے لیے مشکلات ضرور پیدا ہوئی

ہیں۔جبیبا کہ بھارت میں ہندی۔اردو تنازعےاورسابق مشرقی پاکستان میں اردو۔ بنگلہ تشکش کی تاریخ ہے واضح ہے۔

پاکتان بننے کے بعداردوزبان کو پاکتانی معاشرے میں درپیش مسائل میں سے ایک اس کا کشراللسانی ہونا بھی ہے جس کا سرسری ذکر پہلے آچکا ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ اردوپا کتان کے کسی فِظے کے لوگوں کی مادری زبان نہیں تھی ۔ تھی، میں نے اس لیے کہا کہ اب کراچی، حیر آباداور کھر کے شہری علاقوں کی آبادی میں اردوبطور مادری زبان بولنے والوں کی خاصی تعداد موجود ہے اوراس وجہ سے سندھ سے الگ ایک علیحدہ صوبے کی تفکیل کے لیے دبی دبی وازیں بھی اٹھتی رہتی ہیں۔

کثیراللسانی معاشرے میں پہلے مشکل بینفسیاتی رکاوٹ اردوزبان کوابتدائی تعلیم کے لیے ذریعہ تعلیم قرار دینے میں پیش آتی رہی ہے کیونکہ ماہر بنِ تعلیم مفق ہیں کہ ذریعہ تعلیم مادری زبان ہونی چاہیےاوراردوپا کستان کےعوام کی اکثریت کی مادری زبان نہیں ہے۔دوسری مشکل ہے ہے کہ پنجابی، سندھی اور سرائیکی کوچھوٹر کر پاکستان کی دوسری زبانیں مثلاً بلتی، کھوار، شنا، بروضسکی، براہوی، بلوچی، پشتوں اور ان کے لیجے اردو سے مختلف لسانی خاندانوں سے تعلق رکھتے ہیں۔ گر برین نے بھی لیگوا تج سروے آف انڈیا میں انھیں مختلف لسانی خاندانوں میں شامل کیا ہے۔ اس وجہ سے پاکستان کے مختلف علاقوں میں اردو زبان کوسیکھنے، بولنے، پڑھنے اور مطالعہ کرنے '' کی مہارت کیساں درجے کی نہیں ہے۔ لیکن جس علاقے کے طالب علموں کے لیے زبان اور ادب کی دری کتب مرتب کی جاتی ہوئے ہیں اس کے مخصوص لا قائی، لسانی اور ثقافی پس منظر کوسا منے رکھتے ہوئے دری کتب مرتب کی ورق ہیں اس کے مخصوص لا قائی، لسانی اور ثقافی پس منظر کوسا منے رکھتے ہوئے السانی مسائل، ثقافی تنوع اور مشکلات کا خیال رکھا جاتا ہے۔ یہ مشکلات اس لیے وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتی چلی گئی ہیں کیونکہ ان سے عہدہ بر آ ہونے کے ساتھ سائل مشافی ہوئے کے اور مشکلات کا خیال رکھا جاتا ہے۔ یہ مشکلات اس لیے وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتی چلی گئی ہیں کیونکہ کان سے عہدہ بر آ ہونے کے لیے ساٹھ سال میں کوئی علیحدہ لسانی پالیسی تشکل نہیں دی گئی اور خربی کی تقافی پالیسی یا تعلیمی کے طور پر اختیار کرلیا گیا ہے۔ یہ شاید متفقہ لسانی پالیسی نہ ہونے کے اقد امات تجویز میں ایک اور خرائل ریزی ہی کو ذریعہ تعلیم کے طور پر اختیار کرلیا گیا ہے۔ یہ شایل کھڑی ہے۔ اس بارے ہونے کے سبب ہی سے ہے کہ اردوز بان انگریز می می کہنے پاکستان کی دوسری زبانوں کے مقابل کھڑی ہے۔ اس بارے میں ایک اور ثریق کی راہ میں حائل ہوتے ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ اردو میں لغات نو کی کی روایت خاصی پختہ اور قدیم ہے۔اصطلاح سازی میں بنیادی نوعیت کا کام علی گڑھ سائنگ سوسائٹی ، جامعہ ملّہ ، دہ بلی اورع ثانیہ یو نیورٹی ، حیدر آبادد کن نے بہت پہلے شروع کردیا تھا۔فاری اورع بی زبان کے اردو کے ہمہ نوع تعلق کی وجہ سے اصطلاح سازی کے ذریعے دقیق نظری مضامین اور تعنیکی معلومات کی تفہیم عمکن ہوئی ہے۔ اسیام واقعہ ہے کہ اظہاری تشکیلات میں اردو نے عربی اور فاری کے ساختی اجزاء اور مجموعی مزاج سے استفادہ کیا ہے۔ اس میں نہایت عمیق سطح پر علوم وفنون کے لیے عمومی اساس موجود ہے جس پر بہت بڑی عمارت استوار کی جاستی ہے لیکن بعض تاریخی مجور یوں اور سیاسی چالوں کے سبب عربی اور فاری سے ہمار اتعلق کمزور پڑچکا ہے۔ اس لیے اردو اسانیات کے حوالے سے ان اداروں کے قابل فخر کام سے استفادہ نہیں کیا جارہا۔ اس کام میں وسعت کی خواہش تو ایک طرف معروف علمی سرچشموں سے قطعِ تلق کے بعد اُنسی خطوط پر اردواصطلاح سازی مترجم اور قاری دونوں کے لیے مشکلات پیدا کرنے لگی ہے۔ کہوں پر بہن جن کے سبب اردو میں جدیوعلوم کے لیے الگ الگ یا مجموعی شم کے انسائیکلوپیڈیاز کے نام پر علمی اور زبان و بیان کی باور کی جادری یا دوجلدی عمومی انسائیکلوپیڈیاز کے نام پر علمی اور زبان و بیان کی خطوط پر اردوا صطلاح کے لیے الگ الگ یا مجموعی شم کے انسائیکلوپیڈیاز کے نام پر علمی اور زبان و بیان کی غلطیوں سے پُر ان کتابوں کوارد دو کے فروغ کے لیے قائم مقتدرہ سرکاری ادار سے متعلق علوم کے متندعلاء اور اسا تذہ کی عرق ربڑی وادر چھان پیٹک کے بغیری قبول کر کے چھا سے کی کوشش میں ہیں یا محس کار کردگی دکھانے کے لیے چھا ہے تر ہتے ہیں۔ کی غلطیوں سے دُر ان کو ذریعہ محاش بنانے والے سرکاری اداروں کے ایسیاس بی بی می موری انسائیکلوپیڈ دائی ایجنڈوں کے لیے چھا ہے تر ہتے ہیں۔ اردوز بان کو ذریعہ محاش بنانے والے سرکاری اداروں کے ایسیاس بی سے بی اس کو دریان کو ذریعہ دواتی اس کے دائی ایجنڈوں کے لیے استعال اردوز بان کو ذریعہ دو آتی ایجنڈوں کے لیے جھاسے تر ہتے ہیں۔ اردوز بان کو ذریعہ محاش بنانے والے سرکاری اداروں کے ایسیاس کی کو سانے کی گوئی ہو تو بی اور کی دولوں کے لیے جھاسے تر سے ہیں۔

کرر ہے ہیں اور جامعات اور کالجوں میں اردوزبان وادب پڑھانے والے اساتذہ کے اردو کے بارے میں رویے کی چثم کشا حقیقت حال بھارت کے ایک اردودان فیروز بخت احمد نے یوں بیان کی ہے:

> اردو کے بڑے بڑے خقق اور بیروفیسر حضرات اپنے بچوں کوار دومیڈیم اسکولوں میں پڑھانا تو دور رہا،اردو سکھاتے تک نہیں۔ پچھوص قبل دبلی کے غالب اکا دمی میں ایک کانفرنس اردو کے ساتھ ناانصافی کے سوال ہر چل رہی تھی۔اٹیج کےاوبراردو کے نامور پروفیسرحضرات براجمان تھے۔وہ بھی اردو کی بدحالی پراظہارِ خیال کررہے تھے تبھی سامعین میں سےایک صاحب سیدفریداحمد جود ہلی کےابے سرکاری اسکول میں اردو کے ٹیچر ہیں، اُٹھے اور اُنھوں نے کہا کہ جب تک اردو کا استحصال کرنے والے اور اسے اپنی نجی ترقی کا زینہ بنانے والے پروفیسروں کی برادری اردواسٹیجوں کی زینت بنی رہے گی تب تک اردو کا کچھ بھلا ہونے والا نہیں ہے۔اُنھوں نے مزید کہا کہ یہ حضرات اسٹیج سے بنچ آئیں اور زمین سے جُوکر کام کریں تو اُنھیں کچھ اندازہ ہوکہاردو کے حقیقی مسائل کیا ہیں اوراُنھیں کِن طریقوں سے حل کیا حاسکتا ہے۔فریداحمرصاحب کی بات میں بڑی سچائی ہے کیونکہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اردو کے بڑے بڑے پروفیسر اردو کے نام پرموٹی موٹی تنخواہیں گھرلے جانے کے سواار دو کے لیے کچھ ہیں سوجتے۔ نہ کچھ کرتے ہیں۔ار دو کی راہ میں سائل، مشکلیں بہت سی ہیں۔ان میں ایک بڑی مشکل یہ ہے کہ اردومیڈیم اسکولوں میں نتہجی مضامین کے اساتذہ موجود ہیں اور نہ ہی وقت پر درسی کتابیں دستیاب ہوتی ہیں۔ایک مسئلہ بچوں کے معاشی مستقبل کا بھی لوگوں کے ذہنوں میں رہتا ہے۔ وہ اسی زبان کوتر جمج دیتے ہیں جوآ گے چل کرمعاثی طور پر فائدہ مند ثابت ہو۔ دہلی کی ایک تنظیم فرینڈ ز فارا بجو کیشن نے اب سے تقریباً دس سال قبل ایک سروے کیا کہا لیے کتنے اردو پڑھانے والے اساتذہ میں جن کے بچے اردومیڈیم اسکولوں میں زریر تعلیم ہیں۔اساتذہ سے بات چیت کرکے پیۃ چلا کہ 90 فیصدا بسے اردوٹیچر تھے جن کے بچے انگریزی میڈیم اسکولوں میں زیر

اس مسئلے کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ جس کی طرف فیروز بخت کی توجہ نہیں گئی کہ ہمارے ہماں اردو کے اساتذہ دراصل اردوادب کے اساتذہ ہیں۔اردولسانیات کی ان کے لیے حیثیت یوں بھی خمنی ہے اور ان میں سے کم ہی اس بارے میں کچھ کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔

> تا ہم اس وافتے کے بعد فیروز بخت احمد نے اس صورتِ حال پراپنے تاسّف کا اظہار یوں کیا ہے: اردو کے ساتھ چاہے کچھ بھی ہوتا رہے، اردو والوں کواس کا کوئی خیال نہیں۔ جس زبان کواپنی زبان کہنے والوں کی بیذ ہنیت ہو،اس کا یہی حال ہوتا ہے۔ (۱۲)

بالاسطور میں اب تک جن نکات، تاریخی کروٹوں، اقد امات اور مسائل کا تذکرہ ہوااس سے بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ اردوک<sup>و بھی</sup> بھی سرکاری سر پرتی خلوصِ نیت سے حاصل نہیں رہی لیکن مخالفانہ رویوں اور ناساز گار حالات کے باوجود اسے فطری طور پرفروغ حاصل ہوتارہا۔ اس سخت جان زبان کی جڑیں پڑصغیر کی معاشرت میں بہت گہری اتر پھی ہیں اور اس نے اسپخ آ پ جدیدترین اور بڑی زبانوں کی خصوصیات رفتہ رفتہ اپنے انداز مجتمع کر گی ہیں۔ اس زبان نے سمعی نطقی را بطے، نشری ترسل اور سمتی موصولی ، فوری تحلیل، مبادلیت ، کمتی بازری ، اختصاص ، طبیع ثقافی معنویت ، تفہیمی بے قاعد گی ، ثقافی امتیاز ، بے متامیت ، تازہ کاری ، روایتی ترسل اور شویاتی ترتیب جیسی صلاحیتوں کوایک حد تک پیدا کرلیا ہے۔ لسانی تغیر و تبدل میں زمانی مقامیت ، تازہ کاری ، روایتی ترسل اور شویاتی ترتیب جیسی صلاحیتوں کوایک حد تک پیدا کرلیا ہے۔ لسانی تغیر و تبدل میں زمانی گہرانی اور مقامی زبانوں ، بولیوں اور پر اکرتوں کے ساتھ اردو کے نقابلی مطالع کی کمی کوبھی پورا کرنے کی کوشش کی جائے تو دیگر قومی زبان کے ساتھ اس کی محافظ رائی کی جوفضا پیدا کی گئی ہے وہ بھی خوشگوارا وراردو کے لیے سازگار ہو سکتی ہے۔ اردو زبان کے ساتھ ساتھ دیگر پاکستان میں تو ان اور ہند دوستانی زبانوں کے فروغ کے ادار ہے بھی پوری تن دبی سے متعلقہ زبانوں کے فروغ کے ادار ہے بھی پوری تن دبی سے متعلقہ زبانوں کے فروغ کے اور ان زبانوں کے ادار وں کے مابین بامعنی رابطووں کا فقد ان ہے تاہم پاکستان میں تو ان زبانوں کے فروغ کے ادار کے بھی لوری تن دبی سے متعلقہ زبانوں کارتم الخطابی ہے تاہم پاکستان میں تو ان کارتم الخطابی ہے تو اس کارتم الخطابی ہے تاہم پاکستان میں تو ان کارتم الخطابی ہے تو اس کارتانی کا ذریعہ بن چکاستان کارونے کی الفاظ ، قانونی اصطلاحات ، فنی ، زبان کا دور نین اثر یڈ بری ، اوراخذ واکستا ہی جرب اگلی خور سے الفاظ ، قانونی اصطلاحات ، فنی ، نہ بی ، عامیانہ ، روز می مامیانہ ، کی جرب انگیز صلاحیت کے سب بت نے الفاظ ، قانونی اصطلاحیت کے سب بت نے فالفاظ قبول کرتی ہوگی ہیں اور آئی میں مور نے گیں۔ گیا ہوں کے کی میں اور کی دور می مامیانہ ، روز میں مامیانہ ، روز میں مامیانہ ، روز میں مامیانہ ، روز میں میں مامیانہ ، روز میں میں مامیانہ میں میں مامیانہ میں میں میں میں

اردوکی ایک خوبی جواسے ہمیشہ ایک متحرک زبان کے طور پر زندہ رکھے گی وہ اس کا عام بول چال کا یا را بطے کی زبان ہونا ہے۔ تحریری زبان تو جمود اور قدامت کا شکار بھی ہو گئی ہے۔ لیکن عام بول چال کی زبان برستور معین رہتے ہوئے اپنے دائر وکا رمیں فطری طور پر پھلنے پھولنے کا ممل جاری رکھتی ہے۔ ارتقائے زبان کے حوالے سے نئے الفاظ اور کلمات سے لغات کی توسیع اور ہیئے کی تنبدیلیوں کے ساتھ نئے اسالیب کی جبتو کی خوبیوں کے سبب اردوکا ارتقاء جاری رہے گا چاہے ماہرانہ فکر و دائش کے لیے اردوکو بطور تکنیکی زبان ترتی دینے میں سرکاری یا غیر سرکاری رکا وٹیس باقی رہیں۔

میراا پناخیال یہ ہے کہ لسانی مسائل کتے ہی سنگین کیوں نہ ہوں بچوں کو تعلیم ان کی مادری زبان میں دی جانی چا ہے چا ہے اسے غیر ملکی زبان کے متبادل کے طور پر استعال کیا جائے۔ اس کے نتیج میں اقد ار کے یکسر بدل جانے کا خدشہ ہوت بھی ، کیونکہ غیر ملکی زبان میں تعلیم اور دورخی لسانی پالیسی سے اشرافیہ (ELITE) اور عوام الناس (MASSES) کے درمیان خلیج وسیع سے وسیع تر ہوتی چلی جائے گی جس کے نتائج انہائی بھیا تک ثابت ہو سکتے ہیں اور ہوئے ہیں۔ اس سلسلے میں مستر دکی جانے والی زبان ہولئے ہیں جار کھنے والی اشرافیہ کے ردِممل کو بالکل خاطر میں نہیں لا ناچا ہے کیونکہ قوم کا وسیع تر مفاد اس میں پوشید ہے لیکن مشکل میہ ہوئے کہ لسانی پالیسیوں کو مرتب کرنے والے افراد یا تو اشرافیہ سے تعلق رکھتے ہیں یا ان کے حلقہ اشر سے نکلنے کے قابل نہیں ہوئے ۔ موجودہ حالات میں بے حدضر وری ہے کہ لسانی مسائل اور لسانی پالیسیوں کی تشکیل کے لیے اثر سے نکلنے کے قابل نہیں ہوئے ۔ ایک ایسی تھیوری جس میں نہ صرف یہ کہ مسائل کی وضاحت کی گئی ہو بلکہ ان کا علاج

بھی تجویز کیا گیا ہو،اور جسے عملی طور پر نافذ کرناممکن ہو۔اگراییا ہو جائے تو اردوکواس کاحق ملنے کا امکان دوسری پاکستانی زبانوں کے تحفظ کے ساتھ ساتھ پیدا ہوسکتا ہے۔

## حواشي/حواله جات

- ا ـ شمس الرحمن فارو قي: لغات روز مرّ ه، انجمن تر في اردو مهند ، ني د ، بلي ٢٠٠٣ ء، ص\_اا ـ
- ٢ ـ إنشاءالله خان انشاء: دريائے لطافت، انجمن ترقی اردو ہند، دہلی، ١٩٣٥ء، ص ٢٥٣ـ
- ۳- سنمس الرحمٰن فاروقی: فلیپ، کرنٹ اردو۔انگلش ڈ کشنری مؤلّفہ: حافظ صفوان مجمد چوہان وسید محمد ذوالکفل بخاری، غلام رسول اینڈسنز، لا ہور، ۲۰۰۹ء۔
  - ۳ ۔ ( ڈاکٹر ) فرمان فتچوری: اردواملا اور رسم الخط، اصول ومسائل، سنگ میل پبلیکیشنز، لا ہور، ۱۹۷۷ء، ص-۷۔
    - - ۲۔ (ڈاکٹر) فرمان فتحوری: کتاب مذکور،ص-۲۔
    - - ٨\_ ( ڈاکٹر )خلیق انجم: دیباجہ، لغات ِروز مرّ ہذکور، ص-۱۰\_
    - 9 ( ڈاکٹر ) شوکت سبزواری: اردوزبان کاارتقاء، گہوارہ ادب، ڈھاکہ، ۱۹۵۲ء، حرف اوّل۔
  - ۱۰ (ڈاکٹر)شاہداقبال کامران: پاکتان میں تدریسِ اردو، پورباکادمی،اسلام آباد،۲۰۰۸ء،ص ۲۷۵۸\_۲۷۸۔
  - اا۔ فیروز بخت احمہ: کچھار دوزبان کی ترویج کے بارے میں مشمولہ اُردود نیا مُنی دہلی شارہ جنوری ۲۰۱۰ء، ص-۲۷۔
    - ۱۲\_ ایضاً:ص\_۲۸\_

استاد شعبه اردو، گورنمنٹ پوسٹ گریجویٹ کالج ، اسلام آباد اُستاد شعبه اردو، گورنمنٹ پوسٹ گریجویٹ کالج ، اسلام آباد اُروکی ابتدا کے سیاسی نظریات

#### Dr. Salah uddin Derwesh

Department of Urdu, Govt. College H/9, Islamabad

#### The Political Theories about the Birth of Urdu

The scholars of Urdu language and literature have presented different theories about the origin of Urdu language and literature in the Sub-Continent of India. The researcher has presented in this research article only the political ideas about the origin of Urdu language and literature by critically analysing the eight different histories of Urdu language and literature written by the eminent scholars of Urdu. The method was qualitative and the analytical approach was used. The majority of scholars have a political view about the origin of Urdu language and literature in the Sub-Continent of India. They strongly believe that Urdu language and literature has originated and spreaded as the result of the Muslim Invaders and Invasions the researcher is of the view that this conception of the scholars is due to their political attachments; where as Urdu language and literature has evolved as the result of the interaction among different local and regional languages of the Sub-Continent of India. Certainly, there is a fairly good vocabulary of Arabic, Turkish and Persian Languages in Urdu, but the over all structures of Urdu language are on the patterns of Indian local and regional languages.

کسی بھی خطے کی تاریخ میں وہاں کے ساسی حالات وواقعات اوراس نوع کی تبدیلیاں اہم ترین کردارادا کرتی ہیں۔ساسی حالات کا براہ راست اثر معاشرت اورمعیشت کی مختلف برتوں پر بڑتا ہے۔ساسی لحاظ ہے امن وسکون کا عرصہ معاشرتی زندگی میں بھی امن وسکون اوراُس میں نکھار پیدا کرنے کا باعث بنتا ہے۔علمی،اد بی تخلیقی و دیگر ثقافتی سرگرمیوں کو فروغ حاصل ہوتا ہےاورتفریخی اشغال میں بھی اضافہ ہوتا ہے،ان حالات کابراہ راست اثر معیشت سے متعلق امور پر بھی بیٹ تا ہے اور ترقی وخوشحالی کے دروازے کھلنے لگتے ہیں۔بعض سیاسی تبدیلیاں اچا نک پوری معاشرت کوزیروز برکردیتی ہیں اوربعض تبدیلیاں الی ہوتی ہیں کہ جن کے اثرات آہتہ آہتہ ہماری تدنی زندگی میں سرایت کرتے رہتے ہیں۔ ہر دوصورتوں میں تہذیبی اقداروروایات میں تبدیلی کاعمل بہت ست رہتا ہے۔ حکمرانوں پاحکم ناموں کے بدلنے سے تہذیبی زندگی میں تبدیلی وقوع یذ رئیس ہوجاتی ۔ تہذیب انسانی زندگی ہے متعلق لوگوں کے اجتاعی تصور کا نام ہے جوصد ہابرسوں کی تیسیا کے بعدخاص نتائج کی کم وبیش حمیت کو قبول کرلیتا ہے۔اس اجتماعی تصوریا اقد اروروایات کے خاص مجموعے سے انح اف دراصل خود زندگی سے انحراف سمجھا جا تا ہے۔ پس سیاسی تبدیلیاں تہذیبی عمل میں تبدیلی پر زیادہ کارگرنہیں ہوتیں ، زبان بھی تہذیبی زندگی کی ایک ایسی ہی قدر ہے،اس میں تبدیلی کے لیے ساج کی تمام تر معاثی، ثقافتی، سیاسی، علاقائی، جغرافیائی اور ماحولیاتی تبدیلیوں کا تشکسل درکار ہے۔اسی طرح کوئی زبان نہ تومحض ساسی تبدیلیوں کے تابع اجا نک ظہور پذیر ہونا نثر وع ہوجاتی ہےاور نہ ہی کسی زبان کےارتقاءکوکسی علاقے باخطے کی محض ساسی تاریخ کے پس منظر میں دیکھا حاسکتا ہے۔زبان کا ارتقاء بوری معاشرت کے ہمہ گیراور ہمہ جہت ارتقا ہے تعلق رکھتا ہے۔اردوزبان کی ابتداء ہے متعلق جب ہم مختلف نظریات کا حائزہ لیتے ہیں تو یہ بات بڑی اہمیت کی حامل بن حاتی ہے کہان میں سے بیشتر نظریات ساسی بنیادوں پراستوار کیے گئے ہیں اورمحض ساسی تبدیلیوں کے ہمدوش اُردوزبان کےارتقاء کونمایاں کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

اُردوزبان کی ابتدا ہے متعلق سیاسی نظر بیسازوں میں سب سے اہم ترین نام پروفیسر حافظ محمود خان شیرانی کا ہے،
اُنہوں نے اپنے نظر ہے کواپنی کتاب' پنجاب میں اُردو' میں پوری صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور برصغیر پاک وہند کی سیاسی تاریخ کے آئینے میں اُردوزبان کے آغاز وارتقاء سے بحث کی ہے۔ اُنہوں نے اپنی کتاب میں اس بات پر تقریباً نہ ہونے کے برابر توجد دی ہے کہ مسلمان جملہ آوروں کی فتح سندھ ۱۲ء سے لے کرغزنوی حکمرانوں کی فتح پنجاب ۱۲۰اء تک اور پھر فتح پنجاب سے لے کرفتے دلی سلمان جملہ آوروں کی فتح سندھ ۱۹ اور سائی ہند میں مختلف ثقافتی ولسانی گروہوں کے درمیان ہم آئی کن پھر فتح پنجاب سے لے کرفتے دلی ۱۹۳۳ء تک کم وہیش پورے شالی ہند میں مختلف ثقافتی ولسانی گروہوں کے درمیان ہم آئی گن بنیادوں پر قائم تھی؟ اُن کے درمیان محاش اور ساجی تعلقات کار کا نظام کیسا تھا؟ ذرائع پیداوار کس نوع کے تھے؟ سیاسی معاملات کو سلجھانے کے لیے کن اصولوں کی پاسداری کی جاتی تھی؟ وہ لسانی تنوع کی موجود گی میں صد ہا سال سے آپسی معاملات کو سلجھانے کے لیے کن اصولوں کی پاسداری کی جاتی تھی؟ وہ لسانی تنوع کی موجود گی میں صد ہا سال سے آپسی تعلقات کس طرح نبھاتے تھے؟ کیا واقعی شالی اور جنو بی ہندوستان میں بولی جانے والی مختلف زبانیں، پراکرتیں، دلی بولیاں، اپ بھران تمام زبانوں اور عوامی بولیوں کے درمیان پھاگئت کو برقرار رکھنے والی کوئی ایک پاایک سے زاکد زبانیں نا آشناتھیں یا پھران تمام زبانوں اور عوامی بولیوں کے درمیان پھاگئت کو برقرار رکھنے والی کوئی ایک پاایک سے زاکد زبانیں نا آشناتھیں یا پھران تمام زبانوں اور عوامی بولیوں کے درمیان پھاگئت کو برقرار رکھنے والی کوئی ایک پاایک سے زاکد زبانیں

مسلمان حملہ آوروں سے پہلے بھی موجود تھیں مجمود شیرانی کی تحقیق میں ان سوالات کا تسلی بخش جوابنہیں ملتا، یہی وجہ ہے کہ اس کتاب کے مطالعہ سے کچھ یوں محسوں ہوتا ہے کہ مسلمان جنگجوؤں کا قافلہ جیسے جیسے شالی ہند سے جنوبی ہند کی طرف بڑھتا گیا ویسے ویسے اُردوزبان بھی اپنی ابتداء اور ارتقاء کے مدارج بہولت طے کرتی گئی۔

۱۹۳۳ء میں دلی کی فتح کے بعد جب قطب الدین ایب دلی کے تخت پر براجتا ہے تو اُس کے لشکریوں میں ایک بڑا گروہ ایسا بھی شامل ہے کہ جس کا تعلق پنجاب سے تھا لیکن اس گروہ کی پنجا بی میں عربی، فارسی اور ترکی کے اثرات کم وہیش گذشتہ ڈیڑھ صدی میں کافی حد تک پڑ چکے تھے۔افواج کے ساتھ ساتھ زبان کے اس سفرنا مے کومجمود شیرانی نے ایک جگہ یوں بیان کیا ہے:

قطب الدین ایب کے ساتھ جولوگ جمرت کر کے دبلی آگئے ہیں اگر چہ یوں تو اُن میں مختلف اقوام شامل تھیں، مثلاً ترک جو بڑے عہدوں پر ممتاز تھے، خراسانی جو مناصب دیوانی پر سرفراز تھے، خلجی، افغان اور پہنابی لیکن اِن میں زیادہ تعداد مؤخر الذکری تھی جوفوجی اور دیوانی خدمات کے علاوہ زندگی کے اور پہنیوں اور شعبوں پر بھی متصرف تھے۔ اس سے قبل اشارہ کیا جا چکا ہے کہ سندھ میں مسلمانوں اور ہندووں کے اختلاط سے اگر کوئی نئی زبان نہیں بنی تھی تو غزنوی دور میں جوایک سوستر سال پر حاوی ہے، الی مخلوط یا بین الاقوامی زبان ظہور پذیر ہوسکتی ہے اور چونکہ پنجاب میں بنی ہے، اس لیے ضروری ہے کہ وہ یا تو موجودہ پنجابی کم مماثل ہو یا اس کی قریبی رشتہ دار ہو۔ بہر حال قطب الدین کے فوجی اور دیگر متوسلین پنجاب سے کوئی الی زبان اسے ہمراہ کے کرروانہ ہوتے ہیں جس میں خود مسلمان قومیں ایک دوسرے سے نکام کرسکیں اور ساتھ ہی زبان اسے ہمراہ کے کرروانہ ہوتے ہیں جس کوئی الی بہدو تو ہیں۔ (۱)

درست شواہد یا حقائق کی عدم دستیابی ایک مسئلہ ہوسکتی ہے، لیکن فدکورہ اقتباس میں مجمود شیرانی نے ایک قیاسی کہانی ہان کی ہے۔ نبیان کی ہے۔ زبا نیس حکمران طبقات کے ساتھ سفرنہیں کرتیں بلکہ حکمران طبقات کواپنی زبان کے تحفظ کی فکر دامن گیررہتی ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ در بارخواہ ترک بادشا ہوں کا تھایا فارسی ہولئے والوں کا ، اُنہوں نے اٹھارویں صدی عیسوی تک شالی ہند میں اپنی زبان کو ناصرف برقر اررکھا بلکہ علاقائی زبانوں کی تروین ورتی کواپنی شان وشکوہ کے ممنانی گردانا۔ جنوبی ہند کے بچا پوراور گوکنڈہ عہد میں اگر بیشتر دربارسرکار کی زبان مقامیت کے ہمہ گیرا ثرات سے متصف تھی اور فارسی کے متوازی حکمرانوں نے ہندی ، ہندوی یا دئی کو اختیار کیا تو اس کی وجہ شالی کی فارسیت کے متوازی اپنی مقامی لسانی شاخت کا دفاع تھا۔ یہ حکمرانوں نے فارسی بولئے والے تھے لیکن شال کے حکمرانوں سے محاذ آرائی اور علیحدگی کے بعد اُن کے اقتدار کو بام عروج تک پہنچانے کے فارسی بولئے والے تھے لیکن شال کے حکمرانوں سے محاذ آرائی اور علیحدگی کے بعد اُن کے اقتدار کو بام عروج تک پہنچانے کے لیے اب صرف مقامی تہذیب و معاشرت اور زبان ہی کام میں لائی جاسمی تھی پس اُنہوں نے ایسا ہی کیا اور دکن میں ہمنی دور کے خصوص ذائی سے کے کراورنگ زیب عالم ہندگی اُردو نے اظہار کا وہ اسلوب اختیار کرلیا کہ شالی ہندگی نظم ونٹر ابھی تک اُس کے خصوص ذائی سے کے کرسقوط گوکنڈہ اور بیجا یورت کے یورے دکنی اوب کواگر سامنے رکھا جائے تو اس میں ہمیں ہندی وسنکرتی میں مراؤ سے لے کرسقوط گوکنڈہ اور بیجا یورت کے یورے دکنی اوب کواگر سامنے رکھا جائے تو اس میں ہمیں ہندی وسنکرتی

روایت کے پہلویہ پہلودیگرمقامی زبانوں،خصوصاً تلنگی ، کنٹری اورم ہٹی کے اثرات بھی فروغ پذیر دکنی پر بہت نمایاں دکھائی دیتے ہیں۔ یہاں تکعر بی اور فارسی الفاظ بھی مقامی زبانوں سے ہم رنگ ہوگئے ۔ یہ دکنی باد کنی اُرد وایک تہذیب کے اسپر اور ىروردەتقى ـ پەتېذىپ ان كى قومى شاخت بھى تقى اورلسانى شاخت بھى ـ بىمخض را بطے كى زبان نېيى تقى بلكەا يك يورى تېذىپ كا آئینتھی۔ تیمور کے ملوں سے جب د تی را کھ کا ڈھیر بن چکی تھی اُس عہد میں دکنی تہذیب ومعاشرت امن وخوشحالی کے عروج تک پہنچ چکی تھی ،فخر دین نظامی کی مثنوی ۱۲۳۵ء میں جب تصنیف ہوئی، شالی ہند میں اُردوزبان ابھی ریختہ کے مرحلے برتھی۔ نظامی کی مثنوی '' کدم راؤپدم راؤ'' کے نگر کی افضل کی '' بکٹ کہانی ''شالی ہند میں کہیں ۱۹۲۵ء میں جا کرمنظر عام برآتی ہے۔ یاد رے کے'' بکٹ کہانی'' شالی ہند کا پیلا دستیاں ادبی شہکار ہے۔ جبکہ اس عہد تک آتے آتے جنو بی ہند میں امین الدین اعلَی، شوقی ،نصرتی منعتی ،قیمی ،قلی قطب شاہ ،ملاوجہی ،غواصی ،ابن نشاطی ، فائز اورطبعی جیسے شعراءاور نثر نگار منظر عام پر آھیکے تھے اور این کمالات دکھا چکے تھے۔ پیتمام شعراء دکنی تہذیب وتدن کے نمائندے تھے جبکہ شالی ہند میں اُردوابھی تک را بطے کی زبان کی سطح پڑھی۔ بیہ نبوز اپنے وجود کو ثابت کرنے کے لیے ککھاریوں کی راہ تک رہی تھی۔اس کی وجہ پڑھی کہ سندھ،ملتان، لاہور، د لي اور گنگا جمني تهذيبي وثقافتي ا كائيان اپينے ارتقاء مين محض مسلمان حكمرانوں كي مختاج نتھيں ۔ بيسياسي، ساجي، معاشي اور ثقافتي ا کائیاں صد ہاسال کی تاریخ رکھتی تھیں۔ان سب کی اپنی اپنی شاخت جوصد یوں پیشتر موجود تھی وہ آج بھی موجود ہے۔ان میں بولی جانے والی زبانیں جوعوا می را بطے اور ثقافتی ایکتائی کا موثر ترین وسیلتھیں ، تخت لا ہور کا تھایا د تی کا، بی ثقافتی ا کا ئیاں اینے متنوع رنگ روپ میں ہمیشہ برقر ارر ہیں۔ دائر ہ اسلام میں داخل ہوجانے کے باوجود بیآج بھی اپنی قومیتی شناخت رکھتی ہیں۔ این لباس، زبان، روایات، اقدار، تغمیرات، نشت و برخاست اور قیام وطعام میں اپنی اپنی شناخت کے مخصوص حوالے رکھتی ہیں۔اُردواینے اندرکوئی ایسی عالمگیرتہذیب نہ رکھتی تھی کہ جوان تمام ثقافتی اکائیوں کی شاخت کوکھا جاتی اوراینے رنگ میں رنگ لیتی ۔لیکن حافظ محمود شیرانی کا اردو کے حوالے سے سیاسی نظریہ تقائق کے اس دوسرے رخ کو خاطر میں نہیں لاتا۔ بیہ درست ہے کہ پنجاب میں اُردوبولی، بڑھی، مجھی اور کھی جاتی ہے لیکن پنجاب کی غالب زبان پنجابی ہے اور تہذیب ومعاشرت بھی پنجابی ہے۔اقبال اور فیض اسی زبان اور تہذیب کے نمائندے ہیں کین این تخلیقی اظہار کے لیے اُنہوں نے اُر دوکوزیادہ موزوں جانا تا کہان کے حلقہ اثر کو وسعت ملے یوں اُردولسانی را لطے کا کام دیتی ہے نہ کہ تیدنی اور ثقافتی را لطے کا۔اسی طرح ۔۔ میر دلی کے جن کو چوں کواوراق مصور قرار دیتے ہیں، وہ دتی کے تہذیب وتدن کے آئینہ دار ہیں، وہ خود دلی کے ہیں اور زبان بھی د لی کی بولتے ہیں۔

حافظ محود شیرانی کا خیال ہے کہ اگر چودھویں اور پندرھویں صدی عیسوی میں مسلمانوں کے بڑے بڑے گروہ جن میں سرکاری اہلکار، فوجی، شاعر، ادیب، صوفیاء، علاء اور مختلف پیشوں سے تعلق رکھنے والے حضرات پنجاب سے دلی کی طرف ہجرت نہ کرتے تو گویا اُردوزبان بھی پنجاب سے ہجرت کرنے میں ناکام رہتی لیعنی پنجاب میں بولی جانے والی مقامی زبانیں بشمول ترکی، فارسی اور عربی کے، پنجاب کی مقامی آباد یوں میں تو اردوکومقامی سطح پر رواج نہ دے یا کیں کیکن دلی کے قیام میں

اُردوا پنی صرف ونحومیں پنجابی اورماتانی زبان کے بہت قریب ہے۔ دونوں میں اساء وافعال کے خاتمے میں الف آتا ہے اور دونوں میں جمع کا طریقہ مشترک ہے یہاں تک کہ دونوں کے جمع کے جملوں میں ناصرف جملوں کے اہم اجزا بلکہ اُن کے نوابعات اور ملحقات پر بھی ایک ہی قاعدہ جاری ہے۔ دونوں زبانیں تذکیرو تانیث کے قواعد، افعال مرکبہ و توالع میں متحد ہیں۔ پنجابی اُردو میں ساٹھ فیصدی سے زیادہ الفاظ مشترک ہیں۔ (۲)

ہم دیکھتے ہیں کہ صرفی اور نحوی اعتبار سے بیر مماثلت دلی ، میر ٹھ اور ان کے مضافات میں بولی جانے والی ہندی ، میر ٹھ اور ان کے مضافات میں بولی جانے والی ہندی ، برج بھاشا ، کھڑی بولی یا شور سینی پر اکرت میں بھی پائی جاتی ہے جو مسلمانوں کے سیاسی اقتد ارسے بہت پہلے یہاں مروج تھی۔ ڈاکٹر سید محی اللہ بن قادری زوراور رام با بوسکسینہ نے بھی اسی بات کی تائید کی ہے۔ مثلاً رام با بوسکسینہ لکھتے ہیں :
حقیقت ہے کہ زبان اُردوائس ہندی یا بھاشا کی ایک شاخ ہے جو صدیوں دبلی اور میر ٹھ کے اطراف میں
بولی جاتی تھی اور جس کا تعلق شور سینی پر اکرت سے بلا واسط تھا۔ یہ بھاشا جے مغربی ہندی کہنا بجا ہے ، زبان
اُردو کی اصل اور ماں بھی جاسکتی ہے گو کہ ''اردو'' کا نام اس زبان کوعرصہ دراز کے بعد دیا گیا۔ زبان اُردو کی
صرف ونحو ، محاورات اور کھڑت سے ہندی الفاظ کا اس میں استعال ہونا اس بات کی بین دلیل ہے کہ اس کی
اہتد اہندی ہے ہوئی۔ (۳)

ڈاکٹر محی الدین زور نے بھی ثالی ہند میں موجود مقامی زبانوں کے درمیان پائی جانے والے مماثلتوں کی بنیاد پر اُردوزبان کے آغاز وارتقاء کا نظریہ پیش کیا ہے اور اسے محض مسلمانوں کی فتح پنجاب یا دلی کے ساتھ مشروط نہیں کیا، اُن کے بقول:

اُردوکاسٹک بنیاددراصل مسلمانوں کی فتح وبلی ہے بہت پہلے ہی رکھا جاچکا تھا۔ بیاور بات ہے کہ اس نے اس وقت تک مستقل زبان کی حیثیت نہیں حاصل کی جب تک مسلمانوں نے اس شہر کواپنا پایا تخت نہ بنالیا۔ اُردو اُس زبان ہے مشتق ہے جو بالعموم نئے ہند آریائی دور میں اس ھقہ ملک میں بولی جاتی تھی جس کے ایک طرف عہد حاضر کا شال مغربی سرحدی صوبہ ہے اور دوسری طرف الد آباد۔ اگر یہ کہا جائے توضیح ہے کہ اردو اس زبان پر بینی ہے جو پنجاب میں بارھویں صدی عیسوی میں بولی جاتی تھی ، مگر اس سے بیتو ثابت نہیں ہوتا کہ وہ اُس زبان پر بینی ہے جو اس وقت دبلی کے اطراف اور دوآ یہ گئگ وجمن میں بولی جاتی تھی کیونکہ (نئے) ہند آریائی دور کے آغاز کے وقت پنجاب کی اور دبلی کے نواح کی زبانوں میں بہت کم فرق تھا۔ (۲۰)

اس طرح ڈاکٹرشوکت سبزواری بھی جغرافیائی، ثقافتی وساجی قرابت کے نظریے کے حامی ہیں۔ان کے خیال میں اُردوا پنے ابتدائی زمانے میں جس زبان سے قریب ترتھی، وہ دلی اور میرٹھ اوراس کے مضافات کی معیاری زبان، جوایک مقامی پراکرت کا درجہ بھی رکھتی تعنی پالی تھی۔ اپنے اس نظریے کو انہوں نے اپنی کتاب''اردوزبان کا ارتقاء'' میں پوری تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔وہ اُردوزبان کی ابتدائی نشوونما کو مضامان جملہ آوروں کی آمد کے ساتھ مشروط نہیں سمجھتے۔وہ قدیم ویدک بولیوں میں رہتے ہیتے ہوئے ایک معیاری زبان یعنی پالی کو اُردوکا منبع قرار دیتے ہیں۔ پروفیسر سینتی کمار چڑجی پنجابی اور دلی کی برج بھاشا کو بیک وقت اردوزبان پر اثر انداز ہونے والی زبانیں قرار دیتے ہیں۔ان کے خیال میں متیوں زبانیں صوتی اختلافات کے باوجود بکسال ذخیرہ الفاظ کی حامل ہیں کین وہ مسلمان فاتحین کی آمد کے بعد شالی ہند میں اردوکی نئ

ایک اہم پہلوجس کی طرف بہت کم توجہ کی گی وہ یہ ہے کہ اُردوزبان کی ابتداءاورارتقاء ہے متعلق مختلف زبانوں کے ذخیرہ الفاظ کے صوتی اختلافات کی طرف سیاسی نظریات میں زیادہ توجہ دی گئی اوران اختلافات سے متعلق طویل فہرسیس اپنی کتب میں پیش کی ہیں لیکن جملے کی عمومی ساخت کو تقریباً نظرانداز کر دیا گیا ہے۔ اس کی وجہ بیتی کہ مسلمان فاتحین کی زبانوں خصوصاً فارسی زبان کے الفاظ کی اُردوزبان میں موجودگی کے ذریعے اُردو کی لسانی تشکیل کونمایاں کرنا تھا اور پھراس کی بنیاد پر سیاسی نظر سیقائم کرنا تھا۔ فارسی عبارت یا جملے کی مجموعی نشست مقامی زبانوں بشمول اُردوکل کی طرح آج بھی نامانوس ہے۔ فارسی الفاظ جواُردو میں مستعمل ہوئے، اُردو کے قالب میں ڈھل گئے اور اُن سے اجنبیت ختم ہوگئی لیکن بھی الفاظ فارسی ظم ونثر میں جملے یا کسی مصرعے کی ساخت میں اردو پڑھنے والے کے لیے معنوی تفہیم کے حوالے سے معاون یا مددگار ثابت نہیں موتے۔ فارسی زبان کو دلیں نکالا اِسی حقیقت کے سبب ملا ہے۔خواجہ بندہ نواز گیسودراز جو ۱۳۲۲ء میں دبلی میں پیدا ہوئے، ک

قدیم ترین نثری تصنیف''معراج العاشقین'' کا مطالعه آج اکیسویں صدی میں بھی کرتے ہیں تو اُس کے الفاظ،لب واہجہ اور جملے کی ساخت ہمارے لیے نامانوس نہیں ہے:

انسان کے پوجنے کوں پانچ تن ، ہرایک تن کوں پانچ در دازے ہور پانچ دربان ہیں۔ پہلاتن واجب الوجود مقام اس کا شیطانی نفس اس کا عمارہ لیعنی واجب الوجود کی آنگ سول غیر ندد کھنا سو حرص کے کان سول غیر نشد اس کا شیطانی نفس اس کا عمارہ لیعنی واجب الوجود کی آنگ سول غیر ندد کھنا سو حرص کے کان سول غیر نشدنا سو (۵)

ان جملوں کی ساخت سے واضح ہور ہا ہے کہ عربی اور فارسی الفاظ کی موجود گی کے باوجود یہ جملے اور ان کی ساخت مقامی ہے۔ یہ جملے ہندوستان کی ہزار ہاسال کی تہذیبی وتحد نی تاریخ میں رہے بسے اور گند ہے ہوئے دکھائی دے رہے ہیں۔ اس عہد کی فارسی نظم ونٹر کواگرد کیھاجائے تو نیظم ونٹر اُردوز بان کے مقامی ربگ وآ ہنگ سے میل کھائی دکھائی نہیں دیتی بلکہ اس کے چیھے ایک اور تہذیب اور تہدن کا ربگ دکھائی دیتا ہے کہ جس سے ہندوستان بھرکی مقامی زندگی اور معاشرت و ثقافت کے چیھے ایک اور تہذیب اور تہدن کا ربگ دکھائی دیتا ہے کہ جس سے ہندوستان بھرکی مقامی زندگی اور معاشرت و ثقافت اُنسیت کارشتہ قائم ندر کھی ہی ہندوستان میں فارسی تہذیب کا غلبہ مخض سیاسی ضروریات کی حد تک رہا ہے جبکہ علاقائی سطح پر ثقافتی اُنسیت کارشتہ قائم ندر کھی ہوئے ہیں۔ یہ شاختیں ہندوستان کی مقامی اور علاقائی شناختیں ہیں اس حوالے سے امیر خسر و کا معروف ریختہ بھی ہمار سے سامنے ہے جولسانی اعتبار سے دو تہذیبوں کی جداگا نہ حیثیت کو ہمار سے سامنے واضح کرتا ہے:

شبانِ ہجراں دراز چوں زلف و روز وصلش چوعمر کوتاہ سکھی پیاکوں جو میں نہ دیکھوں تو کیسے کاٹوں اندھیری رتیاں کیا گیا کیا از دل دو چیتم جادو بھید فریہم ببرد تسکیں کسے پڑی ہے جو جا سناوے پیارے پی کو ہماری بتیاں چوں شمع سوزاں چوں ذرہ حیراں زمہرآں مہ بشتم آخر نہنید نیناں نہ انگ چیناں نہ آپ آوے نہ بھیجے بیتیاں (۱)

اس ریختے کے پہلے مصر مے کوفاری زبان سے کمل طور پر آشنا شخص ہی سمجھ سکتا ہے جبکہ دوسر مے مصر مے کوایک پنم خواندہ عام ہندوستانی یا پاکستانی بہر سہولت سمجھ سکتا ہے۔ان اشعار کی قر اُت سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ایک زبان سمجھ میں آنے والے ذخیرہ الفاظ کے باوجود کسی دوسری تہذیب کی پروردہ ہے جبکہ دوسری زبان اپنی عمومی ساخت میں مقامی تہذیبی رنگ میں رنگ ہوئی ہے۔

'' پنجاب میں اُردو'' کے سیاسی نظر ہے میں جس محقق نے اُس کی ثقافتی روح کوشامل کیا ، اُن کا نام ڈاکٹر جمیل جالبی ہے۔ پاکستان کے علمی واد بی حلقوں میں اُن کی کتاب'' تاریخ ادب اردو'' کو گویا سند کا درجہ حاصل ہو چکا ہے۔ تاریخ کی سیہ کتاب اد بی عقید ہے کی حیثیت اختیار کرتی جارہی ہے۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اس کا موادسا جی علوم کے دیگر شعبوں کے مخصوص درسی مواد کے عین مطابق ہے۔اس بات کی داددی جانی چاہیے کہ پاکستان میں ڈاکٹر جمیل جالبی واحد محقق ہیں جنہوں نے شابندروز کی محنت سے تا حال تین ضخیم جلدوں پر مشتمل اُردوادب کی تاریخ کوایک با قاعدہ اور منظم نظریاتی اساس فراہم کی ہے۔ایک تنہا انسان کی اس قدر علمی ،فکری و تحقیقی جبتو کود کھے کرجیرانی بھی ہوتی ہے اور خوثی بھی۔ بید ریستک باقی رہنے والی دستاویز ہے جواپی تفہیم اور تنقید میں بہت زیادہ لیافت کی متقاضی ہے۔

اُردوزبان کی ابتدا ہے متعلق ڈاکٹر جمیل جالبی کے سیاسی نظریے کی ثقافتی اساس کا اندازہ اُن کی کتاب'' تاریخ ادباُردو'' جلداول کے تمہیدی کلمات سے لگایا جاسکتا ہے:

مسلمانوں کا کلچرایک فاتح قوم کا کلچرتھا جس میں زندگی کی وسعقوں کواپنے اندر سمیٹنے کی پوری قوت اور لگن موجود تھی۔ اس کلچر نے جب ہندوستان کے کلچر کو نئے انداز سکھائے اور یہاں کی بولیوں پراثر ڈالا تو ان بولیوں میں سے ایک نے ، جو پہلے اپنے اندرجذب و قبول کی بے پناہ صلاحیت رکھتی تھی ، بڑھ کراس نئے کلچر کو اپنے سینے سے لگایا ور تیزی سے ایک مشترک بولی بن کرنمایاں ہونے گلی۔ (2)

فاتح قوم کے کلچرکوزندہ، فعال اور متحرک سمجھنا اور مفتوح قوم کے کلچرکوساکت و جامد اور پس ماندہ قرار دینا ایک مخصوص سیاسی نظریہ ہے۔ ڈاکٹر جمیل جالبی نے اِسی نظریہ پر اُردوا دب کی تاریخ کی بنیا در کھی ہے کہ مسلمان فاتح بن کرآئے اور ہندوستان کے کثیر القویمتی ولسانی کلچر پر دیکھتے ہی ویکھتے چھا گئے۔ ڈاکٹر صاحب بھول گئے کہ یہی نظریہ نوآبادیاتی عہد میں سریداحمہ خان نے بھی پیش کہا تھا۔ اسے تمہیدی کلمات میں آگے چل کر مزید کھتے ہیں:

مسلمانوں کے کلچرنے جب اِس تہذیب کے جسم نا تواں میں نیاخون شامل کیا تو ہم دیکھتے ہیں کہ سوتا معاشرہ جاگ اُٹھا ہے اور وہ نئے کلچر کے زندہ تصورات وعقا کد، نئے ترقی پذیر فلسفۂ حیات اور نئی زبانوں سے قوت و تو ان اُن حاصل کرنے کے لیے بے چین ہے۔ اس عمل میں اس معاشر کی بے معنی محدود اور گھٹی ہوئی زندگی میں نئے معنی اور وسعتیں پیدا کردیں۔ (۸)

الیی با تیں خواہ جمیل جائی کہیں یا ڈاکٹر تاراچندا پی کتاب ''تھرنِ ہند پراسلامی اثرات' میں کہیں ، بات ایک ہی ہے۔ ہم جانتے ہیں کہذرائع پیداوار میں تبدیلی کے بغیر معاشر ہے میں ساجی ، معاشی اور ثقافتی تبدیلیاں نہیں آئیں۔ فاتح اقوام کی ترجیحات میں ایسا بہت کم ہوتا ہے کہ وہ مفقوح قوم کی ترقی اور خوشحالی میں اپنا کردار ذرائع پیداوار میں بنی تبدیلیاں لاکرادا کرنے کی کوشش کریں۔ ہندوستان میں چودھویں سے اٹھارھویں صدی عیسویں تک کے تاریخ منظرنا مے کا مواز نہ جب ہم اسی عرصے میں یورپ میں احیائے علوم کی تحریک سے اٹھارھویں صدی میسویں کے صنعتی انقلاب تک کے آلات پیداوار میں تبدیلیوں اور معاشی سرگرمیوں کے ساتھ کرتے ہیں تو ہمیں پھ چلتا ہے کہ اس پورے عرصے میں اس حوالے سے ہندوستان مسلسل بیل کے چیچے جتا ہوا ہے۔ شالی ہند کے مسلمان فاتحین نے ان پورے چارسوسالوں میں ہندوستان کی حیثیت کوجد ید مسلسل بیل کے چیچے جتا ہوا ہے۔ شالی ہند کے مسلمان فاتحین نے ان پورے چارسوسالوں میں ہندوستان کی حیثیت کوجد یہ آلات پیداوار کے ذریعے تی ہوا ہے۔ شالی ہند کے مبارے میں پھوڑیا دہوج ہی انہیں کی ، یہی وجہ ہے کہا پی کتاب میں جمیل جالی ہائی کہا ہائی کے بارے میں پھوڑیا دہوج ہی انہیں کی ، یہی وجہ ہے کہا پی کتاب میں جمیل جالی ہائی کے ایس میں جی اور کے جارے میں کے خوار مورد کے کہائی کی کتاب میں جمیل جالی نے ان پور کے جو کہا ہیں جالے میں جیل جالی ہیں جالی ہیں جیل ہائی کا بیا ہیں جالی ہو ہوں کی خوارد کو خوارد کی کتاب میں جیل جالی ہائی کے بارے میں کی چورد ہوگی کیا کہائی کی کتاب میں جیل جالی ہائی کی دوجہ ہے کہائی کی کتاب میں جیل جالی کی کتاب میں جیل جالی ہائی کی دیب میں جیل ہائی کی کتاب میں جیل جالی ہائی کی کتاب میں جیل جالی کی کتاب میں جیل ہائی کیا کہائی کو کتاب میں جیل ہوئی کی کتاب میں جیل ہائی کی کتاب میں جیل ہیں جیل ہوئی کیا کیا کہائی کی کتاب میں جیل ہوئی کیا ہے کہائی کی کتاب میں جیل ہی کتاب میں جیل ہائی کی کتاب میں کی کتاب میں جیل ہوئی کیا کی کتاب میں کی کتاب میں جیل ہوئی کیل ہوئی کی کتاب میں کیا کو کتاب کی کتاب کی کتاب کی کتاب میں کی کتاب کی کتاب کو کتاب کی کر کتاب کی کتاب کی کتاب کی کتاب کو کتاب کی کتاب کی کتاب کی کتاب

کہیں بھی اس طرف توجہ دیے کی کوشش نہیں کی۔ مغربی اقوام کے ساتھ تجارتی سودے بازی کی حد تک تعلقات کو اُستوار کیا اگیا ، لیکن ہندوستان کے زرعی معیشت سے متعلق خود کفالتی نظام میں کسی بھی نوع کی بڑی تبدیلی سے احتراز کی روش اختیار کی گئی اور اسی نظام کو برقر اررکھا گیا۔ ان حالات میں ایسا کہاں ممکن تھا کہ مسلمانوں کے فاتح کچرکی بیروی میں ہندوستان کا حال سان ہاج دن رات بھت جاتا۔ ہندوستان کی فاتح قوم کے بڑے بڑے محلات ، تفریح گا ہوں ،حو بلیوں اور مقابر کے چاروں جانب جو ہندوستان تھا، وہ غربت وافلاس اور محنت و مشقت کی چکی میں پیا ہوا تھا، یہ ہندوستان صرف اپنا پیٹ بھر سکتا تھا اور صرف پیٹ بھر نے بی کو اُس کی خوشحالی گیا۔ اُس کی غربت اور افلاس کو دور کرنے کی ذمہ داری کسی نے نہ کی۔ چنا نچے ہم صرف پیٹ بیر کہندوستان کی مقابی تھا قتی اور کی ہے جو ہندوستان کی مقابی تھا ور کی گئی ہوں گئی ہوں گئی ہوں گئی ہوں کے اور کے اور کی اور کی ہوں گئی ہوں گئی ہوں گئی دراصل اشرافید کا گھر تھا جو اپنی چارد کو ارک میں ہو گئی ہوں کہا ہوں کی زبان کے طور پر ہندوستان کی عوامی زندگی میں زبان کی اور کھی ہو ہیں بندوستانی گئی اور تحریر میں ہندوستانی کی باہریا تو علاقائی یا مقامی بولیاں اپنی شناخت کو بہت کم تبدیلی کے ساتھ برقر ادر کھے ہوئے تھیں یا اردوء ہندی ، برج بھاشایا کھڑی بولی تھی کہ جورا بھی کی زبان کے طور پر ہندوستانی کی عوامی زندگی میں زبان کی اوا کی گھر سے اس ہندوستانی کنیڈے میں ہندوستانی تھی۔ فاتح کھر سے الفاظ کا ذخیرہ ضرور منتقل ہوالیکن اس کی بناوٹ ہندوستانی ہی رہیں۔

حافظ محود شیرانی کی طرح جمیل جابی نے بھی اردوزبان کے ارتقائی سفر کو مسلمانوں کی فتح سندھ دہاتان، پھر فتح دلی اور پھر فتح گرات سے لے کردکن تک کے سیاسی ارتقاء کے جمد وقل بیان کیا ہے، اُنہوں نے بار باراس بات پر زور دیا ہے کہ مسلمان جملہ آوروں کی آمد کے وقت بیہاں بھنے والوں کی تہذیب کہ مسلمان جملہ آوروں کی آمد کے وقت بیہاں بھنے والوں کی تہذیب کم خرور بیارہ وار زوال پذیرتھی ۔ عالا تکہ اُس دور بیس بھی ہم ہندوستان کی کوئی مرکزی تہذیب نہ تھی بلکہ یہ مختلف النوع علا قائی ثقافتوں کا مجموعہ تھی، یہ علاقہ اِس حوالے سے اپنی خاص شاخت بھی رکھتا تھا اور بیشناخت کی نہ کی طور آج بھی موجود ہے۔ کیا محمہ بن قاسم کے سندھ پر جملے سے لے کر اور نگ زیب عالمگیر کے فتح دکن تک شال اور جنوب کی تمام علا قائی ثقافتیں اور زبا نمیں مسلمانوں کی توانا اور حیاست آفرین تہذیب بیس مضم ہوکر کی تہذیبی دھارے بیں شامل ہو گئیں؟ قدیم اور موجودہ ہندوستانی و پاکستانی ثقافتوں کی شاخت اور اُن کی تاریخ اس سوال کا جواب ناں بیس دیتی ہیں۔ جن علاقوں بیس مسلمانوں کی اگریت کا غلبہ ہوا، اُن علاقوں بیس بھی لوگ اپنی ارضی اشرافیہ انتہائی قلیل تعداد بیس ضرور موجود رہا۔ خود اِس اشرافیہ سلطنت کے مرکز بیں اِن کی بیروی کرنے والا طبقہ اشرافیہ انتہائی قلیل تعداد بیس ضرور موجود رہا۔ خود اِس اشرافیہ سلطنت کے مرکز بیں اِن کی بیروی کرنے والا طبقہ اور ایس ایس کی خشیت کی تہذیبی بنیا ، اسانی، طبقاتی اور ثقافی حیث ہوئے یہ کیے ممکن تھا کہ فاتی مرکز بیتہذیبی دھاری کے رہنی بنیا ہو ہوں کی مرکز ی تہذیب مقامی ثقافتوں بیس محتور کی مرکز ی تہذیبی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیبی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیبی نمائندہ نے تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیبی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز ی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز کی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز کی تہذیب کی نمائندہ نے تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز کی تہذیب کی نمائندہ نہ تھی بلکہ ہندوستان کی مرکز کی تہذیب کا نمائیدہ کیا کو بلک کی نمائندہ کی نمائندہ کی مرکز کی تہذیب کیا کی نمائیس کی نمائندہ کیا کو بندو اس کی مرکز کی تہذیب کی نمائندہ کی کی ک

عین الحق فرید کوئی بھی اپنی کتاب'' اُردوزبان کی قدیم تاریخ'' میں اسی سیاسی مسئلے ہے دو چار ہیں کہ جس کی بنیاد پر مسلمان جملہ آوروں کی تاریخ کے دوش بدوش اُردوزبان کے ملک گیر سفر کو بیان کیا گیا ہے۔ عین الحق فرید کوئی نے اس حوالے سے حافظ محمود شیر انی ہی کے نظریے کا دفاع کیا ہے اور بتایا ہے کہ برج بھا شاجومسلمانوں کی آمد کے وقت دلی اور اُس کے گردو نواح میں دور دور تک بولی جارہی تھی اردوزبان اُس سے مشتق نہیں ہے بلکہ یہ پنجابی زبان سے نگلی ہے اور اسی زبان کی صرف و نحو سے بہت قریب ہے۔ وہ اسے مؤقف کی تائید میں کہتے ہیں:

> جب ہم اُردوز بان کی صرف ونحو کا پنجا بی اور برج بھاشا کی صرف ونحو سے موازنہ کرتے ہیں تو یہ حقیقت آشکار ہوجاتی ہے کہ جہاں اُردواور پنجا بی کے درمیان گہرارشتہ موجود ہے وہاں اُس کے برج بھاشا سے اختلاف کی خلیج بہت وسیج ہے۔ (٩)

مندرجہ بالاا فتتاس کے پس منظر میں جوساسی نظر یہ کام کررہاہےوہ یہی ہے کہاُردوکوصرف مسلمانوں کی زبان قرار دیا جاسکے اوراس بات کی گخائش نکالی جاسکے کہ مسلمانوں نے پہلاحملہ سندھ سراور پھرپنجاب بر کیا تھا۔لہذا سندھ کے بعد پنجاب ہی کی زبانیں یعنی ملتانی اور لا ہوری باسرائیکی اور پنجا بی اُردوز بان کا پہلازینہ بنیں ۔عین الحق صاحب نے اس جانب توجہ دینے کی کوشش نہیں کی کہ صرف ونحو کے اعتبار سے مصدر ،اسمائے صفت اور واحد جمع بنانے میں برج بھاشا پنجا لی سے مختلف کیوں تھی؟ فرید کوٹی نے اس حقیقت کو بھی پیش نظر نہیں رکھا کہ ہندوستان بھر کے مختلف علاقوں میں، بولی جانے والی کوئی ایک ز مان بسااوقات صرفی اورنحوی اعتبار ہے بھی مختلف ہوجاتی ہے۔ یہاں تک کہایک ہی زبان کومختلف طبقات مختلف انداز میں ادا کرتے ہیں کیکن تفہیم کے حوالے سے ایک زبر دست مما ثلت بھی موجو درہتی ہے۔خود پنجابی اس کی بہترین مثال ہے۔ پس ہم برج بھاشااور پنجانی کالسانی موازنہ جب کرتے ہیں توان کے درمیان بھی معنوی تفہیم کے حوالے سے ایک مماثلت موجود ے۔اردو نے برج بھا ثا ہے یکسر آزاد ہوکرا نی لسانی تشکیل نہیں کی بلکہ دیگر زبانوں کی طرح برج بھا ثانے بھی اُردو کی آ بیاری میں اپنے ھتے کا کردارادا کیا ہے۔ برج بھا ثیا کو چونکہ منسکرت کی بگڑی ہوئی ایک شکل سمجھا جا تا ہے، یہی وجہ ہے کہ ہمارےموزمین نے اپنے ساسی نظریات کی بنت میں سے اسے خارج کرنے کی کوشش کی۔ دوسری بات یہ ہے کہ برج بھا شا شالی ہند سے باہر کی زبان نہیں بلکہ ثبالی ہند کے مرکز یعنی دلی کی زبان تھی۔اُردو کےعلاوہ کوئی اور بھی زبان ہوتی تواس سےاپنا دامن نه بجایاتی سنسکرت اگر چه متروک ہوگئی کین یا در کھنا جا ہے کہ اسی زبان میں دنیا کاعظیم ادبتخلیق ہوا۔عین الحق فرید کوٹی نے اُردو کی عظمت کے مقابلے میں سنسکرت کے جوعیب بیان کیے ہیں، اُن کی موجود گی میں جیرت ہوتی ہے کہ اس زبان میں ادب کے اعلیٰ نمونے کیسے ظہور پذیر ہوئے؟ بیز بان ایسی ہی بُری تھی تو ہندوستان بھر کی پراکرتوں میں اس کے الفاظ کی بھر مار کیسے ہوگئ؟ ہم دیکھتے ہیں کہ بمنی دور کی اُر دوبھی سنسکرتی الفاظ اورلب و لہجے سے کافی حد تک متاثر ہے ۔فخر دین نظامی ہو یا شاہ میران شمس العشاق دونوں کے ہاں اُردوز مان میں سنسکرتی رنگ جھلکتا ہے۔ادھر ثبال میں کبیر ہے کہ جس کے دوہوں میں بھاشااورسنسکرت دونوں مل کرار دو کی ایک اورصورت منظرعام برلا تی ہیں۔اس زبان میں عربی، فارسی اورتر کی الفاظ کامنتر بھی ہے۔ پس اُردوکو پنجاب ہے آنے والے مسلمانوں کی زبان سمجھنامحض ایک سیاسی نظریے کی ضرورت ہے۔

مولوی عبدالحق نے نذکورہ اُردو زبان کی ابتدا سے متعلق سیاسی نظریات کواپئی کتاب ''اُردو کی ابتدائی نشو ونما میں صوفیائے کرام کا کام' میں تر تیب دیا تھا۔ جس کا مطالعہ بتا تا ہے کہ ہندوستان پر مسلمان جملہ آوروں کی آمد کے ساتھ ہی خصوصاً پنجاب کی فتح کے بعدصوفیائے کرام بھی رشدو ہدایت کا پیغام لے کرسرز مین ہند میں وارد ہو گئے ،ان صوفیا کی زبان عربی ، فارت یا ترکی تھی۔ لیکن انہوں نے اپنے پیغام کو عوام تک پہنچانے میں عوامی زبانوں سے کام لیا اور یوں اُردو کی ابتدائی صورت ان صوفیاء کی بعض تحریروں میں منظر عام پر آنے لگی۔ مولوی صاحب نے بھی اِن صوفیا کے اُردو نما تحریوں کے کھڑوں کو ایسا ہر تر اور افضل جانا کہ مقامی زبانوں کی ساجی اور ثقافتی سطح پر موجود شناخت کا تجزیہ کرنے کی ضرورت محسوس ہی نہ کی اور نہ ہی ان زبانوں کی ارتقائی شکلوں کا مواز نہ صوفیاء کی تحریوں سے کیا۔ اس کا نتیجہ بید لکلا کہ مقامی زبانیں جوصد ہا سال سے لوگوں کی ساجی ، معاشی اور ثقافتی ضرور توں کو پورا کر رہی تھیں وہ وہ کھتے ہی و کھتے ہی و کھتے اُردو کے ان چند کھڑوں میں کہیں بہت نیچ دب سیاسی ، ساجی ، معاشی اور ثقافتی ضرور توں کو پورا کر رہی تھیں وہ وہ کھتے ہی و کھتے اُردو کے ان چند کھڑوں میں کہیں بہت نیچ دب کررہ گئیں۔ ایسا مولوی صاحب کی نظریا تی ضرورت کے تت ہوا ہے۔ یہ بات اُن کے سیاسی مقاصد میں شامل تھی ۔ 'داستان کے سیاسی مقاصد میں شامل تھی ۔ 'داستان تاریخ اُردوز بان کے فروغ کی کہائی:
تاریخ اُردوز بان کے فروغ کی کہائی:

مسلمانوں کے ساتھ ان کی مادری زبان بھی ہر جگہ پنچتی رہی اورنیٔ مخلوط زبان (اُردو) کوتر قی ہوتی رہی۔ مسلمان اب تک اپنی بول چال خط و کتابت وغیرہ کے لیے فاری زبان ہی سے کام لیتے تھے لیکن بوقتِ ضرورت اہل ہند کے ساتھ نی مخلوط زبان (اُردو) میں معاملہ کرتے تھے۔ (۱۰)

حامد حسن قادری نے اپنی کتاب میں یہ بجاطور پر کہا ہے کہ اُردوزبان کی ابتدا میں صوفیائے کرام نے نمایاں کردار اداکیا اور انہوں نے نورِ باطن سے اہل ہند کوروشن کرنے کے لیے مقامی زبانوں یا ان کے بقول ہندی الفاظ میں فیض پہنچایا لیکن اُنہوں نے اس بات کی وضاحت نہیں کی کہنی تخلوط زبان مقامی زبانوں کے تارمیل سے اپنے وجود کی تکمیل کررہی تھی اور اُس زبان میں فارسی ،عربی اور ترکی کے الفاظ محض الفاظ کی حد تک شمولیت اختیار کررہے تھے؟ ظاہر ہے کہ موٹر الذکر تخلوط زبان کی صورت خال خال مقامی زبانوں کے الفاظ محض الفاظ کی حد تک شمولیت اختیار کررہے تھے؟ ظاہر ہے کہ موٹر الذکر تخلوط زبان کی صورت خال خال ہی پیدا ہوئی ،اس کی چندمثالیں بھی موجود ہیں لیکن ہمہ گیر طح پراوّ الذکر صورت نے تخلوط زبان کی تفکیل میں حتی کر دار اداکیا۔

گویا اُردو ہندوستان ہی کی مقامی زبان تھی کہ جس میں فاتح قوم کی زبان کے الفاظ بھی شامل ہو گئے ۔مسلمان فاتحین کی مادر می رکھا۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدا سے لیکن البادور اقبال تک دونوں زبانوں سے آشا شعراء نے اپنے اُردواور فارسی کے دیوان کو رکھا۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدا سے لیکن البادور اقبال تک دونوں زبانوں سے آشا شعراء نے اپنے اُردواور فارسی کے دیوان کو الگ مدون کیا۔ ان دونوں میں اگر کوئی تہذ ہی ،تدنی اور ثقافتی سے پر لسانی وحدت کا امکان ہوتا تو ہندوستان میں کم از کم اردوفارس کے لیانی اختلافات کا جھڑا پیدائی نہ ہوتا۔

ڈاکٹر جسم کا تمیس کی کتاب ''اردوادب کی تاریخ '' ۲۰۰۳ء میں منظر عام میں آئی، اس حوالے سے اُنہیں اُردو زبان وادب کا جدیدترین محقق ہونے کا اعزاز حاصل ہے لیکن جرت انگیز بات یہ ہے کہ اُنہوں نے بھی اُنھی تحقیقی اُصولوں، طریقہ کار اور نظریات کو اپنایا ہے کہ جنہیں اُن سے پیشتر حافظ محمود شیرانی اور ڈاکٹر جمیل جالی نے اختیار کیا تھا۔ ڈاکٹر جسم کا تثمیری نے اُردوزبان وادب کے ارتقاء کے حوالے سے کوئی نیا نظریہ قائم نہیں کیا بلکہ مخصوص سیاسی نظریہ ہی کے انہوں نے کا تثمیری نے اُردوزبان وادب کے ارتقاء کے حوالے سے کوئی نیا نظریہ قائم نہیں کیا بلکہ مخصوص سیاسی نظریہ ہی کہ تھی ہی محملہ کو اپنی ہی دھائی نہیں دیتی ۔ اُنہوں نے محملہ کوئی کی کوشش کی ہے کہ جیسے جیسے مسلمانوں کا لشکر پنجاب اور دلی کو فتح کرتا ہوا جنوب کی طرف بڑھتا چلا گیا اُردوزبان مجملہ تھا کے مدارج طے کرتی چگی گئی ۔ وہ بھی اُردوزبان کے ارتقاء کومسلمانوں کی فوجی مہمات کے ساتھ مشمر وطبیحتے ہیں:

غزنوی عہد کے پنجاب کی زبان لا ہوری (پنجابی) تھی جو پورے علاقے کا ذریعۂ اظہارتھی۔اس زبان پر ایرانی فتو حات اور حملوں کے بعد نے لسانی اثر ات مزید بڑھنے گئے تھے اور جب ۲۱ اور میل غرنوی دور میں لو ہور مرکز قرار پایا تو بیا ثرات مزید گہرے ہوئے ایک نیالسانی عمل ظاہر کرنے گئے۔ترکی،عربی، فارسی، پنجابی اور مقامی آپ بحرائش کے باہمی ملاپ سے زبان کا ایک ایسا اسلوب تیار ہونے لگا جو مقامی آبادی اور نئے آباد کاروں کے لیے نیاذ ریعہ 'اظہارتھا۔اس کی ابتدائی ساخت میں طویل مدت صرف ہوئی۔ پنجاب پرغونوی حکومت کے قیام ۲۱ اور سے لکرولی کی فتح ۱۹۳۳ء تک یکمل جاری رہا۔ (۱۱)

ڈاکٹر تبسم کاشمیری اس کے بعد کچھ آگے بڑھتے ہوئے حافظ محمود شیرانی کے مؤقف کی تائید کرتے ہوئے اپنے سیاسی نظریے کوواضح کردیتے ہیں:

> یہ زبان فوجی مہمات ہی کے نتیجے میں نقل لسانی پرمجبور ہوئی اور لا ہور سے دلی پنچی ۔اس کے بعد بھی ہم دیکھتے میں کہ عہد سلاطین کی فوجی مہمات کے نتیجے میں یہ زبان شال سے جنوب کی سمت سفر طے کرتی ہے۔سلطانی دور میں جنوب کی طرف مہمات کا آغاز عہد خلجی میں ہوتا ہے۔ (۱۲)

غرض ڈاکر تبسم کاشمیری نے عہد حاضر کی جدید ترین اردوادب کی تاریخ تصنیف کرنے کے باوجود نے مقد مات قائم کرنے کی کوشش نہیں کی ۔ خصوصاً سیاسی تبدیلیوں کے اثر ات ساجی اور معاشی سطح پرعوا می زندگی پر کیسے پڑتے ہیں اور زبانیں ان سے کس فدر متاثر ہوتی ہیں، اس حوالے سے نتائج مرتب نہیں کیے۔ اس بات کو یوں سمجھا جاسکتا ہے کہ عہد حاضر میں انگریز کی کے الفاظ اور اصطلاحات کے اُردوز بان میں در آنے سے اردوز بان اپنی بنیادی ساخت میں تبدیل نہیں ہوئی، وہ اردو ہی ہے۔ اِس طرح ہندوی، کھڑی بولی یا برج بھا شاموجود تھی، اُس کا بنیادی لسانی ہندوستان کے شال اور جنوب کے مختلف علاقوں میں جو ہندی، ہندوی، کھڑی بولی یا برج بھا شاموجود تھی، اُس کا بنیادی لسانی ڈھانچ بھی موجود تھا۔ سندوستان کے شال اور جنوب نے درکھرنے کا عمل اس زبان میں بھی صد ہا سال سے موجود تھا۔ مسلمانوں کی آمد کے وقت میں گھل کہیں رکا ہوانہیں تھا۔ تاریخ کے چند سیاسی وقوعات کسی نئی زبان کی پیدائش کا سبب نہیں بن جاتے۔ یہ ایک مسلسل عمل ہوتا میں عمل کہیں رکا ہوانہیں تھا۔ تاریخ کے چند سیاسی وقوعات کسی نئی زبان کی پیدائش کا سبب نہیں بن جاتے۔ یہ ایک مسلسل عمل ہوتا

ہے۔ زبان کارسم الخط ایک اور معاملہ ہے جبکہ زبان کاعوام کی سیاسی ،ساجی ، معاثی اور ثقافتی زندگی میں گھل مل کر رھنا اور بسنا دوسرا معاملہ ہے۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد کے بعد جن مقامی لوگوں نے سیاسی وجوہات یا صوفیائے کرام کی اعلی تعلیمات کے باعث اسلام قبول کیا اور ترک، ایرانی اور عرب مسلمان جواپنی زبانوں کو لے کریہاں پہنچے وہ ہندوستان کی اجتماعی نعلیمات نعلیمات کے باعث اسلام قبول کیا اور ترک، ایرانی اور عرب مسلمان جواپنی زبانوں کو لے کریہاں پہنچے وہ ہندوستان کی اجتماعی زندگی میں گھل مل کے بات کا قبی خیر ملکی لسانی شخص کو برقر اردکھا جبکہ عوامی طبقات نے عوامی زندگی میں گھل مل کی زبان اس کراپنی لسانی شناخت کو مقامی زبانوں میں خمی میں بھی ان نکات کی طرف توجہ نہیں ملتی۔

ڈاکٹرسلیم اختر کی کتاب'' اُردوادب کی مختصرترین تاریخ'' میں اردوزبان کی ابتداءاورارتقاء سے متعلق کوئی نظریہ نہیں ماتا، تاہم انہوں نے اس جانب توجہ ضرور دلائی ہے کہ اُردوزبان کا نام اردوعہد بہ عہد کیوں بدلتار ہا: شکسپئر کے بقول نام میں کیار کھا ہے لیکن اُردو کے معاملہ میں یہ درست نہیں کیونکہ مختلف ادوار میں اردو کے
نام بدلتے رہے یہی نہیں بلکہ ہرعہد کا نام بعض لسانی اور تہذیبی خصوصیات کا مظہر بھی رہا۔ یوں بینام بعض
اوقات اس مخصوص عہد کے لیے ایک بلنغ استعارہ بھی بن جائے ہیں۔ (۱۳)

ملتانی، لا ہوری، گجری، دکنی، ریختہ، اُردوئے معلیٰ غرض مختلف نام اردو کے لیے موسوم رہے ہیں۔ علاقائی اور ثقافتی اہمیت کے اعتبار سے ان ناموں کی اپنی جگہ اہمیت ہے۔ اُردوادب وزبان کی تاریخ سے دلچیسی رکھنے والے اس سے خوب آشنا ہیں لیکن سب سے زیادہ اہمیت اس کے ابتدائی نام'' ہندی''یا'' ہندوی'' کی ہے۔ ڈاکٹر سلیم اختر نے اپنی فہ کورہ کتاب میں اس ابتدائی نام سے متعلق تاریخی شوا ہد کو مختصرترین الفاظ میں یوں بیان کیا ہے:

حافظ محمود شیرانی سے لے کر ڈاکٹرسنتی کمار چیڑ جی تک لسانی مختقین کی اکثریت کااس امر پراتفاق ہے کہ ہندوستان کی نسبت اسے'' ہندوگ'' یا'' ہندوگ'' کہا جاتا رہا ہے۔اس نام کی شہادت قدیم لغات اور ادبی تقنیفات سے بھی ملتی ہے چنانچہ ۸۱۲ء میں قاضی خان بدرسے لے کر ۲۳۳ کا او میں سراج الدین خان آرزو کی سبجی قدیم لغت نویسوں نے ہندوستان کی زبان کو'' ہندگ'' یا'' ہندوگ'' کھا ہے۔ (۱۳۳)

غرض اردو کا قدیم ترین نام ہندی یا ہندوی ہی تھا۔ اس کی بنیادی وجہ پیتی کہ دربار کی زبان فاری کے مقابلے میں اس کی اپنی ہمہ گیرامتیازی شناخت تھی۔ اس ہمہ گیریت کے سبب اسے ہندی یا ہندوی کہا گیا۔ بیثال سے لے کر جنوب تک پورے ہندوستان میں بولی اور بھی جارہی تھی اور بلاتفریق رنگ، نسل اور مذہب کے عوام اسے روزمرہ زندگی میں استعال کر رہے تھے۔ بینام خوداس معنویت کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ اس زبان کو کسی مخصوص مذہب یانسل کے ساتھ منسوب نہیں کیا گیا۔ اس زبان کی بید چیشیت برصغیر پاک و ہندمیں آج تک برقر ارہے۔ شاہ جہاں نے اس کا نام اردو سیاسی مصلحت کے تحت نہ بھی رکھا ہو پھر بھی ہندی اور اردو کو ایک تنازع کی شکل دے کر سیاسی مسئلہ کھڑ اکر لیا جاتا ہے۔ اردو قدیم ہندی یا ہندوی کے لیے ایک بہت خوبصورت نام ہے ، دلوں کو بھاتا ہے لیکن اس کا مطلب یہ بھی نہیں ہونا چا ہے کہ سرحدے اُس پار جواسے نام دیا گیا

ہے وہ ہماری تہذیبی قدروں کے منافی ہے۔ سیاسی مصلحتوں کے تحت وہ یا ہم اگرالیہ سیجھتے ہیں تو اِدھریا اُدھر کی جمہور سے آخر کس انسانی تعلق کی بات کرتے ہیں؟ ہم گیت لٹامنگیشکر کاسنیں یا مہدی حسن کا ہمیں کہنا پڑے گا بقول شیکسپڑ''نام میں کیارکھا ہے''۔ ہندی ہویا اُردو پرصغیریا ک و ہندگی مشتر کہ لسانی شاخت ہے۔ دونوں نام مستعمل ہیں اور بھلے ہیں۔

## حوالهجات

ا ـ حافظ محمود شیرانی، پنجاب میں أردو، مقتدره، اسلام آباد، ۱۹۸۸ء، ص: ۵۸

٢\_ ايضاً،ص: ٢

۳ رام بابوسکسینه، تاریخ ادب اُردو عضنفرا کیدمی کراچی، سن ندارد، ص: ۲۵

۳۔ ڈاکٹر محی الدین زور ، ہندوستانی لسانیات ، پنجندا کیڈی ، لا ہور ، ۱۹۸۷ء ص: ۱۱۱

۵ - حامد حسن قادری ، داستان تاریخ اُردو ، اُردو اکیڈی کراچی ، ۱۹۸۸ء ، ص: ۴۰

۲۔ ڈاکٹر جمیل جالبی، تاریخ ادب اُردو، جلداول مجلس ترقی ادب لا ہور، ۲۰۰۵ء، ص:۲۸

ایضاً ، س

٨\_ الضأ، ص: ١٠

9\_ عين الحق فريدكو في ، أردوز بان كي قديم تاريخ ، مكتبه جديد ، لا مور ، ١٩٧١ ء ، ص . ٠ ٨

ا۔ حامد حسن قادری، داستان تاریخ اُردو، اُردوا کیڈمی کراچی، ۱۹۸۸ء، ص: ۲۱

اا۔ ڈاکٹر تبسم کانٹمیری،اُردوادب کی تاریخ،سنگِ میل پبلی کیشنز،الا ہور،۲۰۰۳ء، ص:۲۰

۱۲ ایضاً من ۲۳۰

۱۳ و اکٹرسلیم اختر، اُردوادب کی مختصرترین تاریخ، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور،۱۹۸۳ء، ص:۱۸

۱۳ ایضاً من ۱۳

ڈاکٹر طارق ہاشمی

استاد شعبه اردو، جي سي يونيورسڻي، فيصل آباد

# فنِ تحرير كي تاريخ اوراُر دوحروف بتهجي كي تشكيل وانواع

Dr. Tariq Hashmi

Department of Urdu, G C University, Faisalabad

### The History of the Art of Writing and Udru Alphabets

According to modern theories of linguistics words are just signifiers and have no more value but symbols of human's conscious experiences but no one can deny the fact that these symbols are being used in all languages of the word and all human beings express their views and thoughts through them.

This question is no doubt very important that the art of writing in letters have pased how many stages. This question not relates to the linguistics but also to the history of man's mental development and his way of expression. History tells us that the alphabets have been enshaped since one thousand BC and having progressed through different stages have established themselves irrevocably.

'' تقریری الفاظ ڈبنی تجربے کی علامتیں ہوتی ہیں اور تحریری الفاظ تقریری الفاظ کی'۔ ارسطو کے اِس نظریے کی بازگشت عصری ، اسانی نظریہ سازی میں بھی سنائی دیتی ہے ، جس کی روستحریر محض ایک مجموعہ علامات ہوتی ہے۔ الفاظ کی حثیت نشان (Slgnifier) یا معنی نما کی ہی ہے اور قرطاس پر مختلف حروف کی صورت میں ہو پچھ اُ تارا گیا ہوتا ہے وہ بیان کی ایک ظاہری سطح ۔ فہ کورہ مواد آئس برگ کے اُس اوپری سرے کی طرح ہے جو سمندر کی سطح پر تیر تارہتا ہے۔ یہاں سوسیر اور دیگر ساختیاتی ناقدین کے فلسفہ کسان اور اُس کی اصطلاحات کی تکرار کا موقع نہیں لیکن فن تحریر کی تاریخ وہ کے ان تاریخ وہ حیران کن رُدواد ہے جس کے مطالع سے یہ حقیقت تھلتی ہے کہ لفظ جو محض ایک معنی نما قراریا یا ہے اُس کی نشو ونما کے تاریخ وہ حیران کن رُدواد ہے جس کے مطالع سے یہ حقیقت تھلتی ہے کہ لفظ جو محض ایک معنی نما قراریا یا ہے اُس کی نشو ونما کے تاریخ وہ حیران کن رُدواد ہے جس کے مطالع سے یہ حقیقت تھلتی ہے کہ لفظ جو محض ایک معنی نما قراریا یا ہے اُس کی نشو ونما کے

مدارج کتنے زمانوں پر پھلے ہوئے ہیں اور انسان جو حیوان ناطق ہے اپنے نطق سے ادا ہونے والے الفاظ کو دوام دینے کے لیے کیا کیا قرینے تلاشتا اور تر اشتار ہاہے۔

فن تحریر کی تاسیس وارتقا کے مطالع کو اصطلاحی طور پر ترسیمیات کا نام بھی دیا گیا ہے جبکہ مغرب میں Graphonomy /Grammatology کی اصطلاحات وضع کی گئی ہیں۔ یہ فن کب اور کس طرح معرضِ وجود میں آیا، یہ سوال اہم ہاور اِس کا جواب کسی ایک شعبۂ علم کے توسط سے حاصل نہیں کیا جاسکتا بلکہ حرف، لفظ طرح معرضِ وجود میں آیا، یہ سوال اہم ہاور اِس کا جواب کسی ایک شعبۂ علم کے توسط سے حاصل نہیں کیا جاسکتا بلکہ تلاش و اور اُن سے جنم لینے والے رسم الخط کا مطالعہ اب اِس قدروسعت اختیار کر چکا ہے کہ یہ محض لسانیات تک محدود نہیں رہا بلکہ تلاش و جبتو کے اِس عمل میں درست نتائج کے حصول کے لیے اساطیر، قدیم تاریخ، علم الانسان اور تہذیب و ثقافت بھی بنیا دی ماخذ کی حیثیت اختیار کر چکے ہیں۔

فن تحریری ابتدا سے متعلق روایات کس حد تک درست ہیں، اِس بارے میں کوئی قطعی فیصلنہیں دیا جاسکتا ہے کین بیم مباحث اپنے اندرا کیے عمدہ اسطوری ذا نقد ضرور کھتے ہیں۔ رسم خط کو دیوتا وُں کی عطابی نہیں خیال کیا گیا بلکہ مختلف تہذیبوں میں اگررسم ہائے خط کی وجہ تسمید معلوم کی جائے تو نہایت دلچیپ نتائج اخذ ہوتے ہیں۔ مصر قدیم میں مرد ج خط ہیروشلیفی در اصل یونانی لفظ ہے جومر کب ہے ہیروس اور فاوس کا۔ اوّل الذکر کا معنی ''مقدس شے'' ہے جب کہ مو خرالذکر کا مطلب نقش یا تصویر ہے۔ یوں ہیرونلیش کا معنی ''مقدس نقوش'' قرار پاتا ہے۔ اِسی طرح ہندی تہذیب میں '' دیوناگری'' کا معنی دیوتا وُں کا خط ہے۔ قدیم دور میں ایک خط براہمی بھی تھا جو براہما کے نام پر ہے۔ اِس سلسلے میں دیواندر نا تھ شرمانے اپنے ایک مضمون میں کہا ہیں :

سنسکرت میں بھاشا کے لیے براہمی کا لفظ اِستعال ہوتا کیونکہ زبان کوبھی خدا کی دین کہاجا تا ہے۔ اِس کو برہمنوں کی تخلیق بھی کہاجا تا ہے۔ <sup>(1)</sup>

ابن ندیم کی''الفہر ست'' کا مقالہ اوّل بعنوان''لغاتِ اقوام عرب وعجم کے بیان میں''رہم خط کے بارے میں بعض روایات کا ایک دلچیپ عکس یوں پیش کرتا ہے:

اِس میں اختلاف ہے کہ سب سے پہلے عربی رسم الخط کی بنیاد کس نے رکھی۔ ہشام کلبی کابیان ہے کہ اِس کا اولین موجد عربِ عادید کا ایک گروہ ہے جھوں نے عدنان بن ادّ کے ہاں قیام کیا۔ ابن کوفی کی تحریر کے مطابق اُن کے نام یہ تھے:

ابوجاد، ہواز خطی کلمون، صعفص ،قریبات

اِس شکل واعراف کی کتابت کا نداز انھوں نے اپنے ناموں کے مطابق مقرر کیا پھراُن کے علم ومطالعہ میں وہ حرف آئے جواُن کے ناموں میں موجود نہ تھے مثلاً ٹا،خا، ذال، ظا، ثین حنین ۔ اِن کا نام انھوں نے رواد ف قرار دیا۔۔۔ میں نے بینام ابنِ البی سعد کی تحریر میں اِس شکل وصورت اوراعراب میں پڑھے ہیں:

ایجاد، باوز، حاطی ،کلمان،صاع فض،قرست

کہتے ہیں بیآ خری قافلہ تھا جوعدنان بن ادّ وغیرہ کے ہاں آ کر تھہرا، جب ان لوگوں نے اپنے آپ کو عربوں کے قالب میں ڈھال لیا تو عربی اندازِ کتابت وضع کیا۔ (۲)

علامہ ابوالفضل نے'' آئین اکبری'' میں ایک عبرانی روایت کی قدیم روثنی میں اسلوب کتابت کا واضع حضرتِ آدم کواور بعض دیگرروایات کی رُوسے حضرت ادر لیٹ کوقر اردیاہے۔ (۳)

مولوی سیداحمد دہلوی نے اِسی نکتے کی روشی میں اِسے ابجدا در لیس لکھا ہے۔اُن کے نزدیک حضرت ِ ادر لیس نے اِس ابجد کوتر تیب دے کرآٹھ بامعنی کلے بنائے ، جو رہیتیں :

''ا۔ابجد\_\_\_میراباپگنهگاریایا گیالینیاُس سے گناہ صادر ہوا۔

۲۔ ہوز لیخنی اپنی خواہش نفسانی کی پیروی کی

سرحظّی \_\_\_ اُس کے گناہ اُس کی تو بدواستغفار سے کھود یے گئے۔

سم کلمن \_\_\_\_زبان برکلمهٔ حق لایا - اِس سے اُس کی توبہ قبول ہوی -

۵ \_ سعفص \_ \_ دُنیا اُس کے اُویر ننگ ہوگئی، پس بہادی گئی۔

۲ ـ قرشت \_\_ اینے گناہوں کا قرار کیا،جس سے کرامت کا شرف حاصل ہوا۔

کے خداتعالی نے اسے قوت دی۔

٨ فظغ \_ شيطان كا جھاڑا كلمهُ تو حيد كى بركت سےمٹ گيا۔ ١٩٠٠)

مذکورہ اسطوری روایات اپنے اندر دلچیسی کاعضر رکھتی ہیں لیکن اضیں نہ تو تسلیم کرنے کے کوئی ٹھوں شواہدموجود ہیں نہ ہی تر دید کے۔ تاہم بیالیک حقیقت ہے کہ رسم الخط کی ایجادانسان کی اپنی متفرق ضروریات کے تحت ہوئی۔ بیضرورتیں ساجی بھی تھیں اور معاشی بھی۔

جب إنسان كے بالهمی تعلقات میں بعض معاملات نے إس قدروسعت اختیار کی کہ اُخسیں ذہن میں یا دداشت کی صورت میں محفوظ رکھناممکن ندر ہاتو پہلے پہل تو مختلف علامتوں کی مدد کی گئی لیکن بعدازاں تحریر کا طریقہ کاراختیار کیا جانے لگا، یوں کر مارض پراولین علمی ایجادرسم الخط کی بنیادگر اربی ہوئی۔ اِس سلسلے میں سبط حسن ککھتے ہیں:

دراصل تحریر کافن مندروں کی معاشی ضرورتوں کے باعث وجود میں آیا۔ مندر کی دولت چونکہ دیوتاؤں کی ملکیت ہو تی تھی، اِس لیے پر وہتوں کواس کا با قاعدہ حساب رکھنا ہوتا تھا۔ زر می پیداوار کا حساب، نیجی، آلات اور اوز ار کا حساب، چڑھاوے اور قربانی کا حساب، کاری گروں کی مزدوری کا حساب نیجی، اشیائے بر آمدو در آمد کا حساب، غرضیکہ آمد نی اور خرچ کی در جنوں مدین تھیں اور ذہین سے ذہین پر وہت بھی اِس وسیع کاروبار کا حساب اپنے ذہین میں محفوظ نہیں رکھ سکتا تھا۔ (۵) علم الکتابت کی تاریخ کے باب میں مولانا عبدالرزاق کا بھی یہی خیال ہے کہ حروف کی تشکیل ، ارتقاانسان کی کاروبار تجارتی ضرورتوں کے مرہون منت ہے۔وہ کھتے ہیں:

تاریخ اقوام سے ظاہر ہے کہ جب فو نقی قوم کامصریوں سے سلسلۂ تجارت شروع ہوا تو اُن کو کتابت کی ضرورت محسوں ہوئی اور انھوں نے مصری خطوط کا ستعال سیکھا اور مصری ابجد سے ۱۵ حروف لیے باقی ہے۔ حروف خودا بجاد کے اور ۲۲ حروف کی جداگانشکلیں بنائیں۔ (۲)

رسم الخط کی ایجاد کا پہلا مر حلہ حروف کے بجائے تصاویر تھا۔ یہ تصویری رسم الخط Pictograph کہلاتا ہے۔ سیمری، ہیروفلیفی ، اور ہراطیقی رسم الخط تصاویر پر مشتمل تھے۔ ابتدا میں ان تصاویر کی تعداد ہزاروں میں تھی جورفتہ رفتہ کم ہوتی گئی۔ تصاویر نے بعداز اں حروف کی شکل اختیاری لیعنی پہلے جوتصویر بنائی جاتی تھی وہ آہتہ آہتہ بھڑ دہوتی گئی اور کھمل نقش کے بجائے دائرے اور خط معرض وجود میں آئے۔ سب سے پہلارسم الخط خط پیکانی تھا جسے خط میخی یا خط مساری بھی کہا جا تا ہے۔ اس کی وجہ تسمید ہے کہ اہل سومیر گیلی مٹی کی چھوٹی تھے۔ اس ملل عبد تھے۔ اس کی وجہ تھے۔ اس میں عبد تھے۔ اس ملل اختیار کر لیتے تھے۔ (ے)

حرفی رسم خط کی بنیادگر اربی میں فنیقیوں کی خدمات سب سے زیادہ انقلابی خیال کی جاتی ہیں۔ فنیقیوں کا زمانہ کم و بیش ایک ہزار سال قبل مسیح بیان کیا جاتا ہے۔ اس قوم پر لسانی اعتبار سے آرامی عضر غالب تھا۔ بعض روایات کی روشنی میں فنیقی خط ، اوّل آرامی تھا جو دنیا کا پہلا با قاعدہ تحریری خط ہے۔ دنیا کے بیشتر خطوط آرامی سے ماخوذ ہیں۔۔۔حروف کی ایجاد نے تحریر کومقبول بنادیا۔۔۔ان کا سیکھنا اور لکھنا آسان ہوگیا۔ اس وجہ سے خواندہ افراد کی تعداد میں غیر معمولی اضافہ ہوگیا۔ متمدن دنیا نے اس ایجاد کو ہاتھوں ہاتھ لیا جتی کا مصراور بابل میں بھی یہ خط مقبول ہوگیا۔ وہاں کے سابقہ رسم الخط متروک ہوتے چلے گئے۔ عبر انبوں نے اپنی مقدس کتاب تو رات اس رسم الخط میں لکھی ایرانیوں نے بھی زردشت کی مقدس'' اوستا'' اسی خط میں لکھی۔ یونانیوں نے آرامیوں کی شاخ فنیقیوں سے پیخط عاصل کیا اور اس زبان کو اسی خط میں لکھا۔ (ے)

تحریر کے لیے حروف کی بنیادی تشکیل کے بعد ہر خطے اور ہر تہذیب نے اسے اپنے انداز میں اختیار کرتے ہوئے اپنی مخصوں تہذیبی فضا اور لسانی تقاضوں کی روثنی میں تبدیلیاں کیں۔ بیتبدیلیاں رسم الخط کی بھی تھیں، حروف کی تعداد میں کچھ خاس آ واز وں کے مطابق اضافہ ہے متعلق بھی تھیں اور تعلیم کے نقط نظر سے ان کی ترتیب نوکی شکل میں بھی تھیں۔

یدا یک دلچسپ امر ہے کہ ہزاروں سال کی مسافت اور لسانی بعد کے باوجود رسم الخط کی جگہ پر عربی اور انگریزی میں کئی ایک با تیں مشترک ہیں۔ مثلا انگریزی میں حروف بھی ایک با تیں مشترک ہیں۔ مثلا انگریزی میں حروف کی ابتداء الف اور بسے ہوتی ہے۔ انگریزی کا Beta عربی میں بیت یعنی گھر ہے اور یہی حرف 'ب'(B) کی وجہ تشمیہ بھی ہے۔ اسی طرح حروف کی ترتیب ایجد کو دیکھا جائے تو اس کے تین سیٹ ایسے ہیں جن میں حروف کی ترتیب اور

آوازیں انگریزی کے حروف جبی سے مماثلت رکھتے ہیں۔ بیتین سیٹ ابجد، ' کلمن اور قرشت 'ہیں۔ ابجد اب ج د ABCD

کلمن ک ل م ن KLMN

قرشت ق رش ط QRST

یہاں ایک امری وضاحت ضروری ہے کہ انگریزی میں "C" کی آ واز اگرچہ "س"یا" ک" کے لیے مخصوص ہوگئ ہے کین اس کی اصل آ واز "ج" ہے۔ 'ج' کی وجہ شکیل جمل یعنی اونٹ ہے اور C کی وجہ شکیل بھی یہی لیعنی احصا ہے۔ مذکورہ سیٹوں میں صرف ترتیب ہی بلکہ بعض حرفوں کا انداز تح بر بھی کیساں ہے۔ مثلاً:

( (A)، ج(C)، د(D)، ک(X)، ل(L)، اور ق(Q).

عربی حروف بہی کی موجودہ تر تیب ابجد کے بجائے ابت ہے۔روایت ہے کہ بیائنِ مقلہ (۹) نے تر تیب دی تھی اور مقصد تدریسی نقاضے کی تکیل تھا۔ کہ اس طرح حروف کو یا در کھنا طالب علموں کے لیے آسان ہوگا۔

جس طرح ہرقوم نے اپنی ضروریات کے تحت حروف کی تشکیل و ترتیب نوکی اس طرح تحریر کی جہت کا بھی اپنے مخصوص عقلی دلائل سے تعین کیا۔ عربی ،سریانی ،عبرانی دائیں سے بائیں جانب جب کہ رومی ، یونانی اور قدیم فارسی بائیں سے مخصوص عقلی دلائل سے تعین کیا۔ عربی میں ریانی معروف زبانوں میں یہی رسم تحریر ہے۔ عربی میں حروف پر دائیں جانب لکھی جاتی رہیں اور اب بھی مذکورہ زبانوں میں سے مروح زبانوں میں یہی رسم تحریر ہے۔ عربی میں حروف پر اعراب، نقطوں اور شوشوں کا اہتمام بعد از اسلام ہوا۔ ابوالا سود دو کلی (۱۰) نے 50 ہجری میں نقطے بطور اعراب ایجاد کیے بعد از ان نصر بن عاصم (۱۱) نے حجاج بن یوسف کی ہدایت پر اعراب کے لیے نقطوں کا رنگ قر مزی اور حروف کے شخص کے بعد از ان نقطوں کورواج دیا۔ عبد الرحمٰن خلیل بن عروضی نے اعراب کی شکلیں وضع کر کے نقطوں اور اعراب میں حدامتیاز قائم کر دی۔

اردوزبان کارسم الخطا گرچیور بی ہے تا ہم یہ زبان تین زبانوں ہندی، فارسی اور عربی کا مجموعہ ہے۔لہذااس کارسم الخط بھی Indo-perso-arabic ہے اوراس میں ان خاص آ واز ول جن سے عربی محروم ہے لیکن وہ فارسی یا ہندی میں پائی جاتی ہیں کے لیے حروف کی تشکیل کا اہتمام اس ہنروری سے کیا گیا ہے کہ کسی نوع کی اجنبیت یاتضنع کا احساس نہیں ہوتا۔

اُردو كے حروف جي كوندكوره زبانوں كے لحاظ ہے ديكھا جائے تو إس كودرج ذيل مدّوں ميں تقسيم كيا جاسكتا ہے:

i۔ خالص فارسی حروف: ژ

ii۔ خالص ہندی حروف:

ٹ، ڑ، ڈ۔ان کے علاوہ دوچیشی سے بننے والے حروف جو ہائیہ آ واز ول کو ظاہر کرتے ہیں بھی خالص ہندی حروف ہیں جو بیہ بیں: بھ، پھ، تھ، ٹھ، جھ، جھ، کھ، کھ، دھ، ڈھ، رھ، ٹھ، کھ، مھ، نھ،

iii۔ ہندیء کی مشترک:

(،ب،ت،ج،د،ر،ز،س،ش،ک،ل،م،ن،و،ه،ی

iv ہندی فارسی مشترک:

(، ب،پ،ت،ج،چ،د،ر،ز،س،ش،ک،گ،ل،م،ن،و،ه،ی

٧۔ فارسي عربي مشترك:

(، ب،ت،ج، ۲، خ، د، ر، ز، س، ش،ع،غ،ف،ق،ک،ل،م،ن،و،ه،ی

vi ہندی فارسی ،عربی مشترک:

(، ب،ت،ج،د،ر،س،ش،ک،ل،م،ن،و،ه،ی

مشترک حروف کے سلسلے میں یہ بحث نامکمل رہے گی۔اگراس نقطے کی طرف اشارہ نہ کیا جائے۔ کہ اُردو میں درخ ذیل حروف جن الفاط میں استعال ہوں گے وہ عربی الااصل ہوں گے۔ بیالگ بات کہ نہ کورہ الفاظ بعداز ان فارسی اور اُردوز با ن کے ذخیرہ بائے الفاظ کا حصہ بن گئے بیحروف درج ذیل میں :

ق، ث، ح، ص، ض، ط، ظ، ع، غ

زبان، مجموعہُ اصوات ہوتی ہے۔ اردو کے حروف ِ تنجی کواگر اصوات یا مخرج کے اعتبار سے دیکھیں تو اِن کی درج ذیل قتمیں ہیں:

i سیوه حروف بین جولبول سے اداکیے جاتے بین یعنی ب، پ، ف، م، و،

اُردوشاعری میں شفویہ حروف کے استعال کے لحاظ سے''واسع الفظتین'' بھی صنائع شعری کا حصد رہی ہے جس سے مراد یہ ہے کہ شعر میں کوئی ایبا لفظ استعال نہ ہو جس سے لب آپس میں ملتے ہوں ۔ اس سلسلے میں نظیرا کبرآبادی کی ایک پوری غزل اس صنعت میں ہے۔ (۱۱) دوشعر ملاحظہوں:

آیا نہیں جو کر کر اقرار بنتے بنتے عُل دے گیا ہے شائد عیار بنتے بنتے آیا ہے دیکھنے کو تیرے نظیر اے گُل دکھلا دے تک تو اِس کو دیدار بنتے بنتے

اس کے متضادایک دوسری صنعت'' واصل الشفتین'' بھی ہے جس میں شعر میں ایسے حروف استعال کیے جاتے ہیں۔ جن کے پڑھنے سے لب آپس میں مل جاتے ہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر یعقوب عامر نے شمس الرحمٰن فاروقی کا بید لچسپ شعر بطور مثال پیش کیا ہے (۱۳):

بد ہر مجھے بد بات بتائے بھی مگر

## ياكيزه بيان محبت ميرا

ii۔ کثوبہ(Gingival): پہوہ حروف ہیں جنہیں ادا کرتے ہوئے مسوڑ ھوں پرزبان پڑتی ہے یعنی ث، ذ،ظ

iii۔ اسلیۃ (Sibilant): یہ حروف جو صفیری آ واز وں کی ادائیگی کے لیے ہیں اور اِن کامخرج زبان کی نوک ہے مینی زہیں میں،

iv ۔ نقیہ (Laguid): پیوہ حروف ہیں جن کا مخرج زبان کا وہ حصہ ہے جہاں وہ سامنے کی طرف ختم ہو جاتی ہے ربال، ن

٧- شجريد: يه وهروف بين جن كي ادائيگي كے وقت ہونٹ كھلے رہتے بين ليني ج، چ، ژ، ش، ض،

۷۱- نطعیہ: اِن حروف کے تلفظ میں زبان مسوڑ هوں سے اوپر تالو کے اُس جھے سے جا کرملتی جو کھر درااور ناہموار ہے بعنی ت، د، ط

vii لہویہ: وہ حروف جو گوے کے ذریعے اداکیے جاتے ہیں یعنی ق،ک،گ

viii مطقیہ: ایسے روف جو طق سے ادا کیے جاتے ہیں یعنی ج،خ،ع،غ،ه

ix۔ لینہ: بیروہی حروف ہیں جنھیں حرفِ علت بھی کہا جاتا ہے بعنی ا، و، ی۔ یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حروف علت کی دوہری حیثیت کے بارے میں بھی ایک توضیح کردی جائے۔

جس طرح انگریزی میں A, E, I, O, U میں کرونو سیح جس طرح انگریزی میں A, E, I, O, U میں حروف علی جس طرح اندو میں مذکورہ حروف علیت بھی بعض اوقات حرف سیح کا کام دیتے ہیں۔اس سلسلے میں رشید حسن خان نے حرف الف پر گفتگو کرتے ہوئے بینکتہ یوں واضح کہا ہے:

الف، واو، ی، إن تین حرفوں کو'' حروف علت'' کہا جاتا ہے۔ باقی حرف'' حروف صحح'' کہلاتے ہیں۔ اِس سلسلے میں بید بات ملحوظ رہنا چاہئے کہ اِن متین حرفوں کے کر دار میں'' وگہرا پن'' پایا جاتا ہے، اور دو واس طرح کہ جب بید متحرک ہوتے ہیں، اُس وقت'' حروف صحح'' کی طرح حرکات (زبر، زبر، پیش) کو تبول کرتے ہیں، اور بید اِن کے محرک ہوتا ہے، جیسے: اَب، وطن، یَم ۔ اِن لفظوں میں الف، واو، کی کاوہ جی ممل ہے جود وہر ہے حوف کا ہوتا ہے۔ ہاں جب بیسا کن ہوں گے، تب اِن کے کر دار کا دوسرا اُرخ نمایاں ہوگا اور اُس صورت میں بین 'حروف علت' ہوں گے جیسے: بڑا، بوٹ، بیٹ (۱۳)

حروف علت کے سلسلے میں بیام بھی واضح رہے کہ اُردو میں حرف علت کا کام محض حروف سے نہیں بلکہ اعراب سے بھی لیاجا تا ہے۔

اُردوحروفِ جبی کوخطاطی کے ماہرین نے اُن کی ہیت کے لحاظ سے بھی تقسیم کر کے اُن کو چھے حصوں میں بانٹا ہے۔ بناوٹ کے اعتبار سے بیتشیم کچھ یوں ہے:

i. عمودی: ایسے حروف جوعمودی شکل میں ہوتے ہیں۔ یعنی (

- اا۔ مستوی: ایسے حرودف جو لیٹے ہوئے ہوتے ہیں یعنی ب،ت،ٹ،ف
- iii۔ مدوّر: ایسے جوحروف دائر کے کی شکل میں لکھے جاتے ہیں یعنی ج،س،ص،ع،غ،ق،م،ن،ه،ء
  - iv عمودی مستوی: ایسے حروف جو کھڑ ہے ہوئے بھی ہوں اور لیٹے ہوئے بھی ۔ یعنی ک،گ،
    - ٧- عمودي مدوّر: ايسے حروف جو كھڑے بھي ہوں اور دائرے كي شكل ميں بھي ليني ل،
- vi غیرعمودی:ایسے حروف جواو پردی گئی تمام اقسام سے مختلف ہیں بین نہ تو کھڑے ہوتے ہیں نہ تو گول جیسے د، ڈ، ذ، ر،

ڑ،ز،ژ،و۔

کسی اور زبان میں حروف کو بلحاظ جنس تقسیم کر کے ان کی تذکیروتا نیٹ بنائی گئی ہویا نہیں مگر بیئلتہ اُردو کے حروف حجی کے حوالے سے بہت دلچسپ ہے کہ بعض حروف کو مذکر اور بعض حروف کوموئٹ پکارا جاتا ہے بیتذکیروتا نیٹ بے جان اشیاء کی طرح غیر حقیق ہے اور حروف کی صنفی حیثیت کے حوالے سے کوئی واضح اصول بھی نہیں ہے۔ اردو میں درج ذیل حروف مذکر ہیں:

الف، ج، س، ش، ع، غ، ق، ک، گ، ل، م، ن، ء۔

جبكه موئث حروف بيه باين:

ب، پ، ت، ث، چ، ح، خ، د، ڈ، ز، ز، رُ، رُ، ص، ض، ط، ظ، ف، و، و، ی، ے۔

اردو کا شاردنیا کی ان زبانوں میں ہوتا ہے جن کارسم الخط دائیں سے بائیں کھا جاتا ہے۔لیکن انفرادی طور پراردو کے بعض حروف حتجی بائیں سے دائیں کھے جاتے ہیں۔ بیرروف درج ذیل ہیں:

5,5,5,3,3

اردو کے حروف جنجی جب کسی لفظ کا حصہ بنتے ہیں تو ان کی شکل میں جزوی تبدیلی واقع ہوتی ہے۔اوران کوایک دوسرے سے جوڑ بھی دیا جا تا ہے۔ یہاں دلچیپ امریہ ہے کہ بعض حروف ایسے بھی ہیں کہ ان سے پہلے تو حروف کو جوڑا جا سکتا ہے کیاں بعد میں نہیں۔ان حروف میں الف، د، ڈ، ز، ز، واور ء شامل ہیں۔

اُردوشاعری میں حروف اس صفت کے لحاظ سے بھی دوسنعتیں 'صنعتِ مقطع'' اور 'صنعتِ موصّل'' بھی رائج رہی ہیں۔ ذیل میں مذکورہ صنعتوں کی مثالیں بالتر تیب ملاحظہ ہوں:

> اے آدم زاد واہ واہ واہ عشق ہی عشق ہے نہیں ہے کچھ عشق بن تم کہو کہیں ہے کچھ

یدامر جیسا که گذارش کیا جاچا ہے کہ حروف پر نقطوں کا اہتمام بعد میں کیا گیا۔ اِس زاویے ہے بھی دیکھیں تو اُردو حروف ِ جبی کے دوگروہ نشکیل پاتے ہیں ۔ یعنی منقوط اور غیر منقوط ۔ اس سلسلے میں اُردوشا عری میں بعض صنائع شعری بھی ایجاد ہوئیں جن میں صنعت غیر منقوط ، صنعت فوق النقاط اور صنعت تحت النقط شامل ہیں ۔

اُردو میں خالص ہندی حروف پر فی زمانہ چھوٹی ط کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ آغاز میں اِن حروف پر بھی چار نقطوں کا اہتمام کیا جاتا تھا۔اورٹ، ڈ،اورڑ کے لیے بالتر تیبت، د،اورر پرایک قطع خط کا استعال بھی ماتا ہے۔

فنِ تحریری تاریخ کا ارتقائی سفراور اُردوحروف ِ تنجی کی تشکیل کاعمل جہاں اپنے اندر بعض دلچیپ نکات رکھتا ہے وہاں اس کے رسم الخط میں بعض انفرادیت کے پہلوبھی موجود ہیں۔ اُردوحروف کی اصوات، ہیت اور انواع کا مطالعہ اردوز بان کے رسم الخط میں بعلووں پر بھی روشنی ڈالتا ہے۔خصوصاً اس زاویے سے کہ اردوز بان کے حروف ِ تبجی میں تین متفرق زبانوں کے اصوات شامل ہیں۔

# حواله جات/حواشي

ا ـ د يواندرناته شرما:"رسم خط ياليي كاماضي "د بلي جمايون ، جنوري 1969 ء ، ص 83

٢ - ابن نديم: "الفهرست " (مترجم: اسحاق بهي ، لا مور، اداره ثقافت اسلاميه، پنجاب يو نيورشي ، 19 مس

۳۔ سیداحمد دہلوی: فرہنگ آصفیہ "لا ہور، سنگ میل پبلی کیشنز،۲۰۰۲ء۔ سیداحمد دہلوی کے ذرکورہ نکتے کا مآخذ مولوی محمدلا د کی "مویدالفصلا" ہے جس میں انہوں نے کلمات ابجد کی یوں وضاحت کی ہے:

"ابجد=نكار بسيار كرد از عصيال

هوز = پیروی کرد خواهش خود را

حطى = نابود شُد گناه او با ستغفارو توبه احسان گرديد به او به عفو رحمت

کلمن= کلام کر د بکلمه که محتوی به طلب رحمت بو د،پس تو به قبول کرد خدا

، و احسان قبول و رحمت

سعفص= تنگ گر دید دنیا بر آدم و سختی آورد به او

قرشت= گرفتار شُد به باعث گناه،پس پرده پوشید به سبب کرامت و اکرام

ثخذ = بگرفت از جانب خدائر تعالیٰ عفو وصفح و در گزر

ضظغ=باز داشته از آدم گزندگی لا له الا الله محمد رسول الله علیه و سلم ملکی بود نام پسر او این بود ابلیس لعین به دعا و قول لا له الا الله...

- سبط حسن:"ماضی کے مزار "ص۳۲
- ۲- مولا ناعبدالرزاق:"ادب،زبان،قواعد" پینه،خدا بخش لائبریری،س-ن،ص ۱۲
  - -- سبط حسن: "ماضی کے مزار "ص۲۳
  - ۸ پروفیسر محسلیم: "اردورسم الخط" کراچی،مقترره قومی زبان،۱۹۸۱ء، ص ۱۵
- 9۔ ابن مقلہ عباسی خلیفہ المقتدر کا وزیر ہے۔اس کے علاوہ الرازی کے دور میں بھی کیچھ عرصہ وزارت پرممکن رہا۔ علم وفضل میں بھی خوب شہرت رکھتا ہے۔اس کا شارعر نی خطاطی کے موجود وں میں ہوتا ہے۔
- ۱۰۔ ابوالاسود دونکی حضرت علی کا ساتھی تھا جو بھرے کا گورنر بھی رہااور حضرت ابن عباس نے اسے پھھ عرصہ کے لیے تجازییں قائم مقام بھی مقرر کیا۔اس کی وجہ شہرت شاعری بھی ہے مگر اصل اہمیت واضع اعراب قر آن کے طور پر ہے (اگر چہ بعض روایات کی روشنی میں یہ بات درست نہیں۔)
  - اا۔ نصر بن عاصم کویدکا م خلیفہ عبدالملک بن مروان کی ہدایت پرعراق کے گورز حجاج بن پوسف نے تفویض کیا تھا۔
    - ۱۲ نظیرا كبرآبادى: كليات نظير (مرتبه مولا ناعبدالباري آسي )، لا مور، مكتبه شعروادب، ١٩٨٦، ص ١١٤
    - ۱۳۔ ڈاکٹر لیقنوب عامر:''صنائع لفظی''مشمولہ'' درسِ بلاغت'' تو می کونسل برائے فروغِ اُردو، ۲۰۰۷ء (یانچوال ایڈیشن) ص ۸۰
      - ۱۲۰ رشید حسن خان "اُر دواملا" لا بور مجلس ترقی ادب، ۲۰۰۷، ص۲۳

شاہین اختر استاد شعبه اردو، گورنمنٹ کالج برائے خواتین ،لیه استاد شعبه اردو، گورنمنٹ کالج برائے خواتین ،لیه اسانی و بلاغتی میاحث اور دو فکر بلیغ ،،: ایک تحقیقی مطالعه

#### Shaheen Akhtar

Department of Urdu, Govt. College for Women, Layah

#### The Linguistic and Rhetoric Discussions and Fikr-e-Baleegh

It has been the characteristic of Urdu literary, linguistic and rhetoric history that there has been deep contemplation over all these terms. The literary experst like shaikh Ahmed Gujarti, Mulla Wajhee, Mir Abdul Wasai Hanswi, Khan-e-Arzoo, Shah Hatim, Sayyed Insha, Moalana Baqir Aagah, Ahad Ali Khan Yakta, Imam Bakhsh Nasikh, Imam Bakhsh Sahbai have worked over these topics. In this way there has been made a strict tradition in Urdu literature regarding language, vhetoric, rhyme, prosody Byan and Badee. In this regard Allama Sayyed Ali Mohammad Shaad's book "Fikr-e-Baleegh" is a great refrence This book was published for the first and last time in near about 1920. This book is an examplary model of its age and its prose style. In this book there is a great debate over Urdu language history, rhetoics, Byaan, Badee, difinition of verse, Arifana Kalam and Gair Arifana Kalam, kind of verse and Mahasan and Mayaib-a-Kalam. One century ago, when there were no such great references over language contrversies at that time to lalk over such serious matters on such a logical and serious way was remarkable. In this regard this book can be regarded as a great reference.

اردو کے نثری ادب کا آغاز متصوفانہ موضوعات سے ہوتا ہے مگر بعد میں داستانوی نثر میں بھی خاطر خواہ اضافہ ہوا۔
فورٹ ولیم کالج کی نثری تح یک جس کا زیادہ تر حصہ داستانوں پر مشتمل تھا، اس سے قبل مہر افروز دلبر (1752ء)، عجائب القص (1794ء) اور نوآئین ہندی یعنی قصہ کوسف ملک و گئتی افروز (1795ء) جیسی داستانیں منصبہ شہود پر آئیں۔ ان داستانوں میں آخری دوداستانیں اٹھارویں صدی کی آخری دہائی میں تحریک گئتیں ۔ ان کتب کا سادہ، صاف سلیس اور روال اسلوب اس بات کی دلیل ہے کہ فورٹ ولیم کالج سے قبل وہ اسلوب اپنی شکل بنا چکا تھا جو بعد میں باغ و بہار، خطوط غالب اور تحریک علی گڑھ کے زیرا شریخایتی ہونے والی نثر کے اسلوب کی بنیاد بنا۔ مرادیہ ہے کہ باغ و بہار سے پہلے روال اسلوب سے مزین نثر، شالی ہند کے ادبی اور تخلیق تج بہا حصہ بن چکی تھی ۔ ایسے اسلوب سے مملوکت کی تعدادا گرچہ بہت کم ہے لیکن پھر بھی مزین نثر، شالی ہند کے ادبی اور فیش کا رواج پختہ ہو چکا تھا کیونکہ اس عہد میں اردوکی بجائے فارسی میں نثر لکھنے کا رواج بیات متھا۔ بقول ڈاکٹر سلیم اختر:

عام زندگی میں اردوشعراءاردونشر میں فاری تعلیم وتعلم کی بناء پر جو بُعد پیدا ہو چکا تھا۔اس کا اندازہ اس امر سے لگایا جاسکتا ہے کہ اردوکلیات یا دواوین کے دیبا ہے اور تقریظیں فارس میں ہوتی تھیں۔شاعر اردو کے، لکھنے والے بھی اردوشاع ،کیکن تذکر قلم بندفاری میں ہوتا تھا۔ <sup>(1)</sup>

مگرانیسویں صدی کے آغاز میں اردو میں نثر کھنے کا رواج عام ہوا۔ فورٹ ولیم کالج، خطوط غالب اور تحریک علی گرھی نثر کے ساتھ ساتھ السنہ اور بلاغت کے مباحث پر کام کا آغاز بھی اسی صدی (انیسویں صدی) کی دین ہے۔ حدائق البلاغت (1842ء) معیار البلاغت (1860ء) اور بحرالفصاحت (86-1885ء) جیسی با کمال کتابیں اس بات کی دلیل بین کہ اردونثر میں اب سنجیدہ علمی موضوعات بھی پیش ہونے گئے۔ بیسویں صدی کے آغاز تک تو اردونثر نے گئی مراحل طے کر لیے تھے جس کے نتیجے میں نہ کورہ موضوعات کو ایک مہیمز ملی اور ''فکر بلیغ'' ایسی کتاب سامنے آئی۔ یہ کتاب 1920ء کلگ بھیگٹے مریوئی اور اس کے مصنف مولا ناعلی محمد شآوییں۔ اس کتاب کے بارے میں سیرعا بدعلی عابد کہتے ہیں:
تالیف مولا ناعلی محمد شادیاں تالیف میں مولف نے جستہ جستہ فصاحت و بلاغت کے بعض پہلوؤں سے بحث تالیف مولا ناعلی محمد شادیاں تالیف میں مولف نے جستہ جستہ فصاحت و بلاغت کے بعض پہلوؤں سے بحث

نہ جانے کس بناپر سید عابد علی عابد نے بیفر مادیا ہے کہ جستہ جستہ فصاحت و بلاغت کے بعض پہلوؤں سے بحث کی گئی ہے۔ 120 صفحات کی اس کتاب میں تقریباً 25 صفحات، فصاحت و بلاغت، کی بحث کے لیخت کے لیخت کے جین اوراس بحث میں انھوں نے فصاحت و بلاغت کی تعریف، تفاصیل اور دیگر بلاغتی پہلوؤں کو مدل انداز میں اجا گر کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ 19 مرمعائب ومحاس کلام کو وضاحت ہے بیان کرتے ہوئے کہا ہے:

کی ہے اور حق بیہے کہ بحث کرنے کا حق ادا کر دیا ہے۔ (۲)

واضح ہوکہ اگر کوئی کلام نقائص بالائے سے پاک اور محاس بلاغت رکھتا ہوتو اس کلام کی یوں تعریف کی جائے گ''اس کلام کے سب الفاظ سلیس وشریں وشین اور محاور ہو صفحائے مطابق ہیں،سلسلۂ بیان اس کا درست وچست اور معنی کے اعتبار سے عالی، مقتضائے حال سے ذرابھی تجاوز نہیں ہے۔ (<sup>m)</sup>

اس کتاب کا آغاز ، حمیر عظیم آبادی تلمیذ علی محمد شآد کے دیبا ہے بعنوان''عرض حال' سے ہوتا ہے اس کے بعد زبان فاری میں ایک مثنوی ہے۔ جو 112 اشعار پر مشتمل ہے بید عائیہ مثنوی ہے جس کے شروع میں انھوں نے لکھا ہے: میری تھوڑی ہی نیکی (اگر ہو) تو اسے قبول کر لے اور میرے بہت سے گناہ بخش دے۔ (۴)

فصاحت وبلاغت کے بیان سے قبل انھوں نے''زبان'' کے مباحث پربات کی ہے اورار دوزبان کی تاریخ پر طائرانہ نگاہ ڈالی ہے۔مگریہ بحث کرنے سے پہلے انھوں نے ملامحہ فاکق کے حوالے سے مشہور نحوی سیبویہ کا یہ قول درج کیا

ہے:

ا گرتم کوکسی زبان کی اصلیت ورکنیت دیکھنی ہوتو اس زبان کے مختلف لفظوں پر نظر کرواور بید دیکھو کہ اس زبان میں افعال وعلامات خبر وضائر واسمائے اشارہ کس زبان کے میں اور آیا تبدیل ہونے پر بھی وہ زبان اپنے مرکز پر قائم رہ سکتی ہے پانہیں۔(۵)

یہ قول درج کرکے وہ یہ بتانا چاہتے ہیں کہاس معیار پراگر جانچا جائے تو فارس وعربی وغیرہ کوئی غیر زبان نہیں مشہرتی ۔ سیبویہ یہ بھی کہتا ہے کہ جملوں میں مبتداء فاعل ومفعول ومتعلقات جملہ کااس معنی کر کے، اعتبار نہیں ہے۔ <sup>(۲)</sup>اس نظر ہے کی بنیاد برعلی شاداردوزبان کے مارے میں لکھتے ہیں:

جتنی زندہ زبان سے مرکب ہے بے شک ہماری زبان میں بھی مل گئی ہیں اس سے بیزیں کہا جاسکتا کہ وہ زبان فلال فیرزبان سے مرکب ہے بے شک ہماری زبان میں وہ گو کہ اصل زبان میں نہیں ہی فاعل و مفعول وغیرہ چند متعلقات جملہ میں بہت افراط سے فاری وغیرہ زبان میں اسی بل گئی ہیں کہ ان کا چھڑا نے چھوٹنا اب نہایت ہی مشکل ہے بھر میں کہتا ہوں کہ جب وہ الفاظ ایک مدت سے زبان میں ل کر کہیں اندک تغیر کے ساتھ ہیں کہیں بلا تغیر جز وہ احد ہو چکے ہیں ۔ فرض کرو کہ تعصب سے کوئی شخص اس لفظ کو ہٹا کر بجائے اس کے اپنے مسب خواہ دوسرالفظ رکھے تو اول ہر زبان میں خدا جانے غیر زبانوں کے الفاظ متغیر ہوکر یا بحبتہ کس قدر بل گئے جن کا حصار ناممکن ہے تو چا ہے کہ سب کے ساتھ ایسا ہی تعصب رکھے اور بینا ممکن ہے ۔ دوسرے اسے گئے جن کا حصار ناممکن ہے تو چا ہے کہ سب کے ساتھ ایسا ہی تعصب رکھے اور بینا ممکن ہے ۔ دوسرے اسے لغات والفاظ کو داخل کرنے کی کوشش کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا ۔ موجودہ فصبے سلیس اردوکو نہ وہ جس میں کثر ت سے زبر دی فاری کی تر کیبیں الگئی ٹی داخل کی جارہی ہیں اور الفاظ الگ، دوسری طرف اچھے خاصے سے زبر دی فاری کی تر کیبیں الگئی ٹی داخل کی جارہی ہیں اور الفاظ الگ، دوسری طرف اچھے خاصے مستعمل لفظ کی جگہ شنکرت کے اجب الفاظ داخل ہور ہے ہیں ۔ اگر مسلمان اور ہندو؛ دونوں اپنی متفقہ کوشش مستعمل لفظ کی جگہ شنکرت کے اجب الفاظ داخل ہور ہے ہیں ۔ اگر مسلمان اور ہندو؛ دونوں اپنی متفقہ کوشش میں شہرت یا چکی ہے عالم گیراورعلمی زبان ہوجائے ۔ اس موجودہ سب طرح سے آ داست زبان میں ایک جانب سے فاری وعربی عالم گیراورعلمی زبان ہوجائے ۔ اس موجودہ سب طرح سے آ داست زبان میں ایک جانب سے فاری وعربی کرنے وردومری طرف ہوا کھا اور مشکرت کے زیادہ لغات لانے کی کوشش سے یہ ہوگا کہ نہ اس میں شہرت یا جگری کہ کوشش سے یہ ہوگا کہ نہ اس میں خربی کے زیادہ کرنے اور دومری طرف اور میں طور کے اور دومری طرف اور کو کہ کوشش سے یہ ہوگا کہ نہ اس میں شہر

پوری کامیابی ہوگی نہاں میں نتیجہ تنزل کے کچھیں ہے۔<sup>(2)</sup>

سيرعلى محر شاد كاس طويل اقتباس ميں بينكات سامنے آئے ہيں:

1- زندہ زبانوں میں غیرز بانوں کے الفاظ اس بار کی سے شامل ہورہے ہیں کہ ان کی نشاندہی کرنامشکل کام ہے۔ مگریہ الفاظ ان زبانوں (زندہ

زبانوں) کا حصہ بن چکے ہیں۔

2- اردو کے مستعمل الفاظ کی جگهنسکرت کے اجنبی الفاظ ہماری زبان اردو کے دامن میں داخل ہورہے ہیں۔

3- اردوزبان دنیا بھر کی زبانوں میں شہرت پا چکی ہے اگر مسلمان اور ہندوا سے پھیلانے کی کوشش کریں تو میں عالم گیر اور علمی زبان بن سکتی ہے۔

4- اگراس میں بھا کھااورسنسکرت کے زیادہ لغات لانے کی کوشش کی گئی تو نتیجہ اس کا زوال ہوگا۔

اس بحث سے بینتائج برآ مد ہوتے ہیں ہوتے ہیں کہ زبان اردو، فاری، عربی اور مقامی زبانوں (بھا کھا اور سنسکرت وغیرہ) کے حصار سے نکل کراپنے پاؤل پر کھڑی ہوچکی ہے اور اس میں عالمگیریت اور علمیت کے امکانات بڑھ گئے ہیں۔ان مباحث سے بیبات ترشح ہوتی ہے کہ' فکر بلیغ'' کی تخلیق کے وقت اردولسان پر بات کرنے کا آغاز ہو چکا تھا کیونکہ اس کتاب میں شادنے اردوز بان کے نام اور تاریخ پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے اور اپنی بیرائے دی ہے۔

دراصل تو بیزبان ہندوستانی ہے اور ہندوستانی ہی اس کے مالک میں پھر بید کیونکر ہوسکتا تھا کہ غیر زبان دخل در معقولات دے۔(^)

دخل درمعقولات کے منفی اثرات وہ بہ بتاتے ہیں کہ:

غیرزبان کے الفاظ کے ملنے سے فصاحت میں داغ لگتا ہے۔ (۹)

زبان کی بحث کی ذیل میں دراصل وہ فصاحت و بلاغت کے جملہ پہلوؤں کوزیر بحث لانا چاہتے ہیں اور دوٹوک الفاظ میں کہتے ہیں کہ:

غرض یہ ہے کہ الفاظ رکیک، کڈھب، انکھڑ، متبذل جیجیھورے اورایسے نہ ہوں کہ کانوں کو بھیا نک معلوم ہوں۔ بہجی یا در ہے کہ فصاحت کے تین مدلول ہیں: لفظ ضیح ۔ کلام ضیح څخص فصیح ۔ (۱۰)

نصاحت کی بحث میں'' شخص نصح'' شاید پہلی مرتبہ شامل ہوا ہے۔ جس کی وضاحت میں وہ کہتے ہیں کہ شخص نصحے وہ کہا جائے گا کہ تقریراً اور تحریراً وہ فصح جملے استعمال کرتا ہو۔ ایسے فصح البیان کے لیے لازم ہے کہ لہجہ بھی اس کا درست ہو، لہجہ کی درسی کے مید عنی ہیں کہ جس لفظ کوجس آ واز اور جس ترکیب کے ساتھ بولنا خوش نما وخوش اسلوب وشیریں ودل پیند ہواس سے عاد تا تجاوز نہ کرتا ہو۔ (۱۱) اسی فصاحت کی مزید وضاحت کے لیے انھوں نے آ واز، سراور موسیقی کو بھی اپنے مطالعہ کا حصہ بنایا ہے۔ دراصل فصاحت پران کا مدل بات کرنے کا نمیا دی مقصد بلاغت ہی کی تشریح وتو شیح ہے:

میں نے مانا کہ مذکورہ بالا باتیں اسالیب بلاغت کوشامل ہیں مگر جوضروری اور لازمی باتیں بلاغت کے لیے درکار ہیں ان کااس صراحت میں کہیں پتانہیں۔واضح ہوکہ بلاغت عربی لفظ ہے جس کا ترجمہ ہماری زبان میں'' پہنچ'' ہےاں معنی کر کے کلام بلیغ کے معنی ہوئے پہنچاہوا کلام۔(۱۲)

''پہنچاہوا کلام'' سے سیمعلی حمیر شآد کی مراد ہیہ ہے کہ ایسا کلام جومعنوی اور لفظی اعتبار سے جامع اور اکمل ہو۔ نیز وہ مقتفائے حال کے مطابق ہواور اس میں کسی بھی طرح کے ایسے معائب یاسقم نہ ہوں جو طبائع انسانی پر گراں گزریں۔ لیعنی برخلاف فطرت نہ ہوں۔ اس وضاحت کے لیے انھوں نے فصاحت اور بلاغت کے مباحث کو مختلف دلائل سے بیان کیا ہے۔ اس بحث کے بعد انھوں نے 'دشعر'' کی تعریف اور ضرورت کو اتوال علائے ادب عربی کی روشنی میں پیش کیا ہے۔ شعر کی ذیل میں انھوں نے بیان ، بدلیے ،عروض اور علم قافیہ پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے اور یہاں پر عربی کے ماہرین فصحا کے نظریات پر بھی ایک ناقد انہ نگاہ ڈالی ہے اور یہاں پر عربی کے ماہرین فصحا کے نظریا ہے:

شعر، کلام موزوں ومقفی کو کہتے ہیں کہ قائل نے بالقصدنظم کیا ہو۔اس تعریف میں آخر کی دوقیدیں زائد معلوم ہوتی ہیں کہ وقیدیں زائد معلوم ہوتی ہیں کہ اگیا ہے کہ بیائی لایاجائے) نہ لگے گایا دواشعار جو بے اختیاراندانسان نظم کردیتا ہے شعریت سے نکل جائیں گے۔اس لیتحقیق مقام یوں ہے کہ شعرای کو کہیں گے کہ وزن مقررہ میں سے کسی وزن ہور ہامقفی بالقصد کہا جانا اس کا وصف اضافی ہے۔ (۱۳)

شعر کی اس تعریف کے شمن میں وہ مزید کہتے ہیں کہ:

شعر کے کام اور مصرف کے بالا جمال سمجھ لینے کے بعد میہ بات بھی یا در کھ لینی چاہیے کہ میکام وہی اشعار دیتے میں جو بحثیت اپنی خوبی کے''شعریت''رکھتے ہیں ور نہ بعوض قوا کے جوش میں لانے کے اور بھی رندھا دیں عے (۱۴)

یہاں یہ بات کھل کر سامنے آگئی ہے کہ شعر کا بنیادی اور مرکزی جو ہراس کی'' شعریت' ہے۔اگر شعریس سے شعریت ہٹادی جائے تو وہ صرف ریاضی کا ایک فارمولا بن کررہ جائے۔مرادیہ ہے کہ سیدعلی محمد شاد کے نز دیک شعراییا کلام موز وں ہوتا ہے جس کا اساسی حوالہ شعریت ہے اور وہ اس شعریت کے بیان میں فصاحت، بلاغت، موسیقیت ،سلاست، سر اور تعنی کا اور تعنی کو اور تعنی بین اور تمہیں پران اشعار کا احاطہ بھی کرتے ہیں جن میں عشق مجازی اور عشق حقیق کے مضامین باندھے گئے ہوتے ہیں۔اس ضمن میں وہ استاد شعراء کے کلام سے امثلہ بیان کرکے عار فانہ اور غیر عار فانہ اشعار کا محاکمہ کرتے ہیں اور ان لفظیات کی نشاندہی بھی کرتے ہیں جن سے عار فانہ اور غیر عار فانہ موضوعات کی تخصیص ہوتی ہے۔ شعر کی بحث کے بعد اردو میں مستعمل اصناف شعر بر روشتی ڈالتے ہوئے رقم طراز ہیں:

اقسام منظومات ہماری اردومیں بھی وہی ہیں جو فارس میں رائج ہیں ۔ یعنی غزل ،مثنوی ، رباعی ، قطعہ ، افراد ، مثلث ، مربع مجنس ،مسدس ،مسیع ، ثنیٰ ،معشر ، ترجیع بند ،قصید ه اور پیسب انھیں عربی بحروں میں جن کو فارسی

والول نے برتاہے۔ (۱۵)

یہاں پرانھوں نے مرثیہ،حمداورنعت پر نگاہ نہیں ڈالی جبکہ ہماری شعری تاریخ میں ان اصناف پرا یک بڑا سرمایہ موجود ہے۔ بہرحال ان کی طرف سے پیش کی گئی اصناف کو مفصل انداز میں زیر بحث لایا گیا ہے

الغرض' کر بلیغ'' اردولسان کی وہ اہم کتاب ہے جس میں اردو زبان کی تعریف، تاریخ' اصول لسانیات، فصاحت، بلاغت، بیان، بدلیع، قافیہ، عووض، شعر کی تعریف اوراصناف شعر پر مدلل اور مر بوط انداز میں بحث کی گئی ہے۔ یہ بات حقیقت پربٹی ہے کہ قدیم عہد ہی سے اردو کی او بی شعر کی اور لسانی تہذیب پر قوجہ مرکوز کی جاتی رہی ہے اور بیان، بدلیع، معانی، قافیہ، عروض، لسان روز مرہ کی دری ، اظہار کی صفائی، عاور سے کی صحت اور زبان و بیان کے جملہ پہلوؤں پر ہرا مقبار سے معانی، قافیہ، عور قلی برای بیان کے جملہ پہلوؤں پر ہرا مقبار سے بات ہوتی رہی ہے۔ اس کی بڑی دلیلیں ہم شخ احمر گجراتی کی مثنوی، بوسف زلیخا (1585) میں دکھ سے ہیں جس کے دیبا پے میں کہا گیا ہے کہ وزن کی دری کی خاطر کسی کطی کا تلفظ بگاڑ نا ٹھیکے نہیں اور نہ ہی عبارت میں کسی قتم کی بے ربطی مستحن ہے۔ ملاوجبی نے اپنی مشنوی قطب مشتری خاطر کسی کا تلفظ بگاڑ نا ٹھیکے نہیں اور نہ ہی عبارت میں کسان کے ممل کی پابندی کی گئی ہو۔ میرعبدالواسع ہانسوی کی ''غرائب اللغات'' (1690ء ) کو بنیاد بنا کرخان آرز و نے''نوادرالالفاظ'' (1748ء ) کسی جس میں بعض کسانی مسائل بھی معرض گفتگو میں آئے۔ شاہ صائم نے اپنے مختصر کیان آہم دیباچہ'' دیوان زادہ (1755ء ) میں معیاری زبان کے بچھ معاملات پرخمنی اشارے کے، اس طرح سیرانشا اور مرزا قتیل کی کتاب'' دریا کے لطافت میں معیاری زبان کے بچھ معاملات پرخمنی اشارے کے، اس طرح سیرانشا اور مرزا قتیل کی کتاب'' دریا کے لطافت کوموضوع بنایا گیا ہے اور ادب عالیہ کے ان مباحث پرنا قدانہ اور محققانہ نگاہ ڈائی گئی جونثری تخلیق کے اسباب پیدا کرتے ہیں۔ ''مرکبلیغ'' اس سلسلے کا ایک معتبر حوالہ ہے۔ لسان اور فصاحت و بلاغت کے باب میں یہ کتاب ہر اعتبار سے وقع ہے۔ علی میں اینا ہے میں اینا ہو مقبر بیان کیا ہے:

عرض میری سجھ یوں ہے کہ ہمارے شعراء باعتبار زبان کے نہ توالیے ملاصاحب بن جائیں کہ اردو میں ترکیب ولغات فارس وعربی کی الیی بھر مارکر دیں کہ اس زبان کے بولنے والے والے واجب معلوم ہونہ ایسے پنڈت جی مہاراج ہوجائیں کہ منسکرت و بھا شاکے غیر مروج لفظوں کا میل دے کر معمولی باتوں کو اشلوک بنا دیں۔ اعتدال کو ہر جگہ مدنظر رکھنا جا ہیں۔ (۱۷)

سیرعلی محمد شاداس فلسفہ ہے آگاہ ہیں کہ زندہ زبانیں ارتقاء کرتی ہیں۔ان کے محاور ہاور روزمرہ ہیں تبدیلی آتی رہتی ہیں۔ان کے محاور ہاور اور ان کی استعال کے ردوقبول کا''مسلسل عمل''اس تبدیلی اور اس کے باعث زبان کی زندگی کا ضامن ہے۔لیکن دیکھنا یہ ہوتا ہے کہ بی تبدیلی، زبان کی تخلیقی تو انائی کا باعث بن رہی ہے یا اسے نقصان دے رہی ہے۔اس مضامن ہے۔لیکن و قبول کے قابل بنانا ماہرین لسان کا بنیا دی فریضہ تصور ہوتا ہے۔'' فکر بلیغ'' آج سے تقریباً، ایک صدی قبل منصئہ شہود پر آئی، بیوہ وقت تھا جب ہندوستان میں' لسانیات' کے جدید مباحث، یہاں کے ماہرین لسان کے لیے احبٰبی

اوراوپرے تھے۔ مگر جس طرح '' فکر بلیغ'' کے خالق نے اپنے عہد کے مروج نثری اسلوب میں اپنے اسانی اور بلاغتی نظریات پیش کیے ہیں آئیس دادد سے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ اس کتاب کی اہمیت اور افادیت تاریخ تصنیف سے لے کر آج تک قائم ودائم ہے ۔ بطور خاص لمحہ موجود میں اس کتاب کی اہمیت وافادیت اور بھی بڑھ گئ ہے کہ میڈیا کی تیزی اور دنیا کا گلوبل ویلج میں تبدیل ہونے سے دنیا کی تمام زبانیں ایک دوسرے پراثر انداز ہور ہی ہیں۔ ایسے میں لفظوں کا ادھر ادھر سفر کرنا ایک فطری ممل ہے، اس میں ''اعتدال'' کا دامن تھا ہے رکھنا اور زبانوں کی سائنس کو مجھنا نہایت ضروری ہے۔ اس تناظر میں '' فکر بلیغ'' ایک دستاویز کا مقام رکھتی ہے۔

## حوالهجات

ا۔ سلیم اختر، ڈاکٹر، باغ و بہار کا مقدمہ، مشمولہ، مقدمات باغ و بہار، ڈاکٹر اسلم عزیز درانی، مرتب؛ (ملتان، کاروال ادب، 1995ء) ص ۱۹۳

۲ عابد على عابد ،سيد ، البديع (لا مور مجلس تر تى ادب1985 ء) ١٥٠٥

س\_ محریلی شاد،علامه سرسید، فکر بلیغ (پینه، در مطبع سلیمانی، س\_ن) ص ۱۷

۲۔ فکر بلیغ ص ۵ کے فکر بلیغ ص ۲

۸۔ فکر بلیغ بس ۱۱ ۹۔ فکر بلیغ بس ۱۱

۱۰۔ فکر بلغ ص۱۲ اا۔ فکر بلغ ص۱۲

١٢ فكر بلغ ص ١١ فكر بلغ ص ١٦

10 فكربليغ من ٩٠

١٦ بواله خليق، المجم ( پيش لفظ ) لغات روزمره ، از تنمس الرحمٰن فارو في كراچي: سٹي پريس بک شاپ، 2003ء ص٩

ےا۔ فکر بلیغ ب<sup>م</sup> ۱۱۲

انيلاسعيد

پی ایچ۔ ڈی سکالر شعبہ اردو، نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگوئجز،اسلام آباد

# مباديات واصطلاحات بسمعياتي صوتيات

#### Aneela Saeed

Ph.D.Scholar, Department of Urdu,

National University of Modern Languages, Islamabad

#### **Acoustic Phonetics: Fundamental Concepts And Terminology**

Acoustic Phonetics is a relatively new discipline. Due to its technical nature, phoneticians mostly consider it as a branch of physics. Only a few urdu linguists have paid attention to it. They have not yet devised a unanimous system of urdu terminology. Basic concepts presented by them are lacking in clarity as well. In this article propaedeutics and terminology of Acoustic Phonetics have been discussed in detail.

سمعیاتی صوتیات، اسانیات کی ایک اہم اورخالعتاً تیکنیکی نوعیت کی شاخ ہے جس میں مشینوں کی مدد سے صوتی موجوں کا مطالعہ اور تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس مقصد کے لیے ساؤنڈ سپیلٹر وگراف، اوسلوسکوپ اور کمپیوٹر پروگرام استعال کیے جاتے ہیں۔ ماہر بن اسانیات عموماً سمعیات کو طبیعیات کی شاخ تصور کرتے ہیں۔ طبیعیات کی شاخ سمعیات ACOUSTICS میں موضوع بحث آواز ہوتی ہے، چاہے سمعیات ACOUSTICS میں موضوع بحث آواز ہوتی ہے، چاہے وہ کسی بھی ذریعے سے پیدا ہوئی ہو۔ سمعیات/آواز کی طبیعیات میں آواز کے اجراء، ترسیل واشاعت، ماہیت اورخصوصیات کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ سمعیاتی صوتیات میں انسانی اعضائے صوت سے پیدا ہونے والی آوازین زیرِ مطالعہ ہوتی ہیں۔ بیخاصا وسیع اورنستاً نیا موضوع ہے۔ اردومیں اس حوالے سے نہایت محدود پیانے پر کام سامنے آیا ہے جو بیشتر ڈاکٹر ابواللیث صدیقی ، ڈاکٹر گیان چندجین اور خلیل صدیقی کے مضامین پر مشتمل ہے۔ بیکام محدود تر ہوجاتا ہے کیونکہ صدیقی نے ڈاکٹر گیان چندجین نے ڈاکٹر گیان چندجین اور خلیل صدیقی نے اور خلیل صدیقی نے ڈاکٹر گیان چندجین نے ڈاکٹر گیان چندجین نے ڈاکٹر گیان چندجین نے ڈاکٹر گیان چندجین نے ڈاکٹر گیان چند جان کیا ہے استفادہ عاصل کیا ہے اور خلیل صدیقی نے ڈاکٹر ابواللیث صدیقی سے۔

فہ کورہ بالا ماہر بنِ لسانیات کے حوالے سے اردو میں سمعیاتی صوتیات پر ہونے والے کام کا نقابلی جائزہ لینے سے درج ذیل حقائق سامنے آتے ہیں:

- ا۔ آواز کی ماہیت ،ترسیل واشاعت اور خصوصیات کا بیان مزید تفصیل وتوضیح طلب ہے۔
  - ۲۔ بنیادی تصورات کے بیان میں ابہام، اسقام اور تضادات موجود ہیں۔
    - س۔ متعلقہ اصطلاحات کے تراجم کا متفقہ نظام موجوذ ہیں ہے۔

ان حقائق کے پیشِ نظر ذیل میں آواز کی ماہیت، ترسیل واشاعت اور خصوصیات کا تفصیلی وتوضیحی بیان پیش ہے۔ اس میں بالخصوص اس امر کا التزام رکھا گیا ہے کہ بنیادی نوعیت رکھنے والے طبیعیاتی تصورات کی بہتر تفہیم ممکن ہو سکے۔ وضع وتراجم اصطلاحات کا تفصیلی جائزہ آخر میں پیش کیا گیا ہے۔

آواز کا مطالعہ زمانہ ، قدیم سے شروع ہو چکا تھا۔ ۱۰۰ قبل اذمیج میں یونانی فلسفی فیٹا نورث سے اس کے اولین نشانات ملتے ہیں۔ ارسطو (۳۲۲ ۳۸۴ ق م) صوتی موجوں کی ماہیت سے بخوبی واقف تھا۔ روئن ماہر تعمیرات وٹروولیس ملائلات ملتے ہیں۔ ارسطو (۳۲۲ ۳۸۴ ق م) صوتی موجوں کی ماہیت سے بخوبی واقف تھا۔ روئن ماہر تعمیرات وٹروولیس محالت VITRUVIUS کے میں پیش کردہ نظریات بعد ازاں تعمیراتی سمعیات کا ہ تھا۔ نیوٹن کے اپنی ACOUSTICS کی بنیاد ہے گلیلو آواز کے پیدا ہونے ، اس کی ترسیل و وصولی کے ممل سے آگاہ تھا۔ نیوٹن کے اپنی کا سے میں تعدد وموج کے حوالے سے پیش کردہ کام کو طبیعیا تی مدد سمعیات کی مدد سمیات کی سمعیات کی سمعیات کی مدد سمیات کی سمیات کی

ہے آواز اور صوتی موجوں کا مطالعہ کر کے جیرت انگیز ایجا دات کا سلسلہ جاری ہے۔

طبیعیات کی رو سے آواز توانائی کی ایک قتم ہے اور کسی مرتعش جسم VIBRATING BODY سے جنم لیتی ہے۔ اس عمل کا مشاہدہ ایک سادہ تجربہ سے کیا جا سکتا ہے۔ کسی دھاتی برتن ( دیگچہ یا تھال ) کو الٹاکر کے دھاتی چھج سے بجا کمیں۔ اس عمل سے دھاتی برتن میں ارتعاش بیدا ہوگا جس سے آواز جنم لے گی۔ ارتعاش کا مشاہدہ کرنے کے لیے کا غذ کے چنا کمیں۔ اس عمل سے دھاتی برتن کی سطح پر رکھ دیے جا کمیں، جسم مرتعش ہوگا تو ٹکڑے اچھلنا شروع ہوجا کمیں گے۔ سطح کوچھونے پر ارتعاش محسوں بھی کیا جا سکتا ہے۔

### آواز کی ماہیت NATURE OF SOUND:

آواز کی ماہیت کو جھے کے لیے ارتعاش کے عمل کو جھنا ضروری ہے۔روزمرہ زندگی میں بچوں کا جھولا جھولنا عام مشاہدے کی بات ہے۔جھولا درخت پر جس مقام رنقطۂ لئکا و POINT OF SUSPENSION ہے بندھا ہوتا ہے،اس سے آگے پیچھے حرکت کرتا ہے،جس کے لیے ابتدا میں جھولے کو ایک طرف لے جا کر دھکا دینا پڑتا ہے۔ بیح کت آہتہ آہتہ کم ہوتی جاتی ہے اور بالآخرختم ہوجاتی ہے۔ POINT OF SUSPENSION ہے آگے پیچھے ہونے والی بیح کت، سادہ موسیقائی حرکت، سادہ موسیقائی حرکت کا SIMPLE HARMONIC MOTION کہلاتی ہے۔گھڑیال کا پیڈولم بھی

سادہ موسیقائی حرکت کا مظاہرہ کرتا ہے۔ سادہ پنڈولم' SIMPLE PENDULUM کی مثال لیتے ہیں جودھا گے سے بندھا ہوا دھاتی گولہ BOB ہوتا ہے، دھاگے کا دوسرا، سرالٹکا ہوا ہوتا ہے۔ ذیل میں سادہ پنڈولم کوشکل کی مدد سے دکھایا گیا ہے۔

حالتِ سکون میں پنڈولم نقطۂ O پر ہے۔اسے دائیں یا بائیں ایک طرف لے جاکر چھوڑ دیا جاتا ہے۔فرض سیجیے بائیں جانب نقطۂ A پر لے جاکر دھاتی گو لے کو چھوڑ اجائے تو یہ واپس نقطۂ O کی طرف لوٹے گا اور وہاں رکے گانہیں بلکہ آ گے نقطۂ B کی طرف جائے گا۔اب یہ نقاط A اور B کے درمیان آزادانہ حرکت کرتارہے گا۔ یہ سادہ موسیقائی حرکت کہلاتی ہے۔

نقطهٔ O سے نقطهٔ A کا فاصله اور نقطهٔ O سے نقطهٔ B کا فاصله برابر ہے بیعنی OB=OA کے۔نقطهٔ O سے کسی جانب کا انتہائی فاصله بیعنی OA یا OB دیطهٔ AMPLITUDE کہلاتا ہے۔

ینڈولم نقط کا کے نقط کا تک جاکر واپس نقط کا تک پہنچتا ہے تو یہ ایک ارتعاش کا CYCLE/ پنڈولم نقط کا کے مقس کھی ایک ارتعاش کہلائے گا یعنی نقط کا سے واپس نقط کا تک۔)

'اکائی وقت'یعنی ایک سینٹر میں ارتعاشات کی تعداد، 'فریکوئشی' FREQUENCY یا 'تعد د کہلاتی ہے۔ 'تعد د کی اکائی ارتعاشات فی سینٹر میں ارتعاشات می ارتعاشات فی سینٹر کا کائی 'ارتعاشات فی سینٹر کا کائی 'ارتعاشات فی سینٹر کا کائی 'ارتعاشات فی سینٹر کو کا کائی 'ارتعاشات کی مقام سے آگے، چیچے یا دائیں، بائیں حرکت کرتا ہے اور نتیج میں اپنے ارد گرد طولی موجیں' اپنی حالتِ میں اپنے ارد گرد طولی موجیں' کہلاتی ہیں جوایک مقام سے دوسرے مقام تک سفر کرتی ہیں۔

طبیعیات کے طلبہ کو مرتقش جہم ہے آواز پیدا ہونے کا تجربہ دوشاخہ TUNING FORK کی مدد سے کرایا جاتا ہے۔دھاتی دوشانے کوربر کے پیڈ پر ماراجا تا ہے جس سے آواز پیدا ہوتی ہے اور دوشانے کے ارتعاش کا بخو بی مشاہدہ کیا

## (شکل) مرتعش دوشاند به طولی موجول کی صورت میں آواز کی حرکت (ننگ کلیرین "مکشیف ٔ اور کھلی کلیرین" تکسیر' کوظا ہر کررہی ہیں۔)

دوشانے کی شاخیں PRONGS مرتفش ہوتی ہیں تو دونوں جانب کی ہوا پر دہاؤ بڑھتا ہے۔ مثلاً جب دائیں طرف کی شاخ مرتفش ہوکر باہر کی طرف حرکت کرتی ہواس سے آگے کی ہوا کی تہد دب جاتی ہے۔ بیٹل' دباؤ' یا' بیشف' COMPRESSION کہلاتا ہے۔ ہوا کی بیتہدا پناد باؤ آگے منتقل کردیتی ہے۔ بیسلسلہ آگے چلتا جاتا ہے، ختی کہ شاخ واپس پلٹتی ہے۔ واپسی کے سفر میں تکثیف کا ممل' بھیلاؤ' یا تکسیر' RAREFACTION میں بدل جاتا ہے۔ اس میں ہوا کا دباؤ کم ہوکر اس کی تہہ بھیل جاتی ہے اور یہ بھیلاؤ آگے منتقل ہوتا جاتا ہے۔ شاخوں کی آگے بیچھے حرکت یعنی ارتعاشات جاری رہتا ہے۔ شاخوں کی آگے بیچھے حرکت یعنی ارتعاشات جاری رہتا ہے۔ شاخوں کی آگے بیچھے حرکت اور کی موجیس جاری رہتا ہے۔ تکثیف اور تکسیر کا یہی سلسلہ آواز کی موجیس کہلاتا ہے۔

## آواز کی اشاعت PROPAGATION OF SOUND

موجیس توانائی کوایک جگہ سے دوسری جگہ لے جانے کا اہم زریعہ ہیں۔ توانائی کی ایک قتم ہونے کے باعث آواز کی ترسیل بھی موجوں کی شکل میں ہوتی ہے۔ آواز طولی موجوں کی صورت میں سفر کرتی ہے جو'میکائلی موجوں' MECHANICAL WAVES کی ایک قتم ہیں۔ الیی موجوں کو ایک جگہ سے دوسری جگہ پہنچنے کے لیے کسی' مادی واسط ' MATERIAL MEDIUM کی ضرورت ہوتی ہے، مثلاً شوس، مائع، گیس یا پلاز ما۔ 'ہوا' ایسا ہی ایک واسطہ ہے۔ جس کی غیر موجود گی میں میکائلی موجیس سفرنہیں کر سکتیں۔ یہی وجہ ہے کہ خلامیں آواز سنائی نہیں دیتی۔

آواز کی رفتار مختلف واسطوں (مثلاً ہوا، پانی، گھوس اجسام وغیرہ) میں مختلف ہوتی ہے۔ درجہ جرارت بھی اس پراثر انداز ہوتا ہے۔ صفر درجہ سینٹی گریڈ پر ہوامیں آواز کی رفتار ۳۳۱۔ میٹر فی سینڈ ہوتی ہے۔

### آواز کی ساعت HEARING OF SOUND

آواز کے پیدا ہونے اور کسی مادی واسطے سے گزرتے ہوئے دوسری جگہ پہنچنے کے بعداس کی ساعت کا مرحلہ آتا ہے۔ بہاں سے کان اپناعمل شروع کرتے ہیں۔ کان کا وہ حصہ جو دکھائی دیتا ہے، کان کا بیرونی حصہ کہلاتا ہے۔ جبکہ باقی دو حصہ وسطی کان اوراندرونی کان، نگاہوں سے اوجھل ہوتے ہیں۔ ساعت کے عمل میں متیوں حصوں کا اپنا اپنا کردار ہوتا ہے۔ بیرونی کان آواز کارخ وسطی کان کی طرف موڑتا ہے، جہاں وہ کان کے پردے سے ظرا کراس میں ارتعاش پیدا کرتی ہے۔ بیرونی کان آواز کارخ وسطی کان کی طرف موڑتا ہے، جہاں وہ کان تک پہنچاتی ہیں۔ اندرونی کان کی ساخت خاصی ہے۔ وسطی کان میں موجود تین چھوٹی سی ہڈیاں اس ارتعاش کو اندرونی کان تک پہنچاتی ہیں۔ اندرونی کان کی ساخت خاصی پیچیدہ ہے۔ یہاں موجود عصبِ سامعہ AUDITORY NERVE کے آخری سرے پربال نما ساختیں ہوتی ہیں۔ یہ عصبہ دماغ سے منسلک ہوتا ہے۔ جب آواز کی موجوں کا پیدا کردہ ارتعاش یہاں تک پہنچتا ہے تو دماغ کو پیغام رسانی شروع ہو جاتی ہے۔ اور دماغ آواز کی وصولی کا اشارہ یا لیتا ہے۔

آ واز کی ماہیت، ترسیل واشاعت اور ساعت کے مراحل کی وضاحت کے بعد آ واز کی خصوصیات کا جائزہ لیتے ہیں:

آواز کی خصوصیات CHARACTERISTICS OF SOUND

آواز کی پانچ خصوصیات ہیں:

البندي LOUDNESS

۲۔شدت INTENSITY

PITCH 5-

م کیفیّت QUALITY/TIMBRE

۵\_شوراورموسيقي NOISE AND MUSIC

بلندی: آواز کی بیخصوصیت اونچی اور مدهم آوازوں میں امتیاز کرنے میں مدود بتی ہے۔ عموماً کیٹ شخص سے بات کرتے ہوئے آواز دھیمی ہوتی ہے اور مجمع میں بات کرتے ہوئے آوازاونچی ہوتی ہے۔ آواز کی'بلندی' کا انحصار جن چیزوں پر ہوتا ہے ان میں مرتش جسم کا حیطہ اس کارقبہ، سننے والے سے مرتعش جسم کا فاصلہ، آواز کی شدت اور کا نوں کی حساسیت شامل ہیں۔ ا۔ مرتعش جسم کا حیطہ بڑا ہوگا تو آواز زیادہ بلند ہوگی مثلاً ستار کی تاریں آ ہستگی سے چھیڑی جا کیں تو حیطہ کم ہونے کی بنا پر آواز دھیمی ہوگی اور تاروں کوزور سے تھینچنے سے بلند آواز نکلے گی۔

ب۔ مرتعش جسم کے رقبے کے کم یازیادہ ہونے ہے آواز کی بلندی بڑھتی اور گھٹتی ہے۔ ڈھوکئی اور ڈرم کی آواز کی بلندی 'کافرق اس وجہ سے ہوتا ہے کہ ڈرم کی نسبت ڈھوکئی کی مرتعش سطح کارقبہ کم ہوتا ہے لہٰذااس کی آواز کی 'بلندی' بھی کم ہوتی ہے۔ ج۔ مرتقش جسم سے سننے والے کا فاصلہ جتنا زیادہ ہوگا، آواز کی' بلندی' اتنی کم ہوگی۔ جبکہ فاصلہ کم ہونے پرِ' بلندی' میں اضافہ ہو جائے گا۔

د۔سامع کے کانوں کی حساسیت بھی بلندی' پراثر انداز ہوتی ہے۔کانوں میں سی نقص کے باعث سامع کوآواز کی 'بلندی' کم محسوس ہوگی۔

شدت: مرتعش جسم سے سامع تک توانائی کا بہاؤ ہوتا ہے۔اکائی رقبے سے (جوآ واز کی موجوں کی سمت کے عموداً واقع ہو) فی سینڈ گزرنے والی صوتی توانائی کوآ واز کی شدت کہتے ہیں۔

'شدت' طبیعی مقدار ہے جس کی درست پیائش کی جاسکتی ہے۔ 'بلندی' کے برعکس'شدت' کا انحصار کا نوں کی حساسیت پرنہیں ہوتا۔ شدت کے در ہے کوڑ لیی بل بل موتی ہے۔ یہ ناندی ' سے ظاہر کرتے ہیں۔ انسانی کان کے لیے مدھم ترین قابلِ ساعت آواز کی شدت ، صفر ڈلی بل ہوتی ہے۔ یہ THRESHOLD OF HEARING کہلاتی ہے۔ عام سرگوشی کی شدت ۲۰ ۔ ڈلی بل، عام گفتگو ۲۰ ۔ ڈلی بل اورٹرین کی آواز ۱۰۰ ۔ ڈلی بل شدت کی ہوتی ہے۔ ۱۲ ۔ ڈلی بل کی آواز بغیر تکلیف کے سی جاسکتی ہے، یہ THRESHOLD OF PAIN کہلاتی ہے۔ اس سے زیادہ شدت کی آوازیں کا نوں کو تکلیف کے بنیاتی ہیں جبکہ ۱۲۰ ۔ ڈلی بل کی آواز سے بردہ ساعت پھٹ جاتا ہے۔

نے: یہ آواز کی الی خصوصیت ہے جس کی مددسے باریک چھتی ہوئی SHRILL آوازاور بھاری، گھمبیر GRAVE آواز ور بھاری، گھمبیر GRAVE آواز کی موجوں میں فرق بتایا جاسکتا ہے۔ 'چ' کا انحصار آواز کی موجوں کے تعد د 'پر ہوتا ہے۔ ( یعنی کسی نقط سے فی سینڈ گزر نے والی موجوں کی تعد د پر ہوتا ہے۔ ( یعنی کسی نقط سے فی سینڈ گزر نے والی موجوں کی تعداد پر۔ )' تعد د 'جتنا نیادہ ہوگا، آواز کی 'چ' بھی زیادہ ہوگا اور آواز باریک ہوگا ۔ اسی طرح 'تعد د 'جتنا کم ہوگا ، ہوگا ۔ ہوگا ور آواز باریک ہوگا ۔ اسی طرح 'تعد د 'جسی واضح کر دینا کم ہوگی اور آواز گھمبیر ہوگی ۔ عورتوں اور بچوں کی آواز کی 'چ' کم ہوتی ہے۔ بیواضح کر دینا ضروری ہے کہ 'چ' 'اور' تعد د' میں قربی تعلق ہونے کے باوجود ان دونوں کو ایک برابر سجھنا غلط فہنی ہوگا ۔ تعد د' ایک SUBJECTIVE تصور ہے۔

کیفتیت: آواز کی بیخصوصیت دوالیی آوازوں کا فرق بتاتی ہے جوایک ہی 'بلندی' اور 'پچ' کی حامل ہوں۔ دو مختلف سازوں مثلاً بانسری اور وامکن پریکسال 'بلندی' اور 'پچ' کی دھن بجائی جانے کی صورت میں' کیفتیت 'ہی وہ خصوصیت ہے جو دونوں آوازوں میں فرق بھی اسی خصوصیت کی بنا پر کیا جاتا ہے۔ آوازوں میں فرق بھی اسی خصوصیت کی بنا پر کیا جاتا ہے۔

شوراورموسیقی: اپنی روزمره زندگی مین ہم کئی آوازیں سنتے ہیں، مثلاً انسانی آوازیں، شینی آوازیں، جانوروں کی آوازیں، ہوا یابارش کی آوازیں وغیرہ وغیرہ ۔ ان میں سے بعض آوازیں خوشگواراور بعض نا خوشگوار ہوتی ہیں ۔ الیی تمام آوازیں جو کانوں کو خوشگوارمحسوس ہوں بطبیعیات کی رو سے' موسیقی' کہلاتی ہیں اوران کا' تعدّ د'اور' حیطۂ با قاعدہ ہوتا ہے۔ ناخوشگوارآ وازیں شور' کہلاتی ہیں اوران کا' تعدّ د'اور' حیطۂ بے قاعدہ ہوتا ہے۔

قابل ساعت تعدّ د کی حدود AUDIBLE FREQUENCY RANGE

انسانی کان اپنی عمومی حالت میں ہر مرتعش جسم سے پیدا ہونے والی آ واز نہیں سن پاتے۔ مرتعش جسم کے ارتعاشات کی فی سینڈ تعداد ۲۰ سے کم ہوتواس سے پیدا ہونے والی آ واز انسانی کا نوں کے لیے نا قابلِ ساعت ہوگی۔ یعنی ۲۰۔ ہرٹز قابلِ ساعت تعدّ دکی نے ادہ صد ہے۔ یہ عدود نارٹل کا نوں قابلِ ساعت تعدّ دکی تم از کم حد ہے۔ جبہ ۲۰۰۰- ہرٹز قابلِ ساعت تعدّ دکی زیادہ صد زیادہ حد دور نارٹل کا نوں کے لیے ہیں۔ قوتِ ساعت میں کمی یا کسی خرابی کی بناپر ان حدود میں تبدیلی آ جاتی ہے اور پچلی حد ۲۰۔ ہرٹز سے بڑھر کر ۳۰ یا ۲۵۔ ہرٹز ہوسکتی ہے تو بالائی حد کم ہوکر ۱۹۰۰۰۰۔ ہرٹز سے زیادہ کی آ وازیں زیریں الاسوات INFRA SOUNDS اور ۲۰۰۰۰۔ ہرٹز سے زیادہ کی آ وازیں بالا اصوات INFRA SOUNDS کہلاتی ہیں۔

### وضع وتراجم اصطلاحات ِلسانيات:

ماہرین تا حال اسانیات کا ایک متفقہ نظام اصطلاحات طے ہیں ایک اصطلاح کے متعد در اہم ملتے ہیں۔ سمعیاتی صوتیات کی جانب ماہرین اپ سمعیاتی صوتیات کی جانب ماہرین اسیاب ہیں جمعیاتی صوتیات کی جانب ماہرین کے مقد جہ کی مقد اس شعبے ہیں ہونے والے کام کی انتہائی قلیل مقد ار اور اصطلاحات کی معیار بندی کے شمن میں کوششوں کا فقد ان ۔ چنداہم ماہرین اسانیات مثلاً ڈاکٹر ابولایث صدیقی ڈاکٹر گوئی چند نارنگ، ڈاکٹر گیان چنداو رخلیل صدیقی کے کام کا نقد ان ۔ چنداہم ماہرین اسانیات مثلاً ڈاکٹر ابولایث صدیقی ہے کہ انگریزی اصطلاحات می معیاتی صوتیات کے اردوتر اہم میں کا تفصیلی اور نقابلی جائزہ لینے سے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ انگریزی اصطلاحات سمعیاتی صوتیات کے اردوتر اہم میں ناہمواری، رنگا رنگی اور عدم کیسانیت پائی جاتی ہی ہے۔ ماہرین نے انفرادی سطح پر اپنی اپنی ترجیحات کے مطابق تراجم کیے ہیں۔ بعض نے عربیت اور فارسیت کوتر جج دی ہے اور بعض نے انگریزی اصطلاحات کو تبول کر لیا ہے۔ جبکہ دلی الفاظ کے استعمال کار بچان بھی موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ماہرین میں ترجہ میں ہم آجنگی کی تھی ہے۔ اس شعبے میں کام کرنے کے خواہش مندوں کے لیے یہ ایک بڑی دشواری ہے کہ کس ماہر لسانیات کی اصطلاحات کو اپنایا جائے؟ یا اپنی اصطلاحات وضع کر لی جا ئیں؟ اصطلاحات کا جامح اور متفقہ نظام وضع کے بغیران مشکلات پر قابونہیں پایا جاستا۔ اصطلاحات کا ماملاحات کا اعاطہ نہیں کردہ 'د کشاف اصطلاحات کا اعاطہ نہیں کر پائی۔ ذیل میں کی معیار بندی کے سلسلے میں ایک اکثر اصطلاحات کا قصیلی جائزہ بیش ہے۔ اس میں سمعیاتی صوتیات کی اکثر اصطلاحات کا قصیلی جائزہ بیش ہے۔ میں میں سمعیاتی صوتیات کی اکثر اصطلاحات کا تعاطہ نہیں کر پائی۔ ذیل میں مذہورہ بیش ہے ۔

سب سے پہلے ACOUSTIC PHONETICS کے لیے وضع کی گئی اصطلاحات کو دیکھتے ہیں۔ ڈاکٹر گیان چند بھی انہی کی تقلید کرتے ہیں۔ ڈاکٹر گیان چند بھی انہی کی تقلید کرتے ہیں۔ ڈاکٹر گیان چند بھی انہی کی تقلید کرتے ہیں۔ ڈاکٹر گیان چند بھی آنہی کی تقلید کرتے ہیں۔ ڈاکٹر گیان چند بھی آنہی صوتیات کی اصطلاح وضع کی ہے۔ خلیل صدیقی کی فیاتی صوتیات کی اصطلاح وضع کی ہے۔ خلیل صدیقی کے دور کشاف اصطلاحات استعال کرتے ہیں۔ سمعیات کی اصطلاح بھی رائج ہے۔ 'کشاف اصطلاحات استعال کرتے ہیں۔ سمعیات کی اصطلاح دی گئی ہے اور ACOUSTIC PHONETICS اور

PHONETICS کوایک ہی شعبہ قرار دیتے ہوئے، سمعیاتی صوتیات کے علاوہ اسے سمعی صوتیات ہی لکھا گیا ہے۔ (۲) زیرنظر مضمون میں ACOUSTIC PHONETICS کے لیے سمعیاتی صوتیات کی اصطلاح منتخب کی گئ ACOUSTIC PHONETICS کا لفظ یونانی زبان کے لفظ ACOUSTIKOS سے مشتق ہے، جس کے معنی ساعت سے متعلق ہیں۔ (۳) دلالتِ معنی کے لحاظ سے موزوں ترین ججھتے ہوئے اس ترجی کا انتخاب کیا گیا ہے۔ سمعی صوتیات کو متعلق ہیں۔ (۳) دلالتِ معنی کے لحاظ سے موزوں ترین ججھتے ہوئے اس ترجی کا انتخاب کیا گیا ہے۔ سمعی طبیعیات کی متعلق موجوں کے مطالع و تجزیے کے پیش نظر صدائی موجوں کے مطالع و تجزیے کے پیش نظر صدائی صوتیات بھی ایک موزوں اصطلاح ہے۔

دیگراصطلاحات میں AMPLITUDE کے لیے خلیل صدیقی نے 'ارتفاع' 'فراخی' اور'حیط' کی اصطلاحات استعال کی ہیں۔ڈاکٹر گو بی چندنارنگ نے اس کا تر جمہ ٰاونچائی' کیا ہے۔ڈاکٹر گیان چند نے انگریزی اصطلاح کےاستعال کو ترجیح دی ہے۔جبکہ ڈاکٹر ابواللیٹ صدیقی نے 'ارتفاع' اور 'بلندی' کی اصطلاحات استعال کی ہیں۔ یہاں یہ بات محلِ نظر ہے کہ باندی کی اصطلاح آواز کی خصوصیت LOUDNESS کے لیمستعمل ہے اور جسے خود ڈاکٹر ابواللیث صدیقی نے اسی مفہوم میں استعال بھی کیا ہے۔ <sup>(۱)</sup> ایسی صورت میں دواصطلاحات کا ایک ہی ترجمہ کیسے ممکن ہے؟'' کشاف اصطلاحات لسانیات'' میں AMPLITUDE کے لیے' حیط'<sup>(۵)</sup> کی اصطلاح استعال کی گئی ہے۔ بیموزوں ترین اصطلاح ہے اور طبیعیات کی درس کتب میں بھی مستعمل ہے۔اس کے متداول ہونے کی بنا پر بھی اسے ترجیح دی جانی جاہیے۔ FREQUENCY کے لیے جواصطلاحات وضع کی گئی ہیں ان میں' تعدّ و'،' تواتر'،' رفیّار'،' تواتر ارتعاش'، اور 'CPS' شامل ہیں۔ یہاںایک وضاحت نہایت ضروری ہے که' رفتار' اور' تعدّ و' دو الگ الگ طبیعی مقداریں PHYSICAL QUANTITIES میں جنہیں خلط ملط کرنا درست نہیں ۔ البذا ڈاکٹر گویی چند نارنگ کا رفتار اور تعدّ دکو (جسے وہ صوتی تواتر' ترجمہ کرتے ہیں )ایک قرار دیناطبیعیاتی حقائق کے منافی ہے۔ <sup>(۲)</sup>طبیعیات کی روسے اکائی وقت 'میں طے کردہ فاصلہ 'رفتار' کہلاتا ہےاور تعد دُسے مراد'اکائی وقت' میں ارتعاشات کی تعداد' ہے۔ یا در ہے، طبیعیات میں اکائی وقت' سے مراد'ایک سینڈ' ہے۔اس طرح تعد دُاور 'CPS' کوایک مجھا بھی درست نہیں۔ (<sup>۷)</sup> 'CPS' دراصل تعد دُ کی اکائی ہے۔اسے 'ہرٹز' بھی کہتے ہیں۔ CYCLE کے لیے' دور'،'سائیل' اور'بل' جبکہ VIBRATION کے لیے' تھر تھراہٹ'،'اہتزاز'، 'صوتی تھرتھراہٹ' اور'ارتعاش' کی اصطلاحات استعال کی گئی ہیں۔اسی طرح PITCH کے لیےعموماً 'سر' اور TONE کے لیے ْ تان' اور' لئے' کی اصطلاحات استعال کی گئی ہیں۔ خلیل صد لقی نے ْ تان' کےعلاوہ ' ٹمک' بھی ترجمہ کیا ہے۔' ٹمک' ک اصطلاح پہلے ہی RESONANCE کے لیمستعمل ہے اور انہی معنوں میں ڈاکٹر گو پی چند نارنگ نے بھی استعال کی ہے۔متداول اصطلاحات کو میٹے مفہوم میں استعال کرنے سے التیاس پیدا ہوتا ہے۔

ترجمہُ اصطلاحات کی ناہمواری اور عدم کیسانیت کے باعث اس شعبے میں کام کرنے والوں کی دشواریاں بڑھیں گی۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ وضعِ اصطلاحات کی معیار بندی کے لیے سنجیدہ کوششیں کی جائیں۔ جواصطلاحات تدریسِ طبیعیات میں عرصہ ورز میں نہیں انہیں اپنالیا جائے ۔ آسان اگریزی اصطلاحات مثلاً 'فریکوئنسی'، نیج'' سائیکل' وغیرہ کو اردو میں بھی جوں کا توں اختیار کر لینے میں کوئی ہرج نہیں خلیل صدیقی بھی یہی رائے رکھتے ہیں۔ (۱۸)س سے اصطلاحات سازی میں بھی آسانی ہوگی۔

حواله جات رحواشي

ا ـ اس پيرا گراف مين مشموله، ترجمه تلخيص شده معلومات كاماخذ ملاحظه سيجيح:

http://www.en.wikipedia.org/wiki/Acoustics,15 Oct,2011,11.06pm

- ۲ البی بخش اختر اعوان، ڈاکٹر (مرتب)، کشاف اصطلاحات لسانیات، طبع اوّل، مقتدرہ قومی زبان، اسلام آباد،
   ۲۰ ۲۰،۳۷۵ میں، ۲۷۱ میں، ۲۲ میں، ۲۲ میں، ۲۷ میں، ۲۲ میں، ۲۷ میں، ۲۲ میں، ۲۷ میں، ۲۵ میلی کارس میں، ۲۵ میں، ۲۵ میں، ۲۵ میلی کارس میلی کارس میں، ۲۵ میلی کارس میں، ۲۰ میلی کارس میں، ۲۰ میں، ۲۰ میلی کارس میں، ۲۵ می
- http://www.dictionary.reference.com/browse/acoustics,1Oct 2011,10.57pm
- ۳۔ ڈاکٹر ابواللیث صدیقی کے مضمون میں ص ۲۳۹۰ سے منسلکہ نقشہ نمبر ا، بعنوان 'اردو کا صوتی نظام مُلاحظہ سیجیے جس میں MAXIMUM AMPLITUDE کو انتہائی بلندی کر جمہ کیا گیا ہے۔ جبکہ LOUDNESS کو انتہائی بلندی کر جمہ کیا گیا ہے۔ جبکہ لیے کے لیے دیکھیے:
  - ابوالليث صديقي، ڈاکٹر،اردوکاصوتی نظام، (مضمون)،مشمولہ:ادباورلسانیات، (دیگر تفصیل ندارد)،ص۔۲۵۰
    - ۵۔ الٰبی بخش اختر اعوان، ڈاکٹر، کشاف اصطلاحات لسانیات، ص ۴۸۳۰
- ۲- گوپی چندنارنگ، ڈاکٹر،اردوآ واز ول کی نئی درجہ بندی، (مضمون)، مشمولہ:اردوز بان اور لسانیات، رام پور رضالا تبریری، رامیور،۲۰۰۷ء، ص۳۳۷-
- ے۔ ڈاکٹر گیان چند فریکوئنسی' کی اصطلاح کے متبادل کے طور پر 'CPS'استعال کرتے ہیں۔مثلاً''... جن کا CPS اور Amplitude مختلف ہوتا ہے۔'' یہاں CPS کے بجائے فریکوئنسی رتعدّ دہونا چاہیے۔مزیدا مثال کے لیے دیکھیے: گیان چند،ڈاکٹر، عام لسانیات ،طبع اوّل، ترقی اردو بیورو،نئی دہلی،۱۹۸۵ء،ص، ۱۵۷۔۱۵۱
  - ۸۔ خلیل صدیقی ،آواز شناسی طبع اوّل ہیکن بکس ،ملتان ،۱۹۹۳ء،ص ۱۴۱

## كتابيات

- ابوالليث صديقي، دُا كثر،اردوكاصوتي نظام، (مضمون) مشموله: ادب اورلسانيات، ( ديگر تفصيل ندارد )
- اللي بخش اختر اعوان، ڈاکٹر (مرتب)، کشاف اصطلاحات ِلسانیات، طبع اوّل، مقتدر وقومی زبان، اسلام آباد، 1990ء
  - خلیل صدیقی ،آواز شناسی طبع اوّل بیکن بکس،ملتان ،۱۹۹۳ء
- خلیل صدیقی ،آ واز شناسی طبع اوّل ، بیکن بکس ،ملتان ،۱۹۹۳ء گو پی چندنارنگ، ڈاکٹر ،اردوآ واز ول کی نئی درجہ بندی ، (مضمون ) ،مشمولہ:اردوز بان اورلسانیات ،رام پوررضالا ئبریری ،
  - گیان چند، ڈاکٹر، عام لسانیات طبع اوّل، تر ٹی اردو بیورو، ٹی دہلی، ۱۹۸۵ء ۵\_

http://www.dictionary.reference.com/browse/acoustics.

http://www.en.wikipedia.org/wiki/Acoustics.

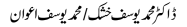
http://hyperphysics.phy.astr.gsu.edu/hbase/sound.

http://www.physicsclassroom.com/class/sound.

http://physics.info/sound/.

http://www.sil.org/linguistics/Glossary.

http://zonalandeducation.com/mstm/physics/waves/partsOfAWave/ waveParts.htm#amplitude.



استاد و صدر شعبه اردو، شاه لطيف يونيورسڻي، خيرپور، سنده/

پی ایچ ڈی سکالر، شاہ لطیف یونیورسٹی، خیرپور، سندھ

# ضربِ کلیم:نظموں کے غیرمطبوعہ محذوف مصرعے واشعار

Dr. Muhammad Yousuf Khuskk

Head Department of Urdu, Shah Abdul Latif University, Khairpur

#### **Muhammad Yousuf Awan**

Ph.D Scholar, Department of Urdu, Shah Abdul Latif University, Khairpur

#### The Unpublished Writings of Zarb-e-kaleem

The analysis of Iqbal's mindsetting is the reflection of his own will. We can find art pieces of high calibre in the exceptioanal poetic writings of first-rate poet. It is very necessary to analyze the whole writings of Iqbal. In view of such importance the critics of Iqbalism has compiled a number of collections based on remain writings. In this context, the compiler's axis remained bound mostly on verses but the lines, generally, were neglected. The topic in hand includes those unpublished writings of "Zarb-e-Kaleem" which consists mostly on lines. I hope that through this article, the lovers of Iqbalism will be familiarized with those hidden links which remained out of sight uptill now.

غلام رسول مہر، ضربے کلیم کی اہمیت کے بارے میں علامہ اقبال کا بیان نقل کرتے ہوئے ککھتے ہیں۔ جو پیغام میں دنیا کو بینا چاہتا ہوں وہ اب میرے لیے بالکل واضح ہوگیا ہے۔ (۱)

تا ہم شاعر کاغیر مطبوعہ کلام بھی کچھ کم اہمیت کا حامل نہیں۔اس کلام کی اہمیت پر روثنی ڈالتے ہوئے معروف اقبال شناس ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی ککھتے ہیں:۔ شاعر بالعموم اپنے کلام کا اچھا نا قدنہیں ہوتا بعض اوقات اس کے متر وکات میں خصوصاً اس صورت میں کہ شاعر صفِ اول کا ہو بہت اعلیٰ درجے کے فن پارے بھی مل جاتے ہیں۔اس نقطہ نظر سے علامہ اقبال کے متر وکات قابلِ غور ہیں۔(۲)

زیر نظر مضمون میں ضرب کلیم سے متعلق اقبال کے کلام کے ابتدائی نقوش شامل کیے گئے ہیں۔ یہ غیر مطبوعہ نقوش فکرِ اقبال کی ترجیحاتی سرگزشت ہے آگاہی حاصل کرنے میں بے حدمعاون ہیں۔مضمون بلذا میں بیاض ضربِ کلیم ہفتم اور مسودہ ضربِ کلیم کا کلام شامل ہے۔

اس مواد کی وضاحت کے لیے درج ذیل مخففات کا انتخاب کیا گیاہے۔

| علامت | اصطلاح                      | علامت | اصطلاح                    |
|-------|-----------------------------|-------|---------------------------|
| بح    | مصرع                        | ^     | متر وک کلام               |
| مث    | مصرع ثانی                   | ما    | مصرع اول                  |
| کبا   | كليات ِبا قيات ِشعرِ ا قبال | مت    | متداول                    |
|       |                             | ممڨ   | موز وںمصرعوں پرمشمل اشعار |

شاعر کی تخلیقی کاوش کے ابتدائی مراحل کا جائزہ لیتے ہوئے بیواضح ہوا کہ اگر متر و کہ نقوش میں سے موزوں مصرعوں کوشعر کی صورت میں نقل کر دیا جائے تو مدعا سے شاعر کی تفہیم میں مددل سکتی ہے۔ زیر نظر مضمون میں ان اشعار کو مم ش کی علامت سے ظاہر کیا گیا ہے۔

چونکہ مجموعی کلام کا بیش تر حصہ بیاض سے لیے گئے مواد پر مشمل ہے اور مضمون کے متن میں بیاض کے لیے کسی علامت یا لفظ (بیاض) کا تکراراس کے حسن کو متاثر کرنے کا باعث ہوسکتا تھا اس لیے مضمون میں ایسے مواد کے سامنے کسی علامت کا استعمال نہیں کی گئی انھیں بیاض کا کلام تصور کیا جائے۔ ناظر بن سے:

- (۱) عا۔ جب تک نہ ہو زندگی کے مقائق پہ ہو نظر ۲۔ جب تک نہ زندگی کے مقائق پہ ہونظر [م ت]
- (۱) لازم ہے تھھ کو نغمہُ شیریں سے اجتناب جب تک ترا زجاج نہ ہو محکمی میں سنگ
- (۳) عا۔ مردول کی حنابند ہیں جوال سرمایۂ حیات ۲۔خونِ دل وجگر سے ہے سرمایۂ حیات [م ت]

#### لَا اللَّهُ إِلَّا اللَّهِ:

عا۔ كلاهِ شاه بھى زلف فقر بھى معبود (1) ۲۔ یہ دور اینے براہیم کی تلاش میں ہے [م ت] م ا: عا۔ ٹرد زمان و مکال کی ہوئی ہے زُمّاری **(r)** ۲\_ خرو ہوئی زمان و مکاں کی زُمّاری م ث بعاد نه ہے مكان، نه زمان لاً إلله إلا الله! ٢ نه بے زمال، نه مكال لاً إلله إلا الله! [م ت] خرُد زمان و مکال کی ہوئی ہے زُنّاری نہ ہے مکاں، نہ زماں لاً إللہ إلاّ الله [م م ش] (m) ما: على خال نفع و ضرر مين الجه گئي دنيا ۲۔ کیا ہے تو نے متاع غرور کا سودا [م ت] م ث: عاد نه سود و زيان! لاَ إللهَ إلاَ الله! ٢ فريب سود و زيان! لاَ إله الله! [م ت] خيال نفع و ضرر ميں الجھ گئی دنيا نه سود و زیال! لاً إلله إلاً الله (م) [م م ش]

### ایک فلسفه زده سیرزادے کے نام:

### مسلمان كازوال:

(۱) عا۔ زوال مردِ مسلماں کا بے زری سے نہیں! r

## عِلْم وعشق:

(۱) عا۔ عِلْم گمان و یقیں، عشق سرایا یقیں! Y عشق کے ہیں مجزات سلطنت وفقر و دیں [مت] Y عاد عِلْم ہے بنت الکتاب، عشق خود اُمِّ الکتاب!

## ٢ عِلْم ب إبن الكتاب، عشق ب أمّ الكتاب! [مت] (٤)

### شكروشكايت:

### زِ گروفگر:

(۱) عام شوق ہے روتی کی وارداتِ لطیف ۲۔ مقامِ ذکر، کمالات روتی و عطار [م ت] ۲۔ مقامِ ذکر، کمالات روتی و عطار [م ت] (۲) عاد مقامِ عقل، مقالاتِ بو علی سینا! [م ت] ۲۔ مقامِ فکر، مقالاتِ بو علی سینا! [م ت] (۳) عاد مقامِ عقل ہے پیایشِ زمان و مکال [م ت] ۲۔ مقامِ فکر ہے پیایشِ زمان و مکال [م ت] (۳) عاد مقامِ شوق ہے 'سجان ربی الاعلیٰ! [م ت] (۹)

### ملائے حم:

(۱) م انظار گین کا خوف، نہ ہیم غُروب ہے جس کو م ث: عار وہ آفتاب ترے چار سو ہے لپ بام! ۲۔ ترے جہاں میں وہی آفتاب ہے لپ بام (۲) عار تری نمازمیں افسردگی و نری 
۲۔تری نمازمیں باقی جلال ہے نہ جمال [م ت] (۱۰)

### تقدير:

(۱) عا۔ تاریخ نہیں تابع منطق نظر آتی! ۲۔ تقدیر نہیں تابع منطق نظر آتی! [م ت](۱۱)

توحير:

(۱) عا۔ تیری سِپ کو دیکھا، دیکھے ہیں سربازتیرے  $T_{-}^{(11)}$ 

عِلْم اور دین:

(۱) عار نہیں ہے قطرہ شبنم اگر رفیق نسیم الر رفیق نسیم الر نہیں ہے قطرہ شبنم اگر شریک نسیم [م ت] در نہیں مانعار وہ عِلْم بھری جس میں ہم کنار نہیں در علم کے بھری جس میں ہم کنار نہیں سے وہ عِلْم کم بھری جس میں ہم کنار نہیں [م ت] مات وہ عِلْم کم بھری جس میں ہم کنار نہیں [م ت] مث: عار مشاہداتِ کلیم اور کلیاتِ علیم! مثابداتِ کلیم و مشاہداتِ علیم! [م ت] وہ عِلْم بھری جس میں ہم کنار نہیں وہ عُلْم بھری جس میں ہم کنار نہیں مشاہداتِ کلیم اور کلیاتِ علیم! [م ت]

*ہندی*مسلمان:

(۱) ما: عار ہندو یہ سجھتا ہے کہ غداروطن ہے

7۔ غدار وطن اس کو بتاتے ہیں برہمن [م ت]

مث: عار غدار وطن اس کو سجھتے ہیں برہمن

7۔ انگریز سجھتا ہے مسلماں کو گدا گر! [م ت]

ہندو یہ سجھتا ہے کہ غداروطن ہے

غدار وطن اس کو سجھتے ہیں برہمن [م م ش]

(۲) م ا: عار پنجاب کے دربار نبوت کی شریعت

مث: عار دیتی ہے یہ فتوئی کہ مسلماں ہے کافر!

مث: عار دیتی ہے یہ فتوئی کہ مسلماں ہے کافر!

۲۔ کہتی ہے کہ یہ مومن پارینہ ہے کافر [م ت]

ہنجاب کے دربار نبوت کی شریعت

### دیتی ہے یہ فتویٰ کہ مسلمال ہے کا فر! (۱۴) [م م ش]

جہاد:

عا۔ کیا فائدہ کہ مردِ مسلماں سے یہ کہیں ۲۔ ارشادِ شُخ ہے یہ زمانہ قلم کا ہے سر فتوی ہے شیخ کا بیر زمانہ قلم کا ہے [م ت] (۲) عابه رتیخ و تُفنگ ہو بھی تو ہاقی نہیں جگر ۲۔ تیخ و تُفنگ دست مسلمان میں ہے کہاں [م ت] عا۔ دنیا کو جس کی تیغ دو پیکر سے ہو خطر **(m)** ۲۔ دنیا کو جس کے پنج خونیں سے ہو خطر [م ت] ما: ع ا۔ افرنگ میں حمایت باطل کے واسطے (r) ۲۔ باطل کے فال وفر کی حفاظت کے واسطے [م ت] مث: عا قومین زره مین غرق بین دوش تا کم! ۲۔ پورپ زرہ میں ڈوب گیا دوش تا کم! [م ت] ، افرنگ میں حمایت باطل کے واسطے قومیں زرہ میں غرق ہیں دوش تا کمر! [م م ش] م ا: ع الشخ حرم كو ابل كليسا سے بے نياز! ۲۔ کیا مصلحت ہے شیخ کلیسا نواز کی ٣- ہم يوچيتے ہيں شخ كليسا نواز سے [م ت] م ث: عا۔ خاموش کیوں ہوا ہے یہ نقادِ خیروشر؟ ٢- آخر خاموش كيول مواہے بيه نقادِ خير و شر؟ سو۔مشرق میں جنگ شر ہے تو مغرب میں بھی ہے شر [م ت] ے شیخ حرم کو اہلِ کلیسا سے ہے نیاز! خاموش کیوں ہوا ہے یہ نقادِ خیرو شر؟ [م م ش] عا۔ حق ترجمان کے۔۔۔۔۔ (Y) ۲۔ حق سے اگر غرض ہے توزیبا نہیں ہے بات ٣- حق سے اگرغرض ہے تو زیبا ہے کیا یہ بات؟ [م ت]

(۳) عا۔ اس دور میں یہ واعظ ہے بے سود و بے اثر ۲۔ مبجد میں اب یہ وعظ ہے بے سود و بے اثر [مت]

قوت ودين:

(۱) عا۔ ہو دین کی حفاظت میں تو ہے زہر کا تریا گ!  $T_{-}$  ہودین کی حفاظت میں تو ہر زہر کا تریا گ!  $T_{-}$ 

فقرُ وملوكيت:

(۱) عاد عشق میدال میں بے سازو براق آتا ہے ۲۔ فقط جنگاہ میں بے سازو براق آتا ہے [م ت] (۲) عاد فقر کے ہاتھ سے ہے موت شہنشاہی کی ۲۔ موت اس کی نگاہوں میں ملوکیت کی سے اس کی برھتی ہوئی بے باکی و بے تالی سے [م ت]

اسلام:

(۱) عا۔ زندگانی کے لیے ذوقِ خودی نور و مُضور ۲۔ زندگانی کے لیے نارِ خودی نور و مُضور [م ت] (۲) عا۔ یہی ہر چیز کی تقویم، یہی اصلِ نُمود و وُجود ۲۔ یہی ہر چیز کی تقویم، یہی اصلِ نُمود [م ت]

حيات ابدى:

(۱) عا۔ پختہ یہ قطرہ اگر مثلِ گہر ہو جائے ۲۔ ہواگر خود پگر وخود گر وخود گیر خودی [م ت]<sup>(۱۹)</sup>

هندى اسلام:

(۱) ع۱۔ یا پنجبۂ شہباز میں کنجنٹک کی فریاد ۲۔ یا پنجۂ شہباز میں نخچیر کی فریاد! (۲۰)

دنيا:

(۱) مجھ کو بھی نظر آتے ہیں یہ چاند ستارے میں بھی یہی کہتا ہوں وہ گردوں، یہ زمیں ہے<sup>(۱۱)</sup>

شكست:

(۱) ی رہا نہ پیر حرم میں مجاہدانہ ثبات رہی نہ خاقہوں میں وہ لذتِ کردار(۲۲)

مستی کردار:

(۱) عا۔ شاعر کی نوا اس میں ہے افسردہ و بے ذوق  $r^{(rr)}$ ۔ شاعر کی نوا مردہ و افسردہ و بے ذوق  $r^{(rr)}$ 

قلندر کی پیچان:

(۱) عار میں منت ملاح کروں۔۔۔۔۔ ۲۔ میں کشتی و ملاح کا مختاج نہ ہوں گا [م ت]

فلسفه:

(۱) عا۔ افکار کے دریا میں شِنا خوب ہے لیکن ۲۔ دل کش ہے بہت عالَم افکار ولیکن ۳۔ الفاظ کے پیچوں میں الجھتے نہیں دانا [م ت] (۲) عا۔ صحبت بھی بھی چاہیے ارباب ہنر سے ۲۔ صحبت ہو تو ہاتھ آتی ہے ارباب بخوں ۳۔ پیدا ہے فقط حلقۂ ارباب بخوں میں [م ت] (۲۵)

مردان خدا:

(۱) \_ زمانہ کرتا ہے تعیر آفتاب اس سے اس کے سینے میں ہے جو ذرا سی چنگاری! (۲) عالیاس کی خاک میں پوشیدہ ہے وہ چنگاری [م ت] ۲۔ انھی کی خاک میں پوشیدہ ہے وہ چنگاری [م ت]

(۳) عا۔ وجود اس کا طواف بتا ں سے ہے آزاد ۲۔ وجود اخیس کا طواف بتاں سے ہے آزاد [مت](۲۱)

مومن (جنت میں):

(۱) عا۔ حورول کو شِکایت ہے، دل آویز ہے مومن ۲۔حورول کوشِکایت ہے، کم آمیز ہےمومن[مت](۲۷)

ا بےروچ محرٌ:

(۱) ہشرق کی بھرت ہی بتائے تو بتائے آیاتِ الٰہی کا نگہ بان کدھر جائے (۲۸)

مدنيتِ اسلام:

(۱) عار عناصر اس کے ہیں ہندی عقل کا ذوقِ جمال ۲۔ عناصر اس کے ہیں تاتاریوں کا ذوقِ جمال سے عناصر اس کے ہیں روح القدس کا ذوقِ جمال [م ت]<sup>(۲۹)</sup>

امامت:

(۱) ما: عارآه! واقف نهيں تو بر امامت ہے ابھی

الم ت عارق نوچھی ہے امامت کی حقیقت مجھ ہے [م ت]

م ث: عارت تیرے سینے کو خدا محرم اسرار کرے!

الم ت تجھے میری طرح صاحب اسرار کرے! [م ت]

آه! واقف نهیں تو بر امامت ہے ابھی

تیرے سینے کو خدا محرم اسرار کرے [م م ش]

تیرے سینے کو خدا محرم اسرار کرے [م م ش]

الم نقر کی سان پر چڑھا کر تجھے تلوار کرے! [م ت] (۳۰)

فقرُ وراهبي:

(۱) عار جے خبر نہیں کیا چیز ہے مسلمانی [م ت] ۲۔ کچھ اور چیز ہے شاید تری مسلمانی [م ت] (۲) عا۔ کہ ہے نہایتِ ایمان خودی کی عریانی! ۲- کہ ہے نہایتِ مون خودی کی عریانی! [م ت]
ما: عا فقر جب سے مسلمال نے کھو دیا اقبال
۲- یہ فقر مردِ مسلمال نے کھو دیا جب سے [م ت]
مث: عال گئی وہ دولتِ سکمانی و سُلیمانی و سُلیمانی
۲- رہی نہ دولتِ سکمانی و سُلیمانی [م ت]
مفر جب سے مسلمال نے کھو دیا اقبال
گئی وہ دولتِ سَلمانی و سُلیمانی! [م م ش]

نکتەتوخىد:

(۱) عا۔ جہاں میں جو نظر آتا ہے بندہ کُر کو ۲۔ جہاں میں بندہ کُر کے مشاہدات ہیں کیا[مت]

جان وتن:

(۱) عالتری مشکل؟ ہے ہے ہاغرکہ ساغرے ہے! ۲۔ تری مشکل؟ ہے ہے ہاغرکہ ہے ساغرکے ہے![مت](۳۳)

لا ہوروکرا چی:

(۱) عار تکیہ اللہ پہ رکھتا ہے مسلمانِ غیور ام ت]

اللہ پہ رکھتا ہے مسلمانِ غیور [م ت]

عار اللہ پہ رکھتا ہے مسلمانِ غیور [م ت]

الم معنی کا شعور اللہ عنی کا شعور علی ہے فقط عالم معنی کا شعور اللہ ہے؟ موت ہے فقط عالم معنی کا شعور اللہ ہے۔ موت کیا شے ہے؟ فقط عالم معنی کا سفر [م ت]

اللہ موت کیا شے ہے؟ فقط عالم معنی کا سفر [م ت]

اللہ موت کیا شے ہے؟ فقط عالم معنی کا سفر [م ت]

اللہ آو! الے بندہ موت ہے جانتا نہیں اللہ سے اللہ اللہ ہے۔ اللہ اللہ موت ہے۔ اللہ ہے۔ اللہ ہے۔ اللہ اللہ ہے۔ اللہ اللہ ہے۔ اللہ ہے

نبوت:

(۱) ہے بس کہ دنیا کے لیے شرع رسولِ عربیًا

مردِ مومن پہ جس نے کیا غلامی کو حرام (۲) عصرِ حاضر کی شبِ تار میں دیکھا میں نے ۲۔عصرِ حاضر کی شبِ تارمیں دیکھی میں نے[مت](۲۵)

آ دم:

(۱) عا۔ مری نگاہ میں آدم نہ روح ہے نہ بدن! ۲۔ وُجودِ حضرتِ انسال، نہ روح ہے نہ بدن! [مت] (۲) ہے کتہ فاش بھی ہو تو دقیق رہتا ہے وُجودِ حضرتِ انسال نہیں ہے روح و بدن(۳۲)

مكهاورجنيوا:

(۱) عا۔ پیشدہ نگاہوں سے رہی وحدتِ اقوام ۲۔ پیشیدہ نگاہوں سے رہی وحدتِ آدم [م ت] (۳۵)

اے پر حم:

(۱) عا۔ تو ان کو سکھا خارہ تراثی کے طریقے ۲۔ تو ان کو سکھا خارہ شگافی کے طریقے [م ت](۲۸)

مهدی:

(۱) عا۔ اے وہ کہ تو بے زار ہے مہدی کے تخیل سے ۲۔ اے وہ کہ تو مہدی کے تخیل سے ہے بیزار[مت]

مردمسلمان:

(1) عا۔ صورت گر انجم ہے مری کار گر میں ۲۔ بنتے ہیں مری کار گر فکر میں انجم [م ت] (۲) ع ا۔ قہاری و جباری و غفاری و جبروت ۲۔ قہاری و غفاری [و] قدوی و جبروت (۲۰۰۰)

پنجاني مسلمان:

(۱) عا۔ افکار کی بازی ہو تو شرکت نہیں کرتا

7ے تحقیق کی بازی ہو تو شرکت نہیں کرتا [م ت] 3 کا پھندا جو لگا دے کوئی صیاد 3 سے تاویل کا پھندا کوئی لگا دے صیاد 3 سے تاویل کا پھندا کوئی لگا دے صیاد 3

آزادي:

(۱) عالم کو کافر

۲۔ چاہے تو کیے عالم اسلام کو کافر

۲۔ چاہے تو غلامی کو کرے جُرو شریعت

(۲) خدایانِ فرکلی کی مدد سے

کرے ژند سے قرآن کو ماخوذ

(۳) عالہ اس دور میں خود اک تازہ شریعت کرے ایجاد!

۲۔ چاہے تو اک تازہ شریعت کرے ایجاد!

(۴) عالہ چاہے تو کرے کیے میں ہندی صنم آباد

۲۔ چاہے تو کرے کیے میں ہندی صنم آباد

### اشاعت اسلام فرنگستان میں:

(۱) عا۔ مجھے یہ ڈر ہے مسلماں رہے گا پھر بھی غلام!

اللہ یہ بد نصیب مسلماں رہے گا پھر بھی غلام!

اللہ سیاہ روز مسلماں رہے گا پھر بھی غلام! [م ت]

عا۔ یہ مسجد یں یہ اشاعت؟ یہ زمانہ سازی ہے!

اللہ عادی ہے!

عا۔ فرنگیوں میں اشاعت زمانہ سازی ہے!

اللہ عادی ہے!

اللہ سازی ہے!

احكام الهي:

(۱) عا۔ تقدیر کے سپرد ابھی ناخوش ابھی خورسند ۲۔ ہے اس کا مقلّد ابھی ناخوش ابھی خورسند (۲) عا۔ تقدیر کے پابند مہ و انجُم و افلاک ۲۔ تقدیر کے پابند نباتات و جمادات [م ت]

موت:

(۱) عا۔ اگر لحکہ میں بھی یہی غیب و حضور رہتا ہے ۲۔ لحکہ میں بھی یہی غیب وحضور رہتا ہے [م ت](۲۵)

قم باذن الله:

### زمانه حاضر كاانسان:

(۱) عاد اب تلک فیصلهٔ نفع و ضرر کر نه سکا! 1 آج تک فیصلهٔ نفع و ضرر کر نه سکا! [-7] [-7]

مصلحین مشرق:

(۱) \_ زمانہ ابھی باتی ہے تیری تشنہ کامی کا ہے احمد سے ہیں ان ساقیوں کے ساخر خالی! (۲) عالی بجلیوں سے بھی ہیں جن کے آسیں خالی! ۲۔ پرانی بجلیوں سے بھی ہے جن کی آسیں خالی!

اسرار پیدا:

(1) ع ١- وه عالَم تقليد ہے، تُو عالَم ايجاد!

۲- وه عالَم مجبور ہے، تُو عالَم آزاد! [م ت] (٢٩٩)

سلطان ٹیپو کی وصیت:۔

(1) عالم تقدیر میں سفر ہو تو منزل نہ کر قبول

۲- تو رہ نورو شوق ہے، منزل نہ کر قبول [م ت]

(۲) عا۔ اے آبِ بُو تُو بڑھ کے ہو دریاے تند و تیز!

اللہ عا۔ اے جوےآب بڑھ کے ہو دریاے تند و تیز! [مت]
عا۔ جو عقل کا مرید ہو وہ دل نہ کر قبول
اللہ جو عقل کا غلام ہو وہ دل نہ کر قبول [مت]
عا۔ جو عقل کا غلام ہو وہ دل نہ کر قبول [مت]
اللہ دوئی پند ہے تن کی طرح شہادت قبول کر
اللہ دوئی پند ہے تن لا شریک ہے [مت]

غزل:

نہ میں انجمی نہ ہندی......(۱) عا۔ کہ خودی ہے اس جہاں میں دو جہاں سے بے نیازی Tکہ خودی سے میں نے کیکھی دو جہاں سے بے نیازی[مت]

بیداری:

(۱) عام تجھ میں نہیں پیدا ابھی ساحل کی طلب بھی ۲۔ تجھ میں ابھی پیدانہیں ساحل کی طلب بھی[مت](۵۲)

خودي کي زندگي:

(۱) عا۔ نہنگِ زندہ ہے اپنے محیط میں پایاب ۲۔نہنگِ زندہ ہے اپنے محیط میں آزاد [م ت]<sup>(۵۳)</sup>

هندی مکتب:

(۱) عا۔ بے جا نہیں غلاموں کے لیے ایسے مقالات [م ت]

۲۔ موزوں نہیں مکتب کے لیے ایسے مقالات [م ت]

(۲) م ا: عا۔ آزاد کو پیغام حیاتِ ابدی ہے

۲۔ آزاد کا ہم لحظہ پیامِ ابکریّت [م ت]

مث: عا۔ محکوم کو پیامِ دعا مرگِ مُفاجات!

۲۔ محکوم کا ہم لحظہ نئی مرگِ مُفاجات [م ت]

آزاد کو پیغام حیات ِ ابدی ہے

محکوم کو پیامِ دعا مرگِ مُفاجات! [م م ش]

(۳) م ا: عار آزاد کی آنکھیں ہیں حقیقت سے منور [م ت]

ال آزاد کا اندیثہ حقیقت سے منور [م ت]

مث: عار آزاد کا اندیثہ ہے آزاد گرافات [م ت]

آزاد کی آنکھیں ہیں حقیقت سے منور

آزاد کی آنکھیں ہیں حقیقت سے منور

آزاد کا اندیثہ ہے آزادِ گرافات [م م ش]

زاد کا اندیثہ ہے آزادِ گرافات [م م ش]

ازاد کا اندیثہ ہے آزادِ گرافات [م م ش]

ازاد کا ہے فلفہ و عِلْم و ہنر اور

ارمیقی وصورت گری و عِلْم نباتات [م ت]

الموری وصورت گری و عِلْم نباتات [م ت]

### نُوب وزشت:

(۱) عا۔ جو ہو نشیب میں پیدا، کریہ و نا محبوب! ۲۔ جو ہونشیب میں پیدا، فتیج و نامحبوب! [مت](۵۵)

### مرگ ِ خودی:

(۱) ما: عار عصری مقلّد گداے فکرِ فرنگ ۲۔ خودی کی موت ہے مقلّدِ افرنگ [م ت] ۳۔ خودی کی موت سے روحِ عرب ہے مقلّدِ افرنگ [م ت] مث: عار عجب نہیں کہ یہ پیکر ہے بے عروق وعظام ۲۔ بدن عراق وعجم کا ہے بے عروق وعظام! [م ت] عصری مقلّد گداے فکرِ فرنگ عبر نہیں کہ یہ پیکر ہے بے عروق وعظام! (۵۲) [م مُن]

### مهان عزیز:

(۱) عا۔ خوب کی اور نہ ناخوب کی ہے اس کو تمیز! r خوب و ناخوب کی اس دور میں کس کو ہے تمیز!  $[a_2]^{(a_2)}$ 

عصرِ حاضر:

(۱) عا۔ عشق مردہ افرنگ میں لادینی افکار سے ۲۔مردہ لادینی افکار سے افرنگ میں عشق [مت](۵۸)

مدرَسه:

(۱) عاد خاک کے ڈھیر میں کرتے ہیں ہجار ثریا کی تلاش

۲۔ کرتے ہیں سب خاک میں عقد ثریا کی تلاش

سے خاک کے ڈھیر میں کرتے ہیں ثریا کی تلاش [کبا]

عاد وہ بخوں اب تیرے افکار پہ غالب نہ رہا

۲۔ اس بخوں سے تجھے بے گانہ غلامی نے کیا

سراس بخوں سے تجھے تعلیم نے بے گانہ کیا [م ت]

سراس بخوں سے تجھے تعلیم نے بے گانہ کیا [م ت]

سراس بخوں سے تجھے تعلیم نے بے گانہ کیا [م ت]

عاد تری تعلیم نے رکھ دی ہے نگاہ فقاش!

جاویدسے:

(۱) عفت ہے نگاہ کی جس سے ا ۲۔ ایک صدقِ مقال ہے کہ جس سے [م ت] ا (۲) ہے باند نامی ماصل ہو اگر بلند نامی ماصل ہو اگر بلند نامی ماصل ہو (۳) علیہ فقر و غیور میں رہا ۲۔ غیرت سے ہے فقر کی غلاق [م ت]
(۴) عا۔ شاہیں سے چکور کی غلاق [م ت]
۲۔ شاہیں سے تذرو کی غلاق [م ت]
(۵) عا۔ تو اک نژاد ہے ولیکن
۲۔ اللہ کی دین ہے جسے دے [م ت]

بندسوم

(1) عا۔ مومن پہ گرال ہے ہے زمانہ ۲۔ مومن پہ گرال ہیں یہ شب و روز [م ت] (۲) ہے اس کا دم ہے دم سرافیل آتی نہیں اس کو ئے نوازی(۱۰)

خلوت:

(۱) عا۔ اس عصر کو رسوا کیا جلوت کی ہوں نے اس عصر کو رسوا کیا جلوت کی ہوں نے [م ت] 
۲۔ رسوا کیا اس دور کو جلوت کی ہوں نے [م ت] 
۲۔ براھ جاتا ہے جب ذوقِ نظر حد سے زیادہ 
س۔ براھ جاتا ہے جب ذوقِ نظر اپنی حدوں سے [م ت] 
م ث: عا۔ افکار کی دنیا ہے پراگندہ و ابتر [م ت] 
۲۔ ہو جاتے ہیں افکار پراگندہ و ابتر [م ت] 
یراھ جاتا ہے جب ذوقِ نظر حد سے زیادہ 
ہو جاتے ہیں افکار پراگندہ و ابتر [م م ث] 
ہو جاتے ہیں افکار پراگندہ و ابتر [م م ث]

عورت:

(۱) م انظار وُجودِ زن ہے آشیانِ زندگی میں چراغ ۲۔ وُجودِ زن سے ہے دلِ کا نئات میں بہار سروُجودِزن سے ہے تصویرِ کا نئات میں رنگ[مت] مث: عار چراغ ہے خرمِ کا نئات کا عورت ۲۔ اس کے ساز سے ہے زندگی کا سوزِ دروں [مت] ے وجودِ زن ہے آشیانِ زندگی میں چراغ چراغ ہے خرمِ کائنات کا عورت [م م ش] (۲) عا۔ نہ کہہ کہ فکر نہیں ہے بلند بال اس کا ۲۔ شرف میں بڑھ کے ثریا سے مشتِ خاک اس کی [م ت](۲۲)

### آزادي نسوال:

(۱) عا۔ تکرار کا ہو خوف تو میں کچھ نہیں کہتا ۲۔ تکرار ہو تو مناسب ہے نموثی
س۔ اس بحث میں فیصلہ، میں کر نہیں سکتا ہم۔ اس بحث کا کچھ فیصلہ میں کر نہیں سکتا [م ت] ۲۔ ان دونوں میں کیا چیز ہے قیت میں زیادہ ۲۔ کیا چیز ہے آرایش و قیت میں زیادہ [م ت]

### عورت كى حفاظت:

(۱)م۱: ع۱- اک زندہ حقیقت ہے مرے سینے میں مستور

۲- اک زندہ حقیقت مرے سینے میں ہے مستور
مث: ع۱-کیا سمجھےگاوہ جس کے رگوں میں ہے لہوسرد
۲- کیا سمجھے گا وہ جس کی رگوں میں ہے لہو سرد
یاک زندہ حقیقت ہے مرے سینے میں مستور
کیا سمجھےگاوہ جس کے رگوں میں ہے لہوسرد (۱۲۳)[ممث]

## عورتاورتعليم:

(۱) م: عا۔ لادیں ہے اگر مدرَستہ زن تو نتیجہ

۲۔ عورت کی اگر تربیت آزاد ہو دیں سے

۳۔ بے گانہ رہے دیں سے اگر تربیت زن

۸۔ بے گانہ رہے دیں سے اگر مدرَستہ زن [م ت]

مث: عا۔ لادینی تہذیب سے ظاہر ہے کہ آخر

۲۔ لادیں ہوا اگر عِلْم تو ظاہر ہے کہ آخر

## س ہے شق و کرت کے لیے عِلْم وہنرموت [مت](۲۵)

عورت:

(۱) عار اسی سوز سے کشایندہ انسرارِ حیات اسرارِ حیات اسرارِ حیات اس سوز سے اسرارِ حیات [م ت] کی سے اسرارِ حیات [م ت] کی سے اسرارِ حیات [م ت] کی سے اسرارِ حیات اس سوز سے ہے معرکہ بود و نبود! [م ت] کار مرم اسی آگ سے ہے معرکہ بود و نبود! [م ت] کار میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غم ناک مگر کار میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غم ناک کشود مشکل کی گشود! میں میں نہیں اس عقد کا مشکل کی گشود! میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غم ناک مگر میں میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود! میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غم ناک مگر میں میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود! میں بھی مظلومی نسواں سے ہوں غم ناک مگر میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود اس میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود اس میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود اس میں نہیں اس عقد کار مشکل کی گشود (۲۲)

دين وهنر:

(۱) عا۔ ہوئے ہیں دین و ہنر جب خودی سے بیگاند! ۲۔خودی سے جب ادب و دیں ہوئے ہیں بیگاند! [مت](۲۷)

تخليق:

(۱) عا۔ وہی خودی اسی زمانے پہ غالب آتی ہے ۲۔ وہی زمانے کی گردش پہ غالب آتا ہے [مت](۲۸)

جنوں:

(۱) عا۔ کیم و صوفی و شاعر زجاج گر ہیں تمام ۲۔ جہاں تمام فرنگی زجاج گر کی دکاں س۔ زجاج گر کی دوکاں شاعری و ملائی [م ت] (۲) عا۔ ستم ہے خوار ہو دشت و رجل میں دیوانہ! ۲۔ ستم ہےخوار پھرےدشت ودر میں دیوانہ![مت](۲۹)

### مسجر قوت الاسلام:

(۱) عادی بن گئے میری کفِ خاک سے اوروں کے وُجود!

۲- کہ ایازی سے دگر گوں ہے مقامِ محمود! [م ت]

(۲) عاد ہے تری شان کے شایاں انھیں نمازی کی نماز

۲- ہے تری شان کے شایاں اسی مردوں کی نماز

۳- ہے تری شان کے شایاں اسی مومن کی نماز [م ت]

(۳) عاد میری تکبیر ہے میری با عگِ اذاں میں نہ بلندی، نہ شکوہ

۲- ہے مری با عگِ اذاں میں نہ بلندی، نہ شکوہ [م ت]

۲- ہے مری با عگِ اذاں میں نہ بلندی، نہ شکوہ [م ت]

۲- ہے مری با عگِ اذاں میں نہ بلندی، نہ شکوہ [م ت]

۲- ہے مری با عگے اداں میں نہ بلندی، نہ شکوہ [م ت]

#### تياتر:

(۱) عارتری خودی سے ہے ایک کہ تیرابدن ہے جس کا امیں

۲ ـ تری خودی سے ہے روثن ترا حریم و جود [م ت]

(۲) عاراتی کے نور سے روثن ہیں ترے ذات و صفات

۲ ـ اسی کے نور سے بیدا ہیں ترے ذات و صفات [م ت]

(۳) عار ترے دل میں خودی غیر کی! معاذ اللہ!

۳ ـ ترے حرم میں خودی غیر کی! معاذ اللہ!

سر حریم تیرا خودی غیر کی! معاذ اللہ! [م ت]

(۴) عار جونہیں ہے تو، نہیں نورِ خودی نہ نارِ حیات!

۲ ـ رہانہ تُو، تو نہ سوز خودی، نہ سازِ حیات! [م ت]

#### شعاع اميد:

بنداول (۱) عا۔ بڑھتی ہی چلی جاتی ہے تاریکی ایام! ۲۔ بڑھتی ہی چلی جاتی ہے بے مہری ایام! [م ت] (۲) عا۔ آفاق کو چھوڑو مرے سینے میں ساجاؤ ۲۔ پھر میرے عجلی کدہ دل میں ساجاؤ [م ت] بندسوم (۱) عا۔ بے گانہ کون ہے صفت جوہرِ سیماب! ۲۔ آرام سے فارغ صفتِ جوہرِ سیماب! [م ت]<sup>(۲۲)</sup>

اہلِ ہنر سے:

(۱) عاد مہر و مہ و مشتری، چندنفس کا فروغ، بزم سپر کبود

۲ مہر و مشتری، چند نفس کا فروغ

(۲) عاد تیری خودی کا سرود معرکهٔ ذکر و فکر

۲ تیری خودی کا ظہور عالم شعر و سرود!

۳ تیری خودی کا ظہور عالم شعر و سرود!

۳ تیری خودی کا غیاب معرکهٔ ذکر و فکر [م ت]

۳ تیری خودی کا غیاب معرکهٔ ذکر و فکر [م ت]

۳ تیری ہنر کا جہاں، دَیر و طواف و تُجود! [م ت]

۳ تیرے ہنر کا جہاں، دَیر و طواف و تُجود! [م ت]

۲ تیرا خودی کا جہاں اسود و احمر سے پاک

۳ تیرے حرم کا ضمیر اسود و احمر سے پاک

۳ تیرے حرم کا ضمیر اسود و احمر سے پاک

سرود:

(۱) ع-3ا بات ہے کہ صاحب دل کی نگاہ میں -3ا بات ہے کہ صاحب دل کی نگاہ میں -3

مخلوقات ہنر:

(۱) م ا: عار آہ! وہ کافر نادال کو خوش آتے ہیں جے

ار آہ! وہ کافر بے چارہ کہ ہیں اس کے صنم [م ت]

م ث: عار عصر حاضر کا یہ بے چارہ ہنر ور، افسوں!

ار عصر رفتہ کے وہی ٹوٹے ہوئے لات و منات!

آہ! وہ کافر نادال خوش آتے نہیں جے

عصر حاضر کا یہ بے چارہ ہنر ور، افسوں! [م م ش]

عصر حاضر کا یہ بے چارہ ہنر ور، افسوں! [م م ش]

عار حات کی آنھوں سے ہے پوشیدہ تب و تاب حیات

۲- یہ ہنرکیا ہے کہ ہیں اس کے صنم خانے میں
 سے نظر آئی جے مرقد کے شبتاں میں حیات! (۵۵)

خا قاني:

(۱) ہوائی کے لیے عالم معانی (۱) کہتا نہیں حرف (کن ترانی (۲۵)

جدت:

(۱) عاد پیدا ہوں دُرِ ناب تیرے دیدہ تر ہے! ۲۔ اَفلاک منور ہوں تیرے نور ﷺ ہے! [م ت]

(۲) ع ا۔ روش ہوں ستارے مری آ ہوں کے شرر سے ۲۔خورشید کرے کب ضیا تیرے شرر سے [م ت] (<sup>۷۵)</sup>

جلال وجمال:

(۱) عا۔ کہ سربسجدہ ہوں قوت کے سامنے افلاک ۲۔ کہ سربسجدہ ہیں قوت کے سامنے افلاک [مت] (۲۸)

سرو دِحلال:

(۱) عامه نه موا زنده و پاینده تو کیا دل کی کشود ۲مه نه رما زنده و پاینده تو کیا دل کی کشود(۲۹)

شاعر:

(۱) عا۔ ایسی کوئی دنیا نیّر افلاک نہیں ہے ۲۔ ایسی کوئی دنیا نہیں افلاک کے نیچے [م ت] (۲) عا۔ ہر لحظہ نئے طُور، نئی برقِ جمّلی ۲۔ ہر لحظہ نیا طُور، نئی برقِ جمّلی [م ت]

هنرواران مهند:

(۱)ما: ع ان کے مندر میں فقط موت کی تصوریں ہیں مث: عا۔ روح ان برہموں کی ہے پرانی بیار ۲۔ فکر اِن برہمنوں کا ہے پرانا بیار

ان کے مندر میں فقط موت کی تصویریں ہیں

فکر اِن برہمنوں کا ہے پرانا بیار [م م ش]

فکر اِن برہمنوں کا ہے پرانا بیار [م م ش]

(۲) عوا۔ چشم آدم سے چھپاتے ہیں مقاصد اس کے

السیم آدم سے چھپاتے ہیں مقاماتے بلند[م ت]

(۱)

ذوق نظر:

(۱) عا۔ نگاہ بلند تھی اس خوں گرفتہ چینی کی اس خوں گرفتہ چینی کی اس خوں گرفتہ چینی کی [م ت](۸۲)

**ق**ص:

(۱) عا۔ صلہ اس رقص کا ہے درویش و شاہشاہی ۲۔ صلہ اس رقص کا درویش و شاہشاہی [م ت]

اشتراكيت:

(۱) عا۔ ہے کار نہیں روس کی گری رفتار ۲۔ ہے سود نہیں روس کی گری گفتار [م ت]

كارل ماركس كى آواز: (نقش اول)

(۱) عالی عار عِلْم و حکمت کی جُستِو میں عقلِ عیار کی نمایش!

۲ نظام موجود کی جایت میں عقلِ عیار کی نمایش!

(۲) عالی مغرب میں تمام افکار کی نمایش!

۲ یہ بحث و تکرار تمام افکار کی نمایش!

۳ یا مالموں کی بحث تمام افکار کی نمایش!

۳ یا مالموں کی بحث تمام افکار کی نمایش!

۵ تری کتابوں میں اے حکیم معاش کیا دیکھتی ہے دنیا؟

۲ خطوطِ نم دار کی نمایش، مریز و کج دار کی نمایش! [مت]

۲ خطوطِ نم دار کی نمایش، مریز و کج دار کی نمایش! [مت]

۲ فی جانبی ہوں بیا عصر خونی! تجھے بھی خونی بنا رہا ہے!

۲ فرنگ کا عِلْم وفن ہے عصرِ خونی! تجھے بھی خونی بنا رہا ہے!

(۴) عا۔ کہ مریضِ عقلِ بہانہ بُوسے گناہ اپنے چھپارہا ہے! ۲۔ کہ تیری عقلِ بہانہ بُوسے گناہ اپنے چھپارہا ہے!

كارل ماركس كى آواز: (نقش دوم)

(۱) عا۔ یہ بحث و تکرار عالموں کی، یہ عقلِ عیار کی نمایش! ۲۔ یولم و حکمت کی مہرہ بازی، یہ بحث و تکرار کی نمایش![مت](۸۵)

مناصب:۔

(۱) م ا: عاد شریکِ علم تو ان کو کر نہیں سکتے ۲۔ شریکِ علم غلاموں کو کر نہیں سکتے [م ت] م ث: عاد خریدتے ہیں نقط غلاموں کا جوہر إدراک ۲۔ خریدتے ہیں نقط ان کا جوہر إدراک! [م ت] شریکِ علم تو ان کو کر نہیں سکتے خریدتے ہیں نقط غلاموں کا جوہر إدراک! (۸۲) [ممث]

اہلِ مصریے:

(۱) ع ۱۔ ہر زمانے میں بدل جاتی ہے فطرت ۲۔ ہر زمانے میں دگر گوں ہے طبیعت اس کی (۲) عاد ہے وہ قوّت کہ حریف اس کا نہیں فکر حکیم ۲۔ ہے وہ قوّت کہ حریف اس کی نہیں عقل حکیم [مت]

انی سینا:

سلطانی جاوید:

(۱) عا۔ دستور نَوِی میں یہی عَلَیهٔ باریک ۲۔ دستور نَوِی کیا ہے؟ یہی عَلیهٔ باریک [ک ب ا] عا۔ فرہاد کی خارہ شکنی زندہ و پایندہ ہے اب تک ۲۔ فرہاد کی خارہ شکنی زندہ ہے اب تک [م ت] (۸۹)

مسوليني:

(۱) ع۱۔ پردهٔ تہذیب میں آدم کشی غارت گری ۲۔ پردهٔ تہذیب میں غارت گری، آدم کشی (۹۰)

گلہ:

(1) عا۔ کیاہند کی رو داد بتاؤں کہ ابھی

۲۔ معلوم کے ہند کی تقدیر کہ اب تک [م ت]

(۲) عا۔ اک نانِ جویں اور متاع دل و حرم و دیر!

۲۔ اک نانِ جویں اور مالِ حرم و دیر!

(۱۹)

انتداب:

(۱) جہاں کے دیں میں ہے اک روح زندہ و بے تاب
جہاں اگرچہ حیا ہے ہے زندگی شیریں
(۲) ع ا طریق سوز نہیں ہے بے زاری
۲ طریقہ اب و جَدہے، گر رسوم مُنہ نے نہیں ہے بے زاری
۳ طریقہ اب وجد سے نہیں ہے بے زاری [م ت]
(۳) جہاں کے دختر و فرزند ہیں بھور و عُتور
گر نہیں ہے مکاتب کا چشمہ جاری!(۹۲)

لادين سياست:

(۱) م ا: عا۔ گر سکھا گئ مجھ کو یہ سیاستِ افرنگ ۲۔ مری نگاہ میں ہے یہ سیاستِ لادیں [م ت] مث: عادوہ بات جس ہے کہوں میں خاوراں کا ضمیر [م ت] ۲۔ کنیز اہر من و دوں نہاد و مردہ ضمیر [م ت] ۔ گر سکھا گئ مجھ کو یہ سیاستِ افرنگ وہ بات جس ہے کہوں میں خاوراں کا ضمیر [م م ش] وہ بات جس ہے کہوں میں خاوراں کا ضمیر [م م ش] ۔ (۲) عا۔ متاعِ غیر یہ ہوتی ہے جب نگاہِ فرنگ ۲۔ متاعِ غیر یہ ہوتی ہے جب نگاہِ فرنگ ۲۔ متاعِ غیر یہ ہوتی ہے جب نظراس کی [م تا ا

دام تهذیب:

(۱) عاد ہے جس کے ہر اک ذرہ میں خونِ رگ احرار

(۲) عا۔ ترکانِ 'جفا پیشہ'کے پھندے سے نکل کر ۲۔ ترکانِ'جفا پیشہ'کے پنج سے نکل کر [م ت]

نصیحت:

(۱) عا۔ الوند ہو سونے کا تومٹی کا ہے اک ڈھیر! 7 - 1 = 1 1 = 1

شام فلسطين:

(۱) ع ا۔ یارب رہے تہذیب کا مے خانہ درینہ

(۲) مقصود یہودی کی حمایت سے ہے کچھ اور ہسپانیہ پر ورنہ وہی حق ہے عرب کا

(۳) عا۔ ہیپانیہ پر کیوں نہیں حق اہلِ عرب کا ۲۔ ہیپانیہ پرحق نہیں کیوں اہلِ عرب کا؟[مت](۹۲)

غلاموں کی نَماز:

(۱) عا۔ یہ بات یاد ہے مجھ کو نیم پاشاکی

۲۔ کہا مجابدِ ترکی نے مجھ سے بعدِ نماز [م ت]

(۲) عا۔ وراے سجدہ غلاموں کو اور ہے کیا کام

۲۔ وراے سجدہ غریبوں کو اور ہے کیا کام [م ت]

(٣) عا۔ وہ سجدہ جس میں ہے قوموں کی زندگی کا پیام!

۲۔ وہ سجدہ جس میں ہے ملت کی زندگی کا پیام! [م ت]<sup>(۹۷)</sup>

فلسطینی عرب سے:

(۱) عا۔ ترا علاج جنیوا میں ہے، نہ لندن میں ۲۔تری دوانہ جنیوا میں ہے، نہ لندن میں [م ت](۹۸)

محراب گل افغان کے افکار:

عا۔ کہ اس کے زخم ہے در بردہ اہتمام رفو ۲۔ کہ اس کا زخم ہے دربردہ اہتمام رفو [م ت] عا۔ اتر گیا ترے دل میں جو لا شریک لئ **(r)** ۲۔ اتر گیا جو ترے دل میں الا شریک کئا عا۔ میرے رگ ویے میں تو تیرے رگ ویے میں ہے **(m)** ۲۔ تیرے خم و پیچ میں مری بہشت بریں [م ت] عا۔ قضا تو نا خدا کی دعا سے بدل نہیں سکتی (r) ۲۔ قضا تو کسی کی دعا سے بدل نہیں سکتی س۔ تری دعا سے قضا تو بدل نہیں سکتی [م ت] عا۔ تری دعا ہے کہ پوری ہو آرزو تیری **(a)** ۲۔ تری دعا ہے کہ ہو تیری آرزو پوری ع ا۔ محروم خودی سے ہوتا ہے جب فقر **(Y)** ۲۔ محروم خودی سے ہوتا ہے جس دم فقر ا س۔ محروم خودی سے جس دم ہوا فقر [م ت] عا۔ درینہ طرب لیے ہیں، دیتے ہیں غم نوا (4) ۲۔ اس عیشِ فراوال میں ہے ہر لحظہ غم نُو! [م ت] ع ا۔ تیرا ادب و فلسفہ کچھ چیز نہیں ہے **(**\(\)) ۲۔ غافل!ادب وفلفہ کچھ چیز نہیں ہے س نادان!ادب وفلفه کھے چزنہیں ہے [م ت] ع ا۔ ارباب ہنر جاہی تو افسون ہنر سے (9) ۲۔ وہ صاحب فن حاہے تو فن کی برکت سے آم ت عا۔ اس بوند میں ہے طوفان! (1+) عار کین جس نے اپنا کھیت نہ سینجا وہ کیسا دہقان! (11) ۲ جس نے اپنا کھیت نہ سینجا، وہ کیسا دہقان! آم ت (۱۲) جس نے اپنے اندر دیکھا اپنا آپ

اس مِی کے ہر ذرہ یر تو [ہوا] قربان!

(۱۳)م ا: عارجس نے اپنی خاک میں پایا اپنا آپ ٢\_ و هوند كا ين خاك مينجس في يا يا اپنا آپ [مت] مث: عا۔ میری میری اس بندہ کی محت پر قربان ۲۔ اس بندے کی وہقانی پر سلطانی قربان [م ت] ے جس نے اپنی خاک میں پایا اپنا آپ میری میری اس بندہ کی محنت پر قربان [م م ش] (۱۲) ا۔ زندہ آتے ہیں نظر گرچہ خواص کے پیر ۲۔ گرچہ مکتب کا جوال زندہ نظر آتا ہے [م ت] ع ا۔ مردہ ہے مانگ کے لایا ہے فرنگی سےنفس [م ت] (10)۲۔ مردہ ہیں لائے ہیں فرنگی سے نفس ع۔ ایک شہباز سے ممکن نہیں بروازمگس (r1) ۲۔ پر شہباز سے ممکن نہیں بروازمگس [م ت] (۱۷) عا۔ خدا پرست ہوئے ہیں لات و منات کے بندے ۲۔ وہی حرم ہے، وہی اعتبارِ لات و منات [م ت] (۱۸) ع ا۔ مگر نہاں انھیں سر مستوں میں موت بھی ہے ۲۔اسی سُر ورمیں پوشیدہ موت بھی ہے تری[مت] (۹۹)

#### برطانيه(م):

(۱) عا۔ نہ ان سے کھلا۔۔۔۔۔۔۔ ۲۔ نہ عقدہ کھول سکے ہیں بہ آئرستال کا (۱۰۰)

## غلامول کی تبلیغ (م):

(۱) ی فاش تر کرتا ہے اے پیر حرم ترا مرض
دورِ محکومی کا بید نسخہ کہ حاکم ہو مرید
(۲) ی ایسی راہیں سوجھتی ہیں بندہ محکوم کو
اپنی آزادی سے جب ہو جاتاہے ناامید
(۳) ی بید طریقے سوجھتے ہیں بندہ محکوم کو
اپنی آزادی سے ہو جاتاہے وہ جب نا امید

(۳) عا۔ مردِ محکوم اپنی آزادی سے ہو کر ناامید! ۲۔ بندہ محکوم آزادی سے ہو کر نا امید! (۱۰۱)

#### حدت عرب (م):

(۱) عار حرف غالب نے دیوار حرم پر لکھ دیا ۲۔ شعر غالب نے دیوار حرم پر لکھ دیا ۳۔ دیوارِ حرم پر لکھ دیا غالب کا شعر (۱۰۲)

## تورانی تحریک(م):

ا) عار کہتی ہے نسب بھی کہ یہ تثلیث ہو توحید! ۲ کہتا ہے نسب بھی کہ یہ تثلیث ہو توحید! (۱۰۳)

## خلوت(م):

آخوشِ صدف جس کے نصیبوں میں نہیں ہے
وہ قطرہ نیساں کبھی بنتا نہیں گوہر
اس دور میں مانند پرکاہ ہے انسان
جس کے لیے ہر ......
خلوت میں خودی ہوتی ہے خودگیر ولیکن
خلوت نہیں شہروں کی پیاؤ میں میسر
خلوت نہیں اب دیر و حرم میں بھی میسر
عاد رہبر نہیں کردار کی عالم میں مقاصد
عاد رہبر نہیں کردار کی عالم میں مقاصد
اد رہبر نہیں کردار کی عالم میں مقاصد
اد کار کی دنیا ہے پراگندہ و ابتر

## درویش (م):

(۱)م۱: عاد مقام ایسے بھی ہیں اہلِ نظر کی زندگانی میں ۲۔ مقام ایسے بھی مردانِ خدا کو پیش آتے ہیں مث: عاد جہاں ضبطِ فغال شیری، فغال روباہی و میشی ۲- کہ خاموثی ہے شیری، گفتگو روباہی و میثی مقام ایسے بھی ہیں اہلِ نظر کی زندگانی میں کہ خاموثی ہے شیری گفتگو روباہی ومیثی (۱۰۵)[م م ش]

انگلیس وعرب(م):

(۱) م: عا۔ حق رکھتا ہے گر خاکِ فلسطیں پہ یہودی ۲۔ حق رکھتے ہیں گر خاکِ فلسطیں پہ یہودی م ث: عا۔ ہیانیہ پر کیا حق نہیں اہلِ عرب کا؟ حق رکھتا ہے گر خاکِ فلسطیں پہ یہودی ہیانیہ پر کیا حق نہیں اہلِ عرب کا؟(۱۰۲) [م م ش]

اسرارغلامی (م):

(۱)ما: عار اس میں پیری کی کرامت ہے نہ میری کا ہے زور مث: عار ہوئے محکوم کے خوگر ہیں اطاعت کے عوام! ۲۔ رہے محکوم کے خوگر ہیں اطاعت کے عوام! ہوئے محکوم کے خوگر ہیں اطاعت کے عوام! ہوئے محکوم کے خوگر ہیں اطاعت کے عوام!

ابرام مصر (م):

(1)

اہرام کے ہر سگب گرال سے ہے نمودار
وہ عزم کہ افلاک کو کر سکتا ہے تسخیر!
فطرت کے تصرف میں رہا جن کا تخیل
صیاد نہیں ہے وہ ہنر مند ہے نخچیر!
تقلید کا خوگر ہے، تو ہے تیرا ہنر
فطرت کی اطاعت کا ہے خوگر تو ہنر آئے!
آزاد اگر ہے تو یہ سب کچھ ہے، دگر آئے!
عوا۔ نقال تقلید کا خوگر ہے تو ہنر ور کا ہنر آئے!

خلاق آزاد اگر ہے تو یہ سب کچھ ہے، دگر ہیج!(۱۰۸)

آزادیٔ شمشیر(م):

(۱)م۱: عا۔ عصر حاضر کی نبوت کے عکم داروں کی

1۔ عصر حاضر کی نبوت کے عکم داروں کا [ک ب ا]

مث: عا۔ تھی یہ تعلیم کہ منسوخ ہوا حکم جہاد

1۔ تھا یہ ارشاد کہ منسوخ ہوا حکم جہاد [ک ب ا]

عصر حاضر کی نبوت کے عکم داروں کی

تھی یہ تعلیم کہ منسوخ ہوا حکم جہاد (۱۰۹)

صوفی (م):

(۱) عار آنھوں میں ہے کچھ کچھ نشہ عالَم ہاہوت! ۲۔ آنھوں میں ہے کچھ کچھ نشه عالَم جبَروت! (۲) عار جبروت مجاہد کا نہیں اس کی جبیں میں ۲۔ حق اور ضم خانه باطل کا پجاری (۱۱۰)

## حوالهجات

- ا ۔ اقبال کی شخصیت اور شاعری؛ غلام رسول مہر، ص ۷ ۲
- ٢ ـ اقباليات:تفهيم وتجزيه؛ دُاكٹرر فيع الدين ہاشي مِس ١٧٥
- س۔ ناظرین سے: بیاض ہفتم ہم ا ؛ کلیاتِ اقبال (اردو) ہم ۵۲۲
  - ٧- لاإله: ايضاً ، ص ٢٠؛ ايضاً ، ص ٥٢٧
  - ۵- ایک فلسفهزده ....: مسوده ضرب کلیم ، ص ۷۰؛ ایضاً ، ص ۵۳۰
    - ۲\_ مسلمان كازوال: بياض بفتم بص ١٥؛ ايضاً بص ٢٣٠
      - علم وعشق: الضاً م ١٤٠٥ الضاً م ٥٣٢
      - ٨\_ شكروشكايت:الضاً من ١٢:اليضاً من ٥٣٨
        - 9\_ ذكر وفكر: اليضاً من ١٣٠؛ اليضاً من ٥٣٥
      - ۱۰ ملاحرم: الضائص ۴٠؛ الضائص ٢٣٦
        - اا ـ تقدير:الضاً، ص١١؛الضاً، ٩٣٦
        - ١١ ـ توحيد: الضأب ١٢؛ الضأب ٥٣٧
      - سار علم اور دین: ایضاً م ۱۲: ایضاً م ۵۳۸
      - ۱۲ ہندی مسلمان: ایضاً مس ۱۲؛ ایضاً مس ۲۵۳۸
        - ۵۱۔ جہاد:ایضاً، ص۱۱؛ایضاً، ص۸۹۰
  - ۱۷ قوت اوردین:مسوده ضربِکلیم به ۱۵۳ ایضاً بس ۱۵۳
    - ۷۱- فقروملوكيت: بياض مفتم من الزاليفياً من ۵۴۲
      - ۱۸ اسلام: الضاَّ، ص٠١؛ الضاَّ، ص٥٢٢
      - 9ا۔ حیاتِ ابدی: ایضاً من ۱۱؛ ایضاً من ۵۳۳
    - ۲۰ ہندی مسلمان: ایضاً من ۴۰: ایضاً من ۵۴۸
      - المه ونيا: ايضاً من ١٠٠ ؛ ايضاً من ٥٥٠
      - ۲۲ شکست: الیناً ، ص۳۰؛ الیناً ، ص۵۵
      - ۲۳\_ مستى كردار:الينياً، ص٠٠؛الينياً، ص٥٥٢
    - ۲۴ قلندر کی پیچان:ایضاً م ۲۰:ایضاً م ۵۵۴
      - ٢٥ فلفه: الضاً ، ص ١٨؛ الضاً ، ص ٥٥٥
      - ٢٦ مردان خدا: اليفاً ، ٤٥٠؛ اليفاً ، ٣٥٠

- مومن (جنت میں \_:الیناً،ص۲۰؛الیناً،ص ۵۵۸
- ۲۸ اےروح محمدٌ: مسوده ضربِ کلیم ، ۱۲۸؛ ایضاً ، ۱۲۵
  - ٢٩ مديب اسلام: بياض بفتم ، ص ١٦؛ ايضاً ، ص ١٦
    - ۳۰ امامت: الضاً ، ١٠٠٠ الضاً ، ١٢٠٠
    - ا٣ فقرورا ہي:الضاً م ٩٠؛الضاً م ٣٠
    - ٣٢\_ نکت توحيد:ايضاً م ٩٠؛ايضاً م ٥٦٦
  - ۳۳ جان وتن: مسوده ضربِ کلیم، ص۵۲: الیضاً ، ص ۵۲۸
  - ۳۲۸ لا بهوروكرا چى: بياض مفتم ، ص١١؛ ايضاً ، ص ٢٨
  - ۳۵\_ نبوت:مسوده ضربِ کلیم ، ص ۷۰؛ ایضاً ، ص ۲۹
    - ٣٦ ـ آدم: بياض مفتم ، ص ٨٠؛ الضاً ، ص ٤٥

    - ۳۸ اے پیر حرم: ایضاً من ا• ؛ ایضاً من ا ک
      - P9\_ مهدى:ايضاً،ص٢٠؛ايضاً،ص٢٥٤
    - ۴۰ مردِ مسلمان: الفِناً ، ٩٠ ؛ الفِناً ، ٣٠ مردِ مسلمان: الفِناً ، ٣٠٠ الفِناً ، ٣٠٠ الفِناً ، ٣٠٠ ا
    - الم. پنجانی مسلمان: ایضاً م ۷۰: ایضاً م ۸۷ م
      - ۳۲ آزادی: ایضاً م ۲۲؛ ایضاً م ۵۷۵
- ٣٣٠ اشاعت اسلام فرنگتان مين: ايضاً من ١٠٤ ايضاً من ٥٧٥
  - ٣٨ احكام الهي: الصّابين الصّاع: الصّاء الصاء على ١٤٢٠
    - ۵۵<sub>-</sub> موت:اليضاً، ص۲۲؛اليضاً، ص۵۵۸
  - ٢٨ مقم باذن الله: الضائب ١٠٠٠ ايضاً م ١٥٥٩
  - ٧٦ زمانه حاضر كاانسان: ايضاً من ٧٠؛ ايضاً من ٥٨٣
    - - وهمه اسرار پیدا:ایضاً،ص۱۵؛ایضاً،ص۸۸۵
  - ۵۵ سلطان مبيوكي وصيت: الصّام ۲۰؛ الصّام ۵۸۲
  - ۵۱ غزل: نه میں اعجمی..:ایضاً من ۴۰؛ایضاً من ۵۸۲
    - ۵۸۸ بیداری: ایضاً ، ۱۹: ایضاً ، ۵۸۸
    - ۵۸۹ خودی کی زندگی:ابیناً ، ۳۰۰؛ابیناً ، ۹۸۹
      - ۵۹۱ ہندی مکتب:ایضاً من ۴۰:ایضاً من ۵۹۱
    - ۵۵ خوب وزشت: ایضاً م ۹۰ ؛ ایضاً م ۵۹۳

- ۵۹۳ مرگ خودی: ایضاً م ۴۰: ایضاً م ۵۹۳ مرگ
- ۵۹۲ مهمان عزيز: ايضاً ص۵۰؛ ايضاً ص۵۹۲
- ۵۹۲ عصر حاضر:الضأبص ۱۰:الضأبص ۵۹۲
- 29 مدرسه:ايضاً ص ١٤:ايضاً ص ٤٩٦ · كليات با قيات شعرا قبال م ٢٧٥ م
  - ٠١٠ جاويد سے:الفِناً ، ص١٨:١٨:الفِناً ، ص٠٠٠
    - ۲۱ خلوت:ایضاً ، ۲۰۷۰؛ایضاً ، ۲۰۲۰
    - ۲۲\_ عورت:الينياً ، ۲۴؛الينياً ، ۲۰۲
  - ٣٢ آزادي نسوان: ايضاً ، ٩٠٠؛ ايضاً ، ٩٠٠
  - ۲۴ عورت كي حفاظت: ايضاً من ١٤ ايضاً من ٢٠٠
    - ۲۵ عورت اورتعلیم: ایضاً من ۱۰۱؛ ایضاً من ۲۰۸
      - ۲۲ عورت:ايضاً من ۱۰ ايضاً من ۲۰۹
      - ٧٤ ـ د بن وهنر:ايضاً ،ص ٨٠؛ايضاً ،ص ١١٣
        - ۲۸\_ تخلیق:ایضاً م ۹۰:ایضاً م ۲۱۳
        - ۲۹ جنون:اليضاً، ٢٢؛اليضاً، ٢٥
  - ١٤٥ مسجد قوت الاسلام: ايضاً من ٨٠؛ ايضاً من ١١٤
    - ا کـ تیار: ایضاً م ۱۱: ایضاً م ۱۱۸
    - 21\_ شعاع اميد:ايضاً ص١١؛ايضاً ص ١١٩
    - ۳۷۔ اہل ہنر سے:ایضاً،۳۰؛ایضاً،۳۳
      - ۲۲۷ سرود:الی*ضاً من ۱۸؛الیضاً من ۲۲*۲
    - 22 مخلوقات ہنر:ایضاً میں ۱۸؛ایضاً میں ۲۲۹
  - ٢٧- خا قاني: مسوده ضركليم ب ١٣٢؛ ايضاً ب ١٣٣٧
    - 22\_ جدت: بياض مفتم من ١٩؛ الضاً من ١٣٣٧
    - ۸۷۔ جلال وجمال: ایضاً ، ۴۰۰: ایضاً ، ۳۵۰
    - 24\_ سرو دِحلال:ايضاً مِص٢٤:ايضاً مِس٢٣٠
      - ۸۰ شاعر:الضأ،ص۲۲؛الضأ،ص ۲۳۸
    - ٨١ منروران ہند:ایضاً ص ٤٠؛ایضاً ص ٨٠٠
      - - ۸۳ رقص:ابيناً من ٤٠؛ابيناً من ٨٣٠
      - ۸۸ اشتراکیت:ایضاً می ۱۲۸

۸۵ کارل مارکس کی آواز:ایضاً بس ۱۱:ایضاً بس ۸۵

٨٦\_ مناصب: الضاً من ١٥٠؛ الضاً من ١٥٠

٨٥ - ابل مصر ي : مسوده ضرب كليم عن ١٦٥؛ الصِناً عن ١٩٥٢

٨٨ ـ الي سينا: بياض مفتم ، ص ٢٠؛ الصفأ، ص ٢٦٠

٨٩\_ سلطاني جاويد: ايضاً من ٢٢؛ ايضاً من ٢٣

٩٠ مسوليني:ايضاً م ٢٢؛ايضاً م ٢٢

٩١\_ گله:ايضاً ، ٩١؛ايضاً ، ٩٣

٩٢ انتداب: ايضاً م ١٧؛ ايضاً م ٢٦٣

٩٣ لادين سياست: الضأب ١٦؛ ايضاب ٢٦٣

۹۴ دام تهذيب: ايضاً ، ص ۱۱؛ ايضاً ، ص ۲۲۵

90\_ نصيحت: الضاً من ١٤؛ الضاً من ٢٦٢

٩٢ شام وللسطين: الضاً من ١٤؛ الضاً من ٢٦٨

٩٨\_ فلسطيني عرب سے: ايضاً ص ٨٠؛ ايضاً ص ١٧١

99 محراب گل افغان: اینناً مس۲۵،۲۳؛ اینناً مس۲۷،۲۷

٠٠١ برطانيه (م.:اينيأ، ٩٠٠) كلمات ما قيات شعرا قبال من ٩٨٧

ا ١٠١ غلامول كي تبليغ (م \_: اليضاً ، ص ٢٠ ؛ اليضاً ، ص ٢٠٠

۱۰۲ وحدت عرب (م:الصنا، ص ۴٠:الصنا، ص ۲۰

۱۰۳ تورانی تحریک (م:الیناً من ۴۰؛الیناً من ۴۴۲

۱۰۴ خلوت (شهر کی زندگی \_:ایضاً من ۵۰؛ابیضاً من ۲۷

۵۰۱۔ درویش (م۔:ایضاً م

۱۰۲ انگلیس وعرب (م یـ:ایضاً م ۲۰۱

۷۰۱ اسرار غلامی (م.: ایضاً ، ۱۸

۱۰۸ ایرام معر (م -:ایضاً ص ۱۹

١٠٩ آزادي شمشير (م-:العِنام ٢٣٠؛ كليات باقيات شعرِ اقبال م ٢٣٨

۱۱۰ صوفی: ایضاً ، ۴۰ ؛ کلیات با قیات ِ شعر ا قبال ، ۳۳۳ م

الا شعر (م:ايضاً م ال

ڈا *کٹر محم*ر سفیان صفی

استاد شعبه اردو، بزاره یونیورسٹی سانسهره

# برصغير ميں اقبال كے مختلف سفر: خطوط كى روشنى ميں

Dr. Muhammad Sufyan Safi

Department of Urdu, Hazara University, Mansehra

#### Iqbal's Visits In Subcontinent:In the light of Letters

Iqbal has visited different areas of sub continent for various purposes. The major motives of these journeys were educational and political, as the journey of Hayderabad, Maisoor and Madras in 1929. Where as the visits of Ellahabad and Delhi were due to political objectives. The last journy in 13th January, 1935 to Bhopal was concerned to the treatment of his throat ailment. The hole details of Iqbal journeys in sub continent is briefly discussed in this artical for the well appreciation of Iqbal's multidimensional personality.

اندرونِ ہندا قبال نے مختلف اوقات میں کئی شہروں کا دورہ کیا جن کی نوعیت اور مقاصد مختلف ہے۔ گرما کی تعطیلات میں تبدیلی آب وہوا کی غرض سے عموماً شملہ چلے جائے مختلف مقدمات کی پیروی کے سلسلے میں بھی انہیں لا ہور سے باہر جانا پڑتا۔ ایک مفکر اور عالم کی حثیت سے بھی انہیں ہندوستان کی مختلف جامعات میں لیکچرز دینے کے لئے مدعو کیا جاتا۔علاوہ ازیں ان کے بہت سے سفر سیاسی نوعیت کے بھی تھے۔جبکہ انہیں اپنے علاج کی غرض سے بھی بار بار دہ بلی اور بھو پال جاتا۔علاوہ ازیں ان کے بہت سے سفر سیاسی نوعیت کے بھی تھے۔جبکہ انہیں اپنے علاج کی غرض سے بھی بار بار دہ بلی اور بھو پال جانا پڑا۔۱۸۹۳ء میں اقبال نے سواانیس برس کی عمر میں میٹرک کا امتحان پاس کیا تو ہم رمئی ۱۸۹۳ء کوان کی شادی گجرات میں خان بہادر شخ عطا محمد کی بڑی صاحبزادی کریم بی بی سے کرا دی گئی۔ (۱۱) ۱۸۹۵ء میں اقبال نے اسکاج مشن کالج میں ابھی بی۔ الیف۔اے کا امتحان پاس کیا اور انہیں مزید تعلیم کے حصول کے لئے لا ہور کارخ کرنا پڑا کیونکہ اسکاج مشن کالج میں ابھی بی۔ الیف۔اے کی کلاسیں شروع نہ ہوئی تھیں اور ویسے بھی سیالکوٹ کی محدود فضا سے لا ہور کی وسیع تر فضا میں بہنچنا قبال کے وہنی ارتقا کے لئے از بس لازم تھا۔ چنا نچیا شارہ سال کی عمر میں شمبر ۱۸۹۵ء کی ایک دو بہر میں اقبال لا ہور پنچے جہاں ان کے ایک دوست شخ کالے میں بینے بیاں ان کے ایک دوست شخ کالے میں بیاد دین اسٹیشن پر نہیں لینے کے لئے آئے ہوئے دو تھے۔اقبال نے گورنمنٹ کالے میں بی۔اے کی کلاس میں داخلہ لیا اور چند

دن گلاب دین کے مکان میں گھبرنے کے بعد کواڈرینگل ہاشل کے کمرہ نمبرایک میں فروش ہوئے۔اقبال لا ہور کے چارسالہ زمانہ طالب علمی کے دوران اسی کمرے میں رہے۔ایم اے کا امتحان دے چکنے کے بعد اقبال ۱۳ مرشکی ۱۸۹۹ء کواور نیٹل کالج میں میکلوڈ عریبک ریڈر کی حیثیت سے ملازم ہوگئے۔ بعد ازاں ۴مرجنوری ۱۰۹۱ء کوانہوں نے لالہ جیارام کی جگہ گورنمنٹ کالج میں عارضی طور پراسٹنٹ پروفیسرائگریزی کی حیثیت سے بھی خدمات انجام دینا شروع کیں۔

گورنمنٹ کالج میں تعلیم کے خاتمے کے بعد اقبال کوآ ڈرینگل ہاشل سے بھاٹی درواز بے منتقل ہو گئے اور ایک مکان کرائے پرلیا جومیاں احمد تحش کی ملکیت تھا۔اس دوران ۴۰ واء میں اقبال کے بڑے بھائی شیخ عطامحمہ بلوچستان میںسب ڈویژنل ملٹری ورکس تھے،بعض مخالفین نے سازش کر کے ان کےخلاف ایک جھوتا فوجداری مقدمہ کھڑا کردیا تھا۔ا قبال اینے بھائی کی امداد کے لئے علی بخش کوساتھ لے کرلا ہور سے فورٹ سنڈیمن پہنچے ۔سفر کی کچھ منزلیں گھوڑے اوراونٹ پر طے کیں۔ یہلے روز سینتیں میل کا سفر گھوڑے برکیا۔ چونکہ اقبال گھوڑے کی سواری کے عادی نہ تھے،اس لئے انہیں اس سفر میں سخت تکلیف اٹھانی پڑی۔اس مقدمے کا فیصلہ شیخ عطامحمہ کے حق میں ہوااورانہیں باعزت بری کر دیا گیا اور یوں اقبال کی تشویش بھی ختم ہوئی۔<sup>(۲)</sup> ڈاکٹر صابرکلوری کےمطابق بلوچیتان میں شیخ عطامجد کوا قبال کی کوششوں ہی سےاس مقدمے سے بری کیا گیااور نہ صرف وہ بری ہوئے بلکہ انہیں ایس ڈی او کے عہدے برتر قی بھی ملی۔اس تر قی کے منتبح میں ان کا نتادلہ ایم ای ایس،اییٹ آباد میں ہوااور وہ ۱۹۰۳ء میں ایبٹ آ گئے۔ (۳) اگست ۹۰، ۱۹۰ کے دوران علامہا قبال چند دنوں کے لئے ایبٹ آباد تشریف لائے جبان کے بڑے بھائی شیخ عطامحمدا پہٹ آباد میں تعینات تھے۔اقبال نے وہاں کے اہلِ علم حضرات کے اصراریر'' قو می زندگی'' کےموضوع برگورنمنٹ ہائی سکول نمبر۲،ایبٹ آیاد میں ایک لیکچربھی دیاجو مخزن' کے دوشاروں (اکتوبر۴۴-1واور مارچ ۱۹۰۵ء) میں شائع ہو چکا ہے۔ آپ نے مسلمانوں کی زندگی کے متعلق فلسفیانہ انداز میں بحث کی۔ ڈاکٹر صابر کلوروی کی تحقیق کےمطابق شیخ اعجاز احمہ کے ذاتی ریکارڈ میں موجودان کے والدشیخ عطامحمہ کی فوج میں نوکری ہے متعلق برسل فائل میں درج ہے کہ شیخ عطا محمد نے ۱۸را کتوبر ۴۰ واءکوا پہٹ آباد میں . S.D.O کا حیارج سنجالا اور ۱۸رجنوری ۵ وواء تک ایب آباد میں مقیمر ہے۔ اقبال نے ۱۹۰۳ء کے اواخر میں اپنے بڑے بھائی کے اہلی خانہ کوسیا لکوٹ سے ایبٹ آباد پہنچانے کے لئے بھی ا پیٹ آیاد کا سفر کیا تھا۔اس سفر میں ایبٹ آیاد میں ان کا قیام انتہائی مختصر رہااور غالبًاملازمت کی مجبوریوں کے باعث وہ جلد واپس چلے گئے تھے۔ اقبال نے ایب آباد کا دوسرا سفرتقریباً ایک سال کے بعد ۱۹۰۴ء کے موسم گر مامیں، جولائی کے اواخریا اگست کے اوائل میں کیا تھا۔شخ عبدالقادر کے اقبال کے نام ایک خط محررہ ۲ رئتمبر،۱۹۰ سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال ۲ یا ۵رستبر ۴ • ١٩ ء كواييك آبا د سے روانہ ہو گئے تھے.''... آپ كامحبت نامه مرقومہ • اراگست ۴ • ١٩ءا يبيك آبا د سے ۲ اراگست كوملا - ميں دو خط سیالکوٹ کے بیتے پرلکھ چکا ہوں امید ہے وہ آپ کول گئے ہوں گے۔اگر آپ کی نقل وحرکت مکانی میں کوئی گم ہو گیا ہوتو افسوں ہوگا اب یہ پھر سیالکوٹ بھیجتا ہوں کیونکہ کہ آپ نے لکھا ہے کہ آپ ۵ ستمبر ۴۰ واءکو سیالکوٹ جا کیں گے۔''۔ (۴) اس خط سے واضح ہوتا ہے کہا قبال نے اپیٹ آباد میں ۵راگست ۹۰ء سے ۵رتمبر ۹۰۴ء تک تقریباً ایک ماہ قبام کیا۔ اپیٹ آباد کے اس سفر کے دوران انہوں نے یورپ جانے کا فیصلہ کرلیا تھا اور بیسفر در حقیقت اپنے بڑے بھائی شخ عطام محمد کو اس سلسلے میں قائل کرنے کیلئے کیا گیا تھا۔ ۱۰ اراگست ۱۹۰۳ء کوشٹی دیا نرائن کم ایڈیٹرز ماند، کے نام اقبال نے ایبٹ آباد سے ایک خط بھی کلھا۔ ''۔ میں کئی دنوں سے یہاں ہوں لیکن افسوس کہ یہاں چہنچتے ہی بیار ہوگیا اوراسی وجہ سے آپ کے خط کا جواب ندد سے سکا۔ ابھی پوراافاقہ نہیں ہوا۔ اشعار ارسالِ خدمت کرتا ہوں۔ (دوسر اصفحہ ملاحظہ ہو)۔۔۔۔' ۔۔ (۵) دوسر سے صفحہ پر اقبال نے نے جو''زمانہ'' کے عمر ۱۹۰۳ء کے ثمارے میں شائع ہوئے۔ نو اشعار پرشتمل نیظم'' ترانہ ہندی'' کے عنوان سے با مگر درا میں شامل ہے۔

نظم'' ہمارادلیں' کے علاوہ ظم' ابر'اور'طفلِ شیرخوار' بھی ایبٹ آبادہی میں کہھی گئیں 'طفلِ شیرخوار' فروری ۱۹۰۳ء کے مخزن میں شائع ہوئی تھی جواس بات کا ثبوت ہے کہ اقبال نے اگست ۱۹۰۸ء سے پہلے بھی ایبٹ آباد کا سفر کیا تھا۔ میرولی اللّہ کے بقول اقبال کی ظم' سرگذشتِ آدم' بھی ایبٹ آباد کی ایک تقریب میں پڑھی گئی۔ (۲)

یورپ سے واپس آکر اقبال نے وکالت کو اپنا ذرایعہ معاش بنایا۔ ۱۳۰۸ کتوبر ۱۹۰۸ء سے اقبال کی بحثیت ایڈو ووکیٹ انرولمنٹ ہوگئ اوراس حکم نامے کے تحت انہیں چیف کورٹ پنجاب میں پریکٹس کرنے کی اجازت مل گئی۔ ابھی وکالت کا پیشاختیار کئے دوایک ماہ ہی گزرے ہوں گے کہ اقبال کو ایم اے اوکالج علی گڑھ میں فلنفے کی پروفیسری کی پیشکش ہوئی لیکن انہوں نے اسے قبول نہ کیا۔ اسی طرح اپریل ۱۹۰۹ء میں گورنمنٹ کالج لا ہور میں تاریخ کی پروفیسری بھی ٹھکرادی۔ اقبال کو ہمہ وقتی طور پرمعتمی کا پیشا اختیار کرنے میں اس لئے تامل تھا کی میکوئی معقول آمدنی کا ذرایعہ نہ تھا۔ ان کے نزدیک وکالت کا پیشا اختیار کئے رکھنے میں بہتر مالی مستقبل کے امکانات تھے۔ لیکن کیم مئی ۱۹۰۹ء کو پروفیسر جیمز کی اچپا نک وفات پران کی اسامی پرشر نے نے لئے فوری طور پر کسی انگریز پروفیسر کا انتظام ہوسکناممکن نہ تھا، چنانچہ پرنسل کی درخواست پر حکومتِ پنجاب نے براس سے استدعاکی کہ عارضی طور پر فلنے کی پروفیسری قبول کرلیں۔

ظاہر ہے اقبال معقول آمدنی کے کسی ایسے ذریعے کی تلاش میں سے جوکشا کش روزگار سے انہیں کم از کم اتنی مہلت دے کہ وہ اپنی توت فلر کا رخ اس عالم کی سمت موڑ نے کے قابل ہو سکیں، جس کا تعلق تخلیق سے تھا۔ اقبال کی روح کی گہرائیوں میں بیا حساس تڑپ رہا تھا کہ ان کا اصل مقدر شعر کے ذریعے ایک نیا پیغام عالم اسلام تک پہنچانا ہے۔ لیکن بدشمتی سے برصغیر میں تصنیف و تالیف کا شغل ہجائے خود معقول آمدنی کا ذریعہ نہ تھا، بلکہ ایسے مقصد کی تخصیل کے لئے کسی نہ کسی مالدار سر پرست کی ضرورت تھی۔ اس بنا پر وہ اپنے مزاج کے موافق کسی ملازمت کے اختیار کرنے کو خارج از بحث قرار نہ دیتے تھے۔ اس مرحلے پر ان کی توجہ حیرر آباد دکن کی طرف مبذول ہوئی۔ اقبال بھی حیرر آباد نہ گئے تھے۔ گوان کی تظمیس اور غزلیں وہاں کے مختلف رسالوں میں چھپتی رہتی تھیں اور حیرر آباد کی بعض علم دوست شخصیات مثلاً سرا کبر حیرر کی مہار اج کشن پرشاد، وغیرہ سے ان کا غیبی تعارف یا غالباً خط و کتابت تھی۔ نیز اقبال کے دوست غلام قادر گرامی بھی شاعر خاص نظام کی حیثیت سے وہاں مقیم تھے۔ حیرر آباد میں اہل تن کی قدرا فزائی کے چربے اقبال کے کانوں تک پہنچتے رہتے تھے اور انہیں بیتو قع ہوگئ تھی کہ دبلی اور تھے۔ حیرر آباد میں اہل تن کی قدرا فزائی کے چربے اقبال کے کانوں تک پہنچتے رہتے تھے اور انہیں بیتو قع ہوگئ تھی کہ دبلی اور تھے۔ حیرر آباد میں اہل تن کی قدرا فزائی کے چربے اقبال کے کانوں تک پہنچتے رہتے تھے اور انہیں بیتو قع ہوگئ تھی کہ دبلی اور

ککھنؤ کی بربادی کے بعد حیدرآ باد ہی ایک ایس سلم ریاست ہے، جہاں ہوسکتا ہے انہیں وہ مہلت میسرآ سکے،جس کی انہیں جیتجو تھی۔ چنانحہوہ کالج سے دس دن کی رخصت لے کر ۱۸ رمارچ ۱۹۱۰ء کی رات کوحبیر آبادروانہ ہو گئے ۔ ۳۰ رمارچ ۱۹۱۰ءکولا ہور سے تحریر کئے گئے عطیہ فیضی کے نام مکتوب (انگریزی) میں اقبال اپنے دورہ حیدر آباد کی تفصیل یوں بیان کرتے ہیں۔۔۔''۔۔۔میں اگر حیدرآ باد میں چندے اور گھہر جاتا تو مجھے یقین واثق ہے کہ اعلیٰ حضرت حضور نظام مجھے شرفِ بازیا بی بخشتے۔ میں حیدرآباد میں جملہ اکابر سے ملا اور اکثر نے مجھے اپنے ماں دعوت پر بلایا۔ میرا سفر حیدرآباد بلا مقصد نہ تھا۔ عندالملا قات عرض کروں گا۔خاندان حیدری سے ملا قات ہی مقصودِ سفرنہ تھا۔ میں ان سے اس سفر میں ہی ملا ہوں قبل ازیں ان سے مجھے نیاز حاصل نہ تھا۔۔۔۔میری دس روز کی رخصتِ اتفاقیہ ۲۸ رکوختم ہوئی۔ میں۲۳ رکوحیدرآ باد سے لا ہور کے لئے روانہ ہوا۔ چار دن کا سفر ہے۔ واپسی پر مجھے حضرت عالمگیر کے مزار پر انوار بربھی حاضر ہونا تھا۔ حضرت عالمگیر پرایک ایسی وجدانگیز نظم کھوں گا کہ اردووالوں نے آج تک دیکھی نہ ہوگی۔۲۹ رضح کولا ہور پہنچا۔سیدھا کالج گیااوروہاں سے کچہری۔آپ خودہی انداز ہ فرمائیے کہ اندریں حالات میرے لئے جنجیر ہ کا سفر کیونکر ممکن تھا۔۔۔''۔۔۔<sup>(ے)</sup> کراپریل ۱۹۱۰ء کے خط موسومہ عطيه فيضي ميں لکھتے ہیں:..''..میری ساحت حبیرا آباد ہے متعلق کوئی نتائج اخذ نہ سیجئے ۔مثلا! یہ کہ اعلیٰ حضرت حضور نظام میری قدرافزائی فرمارہے ہیں۔اسمعاملہ میںخودمیری تحریر کا نتظار فرمائے۔ میں نے اتناسفراس زمانے میں جب کہ میرے باس قطعاً گنجائش نتھی صرف ملا قاتوں کے لئے ہی اختیاز نہیں کیا تھا۔ (^) حبیراآ باد میں اقبال نے سرا کبر حبیرری کے ہاں قیام کیا۔ ممکن ہے اکبرحیدری خط وکتابت کے ذریعے اقبال سے متعارف ہوئے ہوں اور پیجھی ہوسکتا ہے اقبال سے ان کا غائبانہ تعارف مولانا غلام قادرگرانمی کے ذریعے ہوا ہو۔ (<sup>9)</sup> سرا کبرحیدری اور ان کی اہلیعلم وادب کا نہایت عمدہ ذوق رکھتے تھے۔ انہوں نے نہصرف اقبال کی خاطر تواضع کی بلکہ حیدرآباد کی مقتدرہستیوں سے نہیں متعارف کراہا۔ حیدرآباد میں قیام کے دوران اقبال نے نظم طباطبائی سے ملنے خواہش ظاہر کی۔ جوان دنوں نظام کالج میں فارسی کے بروفیسر کی حیثیت سے معمور تھے۔اکبرحیدری نے انہیں بلوا بھیجااورا قبال سے تعارف کروایا۔ا قبال حیدرآیاد میں گرانسی کی صحبتوں سے مستفید ہوئے۔ علاوہ اس کے وہاں کے تمام اہل کمال سے ملے جلیل مانکیوری نے ، جو دائنے کے بعد استادِ نظام مقرر ہوئے تھے، اقبال کے اعزاز میںایک عشائیہ دیا،جس میں حیدرآ باد کے متعدد شاعروں اورادیوں کو مرعوکیا گیا تھا۔حیدرآ باد میں اقبال،مہاراجیکشن ۔ پرشاد سے بھی ملے جوان دنوں ریاست کےصدرالمہام تھے۔مہارجہ سنسکرت کےعلاوہ عربی، فارسی اورار دومیں مہارت کے سبب صوفیانه خیالات رکھتے تھے۔شعر گوئی اورشعرفہمی کاان کوخاص ملکہ تھا۔ دائن اورآ صف کے ثنا گر درہ چکے تھے، فنون سیہ گری کے ساتھ رمل، نجوم، خطاطی،مصوری اور موسیقی بربھی عبور حاصل تھا۔ان کا ماحول توامیرانہ تھالیکن عادات فقیرانہ تھیں۔حیدرآ یا د کے اس ہندو جا گیردار کی فقیرانہ عادات ،موروثی عجز وائلساری ،نوازش کریمانہ اور وسعیت اخلاق نے اقبال کادل ہمیشہ کے لئے جیت لیا۔ دونوں کے درمیان بہت گہرے تعلقات قائم ہوئے تھے۔ اقبال کی دونظمیں" شکریہ "اور " گورستان شاہی الا سفر حیدرآ باد کی بہترین اور لا زوال یاد گار ہیں۔اقبال کی نظم'' شکر یہ'' مہاراجہ کشن پیشاد کی تعریف میں ایک مدحیہ قصیدہ ہے، بیہ نظمیں جون ۱۹۱۰ء کے مخزن میں شیخ عبدالقادر کے تعارفی اورا قبال کے تمہیدی کلمات کے ساتھ شاکع ہوئیں۔۱۹۱۰ء میں اقبآل ایم اے اوکالج علی گڑھ میں لیکچر کے سلسلے گئے۔ (۱۰)

اا ااء میں آل انڈیا محمد ن ایجویشنل کا نفرنس کا ایک اجلاس دبلی میں ہوا جس میں علامہ کوبھی مدعو کیا گیا اور ان سے بدرخواست کی گئی کہ کا نفرنس کے تیسر ہے جلسے کی صدارت کریں۔علامہ کی صدارت میں کا نفرنس کا تیسر ااجلاس ہوا۔اس موقع پر خواجہ کمال الدین نے اسلام اور علوم جدیدہ کے موضوع پر ایک تقریر کی۔ اس تقریر کے اختتام پر علامہ نے اپنے خطبہ صدارت (۱۱) میں اسی پہلو پر اظہار خیال کرتے ہوئے بید ہوگی کیا کہ تمام وہ اصول جن پر علوم جدیدہ کی بنیا دہے ،مسلمانوں کے فیض کا نتیجہ ہیں۔کانفرنس کے چھے اجلاس کی صدارت شاہ محمسلیمان بھلواری نے کی ۔اس اجلاس میں علامہ کوان کی ملی خد مات کے اعتراف میں ترجمان حقیقت کا خطاب دیا گیا اور ملی اعزاز وتحسین پیش کرنے کی رسوم ادا کی گئیں۔(۱۲)

اگست میں گرما کی تعطیلات میں اقبال چند دن اکثر شملہ میں قیام کرتے تھے۔ اکبراللہ آبادی کے نام ۱۲ (جولائی ۱۹۱۳ء کے خط میں اقبال نے لکھا کہ:...' .... لاہور میں اب کے بارش بالکل نہیں ہوئی۔ ابرروز آتا ہے مگر لاہور کی چار دیواری کے اندراسے بر ہے کا حکم نہیں ہے۔ اگست کے ابتدا میں چندروز کے لئے شملہ جانے کا قصد ہے۔ پچہری تین اگست سے بندہو جائے گی۔ (۱۳) اس خط کے مقتن سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال محض تبدیلی آب وہوا کی خاطر چندروز کے لئے شملہ میں قیام کا ارادہ رکھتے تھے۔ اقبال اگست کا زیادہ حصہ شملہ میں مقیم رہے اور وہاں سے عمید کی خاطر سیالکوٹ چلے گئے۔ (۱۵) شملہ میں نواب ذوالفقار علی خان ، اقبال کے بے تکلف اور مخلص دوستوں میں بہت ممتاز تھے۔ اقبال جب بھی شملہ تشریف لے جاتے تو نواب صاحب کی کوھی' نو بہار'' ہی میں قیام کرتے تھے۔ جن دنوں نواب ذوالفقار علی خان سے علامہ اقبال کے تعلقات خراب تھا وہ مشلہ میں ملک فیروز خان نون کے دولت کدہ پر قیام کرتے تھے۔ ۵؍ مئیس بہت شملہ میں کئا۔ وہاں والدہ مگر مہ کی ناگہائی علالت کی خبر ہے کہ اگست کے مہینہ میں اقبال شملہ میں ہی قیام پذیر سے ہے۔ کہ اگست کے مہینہ میں اقبال شملہ میں ہی قیام پذیر سے ہے۔ ''۔ اگست شملہ میں کئا۔ وہاں والدہ مگر مہ کی ناگہائی علالت کی خبر کو جائے اس نے انہوں ہوا تھید یاں کے بعد دیگر سے بخار میں بیٹلا ہو گئیں پرسوں سے ان کو وہ ایس ہوا۔ اب مع الخیر سیالکوٹ سے لاہور آیا ہوں۔ کل ایک مقدمہ میں بٹیالہ جاتا ہوں۔ وہاں سے حضرت امیر خسر و کوچمی آرام ہوا۔ اب مع الخیر سیالکوٹ سے لاہور آیا ہوں۔ کا ایک مقدمہ میں بٹیالہ جاتا ہوں۔ وہاں کی قدردائی پر مائل کے عرس پر دبلی بھی جاؤں گا اور وہاں سے۔۔۔ چندرتوں کے لیے گوالیار جاؤں گا کیوں کہ مہار اجہ بہادراقبال کی قدردائی پر مائل

دسمبر۱۹۱۳ء کے آخری ہفتے میں لدھیانہ کے لاکھوں پی شخص ڈاکٹر سجان نو لکھے کے زیر کفالت ان کی نسبتی بہن کی بیٹی اور ڈاکٹر غلام محمد کی بہن مختار بیگم سے اقبال کی تیسری شادی طے پائی۔ مختیار بیگم کا خاندان لدھیانہ میں نولکھوں کا خاندان کہلا تا تھا۔ اقبال کی بارات لا ہور سے لدھیانہ گئی۔ مختیار بیگم کوساتھ لے کراقبال لا ہور پہنچ اور انار کلی والے مکان میں قیام کیا۔ سردار بیگم اور مختار بیگم دس گیارہ سال ایک ہی مکان میں اقبال کے ساتھ رہیں اور دونوں میں بھی لڑائی نہ ہوئی۔ ۱۹۲۳ء میں دونوں ہی امید سے ہوگئیں۔ مختار بیگم کو لدھیانے بھیج دیا گیا جہاں سے مختار بیگم کی تشویش ناک علالت کی اطلاع آئی۔ منمویے نے مختار بیگم کو تخت کمزور کردیا تھا۔ وہ وضع حمل کی زحمت برداشت نہ کرسکیں ، زچہاو بچہدونوں ۲۱ راکتو بر۱۹۲۴ء کووفات پا

۱۹۱۲ء میں انہوں نے تاریخ تصوف لکھنا شروع کی گرمناسب موادحاصل نہ ہونے کی وجہ سے وہ صرف اس کتاب کے ایک یا دو باب ہی لکھ سکے۔ ۱۹۱۹ء میں روائن کا اردوتر جمہ کرنے کا خیال ان کے ذہن میں آیا اور اسے عملی جامعہ بہنا نے کے لئے انہوں نے مہاراجہ شن پرشاد کو سعد اللہ مسجا پانی پتی کے فارسی میں ترجمہ کردہ قصے کی بابت لکھا۔ لیکن انہیں یہ مثنوی دستیاب نہ ہوسکی۔ اس طرح ۱۹۲۱ء میں وہ بھوت گیتا کا اردوتر جمہ بھی کرنا چاہتے تھے۔ گر بوجہ ان کی بیخواہش بھی تشنہ بھی دستیاب نہ ہوسکی۔ اس طرح ۱۹۲۱ء میں وہ بھوت گیتا کا اردوتر جمہ بھی کرنا چاہتے تھے۔ گر بوجہ ان کی بیخواہش بھی تشنہ بھی اور دو ہوں کی از قبال اپنے تعنی عزائم کو ملی جامہ کیاں نہ بہنا سکے؟ اس کی دووجوہ تھیں، پہلی بیکہ انہیں فکرِ معاش سے نجات نہ ملتی تھی اور دوسری بیکہ کہ تلاش معاش میں ان کا بیشتر وفت صرف ہوجا تا اور تحقیق یا پڑھنے کی فرصت نہائی تھی۔۔۔غالباً فکرِ معاش سے نجات حاصل کرنے یا پی توجہ زیادہ تر لٹریری مشاغل کی طرف مبذول کرنے کی خاطران کی نگا ہیں بار بار حیدر آباد دکن کی طرف اٹھتی تھیں۔ (۱۸)

۱۹۱۵ء میں اقبال کی توجہ ایک بار پھر حیدر آباد کی طرف مبذول ہوئی۔ مہاراجہ کشن پرشاد کے ساتھ مراسم اوراس وقت کے ملکی حالات کے پیش نظر ۱۹۱۷ء میں بیخیال یقین کی حد تک پہنچ گیا تھا کہ علامہ اقبال کو حیدر آباد ہائی کورٹ یا جامعہ عثانیہ میں کوئی اعلیٰ عہدہ تفویض کیا جارہاہے۔

اقبال کے گراتی اور شآد کے نام بعض خطوط سے یہ بآسانی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اقبال حیدرآباد میں عدالت عالیہ کی میر مجلسی کے خواہش مند نظر آتے تھے۔ جیسا کہ مہاراجہ کشن پرشاد کے نام ۱۸ اراگست ۱۹۱ء کے مکتوب سے ظاہر ہے۔". حیدری صاحب نے جیسا کہ میں نے گزشتہ عریضے میں عرض کیا تھا، مجھے قانون کی پروفیسری پیش کی ہے، اور یہ پوچھا ہے کہ اگر پرائیویٹ پریکٹس کی بھی ساتھ اجازت ہوتو کیا تنخواہ لوگے۔ مجھے یہ معلوم نہیں کہ میر مجلسی عدالت العالیہ کی خالی ہے نہ اس کے متعلق انہوں نے اپنے خط میں لوئی اشارہ کیا ہے۔ لیکن اگر ایسا ہوجائے تو میں اسے قانون کی پروفیسری اور پرائیویٹ پریکٹس پرتر جے دوں گا…' (۱۹) ۱۹ رفروری ۱۹۱ے کومولا ناگرامی (۲۰) اور ۱۸ رمار چاء کومہاراجہ کشن پرشاد کے نام مکتوبات

میں بھی اقبال نے اسی خواہش کا اظہار کیا ہے۔ (۲۱) ۱۵ اراپریل کاء کو لکھے گئے خط میں اقبال نے مہار اجد کی خدمت میں اپنے تمام کو ائف بھی تفصیل سے لکھ کر ارسال کر دیئے۔ (۲۲) مگر اس وقت مہار اجہ مدار المہا منہیں تھاس لئے اپنی خواہش اور کوشش کے باوجود وہ پچھ نہ کر سکے اور اقبال راضی بدر ضار ہے۔ اقبال کو اپنے ذرائع سے معلوم ہوا کہ ابھی حیدر آباد میں ان کی ضرورت نہیں محض اس لئے بلار ہے تھے کہ وہ یونیورٹی اسکیم کے متعلق ان سے مفصل گفتگو کر سکیں۔ اقبال چونکہ اس قدر اخراجات کے متحل نہ ہو سکتے تھے۔ اس لئے انہوں نے حیدر آباد جانے سے معذوری ظاہر کر دی۔ (۲۳)

کرا کتوبر کا او او کی امیر میں اور ایس اقبال کھتے ہیں: ''۔۔۔گر ما کی تعطیوں میں حیر آباد کا سفر آسان کا متر ادف ہے۔ اگر حیر ری صاحب کے خطوط سے کوئی امید خاص میرے دل میں پیدا ہوتی تو میں اس نقصان کا متر ادف ہے۔ اگر حیر ری صاحب کے خطوط سے کوئی امید خاص بات میں پیدا ہوتی تو میں اس نقصان کا متحمل ہوجا تالیکن اس وقت تک جو خطوط ان کی طرف سے آئے ہیں ان میں کوئی خاص بات نہیں ۔سوائے اس کے کہ انہوں نے تخواہ کے بارے میں استفسار کیا تھا جس کا جواب میں نے ان کودے دیا تھا۔علاوہ اس کے مجھے اور ذرائع سے معلوم ہوا کہ ابھی میری وہاں ضرورت بھی نہیں ۔حیر ری صاحب اس وقت مجھے صرف اس واسطے بلاتے ہیں کہ یو نیورسٹی سے متعلق مجھ سے گفتگو کریں اور نیز ملا قات کے لئے ۔اور کوئی غرض ان کے خطوط سے معلوم نہیں ہوتی میں اس غرض سے کہ وہ مجھ سے یو نیورسٹی اسکیم کی مفصل گفتگو کر سکیں ، یا محض ان کی ملا قات کے لئے ، میں اسپنے موجودہ حالات میں اس قدر اخراجات کا متحمل نہیں ہوسکتا۔ '' ۔۔ (۲۳۲) ہوں اقبال نے حیر رآباد کے سفر کا ارادہ ملتوی کردیا .

۳ را کتوبر ۱۹۱۸ء کوسیدسلیمان ندوی کے نام تحریر کئے گئے خط سے اندازہ ہوتا ہے کہ تمبر ۱۹۱۸ء کے آخری دنوں میں کسی اہم کام کی غرض سے اقبال شملہ آئے ہوئے تھے۔خط میں اقبال لکھتے ہیں۔۔''۔۔۔میں چندروز کے لئے شملہ گیا تھا۔ وہاں معلوم ہوا کہ آپ بھی وہاں تشریف رکھتے ہیں۔افسوس ہے کہ آپ سے ملاقات نہ ہوسکی۔ جھے ایک ضروری کام در پیش تھا جس میں مصروفیت رہی۔۔''۔۔(۲۵)

پہلی جنگِ عظیم کے حوالے سے انہیں دوسرکاری تقریبات میں بھی شریک ہونا پڑا۔ پہلی دفعہ وہ دہلی کی وار کا نفرنس میں نواب ذوالفقار علی خان کے ہمراہ شریک ہوئے اور ایک نظم بھی پڑھی۔ ۱۵؍ دسمبر ۱۹۱۸ء کو لا ہور میں سر مائیکل ایڈوائر کی صدارت میں جلسہ فتح منعقد ہوا۔اس میں بھی علامہ کومجبوراً شامل ہونا پڑا۔ (۲۲)

خان محمہ نیاز الدین خان کے نام ۵رفر وری ۱۹۱۹ء کے مکتوب میں آخر فروری یا ابتدائے مارچ میں دہلی جانے کا ارادہ خلا ہر کیا۔ (۲۷) اسی طرح ۲۲ رفر وری ۱۹۱۹ء کومہاراجہ پرشاد کے نام خط میں انہیں بتایا کہ "۲۸ رفر وری کود ہلی جانے کا قصد ہے۔ "(۲۸) سار مارچ کے مکتوب بنام خان محمہ نیاز الدین میں کھتے ہیں۔ " دہلی گیا تھا مگر جودن جالندھر کے لیے رکھا تھا وہ وہیں دہلی نے لیا تھا مگر جودن جالندھر کے لیے رکھا تھا وہ وہیں دہلی نے لیا۔ عکیم صاحب نے باصرار تھہرالیا۔ اس واسط آپ کی خدمت میں نہ تھم رسکا کہ سے رمارچ کو پجہری میں کام

تھا" (۲۹) ان اقتباسات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال ۲۸ رفر وری ہے ۵ یا۲ رمارچ تک دہلی میں رہے۔۔

دسمبر 1919ء میں خلافت کانفرنس اور کا گھرلیں کے جلسے امرتسر میں ہوئے۔ان جلسوں میں مولانا مجمعلی۔مولانا شوکت علی، گاندھی،موتی لال نہر واور دیگر بڑے بڑے رہنما بھی شریک ہوئے۔اقبال اور مرزا جلال الدین خلافت کانفرنس کے جلسے کی رونق و کیھنے کے لئے نواب سر ذوالفقارعلی خان کی موٹر میں امرتسر پہنچے۔ جب پنڈال میں داخل ہوکرا قبال،علی برادران سے بغل گیرہوئے تو جلسے میں عوام کے جوش وخروش کا عجیب عالم تھا۔اکثر لوگ رور ہے تھے۔ (۳۰)

نومبر ۱۹۱۹ء میں اکبرالہ آبادی دہلی گے اور خواجہ حسن نظامی کے جرے'' رین بیبرا' میں قیام کیا۔ انہی دنوں دہلی میں کانگریس اور مسلم لیگ کے اجلاس بھی منعقدہ ہور ہے تھے جن میں اقبال بھی مدعو تھے۔ چنانچہ خان محمد نیاز الدین خان کے نام ۹ رنومبر ۱۹۱۹ء کے خط میں لکھتے ہیں :...:' ... ۲۳۰۰/ در کو دہلی جاؤں گا وہاں ہے ۲۵ ریا ۲۷ رکووا پس ہوتا ہواایک آدھ روز کے لئے آپ کی خدمت میں بھی گھر جاؤں گا بشر طیکہ صحت اچھی رہی۔ سردی کا سفر بسبب ضعف گردہ میرے لئے مصر ہوتا ہوا لیا آباد کی دہلی میں ہیں اور آخر دسمبر تک قیام کریں گے، ان کی زیارت ضروری ہے۔ ۔۔'(۱۳) اکبراللہ آباد کی خود ہوں اقبال کے منتظر تھے لیکن اچا نک ان کی طبیعت الیی خراب ہوگئی کہ انہوں نے اللہ آباد جانے کا ارادہ کرلیا۔ چنانچہ نیاز الدین خان کے نام ۱۹ ردسمبر ۱۹۱۹ء کو خط میں اقبال نے کلھا کہ: ۔''...مولا نا اکبر تو غالبًا ۲۲ سے پہلے ہی اللہ آباد چلے جا ئیں گے کیونکہ ان کی طبیعت کچھ نا ساز ہے میں نے بھی ان کی زحمت کے خیال سے زور نہیں دیا کہ وہ وہ ہی میں میری آمہ تک قیام فرمائیں۔۔''(۳۲) اس وجہ سے اقبال اس موقع پر مولا نا اکبر کی ملاقات سے محروم رہے۔ بعد از ان ۲۹ رفروری ۱۹۲۰ء کو اقبال آبادی کے مہمان رہے۔۔''(۳۲) اس وجہ سے اقبال اس موقع پر مولا نا اکبر کی ملاقات سے محروم رہے۔ بعد از ان ۲۹ رفروری ۱۹۲۰ء کو اقبال آبادی کے مہمان رہے۔۔''(۳۲) اس وجہ سے اقبال اس موقع پر مولا نا اکبر کی ملاقات سے محروم رہے۔ بعد از ان ۲۸ رفروری کے مہمان رہے۔ اور شلع گیا) میں ایک مقدمہ کی پیروی کے سلسلہ میں گئے تھے اور تین دن اکبراللہ آبادی کے مہمان رہے۔ ۔ (۳۳)

ا قبال کا حیدرآ باد کا دوسر اسفر ۱۹۲۰ء یا ۱۹۲۱ میں بیان کیا جا تا ہے۔ اس سفر سے متعلق بہت کم معلومات حاصل ہوئی بیں اور بینہیں معلوم کدا قبال اس سفر کے دوران کس کے مہمان رہے اور کن کن اصحاب سے ملاقا تیں کیس۔ (۳۲۳) کیکن سید عبد الواحد معینی کا خیال ہے کہ انہوں نے ۱۹۲۰ء یا ۲۲ء میں بھی حیدرآ باد کا سفر کیا تھا۔ اور اس سفر کا ذکر احمد محی الدین رضوی، چیف سیکرٹری حکومتِ نظام اور نواب فضل نواز جنگ صدر المہام مالگزاری نے معنی صاحب کے سامنے بڑے وثوق کے ساتھ کیا تھا۔ (۳۵)

جون ۱۹۲۱ء میں پہلی مرتبہ اقبال نے تشمیر کا سفر کیا جوانہوں نے نا مور تا جرانِ تشمیر اور رئیسانِ تشمیر کے مقد مات کی پیروی کے سلسلے میں کیا تھا۔ اس مقد مے کی پیروی کے لئے شیخ محر بخش کے داما دمنتی سراج الدین نے علامہ کی قانونی قابلیت کو مدنظر رکھتے ہوئے انہیں کشمیر آنے کی دعوت دی تھی۔ مقدمے کی نوعیت بیتھی کہ پنجاب نیشنل بنک سری مگر شاخ نے حساب کتاب اور لین دین کے معاطع میں شیخ محر بخش اور شیخ کریم بخش کے خلاف ڈگریاں اور قرقیاں کروائیں اور ایک بیش قیمت جائیدا دینکٹر وں میں نیلام کرا دی جس میں بہت ہی بہت کام کرر ہاتھا۔ بیر مقدمہ اے

ڈی کیم سیشن جج کی عدالت میں زیر ساعت تھا۔اس سفر میں منتی طاہر دین اور مولوی احمد دین بھی آپ کے ہمراہ تھے۔آپ نے تقریباً دوہ مفتوں تک سری نگر میں ایک ہاؤس بوٹ میں قیام کیا...اور جولائی ۱۹۲۱ء کے پہلے ہفتے میں واپس لا ہور پنچے۔مقد ہے کا فیصلہ چند ابتدائی غلطیوں کی وجہ سے حب منشا نہ ہوسکا۔اقبال کو یہاں ایک اور مقد مدر حمان راہ کا بھی ملا جوسری نگر میں قتل کے الزام میں قید تھا۔ اقبال کی بحث سے بیشخص بھانی سے تو بھی گیا مگر قید کر دیا گیا۔۲۰ راپریل ۲۲ء کومنشی سراج الدین پال کے نام اقبال کے مکتوب سے اس مقدمے کی کچھ تفصیل فراہم ہوتی ہے۔ (۳۲)

کشمیر میں قیام کے دوران قانونی امور سے فراغت کے بعد علامہ کشمیر کی سیر سے بھی لطف اندوز ہوئے۔ایک دن آپ بنشی سراج الدین ،مولو کی احمد دین ،سیٹھ کریم بخش ،نشی نورالہی اور چند دیگر علم دوست احباب کی معیت میں شکارے پر بیٹھ کرڈل جھیل کی سیر کے لئے بھی گئے ۔علامہ نے نشاط باغ اور شالا مار باغ میں بھی کافی وقت گز ارا۔ پیام مشرق جواس سفر کے بعد ۱۹۲۳ء میں پہلی مرتبہ شائع ہوئی ،اس میں اقبال کی کشمیر سے متعلق تین نظمیس ''کشمیر'' ''غنی کا تممیر کی 'اور''ساقی نامہ'' قیام کشمیر کے دوران ہی کھی گئے تھیں نظم ''ساقی نامہ'' اقبال نے نشاط باغ کشمیر میں بیٹھ کرکھی تھی ۔ اقبال شمیر کے دکش مناظر سے کشمیر کے دوران ہی گئی تھیں نظم ساقی نامہ (پیام مشرق میں شام کی تامہ کی خوالات کا بھر پوراور فرنکا رانہ اظہار ہے ۔ اس نظم کے آخری پانچ مشرق بیا م اسلام کے حدا ہم اور علامہ کی حقیقت نگاری کی عمد و مثال پیش کرتے ہیں ۔

۲۴ راپریل ۲۳ء کومولانا گرامی کے نام لدھیانہ سے تحریر گئے مکتوب سے ظاہر ہوتا ہے کہ علامہ اس وقت لدھیانہ گئے ہوئے تھے۔

۔۔''۔۔۔نوازش نامہ لا ہور سے ہوتا ہوا آج مجھے لدھیانے میں ملا۔ میں چندروز سے یہاں ہوں۔کل لا ہور واپس جاؤں گا۔میں آٹھ دس روز سے یہاں ہوں۔لا ہور واپس جاؤں گا۔میں آٹھ دس روز سے یہاں ہوں۔لا ہور ہوتا تو کتاب آپ کی خدمت میں پہنچ حاتی۔۔۔'۔(۳۷)

مہاراجہ کشن پرشاد کے نام ۱۲ رجنوری ۲۲ء کے مکتوب سے ظاہر ہوتا ہے کہ علامہ نواب صاحبان کرنال کے مقد مات کے سلسلے میں کیم سے سات جنوری تک سات روز لا ہور سے باہر تھے۔ان مقد مات کے لئے اقبال اکثر شملہ کا سفر کرتے رہتے ۔ شھے (۳۸)

چودھری مجمد حسین کے نام مکتوب محررہ ۲۲ مراپر مل ۱۹۲۴ءلدھیانہ سے تحریر کیا گیا ہے۔۔''۔مرزاصاحب کے خط سے معلوم ہوا تھا کہ آپ وطن چلے گئے۔ میں کل لا ہوروا پس جاتا ہوں اب بارش کا زور کم ہور ہا ہے۔''۔۔۔<sup>(۳۹)</sup>

۲۲۷ جولائی ۱۹۲۴ء کو چوہدری محمد حسین کے نام خط میں اقبال نے انہیں بیاطلاع دی کہ۔۔۔''۔۔۔مرزا صاحب اور میں یہاں سے بدھ کی شام کوچلیں گے اور جعرات کے روز ۱۲ بجے دو پہریا اس کے قریب شملہ پنتی جائیں گے۔ شاید مرزاائلم بھی ہمراہ ہوں گے۔سردارامراؤ سنگھ صاحب کو بھی فون کر دیجئے اورنواب صاحب کی خدمت میں بھی عرض کر دیجئے۔اس وقت تک یہی قصد ہےا گر بعد میں اس میں کوئی ترمیم ہوگی تو تاردے دوں گا۔ <sup>(۴۸)</sup>

اگست ۱۹۲۳ء کے آخری ہفتے میں اقبال مقد ماتِ کرنال کے سلسلہ میں پھر شملہ جانے کا ارادہ رکھتے تھے۔ ۳۰ را اگست ۱۹۲۳ء کو چودھری محمد حسین کے نام مکتوب میں اقبال نے اس مقدمے کی تاریخ کے بارے میں لکھا کہ ۔۔' .... معلوم نہیں نواب صاحب نے کوئی تاریخ مقد مات کرنال کے لیے مقرر کی یا نہ۔ فیصلہ ثالثی داخل کرنے کی تاریخ ۲۹ راگست ہے۔ ان کو یا دولا دیجئے گا۔ ۔۔' '(۱۳) • اراگست ۱۹۲۳ء کو اپنے والد بزرگوار کے نام کھھے گئے مکتوب میں اقبال لکھتے ہیں ۔۔' ... مقد مات کرنال کے تصفیے کے لئے شملہ جانا ہے اور ان کی تاریخ کا انتظار ہے۔ وہاں سے واپس ہونے کے بعد انشأ اللہ ضرور آپ کی خدمت میں جاضم ہول گا۔۔۔' ۔۔ (۲۲)

۲۵راکتوبر۲۵ء کے خط مولانا گرامی کو بہ خبر دیتے ہیں۔۔''۔۔آپ کا والا نامہ لا ہور سے ہوتا ہوا آج مجھے لدھیانے میں ملا۔۔فی الحال مجھے بیرخ دہ خبر آپ کو دینا ہے کہ میری لدھیانے والی بیوی ۲۱راکتوبر کو بہاں لدھیانے میں انتقال کر گئیں۔ان کونمونیا ہوگیا تھا اور انسانی علم طِب کی کوئی تدبیر اُن کی زندگی نہ بچاسکی۔۔۔۔۔ میں ۱۹راکتوبر سے لدھیانے میں ہوں آج شام لا ہوروا پس جاؤں گا۔۔۔'۔(۳۳)

سارد مبر ۱۹۲۳ء کو صیبیہ بال اسلامیہ کالج لا ہور میں ایک انگریزی مقالہ بعنوان' اسلام میں اجتہاد' پڑھا۔ جس کی شہرت مدراس کے ایک بڑے تاجر سیٹھ محمد جمال تک بھی پنچی۔ انہوں نے اپنے خرچ پر گئی خیراتی اداروں کے علاوہ ایک نظرہ مسلم ایسوی ایشن بھی قائم کر رکھی تھی ، جس کا مقصد معروف مسلم علمی شخصیات کو مدراس میں مدعوکر کے اسلام سے متعلق موضوعات پر خطبات دلوانا تھا۔ اقبال ابتدا ہی سے اجتہاد کے مسئلے میں گہری دلچیسی رکھتے تھے۔ ان کے عقیدے کے مطابق اسلام کا تصویر حیات جا مذہبیں بلکہ متحرک ہے۔ سیٹھ جمال محمد نے مسلم ایسوی ایشن کی طرف سے اوائل ۱۹۲۵ء میں اقبال کو مدراس آ کراجتہاد ہی کے موضوع پر مقالات پڑھنے کی دعوت بھیجی اور تمام اخراجات برداشت کرنے کی ذمہ داری بھی لی۔ اقبال نے دعوت قبول کر لیکن خطبات کی تعداد اور سفر مدراس کی تاریخ کا ابھی کوئی فیصلے نہیں ہوا۔ یہ پانچے سال کا عرصہ اقبال کی زندگی میں نہایت مصروفیت کا ابتخاب اور ساتھ ہی ضروری موادا کھا کرے کت کے مطابح کے کام کا آغاز 1978ء ہی میں کرلیا تھا۔

۲۳ راگست ۱۹۲۵ء کو ماسٹر عبداللہ چغتائی کے نام خط میں اقبال نے انہیں چندروز بعد شملہ جانے کے بارے میں مطلع کیا۔ (۲۴)

۲۵ رجون ۱۹۲۸ء کوشملہ سے چوہدری محم<sup>حسی</sup>ن کو کھتے ہیں۔''۔ میں بخیریت آج شملہ بہنچ گیا ہوں۔امید ہے کہ آپ کوبھی نواب صاحب چندروز کے لیے یہاں آنے کی اجازت دیں گے۔تشریف لے آئے شاید ذوالفقارعلی خان ۲۷ کو یہاں آتے ہیں ان کے ہمراہ آجائے۔''۔ (۴۵) ان دنوں علامہ کو دردگردہ کی سخت شکایت تھی جس کی وجہ سے علاج و تبدیلی آب و ہوا کی غرض سے کچھ عرصہ شملہ میں قیام کرنے کے خواہش مند تھے۔ ۱۸ ارتقبر ۲۸ ء کو تمکین کا ظمی کے نام خط میں اقبال کھتے ہیں۔ ''۔ فی الحال علالت کی وجہ سے میں بہت کم لکھتا پڑھتا ہوں۔ دردگردہ نے دو ماہ تک بیقرار رکھا۔اب خدا کے فضل سے اچھا ہوں اور صحت کے خیال سے چندروز کے لیے شملہ میں مقیم ہوں۔ لا ہور جاتے ہی فرصت کے اوقات الہیات کے فضل سے اچھا ہوں اور کی جن کا وعدہ میں مسلم ایسوی ایشن مدراس سے کر چکا ہوں۔اگر فرور کی 21ء تک یہ لکچر لکھ سکا تو مدراس میں پڑھے جائیں گے۔''۔ (۲۹) علامہ علالت کی وجہ سے تبدیلی آب و ہوا کی غرض سے شملہ میں مقیم تھے۔ دو ماہ پیشتر جون کے آخری ہفتے میں بھی شملہ میں قیام کر چکے تھے۔

ا قبال کا جنو بی ہند کا سفر خالصة علمی حوالے سے تھا جواوائل جنوری ۱۹۲۹ء سے شروع ہوا، جس کے لئے مسلم ایسوسی ایش کی طرف سے سیٹھ جمال محمد نے اقبال کو مدراس آ کراجتہاد کے موضوع ہر مقالات بڑھنے کی دعوت دی تھی۔اقبال کے ہمراہ چومدری محمد سین،عبداللہ چنتائی اورعلی بخش بھی گئے تھے۔۵؍ جنوری ۱۹۲۹ء کی صبح ساڑھے سات کے گاڑی مدراس اٹیشن پرر کی۔شام پانچ بچے گو کھلے ہال میں اقبال کا پہلا خطبہ'' دینیاتِ اسلامیداورا فکارِ حاضرہ'' کےموضوع پرتھا۔ ہال لوگوں ہے کھیا کھیج بھرا ہوا تھا،ان میں بیشتر مسلمان تھے لیکن ہندو بھی کم تعدا دمیں نہ تھے ۔صدارت کے فرائض ڈاکٹر سبرائن چیف منسٹر مدراس نے انجام دیئے۔ جلسے کا آغاز تلاوتِ قر آن مجید سے ہوا۔ اقبال نے ایک گھٹے سے کچھمٹ زیادہ انیامقالہ پڑھنے میں لئے۔اقبال ۸رجنوری ۱۹۲۹ء تک مدراس میں رہے اور پیچار دن نہایت مصروفیت میں گزرے۔۲رجنوری ۱۹۲۹ء کوانہوں نے گو تھلے ہال میں انہوں نے دوسرا مقالہ'' نم ہمی تجربات کے کشف والہامات کا فلسفیانہ امتحان'' بیڑھا۔ سرجنوری ۱۹۲۹ء کو ا قبال نے اس مال میں اپنا تیسرا مقالہ پیش کیا۔ متیوں کیکچروں میں عظیم الثان اجتماع دیکھے میں آیا اور مدراس کے اکثر و میشتر انگریزی اخبارات میں ان کےخطبات کی تفصیلات بیان کی گئیں۔ مدراس میں کئی اداروں اورسیٹھ جمال محمد کے حلقہ ٔ احباب نے اپنے اپنے گھروں میں اقبال کے لئے دعوتوں کا اہتمام کیا۔ 2رجنوری ۱۹۲۹ء کی رات کومسلم ایسوسی ایشن کی طرف سے انہیں الوداعی دعوت دی گئی۔ ۹ رجنوری ۱۹۲۹ء کوضیح سواجیر بجے اقبال بنگلور پہنچے۔ جہاں ان کا زبر دست استقبال کیا گیا۔ دس بح صحمسلم لائبر ربی میں ایک جلسه منعقد ہوا جس میں انہیں سیاسنامہ پیش کیا گیا۔ جلسے کی صدارت امین الملک سرمرز ااساعیل وزیراعظم ریاست میسورنے کی ۔اسی شام دوبرا جلسه آرٹس اینڈ سائنس کالج کےمیدان میں ہوا۔جس کی صدارت بروفیسرسیا راؤنے کی۔اس موقع پراقبال نے ایک انتہائی سنجیدہ اور فلسفیانہ نوعیت کی تقریر کی۔• ارجنور کا ۱۹۲۹ء کی شام کو چھ بجے میسور یو نیورٹی کے زیرا ہتمام اقبال کا ایک لیکچریو نیورٹی ہال میں ہوا۔ اار جنوری ۱۹۲۹ءکوریاست میسور کی طرف سے سلطان ٹمیو کے مزار پر حاضری دینے کا ایک اہتمام کیا گیا۔۲ار جنوری ۱۹۲۹ء کوا قبال میسوریو نیورٹی کا شعبۂ نفسیات عملی دیکھنے گئے۔ ڈاکٹر گویال سوامی صدرِ شعبہ نے انہیں طلبہ سے ملوایا اور چند دلچیسے تجربات دکھائے۔ اقبال نے ۱۴رجنوری ۱۹۲۹ء سے لے کر ۱۸ر جنوری ۱۹۲۹ء تک حیدرآباد میں قیام کیا۔۱۳۱رجنوری ۱۹۲۹ء کو مج ساڑھے آٹھ بجے اقبال بنگلورے حیدرآباد کے لئے روانہ

-2-97

اس باراُنہیں جامعہ عثانیہ کی جانب سے فلسفہ پرتوسیعی لیکچرز کے سلسلے میں مرعوکیا گیاتھا اور شاہی مہمان خانہ میں قام کیا۔ ۱۳ ارجنوری ۱۹۲۹ء کو آپ حیدر آباد کے شیش پہنچ تو پلیٹ فارم پرسینکڑوں مسلمان بچوں نے '' چین وعرب ہمارا ہندوستاں ہمارا'' گا کرا قبال کا استقبال کیا۔ اسٹیشن پرسرا کبر حیدری، ڈاکٹر خلیفہ عبدا کھیم، مولا ناعبداللہ عمادی، سیدابراہیم، ڈاکٹر مظفر الدین قریشی اور عثانیہ یو نیورش کے دیگر اساتذہ نے ان کا استقبال کیا۔ اسٹی دن ۱۹۲۵ء کی شام کو باغ عامہ کے ہال میں اقبال کا پہلا لیکچر تھا۔ صدارت مہاراجہ سرکشن پرشاد نے کی۔ کارجنوری ۱۹۲۹ء کی شبح اقبال نے دوسرا لیکچرز پر صدارت نواب اعظم جاہ، ولی عہدِ سلطنت باغ عامہ کے ہال میں دیا۔ دونوں مقالے وہی تھے جو مدراس میں پڑھے جا چکے سے ۱۸رجنوری کوحضور نظام سے اقبال کی ملاقات ہوئی۔

برصغیر کے مسلم علمی حلقوں میں اقبال کے خطباتِ مدراس کی خاصی تشہیر ہوئی علی گڑھ یو نیورسٹی کے شعبہ فلفہ نے خواہش ظاہر کی کہ وہی مقالات علی گڑھ میں بھی پڑھے جائیں ۔لیکن چونکہ اقبال نے مزید تین مقالات اس سال کلمل کر لئے سے اس لئے سرراس مسعود کی درخواست پر جوان دنوں مسلم یو نیورسٹی کے وائس چانسلر تھے، اقبال نے چھ مقالات علی گڑھ میں بڑھنے منظور فرما لئے ۔ چنانچ کے ارنو مبر ۱۹۲۹ء کو اقبال عبداللہ چنتائی کے ساتھ علی گڑھ روانہ ہوئے علی گڑھ میں اقبال کا قیام میں بڑھے منظور فرما لئے۔ چنانچ کے ارنو مبر ۱۹۲۹ء کو اوران انہوں نے چھ مقالات اسٹر بچی ہال میں بڑھے علی گڑھ میں اقبال کا بیشتر وقت علمی مجلسوں یا علمی صحبتوں میں گزرا۔ سرراس مسعود، ڈاکٹر سید ظفر الحسن ،خواجہ غلام السیدین، ڈاکٹر ضیا الدین، بشیر حسین زیدی اور فراکٹر عطاء اللہ بٹ نے ان کے اعزاز میں دعوتیں دیں ۔ (۲۵)

مجمد سہبل عمر خطبات کے حوالے سے لکھتے ہیں۔''۔۔۔الہمیات کے وہ تصورات جن کو اب ایک ایسی مابعد الطبیعات کے الفاظ ومصطلاحات میں پیش کیا جاتا ہے جومدت ہوئی عملاً مردہ ہوچکی ہیں،ان لوگوں کی نظر میں ہےکار ہیں جن کا ذہنی پس منظر یک سرمختلف ہے۔ چنانچیان دونوں حقیقتوں کے پیش نظرا قبال کہتے ہیں''۔۔ہم مسلمانوں کوایک بہت بڑا کام در پیش ہے۔ہمارافرض ہے کہ ماضی سے اپنارشتہ منقطع کئے بغیراسلام پر بحیثیت ایک نظام فکر از سرِ نوغور کریں۔''(۴۸)

۱۹۳۰ء میں اللہ آباد میں اقبال کے خطبہ کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے بنو بی کیا جاسکتا ہے کی اس خطبہ کے حوالے سے انہیں تصور پاکستان کا بانی قرار دیا گیا ہے۔ یہ سے جھے ہے کہ اس طرح کی بہت ہی تجاویز ۱۹۳۰ء سے پہلے بھی مختلف شخصیات کی طرف سے پیش کی گئیں کیکن خطبہ اللہ آباد کی اہمیت اس اعتبار سے بہت بڑھ جاتی ہے کہ اقبال نے اس خطبہ میں واضع طور پرمسلم صوبوں کے ایک علیحدہ وفاق یا ایک آزاد مسلم ریاست کا تصور پیش کیا۔ مسلم لیگ کے اجلاس اللہ آباد کی صدارت کے لئے لیگ کونسل کے اجلاس اللہ آباد کی صدارت کے لئے لیگ کونسل کے اجلاس مور خدیم الرجولائی ۱۹۳۰ء میں محم علی جناح نے اقبال کا نام تجویز کیا تھا۔ اقبال ۱۹ رد ممبر ۱۹۳۰ء کواللہ آباد کی میں اسٹیشن پر ان کے میزبان نواب سرمحمد یوسف اور چند دوسر مسلم لیگی لیڈرموجود تھے۔ اقبال کوایک جلوس کی شکل میں اسٹیشن سے نواب سرمحمد یوسف کے ساتھ موڑکا ریر بیچے کرجلسے گاہ میں تشریف

لائے۔ تلاوت قرآنِ مجید کے بعد اقبال نے اپنا خطبہ پڑھنا شروع کیا۔ خطبہ انگریزی میں تھا۔ خطبے میں پیش کردہ تجویز کی حمایت میں کوئی قرارداد منظور نہ ہوئی۔ مقامی اخباروں نے بھی خطبے کی تفصیل شائع کرنے کی ضرورت محسوں نہ کی۔ کسی کے ذہمن میں یہ بات نہ تھی کہ اس خطبے میں اقبال نے جو خیال پیش کیا ہے وہ ایک نئے ملک کومعرضِ وجود میں لانے کا سبب بن گا۔ اقبال نے دودن اللہ آباد میں قیام کیا۔ اورا کبراللہ آباد کی قبر پرفاتے بھی پڑھی۔ اسرد مبر ۱۹۳۰ کولا ہوروا پسی ہوئی۔ خطبے میں پٹش کردہ تجویز کی تائید میں کوئی قرارداد منظور نہ کئے جانے کا ایک سبب تو یہ تھا کہ محمد علی جناح سمیت لیگ کے سرکردہ لیڈرگول میز کانفرنس میں شرکت کی غرض سے لندن گئے ہوئے تھے۔ لیکن چنداور اہم وجوہ بھی تھیں۔ ہندوؤں کے ساتھ مفاہمت کے لئے محمد علی جناح نے چودہ نکات پیش کرر کھے تھے۔ اور گول میز کانفرنس میں حکومت برطانیہ کے نمائندوں کے ساتھ سامنے بھی بہی مطالبات ابھی زیرغور تھے۔ (۱۹۹

مار چ ۱۹۳۱ء میں گاندھی ارون معائدے کے تحت انگریزی حکومت نے سول نافر مانی کی تحریک میں گرفتار شد ہ گان کور ہا کرنے کی ہامی تجرلی اور کانگریس نے سول نافر مانی کی مہم ختم کر دی۔ اگلے ماہ ارون کی جگہ ولنگڈن ہندوستان کا وائسرائے بن کرآیا۔ انہیں ایام میں ہندومسلم مفاہمت کی ایک اورکوشش کی گئی۔مسلم لیگ تو انتشار کا شکارتھی۔اس لئے اپنی ا ہمیت کھو چکی تھی۔الدیۃ آل انڈیامسلم کانفرنس کچھ نہ کچھا ہمیت رکھتی تھی۔ چنانجہاس کااجلاس دہلی میں طلب کیا گیا۔ا قبال ۳۰ر ابر مل۱۹۳۱ءکوآ ل انڈیامسلم کانفرنس کےاجلاس میں شرکت کے لئے دہلی تہنچے۔اورویاں انہوں نے ۵ردن قرول ماغ میں شنخ غلام علی صابر کے ہاں قیام کیا۔۔ مئی ۱۹۳۱ء میں جو پال کانفرنس میں شرکت اور کشمیری مسلمانوں کے سیاسی مستقبل سے متعلق گفت وشنید کی غرض سے مولنا شوکت علی کی تحریک پر نواب صاحب بھویال حمیداللّٰد خان نے آل انڈیامسلم کانفرنس اورمسلم نیشنلسٹ یارٹی کے قائدین کو بھویال مدعوکیا۔اقبال•ارمئی ۱۹۳۱ء کومع غلام رسول مہر بھویال پینچے۔اس دوران انہوں نے والی بھویال نواب سرحمیداللہ خان کوضر بے کیم کا ایک نسخ بھی پیش کیا۔انہیں سرکاری قیام گاہ قصر راحت منزل میں ٹھہرایا گیا۔ا قبال دو دن بھویال میں تھہرے۔آل انڈیامسلم کانفرنس اورمسلم نیشنلسٹ یارٹی کے درمیان نواب حمیداللہ خان کی کوششوں کے باو جو دخلیج بڑھتی گئی۔اور دوسری گول میز کانفرنس کے انعقاد سے پیشتر ہندومسلم مفاہمت کی جوکوشش کی گئی تھی، مارآ ورثابت نہ ہوئی۔۱۳۱؍ئی ۱۹۳۱ءکو جب اقبال اورنواب محمد اساعیل خان بھویال سے واپسی پر دہلی سے گزر بے تو ریلوے اسٹیثن پراخبار استیشیمین کےنمائندےکواس سلسلے میں ایک انٹرویو بھی دیا۔۱۹۳۱ء میں آزادی تشمیری تحریک پہلی دفعہ منظم ہوکرعوا می تحریک بن گئی۔مہاراجہ ہری سنگھ والی کشمیرنے نواب آف بھویال کی وساطت سے سی سمجھوتے کے لئے کوشش کی ۔اس غرض سے نواب آ ف بھویال نے اقبال کوا یک مرتبہ بھویال اور ایک مرتبہ دہلی بلایالیکن برقتمتی سے برگفتگوئے مصالحت کامیاب نہ ہوسکی۔ علامہ چاہتے تھے کہاس نازک دور میں مسلمانوں کے ملی تحفظ کے لئے مل کرآ وازا ٹھائی جائے اوراس عظیم مقصد کے حصول کی خاطرکسی قربانی ہے دریغ نہ کیا جائے۔(۵۰)

جولا ئی ۱۹۳۱ء کے آخری ہفتہ میں شملہ میں نواب سر ذوالفقار علی خان کی کوشمی ' خوش منظر'' پریشمیر کی سیاسی صورت

حال پرغوروخوض کے لئے ایک اجلاس بلایا گیا جس میں تشمیری مسلمانوں کو ان کے جائز حقوق دلانے کے لئے آل انڈیا کشمیر کمیٹی تشکیل دی گئی۔ امیر جماعت احمد بیئ مرز ابشیرالدین محود اس کمیٹی کے صدر اور جماعت احمد بین کے مبلغ و کارکن مولانا عبد الرحیم در دسیکرٹری منتخب ہوئے۔ اس اجلاس کے شرکا میں نواب ذوالفقارعلی خان کے علاوہ علامہ اقبال، مرز ابشیرالدین محمود، خواجہ حسن نظامی، سید محسن شاہ ، خان بہادر شخ رحیم بخش، مولانا اساعیل غرنوی، مولانا عبدالرحیم ورد، مولانا نور الحق (مالک، آؤٹ لک)، سید حبیب شاہ (مالک، روز نامہ سیاست)، مولوی عبدالرحیم، الله رکھا ساتم (نمائندہ جموں)، صاحبز ادہ عبداللطیف (نمائندہ صوبہ سرحد) شامل تھے۔ اقبال نے اخبارات میں مظلومین تشمیر کی امداد کے لئے ایک ابیل شائع کروائی (روز نامہ انقلاب ۲۱ راگست ۱۹۳۱ء...احمدر فیق افضل، مرتبہ، گفتار اقبال ص ۱۳۲۰)۔ اس کمیٹی کے مقاصد خوش آئند تھے کین بیہ مقاصد شرمندہ تعبیر نہ ہو سکے۔ (۱۵)

غلام رسول مہر کے نام ۲۲ رجولائی ۱۹۳۱ء کوشملہ سے ایک خطاتح ریکیا گیا ہے۔۔۔''۔۔۔۔ بھے کوبھی شعیب صاحب کا تارآیا تھا جس کا جواب میں نے ان کودے دیا تھا۔انشا اللہ ۲۷ رتک لا ہور بہتی جاؤں گا وہاں سے ان کوتار دے دول گا۔ ۲۷ رکو یہاں کشمیر کے معاملات کے متعلق مشورت ہوگی۔ لا ہور سے انشاء اللہ بھو پال چلیں گے۔ (۵۲) تیسری گول میز کا نفرنس کے وقت مسلمانوں کے حقوق سے متعلق ضروری تحریکات کی سب سے بڑی گفیل مسلم کانفرنس تھی۔اس لئے ایسے تمام مسائل پرغور وفکر کرنے کی خاطر اس سیاسی تنظیم کی مجلسِ عاملہ کے اجلاس اکثر دبلی یا شملہ میں ہوتے رہتے تھے۔اور اقبال کو بخسشیتِ رکنِ مجلسِ عاملہ ان اجلاسوں میں شریک ہونا پڑتا۔ ۱۹۳۲ء میں آپ آل انڈیا مسلم کانفرنس کے صدر بھی منتخب ہوئے۔ آل انڈیا مسلم کانفرنس تحسیر بھی منتخب ہوئے۔ آل انڈیا مسلم کانفرنس تحسیر بھی نیز مسلم کانفرنس تحسیر بھی سے تھے۔ اور اقبال اس کے بانیوں میں سے تھے۔ اور اقبال اس کے بانیوں میں سے تھے۔ اور بھی ہوئے تھی۔اور اقبال اس کے بانیوں میں تھی۔ جبکہ خلافت کمیٹی نہ ہونے کے برابرتھی۔اقبال کانفرنس کی مجلسِ عاملہ کے اجلاس میں لندن سے واپسی کے فور آبعد ۸ رجنوری ۱۹۳۲ء خلافت کمیٹی نہ ہونے کے برابرتھی۔اقبال کانفرنس کی مجلسِ عاملہ کے اجلاس میں لندن سے واپسی کے فور آبعد ۸ رجنوری ۱۹۳۲ء کو رہا کی بہتھے۔ (۵۳)

نذیر نیازی کے نام سے از جنوری ۱۹۳۲ء کے مکتوب میں انہیں اطلاع دی گئی کہ۔۔۔''۔۔ میں آج شام دہلی آر ہا ہوں۔ ۸رجنوری کی صبح کو آٹھ ہے دہلی پہنچوں گا اور اسٹیشن پر ہی تھم وں گا۔ اس شام لیعنی ۸رکی شام کو ہی واپس آنا ہو گا۔ آپ۲ا ہے دو پہر کے بعدیا اس خط کے ملنے کے بعد مُجھ سے اسٹیشن پر ملیں۔ کتاب کے متعلق گفتگو ہوجائے گی۔ (۵۴)

فروری۱۹۳۲ء میں نواب بھو پال نے اقبال کو دہلی بلوایا۔ کیونکہ مہاراجہ ہری سنگھ نے مسئلہ کشمیر کے حل کے سلسلے میں نواب بھو پال سے مدوطلب کی تھی۔ اور نواب بھو پال اس بارے میں اقبال سے مشورہ کرنا چاہتے تھے۔ بعض اقبال شناسوں کی رائے میں اقبال اسی سلسلے میں جولائی ۱۹۳۱ء میں بھی بھو پال تشریف لے گئے تھے۔ اورا قبال ہی کی کوششوں سے مسئلہ شمیرکوسلجھانے کی خاطر گلانی کمیشن کا تقرر ہوا۔ لیکن جاویدا قبال کے مطابق انہیں اس سفر کا کوئی واضح ثبوت نہیں ملا۔ (۵۵)

۲رجون۱۹۳۲ء کوئیل عاملہ کا اجلاس شملہ میں اقبال کی زیرِ صدارت منعقد ہوا۔ جس میں چند قرار دادیں ریاست الور کے متعلق اور صوبوں کو مالی خود مختاری دیے جانے کے بارے میں منظور کی گئیں۔ ۱۹ رجولا کی ۱۹۲۳ء کو اقبال عید میلا دالنبی کی تقریبات میں حصہ لینے کے لئے جالند هر گئے۔ وہاں کے لوگوں نے ایک عظیم الثان جلوس نکالا۔ بعد میں جلسہ ہوا جس میں اقبال نے رسول پاک کی سیرت کے متعلق ایک جامع تقریر کی ۔ ان کے اعزاز میں چائے پارٹی ہوئی اور سپا سنامہ پیش کیا گیا۔ ای شام کوآپ واپس لا ہور پہنچے۔ مراگت ۱۹۳۲ء کوئجلس عاملہ کا ایک اجلاس دبلی میں زیرِ صدارت اقبال منعقد ہوا۔ جس میں قرار یا پاکی مسلم لیڈر سکھوں سے اپنی گفت وشنید کواس وقت تک ملتوی رکھیں جب تک حکومت فرقہ وارانہ فیصلے کا اعلان نہ کر

المسلم کانفرنس کی مجلس عاملہ کا ایک اور اجلاس زیر صدارت اقبال دہلی میں منعقد ہوا۔ جس میں افرقہ وارانہ فیصلے کے متعلق ایک قرار داد منظور کی گئی۔ جس میں مسلمانوں کے نقصان کی تلافی کے لئے اقبال نے دو تجاویز پیش کیں۔ اول یہ کہ بنگال میں دوایوانی مقتنہ بنائی جائے اور بالائی ایوان میں مسلمانوں کوان کی آبادی کے تناسب سے نشستیں دی جا کیں۔ اول یہ کہ بنگال میں دوایوانی مقتنہ بنائی جائے اور بالائی ایوان میں مسلمانوں کوایک مضبوط اکثریت حاصل ہو جا کیں۔ نیز کا بینہ دونوں کے مشتر کہ اجلاس کے سامنے ذمہ دار ہو۔ یوں بنگال میں مسلمانوں کوایک مضبوط اکثریت حاصل ہو سکتی تھی اور دوم صوبوں کو حقیق اختیارت زیادہ سے زیادہ دیئے جا کیں اور مرکز کو صرف چند برائے نام اختیارت حاصل ہو ہوں۔ (۵۲)

۸۱ر مارچ ۱۹۳۳ء کوا قبال ڈاکٹر انصاری کی دعوت پر جامعہ ملیہ میں رو ن بے کے دوخطبوں کی صدارت کے لئے دبلی پنچے۔رو ف بے ایک ترک سیاستدان اور دنیائے اسلام کے ایک بطلِ جلیل کی حیثیت سے پیرس سے دبلی مدعو کئے گئے سے۔ تاکہ جامعہ ملیہ کے توسیعی خطبات کے سلسلے کا آغاز کرسکیں۔انہوں نے پہلے روز''وطنیت اورا تحاد اسلامی'' اور دوسر بے روز''جنگ خطیم'' کے موضوعات پراپنے مقالات پیش کئے۔ڈاکٹر انصاری اس زمانے میں جامعہ کے سربراہ شے اورانہوں نے بطورِ خاص علامہ اقبال سے دبلی تشریف لانے اور کم از کم دولیکچروں کی صدارت قبول کرنے کی درخواست کی۔اقبال اسٹیشن بطورِ خاص علامہ اقبال سے دبلی تشریف لانے اور کم از کم دولیکچروں کی صدارت قبول کرنے کی درخواست کی۔اقبال اسٹیشن سے سید ھے دارالاسلام، ڈاکٹر انصاری کے گھر تشریف لے گئے۔اسی شام جامعہ ملیہ پنچے جہاں محملی ہال میں اجلاس کا اہتمام کیا گیا تھا۔اس موقع پر اقبال نے اپنے خطبہ صدارت میں ترکی انقلاب کو بالخصوص اپنا موضوع بنایا اور مسکہ اجتہاد، مسئلہ خلافت اورا تھا دبین المسلمین جیسے اہم موضوعات پرانگریزی زبان میں مدل تقریبی کے۔آخر میں اپنی معروف نظم مسجد قرطبہ جواس خلافت اورات کا خیر مطبوع تھی ،کا آخری بند سنا ہے۔

ایک روز کے وقفے کے بعد ۲۰ مارچ ۱۹۳۳ء کورؤف بے کے دوسرے لیکچر کے لئے اجلاس کی صدارت بھی اقبال نے کی لیکن اس موقع پر کوئی تقریر نہ کی ۔

۱۲ر مارچ ۱۹۳۳ء کوا قبال دہلی ہے واپس لا ہور آئے۔ ۲راپر میں ۱۹۳۳ء کو مسئلہ تعلیم پر وائسرائے کے ہاں کانفرنس میں اقبال کوبھی مدعوکیا گیاتھا کیونکہ تیسری گول میز کانفرنس کے دوران لندن میں اقبال کواینگلوانڈین فرقہ کی تعلیمی تمیٹی کارکن بنایا گیا تھا۔ اس کئے ۵؍ اپر بل ۱۹۳۳ء کی ضبح کوانہیں پھر دہلی جانا پڑ۔ اسی شام انہوں نے ڈاکٹر ذاکر حسین کی صدارت میں جامعہ ملیہ میں ' لندن سے غرنا طریک' FROM LONDON TO GRANADA کے موضوع پرایک لیکچر دیا۔
اقبال نے لندن سے غرنا طریک سفر کے سلسلے میں برگسال سے اپنی ملاقات کا ذکر کرتے ہوئے ایک بڑی فلسفیا نہ اور بڑی دقیق بحث چھیڑ دی۔ مگر پھر بیدد کھے کر کہ حاضرین جلسہ شاید زمان و مکان اور ماہیت اشیا جیسے ختک مسائل کے متحمل نہیں ہوں گے،
گفتگو کا رُخ آندلس، الحمرا اور قرطبہ کی طرف موڑ دیا اگر چہ اظہار مدعا میں اس رکاوٹ کی وجہ سے تقریر کا رنگ کچھ پھیکا پڑ گیا۔
اگلے روز سہ پہر میں دوبارہ تشریف لائے ، مولانا اسلم نے خیر مقدم کیا۔ علامہ نے طلبا سے خطاب کیا۔ انجمن اتحاد طلبائے جامعہ کی رکنیت قبول کی اور سپاس نامے کے جواب میں بڑے حوصلہ افز اکلمات ارشاد فرمائے۔ اس کے بعد طلبا سے بات چیت جامعہ کی رکنیت قبول کی اور سپاس نامے کے جواب میں بڑے حوصلہ افز اکلمات ارشاد فرمائے۔ اس کے بعد طلبا سے بات چیت کے ساتھ ان کی بیاضوں پر دستخط کرتے رہے۔ شام کو مجیب صاحب کے ہاں دعوت تھی۔ (۵۸)

## علامه ۸ رايريل ۳۳ء کی صبح کووا پس لا ہور پہنچے۔ (۵۹)

۲۹؍ جون۱۹۳۴ء کی شام کوا قبال رمل گاڑی کے ذریعے سر ہندتشریف لے گئے۔انہوں نے اپنے ۲۹؍ جون ۱۹۳۴ء کے مکتوب میں سیدنذیر نیازی کوککھا کہ۔''۔۔ چندروز ہوئے صبح کی نماز کے بعد میری آنکھ لگ گئی۔خواب میں کسی نے مندر دجہ ذیل پیغام دیا: ہم نے جوخواب تمارے اور شکیب ارسلان کے متعلق دیکھا تھا، وہ سر ہند بھیجے دیا ہے۔ ہمیں یفین ہے کہ خدا تعالیٰتم پر بہت بڑافضل کرنے والا ہے۔ پیغام دینے والامعلوم نہیں ہوسکا کون ہے۔اس بناپر وہاں کی حاضری ضروری ہے۔۔''۔ (۲۰) آپ نے اس مبارک خواب کوحفرت مجددؓ کے مزار برحاضری دینے کا ایک اشارہ بھی تصور کیا۔ دوسری وجہ بیہ تھی کہ جب جاوید کی ولادت ہوئی تھی تو علامہ نے بیعہد کیا تھا کہ وہ اس بیچے کے ذرابرا ہونے پراس کے ساتھ مزار پر حاضری دیں گے۔ یہی وہ وجوہات تھیں کہ جن کی وجہ سے اقبال نے سر ہند کا سفراختیا رکیا۔اس سفر میں اقبال کے ہمراہ چوہدری محمد حسین منشی طاہر دین،غلام بھک نیرنگ اورعلی بخش بھی تھے۔غلام بھک نیرنگ اقبال کی خواہش برانیالہ سے آئے اورا قبال کے ساتھ سر ہند جنکشن بران کی ملاقات ہوئی۔ نیم نگ کے بقول اقبال درگاہ شریف بہنچے۔مزار براقبال کی حاضری ہوئی اور فاتحہ خوانی کے بعد آب درتک م اقبے میں زیارت کے بعد کچھ درروضہ ثریف میں گھم ہے، سجادہ نشین صاحب سے ملے اور پھر ۰۳۰ جون کی شام کومزار برحاضری دینے کے بعدلا ہور کے لئے روانہ ہو گئے ۔ در حقیقت اس سفر کے پیچیےا قبال کی حضرت مجدرٌ سے دلی عقیدت کار فرماتھی۔علامہ سر ہند سے بڑا گہرااثر لے کرآئے۔آپ کوسر زمین سر ہند بہت پسندآئی۔<sup>(۲۱)</sup> علامہاسینے ٣٧رجولا ئي ١٩٣٣ء كِمَتوب بنام سيدنذ برنيازي ميں سر ہند كي خوبصورتى اوروہاں كے يانى كى شيرينى كى تعريف كرتے ہيں اس کے ساتھ ساتھ وہ اسی خط میں شہر کے کھنڈرات کا تقابل مصر کی قدیم تہذیب سے کرتے ہوئے لکھتے ہیں..''....سر ہندخوب جگهہ ہے۔مزار نے میرے دل پر بڑااثر کیا ہے بڑی ما کیزہ جگہ ہے۔ مانی اس کاسدراورشیریں ہے۔شہر کے کھنڈرات دیکھیر مجھے مصر کا قدیم شیر فسطایاد آگیا جس کی بنا حضرت عمر و بن العاص نے رکھی تھی۔اگر سر ہند کی کھدائی ہوتو معلوم نہیں اس زمانے کی

تہذیب وتدن کے کیاانکشافات ہوں۔ بیشہر فرخ سیر کے زمانے میں بحال تھااور موجودہ لا ہور سے آبادی وسعت کے لحاظ ہے دگناتھی۔..،'(۲۲)

۸ارد تمبر ۱۹۳۳ء کوعلی اصبح علامہ دہلی پنچے جہاں اسٹیشن پر نذیر نیازی نے علامہ کا استقبال کیا۔ ان دنوں علی گڑھ کے حالات البحظی تھے۔ وطنیت اور اشتراکیت نے اسلامیت کے خلاف ایک زبر دست محاذ قائم کر رکھا تھا۔ خاص طور پر علامہ کوعلی گڑھ کے مدرسة العلوم (ایم اے او کالح ) میں بنائی جانے والی'' خدادشن سوسائی'' کے قیام سے بھی بہت دکھ ہوا جو بعد میں تو ڈ دی گئتھی ۔ اقبال کاعلی گڑھ میں قیام اس سیاسی تناظر میں بہت اہمیت کا حامل تھا۔ علامہ نے دوروز علی گڑھ میں قیام کیا والبسی پر دوبارہ دبلی آئے اور حکیم نابینا سے سردار تیکم کی علالت کے بارے میں مشورہ کرنے کے بعداسی شام لا ہورروانہ ہو کیے ۔ (۱۲۳)

نومبر۱۹۳۳ء سے سرراس مسعود بھو پال میں وزیر تعلیم وصحت وامورِ عامہ کے فرائض انجام دے رہے تھے، انہوں نے گلے کی تکلیف کے بارے میں اقبال کو بھو پال آکر بجلی کا علاج کرانے کی دعوت دی۔ بھو پال کے حمید یہ سپتال میں اسوقت بجلی کے علاج سے متعلق جدید ترین مشینیں نصب کی گئی تھیں۔ بالآخر سرراس مسعود کے اصرار پراقبال نے بھو پال جاکر بجلی کا علاج کرانے کا ارادہ کر بی لیا۔ (۱۲۳)

 ان کا خیر مقدم کیا۔ممنون حسن خان کوان کی پیثی کے لئے مقرر کیا گیا تا کہ کسی چیز کی ضرورت ہوتو اقبال انہیں اطلاع دیں۔دوسرے روز اقبال سرراس مسعود کے ساتھ نواب بھویال کو ملنے گئے اورقصر سلطانی میں انکی معیت میں کچھ وقت گزارا۔۔ریاض منزل میںا قبال کا بیشتر وقت مطالعہ بااشعار کہنے میں صرف ہوتا۔ضرب کلیم میں شامل سات نظمین بہیں تح سر کی گئیں۔۵؍فروری سے ۲؍مارچ تک ڈاکٹرعبدالباسط کے زیر علاج رہےاور سرمارچ ۱۹۳۵ءکوبھویال سے روانہ ہوکر ۸؍ مارچ ۱۹۳۵ء کود ہلی پنچے۔ حسب معمول افغان کونصل خانے میں قیام کیا۔ اگلے روز صبح حکیم نامینا کی خدمت میں حاضر ہوئے اورنبض دکھائی۔رات کووالیس لا مورروانہ ہوئے اور ۱۰ مارچ ۱۹۳۵ء کی صبح لا مورینیجے۔ ۳ مارچ ۱۹۳۵ء کو بھویال سے خط کے ذر لیع علامہ نے سیدنڈ بر نیازی کو پہلے ہی آگاہ کر دیا تھا۔''۔ میں سرکی شام کو یہاں سے چلوں گا۔ ۸رکی صبح دہلی پہنچ جاؤں گا۔ بیگاڑی نو بجے پاساڑ ھے نو بجے دہلی پینچتی ہے۔ ۸رکا دن دہلی طبیروں گااور ۹ رکی شام لا ہورروانہ ہو جاؤں گا۔ آپ سردار صلاح الدین بلجوقی صاحب کوبھی مطلع کر دیں میں نے ان کوعلیجدہ خط بھی لکھے دیا ہے۔اس کےعلاوہ حکیم صاحب سے بھی ۹ رکی صبح کا وقت (آٹھ یا ساڑھے آٹھ) مقرر کر دیں۔ان سے ملے بغیر لا ہور جانا درست نہیں ہے۔۔''۔(۲۷) برقی علاج کا دوسراکورس بوراکرنے کی خاطرا قبال دوبارہ ۵ارجولائی ۱۹۳۵ء کوئل بخش اور جاویدا قبال کے ہمراہ لا ہورہے روانہ ہوئے۔ ۱۳ رجولائی ۱۹۳۵ء کے خط میں نذیر نبازی کو لکھتے ہیں۔ ''۔ میں یہاں سے بندرہ جولائی کی شام (فرنٹیئر میل) بروز سوموار روانہ ہوکر ۲ ارکی صبح دہلی پہنچوں گا۔ وہاں تمام دن قیام رہے گا تا کہ جاوید دہلی دیچہ سکے۔ آپ مجھ سے ریلوے اٹیشن پرملیں اور بھو ہال کی گاڑی میں جو وہاں سے شام کو چلے گی میرے لئے دوسیٹ سینڈ کلاس ( لوئیر برتھ )ریز روکرا دیں۔ ی'۔ (۲۸) ۱۷؍جولائی ۱۹۳۵ء کی صبح دہلی پہنچے اور جاویدا قبال کے ساتھ تمام دن تاریخی مقامات کی سیرکرتے رہے۔ پہلے لال قلعہ گئے پھر نظام الدین اولیاً کے مزاریر حاضری دی۔ ہمایوں کامقبرہ دیکھااور بالآخرنی دہلی سے ہوتے ہوئے قطب مینارینچے۔اسی رات گاڑی پرسوار ہوکر بھویال روانہ ہو گئے۔۔۔ کرجولائی ۱۹۳۵ء کو جب بھویال پہنچے تواشیشن پرشعیب قریثی اور چند دیگراصحاب استقبال کے لئے موجود تھے۔اس مرتبدان کے قیام کے لئے شیش محل میں انتظام کیا گیا تھا۔۔۔بھویال پہنچنے کے بعدا گلےروز حمید به سیتال میں ڈاکٹر عبدالباسط کی نگرانی میں اقبال کامعائنه ہوا۔اور برقی علاج کا کورس شروع ہوگیا۔وہ روزصبح حمید بہ ہیتال جاتے اور دو پہر کو واپس آتے۔شیش محل میں قیام کے دوران اقبال نے پانچ نظمیں تخلیق کیں جو ضربے کلیم میں شامل ہیں۔ بھویال میں قیام کے دوران اقبال ہفتہ میں دونتین بارریاض منزل ضرور جاتے اور رات کا کھانا سر راس مسعود اور بیگم امت المسعو د کے ساتھ کھاتے۔ ۲۸ راگست ۱۹۳۵ء کو برقی علاج کا کورس ختم ہونے پرا قبال بھویال سے روانہ ہوئے اورا گلے روز دہلی پہنچ کر حکیم نابینا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں اپنی نبض دکھائی۔رات کو گاڑھی پکڑی اور ۳۰ راگست ۱۹۳۵ء کی صبح والی لا ہور پہنچ گئے۔(۱۹) بھو یال سے والیس کے بارے میں چوہدری محمد حسین کے نام خط میں لکھتے ہیں۔۔''۔۔ نیازی غالبًالا ہورہی آ جائے گااس کومخت اور عرق ریزی پر آ مادہ کرنا جاہیے۔ میں انشأ اللہ ۲۸ راگست کی شام کوچل کر۲۹ رکی صبح كودېلى پېنچوں گا۔ وہاں رات كوسوار ہوكر ٣٠٠ ركى صبح كولا ہور پننچ جاؤں گا اگراس بروگرام ميں کچھ تبديلى ہوئى توبذ ربعة تاركوشى

اطلاع دے دوں گایامنشی طاہر دین کو۔۔۔'۔(۵۰)

برتی علاج کا تیسراکورس پوراکرنے کے لئے اقبال ۲۹ رفر وری ۱۹۳۱ء کولا ہور سے بھو پال روانہ ہوئے علی بخش اس سفر میں بھی ہمراہ تھا۔ کیم مارچ ۱۹۳۱ء کو دہلی پنچے اور سر دار صلاح الدین سلجوتی کے ساتھ افغان کوضل خانے میں کچھ دیر قیام کیا۔ ۲۰ مارچ ۱۹۳۱ء کو بھو پال پنچے اور شیش محل میں تھرے۔ اگلے ہی روز ڈاکٹر رحمان اور ڈاکٹر عبدالباسط نے ان کا تقصیلی معائنہ کیا اور بجلی کے علاج کا تیسرا کورس شروع ہوگیا۔ بھو پال میں اس مرتبہ بھی ان کا روز مرہ کا معمول وہی پرانا تھا، میں کا بیشتر حصہ عمید یہ سپتال میں گزرتا، دو پہر کو مطالعہ اور آرام فرماتے اور شام کو ہوا خوری کے لئے بھو پال کی معروف تفری کا بیشتر حصہ عمید یہ سپتال میں گزرتا، دو پہر کو مطالعہ اور آرام فرماتے اور شام کو ہوا خوری کے لئے بھو پال کی معروف تفریک کا ہوں کملا پتی پارک، یا دگار سلطانی وغیرہ کی طرف نکل جاتے اور رات کو سر راس مسعود کے ہاں تشریف لے جاتے، جہاں گیارہ بارہ بچے تک محفل جمی رہتی۔ (۵۰)

۸ مراپریل ۱۹۳۷ء کو برقی علاج کا آخری کورس ختم ہوااورا قبال اسی روز بھو پال سے روانیہ ہوکر ۹ مراپر میل ۱۹۳۲ء کو لا ہور واپس پہنچ گئے۔

اکوبر۱۹۳۵ء میں خواجہ الطاف حسین حاتی کے صدسالہ یوم پیدائش کی تقریبات میں حالی کے فرزندخواجہ ہجاد حسین کی دعوت پر علامہ اقبال نے بھی شرکت کی تھی۔اگر چہ علامہ ۱۹۳۳ء سے بھار چلے آ رہے تھے لیکن اس تقریب میں شرکت کے لئے رضا مند ہوگئے۔علامہ ۱۸۳۵ء کو پانی بت بہنچ اور ۲۷ رہاری نے کونواب صاحب بھو پال کی صدارت میں ہونے والے اجلاس میں شریک ہوئے۔ الرحم برکو پانی بت بہنچ اور ۲۷ رہاری کے نام خط میں لکھتے ہیں۔۔"۔۔۔مولانا حالی کی سالگرہ کی تاریخ ۲۷ نام خط میں تھتے ہیں۔۔"۔۔۔مولانا حالی کی سالگرہ کی تاریخ ۲۷ نے ۲۷ رہار ہوئی ہے۔ میں غالبًا ۲۵ پیلا میں تاریخ جاؤں گا۔ آپ کے رسالے کے لئے یہ بہتر ہوگا کہ اگر ممکن ہوتو آپ خود وہاں جائیں اور اگر فو ٹوگراف کا بھی انتظام کرسکیں تو اور بھی بہتر ہو۔ باتی خدا کے فضل سے خیریت ہے۔ وہاں میں آپ کو سیدراس مسعود سے بھی انٹر و ڈیوس کراؤں گا۔ غالبًا چودھری محمد حسین اور جاوید بھی ساتھ ہوں عربی ۔ " دی۔ "

لا ہور سے سید نذیر نیازی، چودھری محمد حسین، راجہ حسن اختر، جاوید اور علی بخش بھی علامہ کے ہمراہ شریک سفر سے علامہ کو حاتی سے خاص ارادت تھی۔خواجہ سیان نے سپا سنامہ پڑھا۔ حقیظ جالندھری نے اپی نظم سنائی اس کے بعد خواجہ غلام السیدین نے اعلان کیا کہ گلے کی خرا بی کے سبب علامہ اپنے اشعار خود نہ سناسکیں گے۔صد سالہ تقریبات کے حوالے سے علامہ نے پہلے ہی ایک نظم خواجہ ہجاد حسین کوارسال کردی تھی جو حاتی مسلم سکول کے ایک ماسٹر صاحب نے نہایت خوش الحانی سے اجلاس میں پیش کی جبکہ علامہ خود بھی سٹیج پر نواب صاحب کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے۔اس کے بعد جمیل نقوی ،غلام السیدین اور داکٹر ذاکر حسین نے مولانا حاتی سے متعلق اپنے اپنے مقالات پیش کئے پھر سر راس مسعود کا تحریر کردہ 'مسد س حالی' صدی ایڈیشن کا دیباچہ پڑھا گیا۔ا قبال حبسِ صوت کے سبب نہ تواپنے اشعار سنا سکے اور نہ تعریفی کلمات کے جواب میں بطور تشکر ہی گھر کہا ، جونواب صاحب بھویال اور دیگر حضرات نے ان کی شان میں کہتے ہے۔ جلسے کے اختنام پرسب لوگ حاتی کے مزار پر

فاتحہ خوانی کے لئے گئے۔علامہ نواب صاحب بھوپال سے ایک روز پہلے پانی پت پہنچے۔ آپ نے پانی پت میں شاہ بوعلی قلندر

"کے مزار پر بھی حاضری دی۔ بیا جتماع تین دن تک جاری رہا اور اس کا ایک ایک اجلاس ہرروز ضبح وشام منعقد ہوا کرتا تھا۔ بیہ

تقریب حاتی مسلم ہائی سکول میں منعقد کی گئی اور علامہ کے قیام کا بندو بست بھی اسی مدر سے کے ایک جھے میں کیا گیا۔ شام کے

اجلاس میں قدر دارانِ اقبال کی نگا ہیں انہیں ڈھونڈتی رہیں مگر ہوا یہ کہ والی بھوپال واپس تشریف لے گئے تو علامہ بھی نقابت

اور کمزوری کی وجہ سے جلسہ گاہ سے اٹھ آئے کیونکہ انہیں اس وقت بے صدآ رام کی ضرورت تھی۔ اس دوران میں جو حضرات بھی ا

نہیں ملنے کے لئے آتے علامہ دھیمی اور کمزور آواز میں انہیں جواب دیتے۔ پانی پت میں علامہ کا قیام دوروز رہا اور ۲۷ را کو بر

انتہائی مصروفیات کی وجہ سے اقبال کو سیاحت کے مواقع کم ہی میسر آتے تھے۔ اقبال کے شملہ اور کشمیر کے سفر بھی مختلف مقد مات کے سلسلے میں تھے۔ اگر برصغیر میں اقبال کے اسفار کا تجزیہ کیا جائے تو یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان کی شخصیت کے مختلف مقد مات کے سلسلے میں تھے۔ اگر برصغیر میں اقبال کے اسفار کا تجزیہ کیا جائے تو یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ان کی شخصیت کے مختلف خطبات کے لئے انہیں علی گڑھ، مختلف خطبات کے لئے انہیں علی گڑھ، دولی مدراس، میسور، حیدر آباد دکن جانا پڑا جباد ایک سیاسی رہنما ہونے کی حیثیت سے انہیں دبلی، شملہ، اللہ آباد کے سفر آکٹر و بیشتر کرنا پڑتے تھے۔ اواء میں جنو بی ہند کا سفراسی سلسلے بیشتر کرنا پڑتے تھے۔ اواء میں جنو بی ہند کا سفراسی سلسلے کی ایک کڑی تھا۔ ۱۹۳۳ء کے اوائل میں علالت کی وجہ سے اقبال کوئی دفعہ دبلی جانا پڑا جہاں وہ حکیم نامینا سے انہوں نے تین دفعہ بھو پال کا سفر بھی کیا۔ البتہ سر ہند کا سفر شدید علالت کے باوجود انہوں نے حضرت مجد دالف ثائی سے والہا نہ تھیدت کی وجہ کیا تھا۔

# حواله جات احواشی

- ا ـ خالدنظیر صوفی ، اقبال درونِ خانه : لا مهور بزم اقبال طبع دوم مئی ۱۹۸۳ء ۱۱۱۲/ وحید الدین ، فقیرسید ؛ روز گار فقیر لا مهور اسلامی پباشنگ سمپنی اندرون لو باری دروازه . اگست ۱۹۲۴ء ص ۲۰۲
  - ۲ جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رود، سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور ۲۰۰۴ء میں ۱۱۸
  - - ۳- صادق زابد (پروفیسر)، تاثرات و تجزیات ؛ لا هورالحمد یلی کیشنز ۲۰۰۱ ع ۲۸
    - ۵۔ برتی (سید مظفر حسین ) بکلیات م کا تیب اقبال ، جلد | د بلی اردوا کا دمی مطبع اول ۱۹۹۲ء ص۸۴
- ۲۔ عبداللہ چغتائی(ڈاکٹر)،اقبال کی صحبت میں:لا ہورمجلس ترقی ادب نومبر ۱۹۷۷ء ص۱۴/صادق زاہد (پروفیسر)، تاثر ات و تجزیات؛لا ہورالحمدیلی کیشنز ۲۰۰۱ء ص ۲۹۲۹م/سوز، پروفیسر بشیراحمر،اقبال اور ہزارہ ص۱۱۳۶

- ے۔ عطأ الله (شخن)، اقبال نامه (اقبال اکادی باکتان لا ہور۔۲۰۰۵ء) ص۲۳۳ تا ۲۳۳
  - ٨ عطأ الله (شخ)، اقبال نامه (اقبال اكادي يا كتان لا مور ٢٠٠٥ء) ص ٣٣١
    - 9 جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رود، سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور ۲۰۰۷ء۔ ص ۱۷۵
      - ۱۰ ملت بیضایرایک عمرانی نظر
- اا ـ معيّني،سيدعبدالواحد،مقالاتِ اقبال؛لا هورآئينهُ ادب اناركلي طبع دوم ١٩٨٨ء ـ ص ٢٨٠٠
- ۱۲ جاویدا قبال ( ڈاکٹر )، مے لالہ فام لا ہور شخ غلام علی اینڈ سنز پبلشرز ۲۹۲۱ء ۱۹۷۳ و ۲۸۲۲ /

اختر را ہی ،ا قبال سیدسلیمان ندوی کی نظر میں :لا ہور بزم اقبال مارچ ۱۹۷۸ء ص ۹/معینتی ،سیدعبدالواحد ؛نقش اقبال ؛لا ہور آئینئرادب ۱۹۲۹ء ص ۷۸

- ۱۳ فروالفقار ،غلام حسین ( ڈاکٹر ) ،ا کبراورا قبال :لا ہور مکتبہ عالیہ ۱۹۷۷ء ص ۱۷ ۲۷
- ۱۲ عطا الله (شخ )، اقبال نامه . حصد دوم الا مورشخ خمه اشرف تاجر كتب تشميري بازار . ۱۹۵۱ ع مساس
- ۱۵ مجمع عبدالله قریشی، اینهٔ آمس ۱۰ ۱۱ صحیفه ؛ اقبال نمبر (حصه اول) شاره نمبر ۱۲۵ اکتوبر ۱۲۸ و ۱۲۸ استان
- ے۔ وحید الدین، فقیرسید؛ روز گار فقیر ۱۱ جس ۱۹۱۹ ۱۸/عبدالله چغتائی ( ڈاکٹر )، اقبال کی صحبت میں: لا ہور مجلس ترقی ادب نومبر ۱۹۷۷ء ص۱۹۲
  - ۱۸ جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رود سے ۲۲۲ ۱۹ محمد عبداللّٰد قریشی، اقبال بنام شادص ۲۳۳
    - ۲۰ محمرعبدالله قريشي، مكاتيب اقبال بنام گرامي: لا بهورا قبال ا كادي، ايريل ١٩٦٩ء ١٩٣٠
      - ۲۲ محموعبدالله قريش، اقبال بنام شاد؛ لا مور بزم اقبال جون ۱۹۸۱ ۲۲۲ س
  - ۲۲\_ مجمع عبدالله قريشي، اييناً ص ۲۲۵ ۲۳ حاويدا قبال، دُا کُمْ، زنده رود \_ ۲۵۷
    - ۲۷ محرعبدالله قریشی،ایضاً ص۳۲۴
    - ۲۵ عطاً الله (شخ)، اقبال نامه (اقبال اكادى ياكتان لا مور ۲۰۰۵ء) ص اا
    - ۲۷۔ عبداللہ چنتائی (ڈاکٹر)، اقبال کی صحبت میں : لا ہورمجلس ترتی ادبنومبر ۱۹۷۷ء ص ۱۰۰۹۹
  - ے۔ نیاز الدین ،خان محمر؛ مکاتیب اقبال بنام خان محمر نیاز الدین خان . لا ہورا قبال اکا دمی یا کستان ۱۹۸۲ء ص ۳۵
    - ۲۸ محی الدین زور قادری ، شادا قبال ص ۹۵ ۲۹ نیاز الدین ، خان محمد ؛ ایضاً ص ۱۷
      - ۳۰ جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رودے ۳۰۴
      - ۳۱ نیازالدین،خان محر؛ مکامیب اقبال بنام خان محمد نیازالدین خان ص۳۳۰
        - ۳۲ مكاتيب اقبال بنام خان نياز الدين خان ٣٢
      - سس دوالفقار،غلام حسين ( و اكثر )، اكبراورا قبال: لا مورمكتبه عاليه ١٩٧٤ ع ١٧٠ -٢٧

      - ma جاویدا قبال ، ڈاکٹر ، زندہ رود مے ۲۲۳ سے بشیراحمد ڈار ، انوارا قبال س۱۹۲
        - ۳۷\_ محمد عبدالله قریشی، مکاتیب اقبال بنام گرامی ۲۰۳ س

```
محی الدین قادری زورٔ شادا قبال؛اعظم اسٹیم بریس۱۹۴۲ء ص۵۹/مجمدعبداللَّد قریشی،ا قبال بنام شاد،ص ۲۷۸
                                     ثا قب نفیس، مکتوبات ا قبال بنام چوبدری مجرحسین ، لا ہورالوقار۔• ۲۰۰ ء ص ۲۹
                                . ثا قب نفیس،الضاً ص. ۲۸
                                                          _1~1
                                                                                ثاقب نفيس،الضاًص.٢٦
                                                                                                           _64
                                                       اعجازاحمه، شخ مظلوم ا قبال شخ شوکت علی برنٹرز ۱۹۸۵ ص
                                                                                                            ۲۳_
                                                         محمة عبدالله قريشي، مكاتيبِ إقبال بنام كرامي، ص ٢٣٧
                                                                                                            سم ہے۔
                                                                عطاً الله (شيخ)، اقبالنامه، حصه دوم ص ۳۳۰
                     ثاقب نفيس،الضاً ص.٠٠٠
                                                 ٥٣٦
                                                                                                            ۲۳۲
                                                                          بشيراحمد ڈار،انوارا قبال ص. ۱۵۷
                                                                                                             _MY
                                   محرسهيل عمر،خطيات ا قبال نئے تناظر ميں،ا قبال اکيڈ مي پاکستان ١٩٩٦ء ص٠١.
                                                                                                             _ ^^
                     نذىر نبازى،سىدم تنه، مكتوبات اقبال بنام سيدنذ برنبازي ص ٧٦/ بشيراحمد ڈار،انوارا قبال ،ص٩٦
                                                                                                             _0.
سليم احمدخان گي،ا قبال اورکشميز، ص۷۲- ۲ ک/بشيراحمد دُار،مرتبه؛ا قبال اوراحمديت،لا بهور، آئينيا دب۱۹۸۴ء ص٠٠-۱۸
                  ۵۳۷ - حاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رودےس۔۔۵۳۲
                                                                          بشيراحمه ڈار،انوارا قبال ص. ٩٧
                                                                                                             _01
                         نذر نیازی،سید،مکتوبات اقبال بنام سیدنذیر نیازی، کراچی اقبال اکیڈی تمبر ۱۹۵۷ء ص ۹۷
                                                                                                            _06
                     جاویدا قبال، ڈاکٹر ، زندہ رود <u>۵۳۲</u> عاویدا قبال، ڈاکٹر ، زندہ رود <u>۳</u>۵۳۲
                                                                                                            _00
               عبداللچینتائی (ڈاکٹر)،اقبال کی صحبت میں ص ۴۱۶۲۱۸/عروجی،عبدالرؤف؛رحال اقبال ص ۲۵۶۲۵۷
                                                                                                            _02
                زامد حسین انجم، شاعرامروز وفر داص ۲۷/ اقبال رپویو، جنوری ۲ ۱۹۷ء، کراچی اقبال اکیڈی، ص ۳۸
                                                                                                            _01
                                                             مکتوب بنام راغب احسن محرره ۸ رایریل ۱۹۳۳ء
                                                                                                             _09
                                                نذير نيازي،سيدمرتيه، مكتوبات اقبال بنام سيدنذ برنيازي _ص١٦١
                                                                                                             _4+
                                         گو ہرنوشاہی،مرتبہ،مطالعهُ اقبال ( منتخبه مقالات مجلّه اقبال )ص ۳۸۳۷
                                                نذرينازي،سيدمرتبه، كمتوبات اقبال بنام سيدنذرينازي ص١٦٣
                                                                                                             _45
                                               نذبرنیازی،سیدمرتبه، مکتوبات اقبال بنام سیدنذ برنیازی ۲۳۴۰۰۰
                                                                                                            _41
                                                         جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رود۔ے ۲۰۲۳ تا۲۰۲
         حاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رود یس ۲۰۲
                                                _40
                                                                                                            _41
                        نذریزیازی،سید،مکتوبات اقبال بنام سیدنذ برنیازی، کراچی اقبال اکیڈمی تتمبر ۱۹۵۷ء ص۲۵۳۰
                                                                                                             _44
                                                    نذرينازي،سيد، مكتوبات اقبال بنام سيدنذ رينيازي ص٢٦٢
                                                                           نذىر نيازى،سيدايضاًص.٩٤
                 حاویدا قبال، ڈاکٹر ، زندہ رود پے ۲۱۴، ۲۱۳
                                                            _49
                                                                                                            _41
                     حاویدا قبال، ڈاکٹر ،زندہ رودے ۲۱۸
                                                                             ثاقب نفيس،ايضاًص.٣٢
                                                            _41
                                                                                                            _4
                                                                            نذىر نيازى،سيدايضاً ص٢٩٣
                                                                                                            _21
                                            ندىر نيازى،سيداييناً ص ۳۴۶۳۵۱۱۳۱ زنده رود _ص ۱۱۶،۶۱۵
                                                                                                            _25
```

منيراحد برزداني

استاد شعبه اردو، گورنمنٺ پوسٺ گريجويٺ كالج، ميرپور

# علامها قبال کےایک خطبے کا توضیحی مطالعہ

#### Munir Ahmed Yazdani

Department of Urdu, Govt. College, Mirpur

### A Detailed Study of an Iqbal's Lecture

"Islam as a Moral and Political Idea" is a very Important Intellectual presentation of Allama Muhammad Iqbal. In this *Khutba* Iqbal's vision is clearly reflected in very short and strong manner. His approach and behavior about expressing the unique ideas is much note-able. In this article Iqbal's views about Islam, as a Moral and Political Idea, have been Discussed.

علامہ اقبال کی نظم ونٹر کا مجموعی طور پر جائزہ لیا جائے تو ایک بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ انہوں نے اپنی تحریروں کے ذریعے دوسرے مذاہب پر اسلام کی برتری اور اسلام کی حقانیت کو ثابت کیا ہے۔ زیر بحث مقالہ بعنوان' اسلام بحثیت اخلاقی اور سیاسی نصب العین' (۱) Islam as a Moral and فی اور سیاسی نصب العین' (۱) Political Ideal میں علامہ اقبال نے بدھ مت عیسائیت اور زرتشتی مذہب کی اخلاقیات کا اسلامی اخلاقیات سے مواز نہ کیا ہے، انسان کے کا کنات میں مقام پر اظہار خیال کیا ہے، علاوہ ازیں تو حید کی غرض و غایت بیان کی ہے۔ احساسِ شخصیت یا خود می کا اسلامی تعلیمات میں مقام متعین کیا ہے اور حضور اللہ کی بعثت کی غرض و غایت کے حوالے سے اسلام میں مساوات کی تعلیم کو واضح کیا ہے۔ یہی اہم نکات ہیں جن کی مدد سے علامہ اقبال نے اسلام کو اخلاقی اور سیاسی اعتبار سے دوسرے تمام مذاہب کے مقابلہ میں برتر ثابت کیا اور اضی نکات کو'' رمو نے بیخود دی'' کے حوالے سے ہم زیر بحث لا کیں گئیں گے۔

علامدا قبال کی فارسی مثنوی''رموزِ بیخو دی' دراصل''اسرارخودی' کے تسلسل میں کھی گئے۔علامدا قبال نے''اسرار

خودی' میں فردی خودی ،اس کے استحکام اور ارتقاء پر بحث کی تھی جبکہ'' رموزِ بیخودی' میں فرد اور ملت کے تعلق ،اس تعلق کے استحکام اور ارتقاء پر بحث کی ہے اور دینِ اسلام کے معاشر تی ،سیاسی ،معاشی ،اخلاقی اور تحد نی اصولوں کو امتِ مسلمہ کی نجات کا واحد راستہ قرار دیا ہے ۔ مختصراً یوں کہ رموزِ بیخودی میں علامہ اقبال ؓ نے دنیا کو اس نظام حیات کے بنیادی اصولوں سے آگاہ کیا ہے جسے قرآن پاک نے دینِ اسلام سے تعبیر کیا ہے اور بقول پروفیسر یوسف سلیم چشتی:
حیات کے بنیادی اصولوں سے آگاہ کیا ہے جسے قرآن پاک نے دینِ اسلام سے تعبیر کیا ہے اور بقول پروفیسر یوسف سلیم چشتی:
موز بیخودی کا خلاصہ یہ ہے کہ دینِ اسلام دیگر ندا ہب کی طرح محض پوجا پاٹ کا نام نہیں ہے یا فرد کا پرائیویٹ معاملہ نہیں ہے بلکہ وہ ایک بیت اجتماعیہ انسانی کا نام نہیں تبنیا سکتا اور جب یم کمکن نہیں تو وہ اپنی خودی کو بھی مرتبہ کمال تک نہیں پہنچا سکتا ۔ (۲)

فرداورمعاشرہ یا ملت،علامہ اقبالؒ کے نظامِ فکر کا بنیادی نکتہ ہے۔ یعیر آدمیت اور پھیل انسانیت ان کے افکار کا نمایوں پہلو ہے۔ ان کے نزدیک افراد کی بقاء کارازاس میں مضمرہ کہ دوہ خود کو بحثیت ایک قوم کے س طرح دنیا میں متعارف کرواتے ہیں اور زندگی کا سامان پیدا کرتے ہیں۔ اسلام ایسا دستور العمل ہے جو افراد کو بحثیت فرد اور قوم زندہ رہنے کے ضا بطے مہیا کرتا ہے کیونکہ اسلام اخروی زندگی کے ساتھ ساتھ دنیاوی زندگی کے تمام اصول وضو ابط پیش کرتا ہے۔ یہ ایک اخلاقی نصب العین بھی ہے اور نظام سیاست ومعاشرت بھی ہے چنانچے فرد اور جماعت کی زندگی کا کوئی شعبہ اس کے دائرہ مل سے باہر منہیں۔ دبنِ اسلام بلا شبہ ایک مخصوص ہئیت اجتماعیہ انسانیہ کا نام ہے۔ اس لیے وہ دنیا کے کسی نظامِ حیات سے کسی قتم کی مناہمت نہیں کرسکتا۔ اس مقصد کے لیے اس نے ایسا جیران کن ضابطہ نافذ کر دیا ہے کہ دنیا میں اس کی مثال نہیں ملتی یعنی ساری دنیا کے انسانوں کو دوگر وہوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے۔ جو لوگ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی شریعت پر ایمان نہاں نہ لاکیا دیا گیا۔ فران مقربی شام ہیں اور جو لوگ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اشریعت پر ایمان نہ لاکیا فر کیا فراد قرار دیئے جا کیں گیں۔

اب ہم زیرِ بحث مقالہ کے مباحث پر بات کریں گے جس میں علامہ اقبال اسلام کے اخلاقی نظام کا بدھ مت، عیسائیت اورزرشتی ندہب کے نظام اخلاق سے موازنہ کرنے کے بعد انسان اور عالم کے متعلق اسلامی نقط نظر کی یوں وضاحت کرتے ہیں کہ:

حقیقت یہ ہے کہ اسلام عالم کوایک حقیقت سمجھتا ہے اس لیے جو پچھاس کے اندر ہے اس کوبھی ایک حقیقت جانتا ہے۔ گناہ ، دکھ ، نم ، باہمی جدو جبدسب حقیقت ہیں ہیں لیکن اسلام کی تعلیم یہ ہے کہ بدی عالم کے لیے ضروری نہیں بلکہ اس عالم کی اصلاح ہوسکتی ہے اور گناہ اور بدی کے عضر تدریحاً دور کئے جاسکتے ہیں .....اگر انسان ان کو مناسب طریق پر قابو میں لے آئے کیونکہ انسان کو یہ طاقت دی گئی ہے کہ وہ حقیقت ، اشیاء کو سمجھ اور ان پر قابو پائے .....ترکیپ عالم میں دکھا کیہ لازمی عضر نہیں ۔خوف کا پہلوصرف مخالف حالات مدنی کا نتیجہ ہے۔ اسلام صبح عمل کے اثر پر پورااعتبار رکھتا ہے اس لیے اسلام کے نقط مخیال کو اصلاحی کہ سکتے ہیں یعنی ہوتم کی علمی تحقیقات اور مدنی ترق کے لیے انسانی کوش کو مہدرست سمجھتا اور اس کو بطور ابتدائے غایت لیتا ہے۔ (س)

انبی نکات کورموز بیخو دی میں علامه اقبالؒ نے بیان کیا ہے کہ اے مسلمان تو نے غیر اسلامی تصورات قبول کر لیے ہیں اس لیے تو بھی ترک دنیا کی طرف مائل ہو گیا۔خواب غفلت سے بیدار ہوجا۔اس عالم مجبورکونا پاک مت مجھواورنا پاک سجھنے کی وجہ سے ترک عالم کا مسلک اختیار نہ کر۔ بیعالم تیا گ دینے کے لائق نہیں ہے بلکہ تینے کر کرنے کے لیے ہے۔کا ئنات کی تخلیق کی غایت پنہیں کہ اس سے قطع تعلق کرلیا جائے بلکہ بیہ ہے کہ اسے مسخر کرے اور اس طرح اپنی ذات میں وسعت پیدا کرے۔ لیہ دنیا اس لیے پیدا کی گئے ہے کہ تو اپنی تخلی طاقتوں کا امتحان کرسکے۔

اس طرح علامہ اقبال نے بدھ مت، عیسائیت اورزر تشتی ندہب کی اخلاقی تعلیم کی نفی کر کے انسان کو شخیر فطرت کا درس دیا اور کہا ہے کہ انسان اگر چی نخچے ہے لیکن اس کی ذات میں سارا چن پوشیدہ ہے۔ بظاہر شبنم ہے لیکن اس میں اتنی قوت ہے کہ بیآ قاب کو سخر کر سکتا ہے اور بید کہ عالم روحانی کی تشخیر سے پہلے عالم مادی کو سخر کر ناضروری ہے۔ اس طرح علامہ اقبال نے مسلمانوں کو اس گمراہی سے زکا لئے کی کوشش کی ہے جس میں وہ ایک عرصہ سے گرفتار ہو گئے ہیں لیمنی رہانیت جس کے تحت مسلمان بھی بیٹیل ہو چکے ہیں حالانکہ یہ تعلیمات تو غیر اسلامی ہیں۔ اسلام اس کی نفی کرتا ہے اور تمل پر زور دیتا ہے۔ عالمہ اقبال کے اس ضمن میں چندا شعار پیش کے حارہے ہیں:

آنکه تیرش قدسیال را سینه خست اول آد م رامرِ فتراک بست<sup>(۱۹)</sup>
اے که از تا ثیرِ افیون خفتهٔ عالمِ اسباب رادول گفتهٔ <sup>(۵)</sup>
غایتش توسیع ذات مسلم است امتحانِ ممکنات مسلم است<sup>(۲)</sup>

اسلام میں نجات وف سے آزادی کانام ہے:

علامہ اقبال نے اپنے مقالے میں خوف سے نجات حاصل کرنے پر زور دیا ہے کیونکہ بیخوف ہی ہے جوانسان کو اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے جدو جہد سے روکتا ہے۔اس سے نجات حاصل کر کے انسان اعلیٰ اخلاقی اقد ارکا حامل بن سکتا ہے۔

علامها قبال اسى مقالے میں لکھتے ہیں۔

انسان کی اخلاقی ترقی کااعلیٰ سے اعلیٰ مرتبہ تعلیم قرآنی کی روسے وہ ہے جب وہ خوف وحزن سے نجات حاصل کر لیتا ہے ۔۔۔۔۔ پس بنیا دی اصول جس پر اسلام کی عمارت کھڑی ہے میہ ہے کہ عالم میں بے شک خوف ہے مگر اسلام کی غرض انسان کوخوف سے آزاد کرنا ہے۔ (<sup>2)</sup>

اورخوف سے نجات حاصل کرنے کا واحد طریقہ عقیدہ تو حید پر پختہ ایمان ہے۔ جب انسان خدا نے بزرگ و برتر کو واحد اور کا نئات کا خالق ومالک مان لے اور صرف اپنے رب سے ڈرتے رہنے کی عادت اپنا لے تو باقی تمام خوف خود بخو ددور ہو جو جاتے ہیں۔ نا اُمیدی، حزن اور خوف تمام اخلاقی برائیوں کی جڑ ہیں۔ لیکن تو حید الٰہی پر عقیدہ رکھنے اور اس کے تقاضے پورے کرنے سے ان تمام رذا کل سے نجات مل جاتی ہے۔ علامہ اقبال نے رموزِ بیخو دی میں عقیدہ تو حید کے اسی اخلاقی پہلوکی

وضاحت کی ہے کہ اللہ تعالی پرایمان کی بدولت زندگی میں قوت اور شوکت پیدا ہوتی ہے اوراس کا نتیجہ بیہ ہے کہ انسان خوف اور حزن دونوں سے نجات حاصل کر لیتا ہے۔خوف کے مصرنتائج سے ایک مثال کے ذریعے آگاہ کرتے ہیں کہ اگر انسان میدان جنگ میں دیمن سے خائف ہوجائے تو:

ا - وثمن بروارنهیں کرسکتا بلکه آنکو بھی نہیں ملاسکتا ۔

دشمن اس پربڑھ چڑھ کروار کرتا ہے۔

۳۔ تھوڑی دیر کے بعد صرف اس کی نگاہ تجھے مغلوب کرنے کے لئے کافی ہوگی۔

علامها قبال نے بیہ بات زورد ہے کر کھی ہے کہ غیراللہ سے ڈرنا بھی شرک ہے۔

بر که رمز مصطفی<sup>ا م</sup> فهمیده است شرک را در خوف مضمر دیده است<sup>(۸)</sup>

خوفِ حق عنوانِ ایمان است و بس خوفِ غیر از شرک ینهال است و بس (۹)

علامہ اقبال نے تیروشمشیری تمثیل اور اورنگزیب عالمگیر گی حکایت کی مددسے تو حید الہی کی غرض وغایت اور اس عقیدہ پرایمان لانے کے ثمرات کو واضح کیا ہے۔ علامہ نے نتیجہ اخذ کیا ہے کہ مومن کا دل چونکہ خوف سے پاک ہوتا ہے اس کے اس پر تیر کارگر ہوتا ہے اور نہ تلوار اثر کرتی ہے۔ اورنگزیب عالمگیر کی حکایت سے بیسبق حاصل کیا ہے کہ ایسادل جودشن کے مقابلہ میں خودنما اور خدا کے سامنے خودشکن ہو۔ صرف مومن کے سینہ میں پایا جاتا ہے اور مسلمان کو تلقین کرتے ہیں کہ اے مسلمان اگر ہو سکے تو تو مجمی ایسا ہی دل پیدا کر اور اس کی صورت ہیں ہے کہ

خویش را در باز وخو درابازگیر دام گشرازنیاز و نازگیر (۱۰)

لعنی عشق الٰہی اختیار کراور عشق کی بدولت اپنی خودی متحکم کرلے اور پہلے اللہ سے محبت کراپنے اندرشان فقر پیدا کر۔اس کا تمرید ملے گا کہ معشوق (اللہ تعالیٰ) خود تیراعاشق بن جائے گا۔بقول یوسف سلیم چشتی:

بس یہی اقبالُ کا سارا فلسفہ ہے جس کوانہوں نے''اسرار ورموز''سے لے کر''ارمغانِ تجاز'' تک اپنی تصانیف میں مختلف صور توں میں بیان کیا <sup>(۱۱)</sup>

اورمسلمان کوعقل کی غلامی سے پر ہیز کرنے اورعشق کی آگ میں کود کراللد کا غلام بننے کا مشورہ دے رہے ہیں۔اس کے نتیج میں ساری کا کنات مومن کی غلام ہوجائے گی۔

اسلام احساس شخصیت کو بردها تاہے:

علامہ اقبال نے فلسفہ خودی مربوط شکل میں''اسرار ورموز'' میں پیش کیا ہے۔لیکن اس کے نقوش ان کے ذہن میں بہت پہلے سے پرورش پار ہے تھے۔اس سلسلے میں زیر بحث مقالے''اسلام بحیثیت اخلاقی اور سیاسی نصب العین'' اور ۱۹۱۰ء میں چند ماہ تک کھی گئی علامہ اقبال کی ڈائری'' شذرات ِفکرِ اقبال'' میں خودی کے بارے میں واضح اشارات ملتے ہیں۔اس وقت

اس اقتباس میں بہ بات واضح کی گئی ہے کہ خودی خود کا شعور ہے اوراس کے ذریعے انسان اپنی مختی تو توں کا اندازہ لگا

سکتا ہے اور یہ کہ خیر وشرکا معیار بھی خودی کے ذریعے قائم کیا جاسکتا ہے کہ جو چیز خودی کو مضبوط کر ہے وہ خیریا نیکی ہے اور جوخودی کو

مزور کر ہے وہ شریابدی ہے۔ اس لئے انسان نیکی کی قوت سے اپنی آزادانہ شخصیت کو خیر کے کا موں کی طرف راغب کرتا ہے اور

یہ کہ اسلام بھی خودی کی نشو ونما کے لئے انسان کو آزاد شخصیت قرار دیتا ہے اور بیضروری ہے کہ انسان خودی کی تربیت میں مراحل

سرگا نہ یعنی اطاعت اللی ، ضبط نفس اور نیابت اللی کو کا میابی سے طے کر ہے اور خطبیقة اللہ فی الارض ہونے کا ثبوت فراہم کر ہے۔

علامہ اقبال ؓ نے اس تصور خودی کو واضح اور مربوط صورت میں اسرار خودی میں چیش کیا۔ لیکن وہ افراد کی خودی کے

ساتھ ساتھ ملت کی خودی کو بھی مضبوط کرنا چا ہے ہیں کیونکہ قومی خودی اس وقت مرتبہ کمال کو پہنچتی ہے جب فرد کی طرح قوم کے

اندر بھی خودی کا احساس پیدا ہو جائے۔ اس تصور یعنی فرد اور ملت کے باہمی ربط کو رموز ہیخو دی میں وضاحت سے پیش کیا ہے۔

رموز ہیخودی کا احساس پیدا ہو جائے۔ اس تصور یعنی فرد اور ملت کے باہمی ربط کو رموز ہیخودی میں وضاحت سے پیش کیا ہے۔

رموز ہیخودی کے مقاصد کے بارے میں علامہ اقبال نے اس کی پہلی اشاعت میں ایک دیباچہ بھی شامل کیا تھا۔ جو بعد میں

مذف کردیا گیا۔ اس میں علامہ اقبال نے ہی

افرادی صورت میں احساس نفس کا تسلسل، قوتِ حافظ سے ہے اقوام کی صورت میں اس کا تسلسل واستحکام، قومی تاریخ کی حفاظت سے ہے گویا قومی تاریخ، حیات ملیہ کے لئے بمنز لیقوتِ حافظہ ہے جواس کے مختلف مراحل کے حسیات واعمال کومر بوط کر کے'' قومی ان''کاز مانی تسلسل محفوظ وقائم رکھتی ہے۔ علم الحیات اور عمرانیات کے اس مکتت کو کوظ رکھ کر میں نے ملت اسلامیہ کی بئیت ترکیبی اور اس کے مختلف اجز اءو عناصر پرنظر ڈالی ہے اور ججھے یقین ہے کو امت مسلمہ کی حیات کا صحیح ادراک اس نقط نگاہ سے حاصل ہو سکتا ہے۔ (۱۳)

اسلام ہمیں ایثار وقربانی کا درس دیتا ہے۔اس طرح بھی ایک انسان کا دوسروں کے لئے قربانی کا جذبہ فرداورملت

کے اس تعلق کوظاہر کرتا ہے کہ ذاتی مفاد کواجہا عی مفاد پر قربان کرنا اسلام کی تعلیمات کا حصہ ہے۔ اسلام میں مساوات ِ انسانی .....اورغلامی سے نجات کی تعلیم :

علامہ اقبالؒ نے حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بعث کا مقصد یہ بیان کیا ہے کہ اس کے ذریعے انسان تین نعتوں سے سر فراز ہوا ہے۔اوّل: حریت، دوم: اخوت اور سوم: مساوات ۔انفرادی خودی کی پیمیل تو حریت ہے ہوتی ہے اور اجبا تی خودی کی پیمیل اخوت اور مساوات ہے ہوتی ہے اور اخوت و مساوات کے ذریعے دنیا میں ایک مثالی معاشرہ قائم کرنے میں مدوماتی ہے۔ اسلام ہی ایک فلا تی ریاست کے ذریعے مثالی معاشرے کے قیام کی حفانت فراہم کرتا ہے۔اسلامی فلا تی ریاست کی فراہم کرتا ہے۔اسلامی فلا تی ریاست کی قوت محرکہ درسالت مجمد جائے ہے۔

می قوت محرکہ درسالت مجمد جائے ہے۔ اور رسالت مجمد جائے ہی معنوں میں اخوت، حریت اور مساوات کا راستہ دکھاتی ہے۔

بلکہ اس کی حفانت بھی فراہم کرتی ہے۔حضور اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے جس طرح اپنے اسوہ حسنہ کے ذریعے معاشرے میں اخلاقی قدروں کی ترویخ کا سامان فراہم کیا ہے اور اپنے عمل و کر دار سے انسانی مساوات کے مملی نمو نے لوگوں کے سامنے پیش کرکے آزاداور غلام میں بھیٹیت انسان فراہم کیا ہے۔علامہ اقبالؓ زیر بحث مقالہ میں اس پر اظہار خیال کرتے ہیں۔

کرکے آزاداور غلام میں بحیثیت انسان فرق ختم کر دیا ہے۔علامہ اقبالؓ زیر بحث مقالہ میں اس پر اظہار خیال کرتے ہیں۔

زور سے تعلیم دی ۔۔۔۔۔اور غلام ، آزاد کو ایک مرتبے پر لا کھڑ اکیا ۔۔۔۔۔ یا مرکہ غلاموں کو وہی موقع ترتی کا حاصل تھا جو نوانیں وضع کرنے والے غلام ہے۔ کہ بعض عیل القدر مسلمان ، جنگ کرنے والے ، بادشاہ ، وزیر ، عالم ، اصول قوانیں وضع کرنے والے غلام ہے۔ (۱۲)

ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود وایاز نہوئی بندہ رہااور نہ کوئی بندہ نواز (۱۵)

علامہ اقبالؒ اسلام کے معاشرتی مساوات کے ابدی اصول کوآج کے معاشرے کی خرابیوں کا واحد حل قرار دیتے ہیں۔ کیونکہ اسلامی نظام حیات ہی میں مساوات کا صحیح تصور موجود ہے۔ فرماتے ہیں

کسی تصور کی عملی قوت ال شخصیت کی توانائی پر مخصر ہے جس میں وہ تصور منشکل ہوتا ہے۔ مہاتما بدھ، حضرت عیسی اور حضرت محمد اللہ اللہ منافقہ القور مساوات کے عظیم پیکر ہیں۔ تاہم اسلام دنیا میں وہ واحد قوت ہے جواب بھی مساوات کے حق میں کوشاں ہے۔ (۱۲)

زیر بحث مقالہ میں علامہ نے حضو و اللہ کے اس عملی نمونے کی مثال پیش کی ہے۔ جس کے حت آپ اللہ نے ایک آزاد قریش خاتون حضرت زید بن حارث کے ساتھ کر دیا۔ بعد میں ان دونوں میں ازاد قریش خاتون حضرت زید بن حارث کے ساتھ کر دیا۔ بعد میں ان دونوں میں برابر طلاق ہوگئی اور غلام کی مطلقہ کے ساتھ خود حضو و اللہ نے نکاح کر کے ایک مثال قائم کی کہ آزاد اور غلام کا مرتبہ اسلام میں برابر ہے۔ اس طرح علامہ نے امیر افغانستان عبد الرحمٰن کی سوائے سے ایک اقتباس نقل کیا ہے جس میں امیر عبد الرحمٰن نے بتایا ہے کہ اس کے قابل اعتبار مصاحبین اور نائیین حکومت غلام ہیں جن بروہ بہت زیادہ مجمود سے کرتا ہے۔

''رموز بیخو دی' میں بھی علامہ اقبال نے غایت رسالت محمد عظیمی بڑے خوبصورت انداز میں بیان کی ہے اور تین

مختلف حکایات کے ذریعے اسلام کے حصول مساوات، اخوت، حریت، عدل وانصاف، احسان اور ایفائے عہد کو واضح کیا ہے۔ پہلی حکایت ابوعبیدہ ثقفی اور سر دار جابان کی ہے۔ دوسری حکایت سلطان مرا داور معمار کی ہے جبکہ تیسری حکایت واقعہ کر بلاپرمٹنی ہے۔ ان حکایات سے واضح ہوتا ہے کہ اسلامی تاریخ ایسے واقعات سے بھری پڑی ہے جن میں امیر اورغریب، با دشاہ اور غلام کے ساتھ برابر کا سلوک کیا گیا۔

انسان کی تخلیق کامقصدیہ ہے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کی اطاعت کر لے لیکن اگروہ کسی اعتبار سے دوسروں کا غلام ہوگا تو وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت نہیں کرسکتا۔اس لیے اسلام نے غلامی کوختم کر دیا۔

## اسلام كاسياسي نظريه:

علامہ اقبال نے زیر بحث مقالہ میں اسلام کے سیاسی تصورات میں سے دو پر خاص طور پر زور دیا ہے۔ اوّل میکہ اسلام ایک امن پسند ندہب ہے۔ دوم میکہ اسلام رنگ، نسل، ذات، برادری، زبان، علاقہ اور فرقہ پرتی کے خلاف ہے۔ اس کے علامہ نے وطن کے سیاسی اور مغربی تصور کی مخالف کر کے وطن کے اسلامی تصور کی اہمیت واضح کی ہے۔ ان کے خیال میں اگر انسان کو وطن کے مہلک بنجوں سے نجات مل جائے اور وہ ایک عالمگیر برادری کارکن بن جائے تو اس دنیا میں قتل و غارت کا بازار سر دیڑجائے۔ اگر ہم جغرافیائی صدود سے آزاد ہوجائیں تو ایک دوسرے سے نفرت کرنا چھوڑ دیں۔ چنا نچے علامہ اقبال نے بازار سر دیڑجائے۔ اگر ہم جغرافیائی صدود سے آزاد ہوجائیں تو ایک دوسرے سے نفرت کرنا چھوڑ دیں۔ چنا نچے علامہ اقبال نے بازی شاعری اور نثر میں وطن کے سیاسی تصور کے خلاف بڑے زور وشور سے لکھا ہے۔ رموز بیخو دی میں فرماتے ہیں:

آن چنال قطع اخوت کرده اند تا وطن راشمع محفل ساختند تا وطن راشمع محفل ساختند این شجر جنت زعالم برده است مردی اندر جهال افسانه شد تا دی اندر جهال افسانه شد

ملت محمد علی بنیاد چونکہ تو حیداور رسالت پر رکھی گئی ہے اور دونوں کا تعلق عقیدہ سے ہے یعنی ملت اسلامیہ کی بنیاد خونکہ تو حیداور رسالت پر رکھی گئی ہے اور دونوں کا تعلق عقیدہ سے ہیں محدود نہیں ہو بنیار غیر مادی ہے اس لئے ملت اسلامیہ کسی مادہ شے سے وابستہ نہیں ہو سکتی ۔ یعنی کسی خاص ملک یا خطہ ارضی میں محدود نہیں ہو سکتی ۔ ان بتوں میں رنگ نہل ، وطن ، ذات پات اور فرقہ بندی کے بت ہیں ۔ یہ بت انسان کو تو حیداور خودی سے دور لے جاتے ہیں ۔ چنا نچے انسان تو حید سے ہٹ کر تباہی کی طرف براہے ۔ علامدا قبال فرماتے ہیں :

اسلام کاظہور بت پرسی کے خلاف ایک احتجاج کی حیثیت رکھتا ہے۔ وطن پرسی بھی بت پرسی کی ایک نازک صورت ہے۔ مختلف قوموں کے وطنی ترانے میرے اس دعوے کا ثبوت ہیں کہ وطن پرسی ایک مادہ شے کی پرستش سے عبارت ہے۔ اسلام کسی صورت میں بت پرسی کو گوارانہیں کرسکتا۔ پیغیبراسلام کا اپنی جائے پیدائش مکہ سے ججرت فرما کر مدینے میں قیام اور وصال غالبًا اسی حقیقت کی طرف ایک مخفی اشارہ ہے۔ (۱۸)

علامدا قبال نے اسلام کے سیاسی تصور کے بارے میں اپنے ایک خطبہ ''ملت بیضا پر ایک عمر انی نظر'' میں بھی اظہار خیال کیا ہے۔

علامہ اقبال زیر بحث مقالہ میں بیان کرتے ہیں کہ اسلامی دستور کے دو بنیا دی اصول ہیں۔ اول قانون الہی کی حاکمیت اور دوم ملت کے تمام افراد میں مساوات، اسلام کا سیاسی نصب العین ملت اسلامیہ کے اتحاد کے ذریعے جمہوریت کا قیام ہے۔ تمام مسلمانوں کی برابری کا اصول یہی تھا۔ جس نے انہیں دنیا کی عظیم ترین سیاسی طاقت بنا دیا۔ اسلام میں فرقہ بندی اور معاشرتی ذات پات کی کوئی گنجائش نہیں ہے کیونکہ وہ ایک نا قابل تقسیم وحدت ہے۔ اس لیے علامہ اقبال مسلمانوں کو متحد ہونے کی تلقین کرتے ہیں۔

"Fight not for the interpretations of truth, when the truth itself is in danger. It is foolish to complain of stumbling when you walk in the darkness of night. Let all come forward and contribute their respective shares in the great toll of the nation. Let the idols of class distinctions and sectarianism be smashed for ever, let the Musalmans of the country be once more united into a great vital whole. (19)

رموز بیخو دی میں علامہ اقبال نے واضح شکل میں مسلم قومیت کے تصور کو اجا گر کیا ہے۔ فرماتے ہیں۔ جوہر مابامقامے بستہ نیست ہندی وچینی سفال جام ماست رومی وشامی گلِ اندام ماست قلب مااز ہندوروم وشام نیست مرز بوم او بجز اسلام نیست (۲۰)

علامہ فرماتے ہیں کہ جب فق پرتی مطلوب ہے تو پھر فق تعالی کے ارشاد پڑمل کرو۔ فق تعالی نے تو حضور الله کی کا کنات کے لئے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اس لیے حضور الله کوکسی خاص ملک سے منسوب نہ کرو۔ اور جس طرح حضور الله کی کا کنات کے لئے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اس لیے حضور الله کو کسی کوئی حدہ اور نہ کوئی انتہا ہے۔

گفت سیف من سیوف اللہ گو حق پرتی جزیراہ فق مہو گفت سیف من سیوف اللہ گو گئی سرمئے چشم رُسل (۱۲)

# حواله جات/حواشي

- ا۔ پیمقالہ علامہ اقبالؓ نے انجمن حمایتِ اسلام لا ہور کے سالا نہ جلسے میں پڑھا۔ پہلی بارا پر میں ۹۰ و میں ' ابزروز' لا ہور میں شائع ہوا۔ شائع ہوا اور ککمل صورت میں ' ہندوستان ریویؤ' الد آباد کے شارے جولائی ۱۹۰۹ء اور اگست ۱۹۰۹ء میں شائع ہوا۔
  - ۲\_ پروفیسریوسف ملیم چشتی ،شرح رموز بیخو دی ،عشرت پباشنگ باؤس ، لا ہورص: ۱۸
  - ۳ عبدالواحد عيني،سيد،مرتبه،مقالات ِاقبال،آئيندادب،لا مور،۱۹۸۸ع ص:۲۰۳-۳۰۸
    - م محمدا قبال،علامه، کلیاتِ اقبال (فارس)، شخ غلام علی ایند سنز، لا مور، ۱۹۸۷ء ص: ۱۴۱
      - ۵\_ الضاً ، ص:۱۳۲
      - ۲\_ ایضاً ، ۲۰

      - ۸۔ محمدا قبال علامہ کلیاتِ اقبال (فارس) م
        - 9- ايضاً ص:99
        - ۱۰ ایضاً ۹۹: ۹۹
      - اا۔ پروفیسر پوسف سلیم چشتی ، کتاب مٰرکور،ص: ۱۱۰
      - ۱۲ عبدالواحد عینی، کتاب مذکور برص: ۳۱۳ ـ ۳۱۳
        - ۱۳ ایضاً من ۲۳۳۰ ۲۳۳۲
        - ۱۳ الضاً من ۱۳۱۳\_۱۳۱۵
    - ۵۔ محمدا قبال ،علامه، کلیاتِ اقبال (اُردو)،شخ غلام علی اینڈسنز ، لا ہور، ۱۹۷۹ء، ص:۱۲۵
  - ۱۲ افغاراحمصدیقی، ڈاکٹر،مترجم،شذرات فکرا قبال مجلس تر قی ادب لاہور،۱۹۷۳ء،ص: ۱۳۰
    - ۱۵: محمدا قبال،علامه، کلیات اقبال (فارس)، ص: ۱۱۵
      - ۱۸ افتخارا حمصد لقى ، ڈاکٹر ، کتاب مذکور ،ص :۸۳
  - Latif Ahmed Sherwani, Ed, Speeches, Writings and Statements of Iqbal, Iqbal Academy, Lahore, 1977, P:103
    - ۲۰۔ محمدا قبال،علامہ،کلیات اقبال(فارسی)،ص:۱۱۲
      - ۲۱\_ الضاً من ۱۱۳۰

ڈاکٹر خالدندیم

استاد شعبه اردو،سرگودها یونیورسٹی، سرگودها

# جگن ناتھ آزاد کے چندا قبالیاتی مکاتیب

Dr. Khalid Nadeem

Department of Urdu, University of Sargodha, Sargodha.

#### Some Iqbalian letters of Jagan Nath Azad

"Iqbal Study" is a vast field of literature & philosophy and ideology of Allama Mohammad Iqbal is being discussed in all over the world. Generally research & critical articles and books are read but the letters containing "Iqbal Study" are ignored. In this paper, the eleven letters of Professor Jagan Nath Azad (05-12-1918 to 24-07-2004), the Indian expersts of "Iqbal Study" to Dr. Rafi ud Din Hashmi (Birth:1st April 1942), Pakistani Intelectual, are presented. In these letters, letter-writer informs his Iqbalian activities in detailed, expresses his desire to publish his articles and books in Paksitan and seems to fulfil the demands of Dr. Hashmi. These letters show the history of a specific period of "Iqbal Study" in 20th century.

جگن ناتھ نے ۱۹۳۳ء میں رام موہن راے ہندوسکول،میانوالی سے میٹرک کیا؛ راولپنڈی کے ڈی اے وی کالج سے ۱۹۳۵ء میں ایف اے اور گارڈن کالج سے ۱۹۳۷ء میں بی اے اور لا ہور کے سنٹرلٹریننگ کالج سے ۱۹۳۸ء میں ایس اے وی، پنجاب یونی ورشی سے۱۹۴۲ء میں آنرز اِن پرشین،اور نیٹل کالج سے۱۹۴۳ء میں ایم اے (فارس) اور پنجاب یونی ورشی سے۱۹۴۵ء میں ایم اوایل کی ڈگریاں حاصل کیں۔

آزاد کی ملازمت کا آغاز واختنام تو درس و قدرلی سے ہوا، کین درمیان میں ایک طویل عرصہ وہ صحافتی اور صحافتی نوعیت کے مناصب پر فائز رہے۔ ۱۹۳۹ء میں بطور استاد، دیال سنگھ ہائی سکول، لا ہور میں اور ۱۹۳۰ء میں بطور کیکچرر، ڈی اے وی کالج، لا ہور میں قدر لی فرائض انجام دینے کے بعد ۱۹۳۸ء تک وہ''ٹریبو ن''''(ادبی دنیا''، روز نامہ''ملاپ''، روز نامہ '' ج ہند' کے ادارتی عملے سے وابستہ رہے۔ ۱۹۳۸ء سے ۱۹۲۳ء تک حکومت ہند کے شعبہ مطبوعات، وزارت اطلاعات و نشریات میں معاون مدیراردوافر اطلاعات اردو کے طور پر فرائض انجام دیے، اسی طرح ۱۹۷۳ء تک مختلف محکموں میں افسر اطلاعات کی حیثیت سے کام کیا۔ ۱۹۷۷ء تک حکومت ہندگی طرف سے سری نگر میں ناظم تعلقات عامدر ہنے کے بعد ۱۹۸۷ء تک جمول یونی ورشی میں پروفیسر اور صدر شعبۂ اردو کے منصب پر فائز ہوئے، جب کہ بطور ایمریطس پروفیسر تاحیات آسی جامعہ سے وابستہ رہے۔ بھارت میں اقبال شناسی کو متعارف کرانے والا بیدائش ور بالآخر ۲۲۸ جولائی ۲۰۰۲ء کودارِ قانی سے کوچ کرگیا۔

آ زادکوتقریباً تینتیس علمی واد فی تنظیموں اورا داروں کی رکنیت حاصل رہی۔ان کی علمی واد بی خد مات کے صلے میں یاک وہند سے انھیں تینتالیس انعام واعز ازات سے نوازا گیا۔

دیگرشعری ونتری تخلیقات کے علاوہ ان کی اقبالیاتی تصانیف و تالیفات کی تفصیل اس طرح ہے ہے: ''اقبال اور اس کاعہد''،''اقبال اور مغربی مفکرین''،''اقبال کی کہانی''،''اقبال: زندگی شخصیت اور شاعری''،''مرقع اقبال''،''اقبال اور کشمیز'، ''فکر اقبال کے بعض اہم پہلؤ'،''محمد اقبال: ایک ادبی سوانح حیات'،''ہندستان میں اقبالیات: آزادی کے بعد اور دوسرے توسیعی لیکچز'۔

Iqbal: Mind & Art, Iqbal: His Poetry & Philosophy, Iqbal: Life and Works.

رفیع الدین ہاشی کم اپریل ۱۹۳۲ء کو ضلع بچاوال کے موضع مصریال میں بیدا ہوئے۔ سرگودھا کے قصبے لڈے والا میں اپند ہوئے۔ سرگودھا کے قصبے لڈے والا میں اپند دادا سے حفظ قرآن کا سلسلہ شروع کیا اور ترجمہ قرآن اپنے بچپا حکیم عبدالرحمٰن ہاشی سے پڑھا، جب کہ حفظ قرآن کی میں اپنے دادا سے حفظ قرآن کا میں سرگودھا کے مسلم ہائی میں سرگودھا کے مسلم ہائی سے کہ انبالوی کی وساطت سے ہوئی۔ رسی تعلیم کے سلسلے میں سرگودھا کے مسلم ہائی سکول سے ۱۹۵2ء میں میٹرک اور گورنمنٹ کالج سے ۱۹۲۰ء میں ایف اے، پنجاب یونی ورشی، لا ہور سے ۱۹۲۲ء میں پنجابی فاضل، بطور پرائیویٹ امیدار ۱۹۲۳ء میں بی اے اور ۱۹۲۲ء میں ایم اے (اردو) کے امتحانات میں کا میاب ہوئے، جب کہ اس جامعہ سے '' تصانیفِ اقبال کا تحقیقی وتو شیخی مطالعہ'' کا مقالہ کلھ کر پی آئی ڈی کی ۔ علاوہ ازیں ۱۹۸۵ء میں انھوں نے پنجاب سے ہومیویٹیتی کا جارسالہ ڈیلومہ اور ۱۹۹۵ء میں پنجاب یونی ورشی، لا ہور سے ترکی زبان کا شیفیکیٹ حاصل کیا۔

ابتدائی صحافتی سرگرمیوں کو چھوڑ کر انھوں نے درس وید ریس کے شعبے کو اپنالیا، چنانچہ ۱۹۲۷ء سے ۱۳ راگست

۲-۱۹۵۱ء تک انھوں نے غزالی کالج، جھنگ؛ میونیل کالج، چشتیاں؛ ایف می کالج، لا ہور؛ انبالہ مسلم کالج، سرگودھا؛ گوزنمنٹ کالج، مرگودھا میں لیکچرراردوکی حیثیت سے فرائض انجام دیے۔ گورنمنٹ کالج، سرگودھا اور گورنمنٹ کالج، سرگودھا اور گورنمنٹ کالج، سرگودھا اور گورنمنٹ کالج، لا ہور میں الطور لیکچرر کا کالج، لا ہور میں الطور لیکچرر کا کالج، لا ہور میں الطور لیکچرد کا منصب قبول کرلیا۔ یہیں پر ہم راپریل ۱۹۸۵ء کو اسٹنٹ پر وفیسر، ۲۷رجون ۱۹۹۱ء کو ایسوی ایٹ پر وفیسر، یکم دیمبر ۱۹۸۰ء کو منصب قبول کرلیا۔ یہیں پر ہم راپریل ۱۹۸۵ء کو اسٹنٹ پر وفیسر، ۲۵رجون ۱۹۹۱ء کو ایسوی ایٹ پر وفیسر، یکم دیمبر مزید رونسر اور کیم ایریل ۱۰۰۷ء سے ۱۹۸۵ء کو سبک دوش ہوگئے، تا ہم مزید دوسال کے لیے بطور مہمان پر وفیسر اس شعبے سے وابستہ رہے۔ دوسال (۲۰۰۷ء-۲۰۰۱ء) پنجاب یونی ورش کے شعبۂ اقبالیات سے بحثیت پر وفیسر (ایکا ای کی) منسلک رہے۔ کیم اپریل ۲۰۰۲ء سے تا حال ادارہ معارف اسلامی، لا ہور کے ناظم شخیق کے منصب پر بھی فائز ہیں۔

گی ایک علمی واد بی تظیموں کے رکن ہیں، بہت ہی قومی اور عالمی کا نفرنسوں میں بطور مندوب شرکت کے علاوہ گی ایک انعامات واعز ازات حاصل کر چکے ہیں۔ پنجاب یونی ورشی لا مور سے ایم اے کے چھیالیس اور پی ای ڈی کے تیرہ اور علامہ اقبال او پن یو نیورسٹی، اسلام آباد سے ایم فل کے پانچ اور پی ای ڈی کے اٹھارہ مقالات ان کے زیرِ مگرانی پیمیل کو پنچ ہیں۔ سعودی عرب، ہیپانیہ، بلجیم، فرانس، جرمنی، بھارت، جا پان، نیدرلینڈ اور ترکی وغیرہ کے علمی و تفریکی و ورے کر چکے ہیں۔ سعودی عرب، ہیپانیہ، بلجیم، فرانس، جرمنی، بھارت، جا پان، نیدرلینڈ اور ترکی وغیرہ کے علمی و تفریکی و ورے کر چکے ہیں۔

علمی، ادبی، تدریسی اور ندبی موضوعات پران کی متعددتصانیف و تالیفات کے علاوہ اقبالیات پران کی کاوشوں کی تفصیل اس طرح ہے: ''اقبال کی طویل نظمیں''''خطوطِ اقبال''''اقبال بحثیت شاعز''''کتابیاتِ اقبال''''تصانیفِ اقبال کی طویل نظمیں ''''خطوطِ اقبالی آئی ادب''''اقبال شاسی اور جرئل ریسر چ''''اقبال شاسی اور جرئل ریسر چ''''اقبال شناسی اور محور''''اقبال شاسی اور جوئل ریسر چ''''اقبال شناسی اور محور''''اقبالیاتی جائز کے '''اقبالیات کے ماخذ'' شناسی اور محور''''اقبالیاتی جائز کے '''اقبالیات کے ماخذ'' ماقبالیات کے ماخذ'' کی سوسال''''اقبالیات نظمیم و تجزیئر' ''علامہ اقبالی شخصیت اور فکروئن'''یا کتان میں اقبالیاتی ادب''۔

جگن ناتھ آزاداور پروفیسرر فیج الدین ہاشی کے باہمی تعلقات میں بے تکلفی کاعضر موجود رہا ہے اور آزادا پئی بات پوری آزادی سے کہتے ہیں۔ آزاد تفصیلی خط کھنے کے عادی ہیں۔ ان خطوط کے مطالع سے آزاد کی شخصیت کی گئی پرتیں کھلتی ہیں، مثلاً وہ ان خطوط کی اشاعت کو پیش نظر رکھتے ہوئے اپنی تمام تر اقبالی سرگر میوں اور تحریروں سے اپنے مکتوب الیہ کو باخبر رکھنے کی شعوری کوشش کرتے ہیں؛ مختلف رسائل و جرائد میں اپنے مضامین و مقالات کی اشاعت کے لیے درخواست باخبر رکھنے کی شعوری کوشش کرتے ہیں؛ مختلف رسائل و جرائد میں اپنے مضامین و مقالات کی اشاعت کے لیے درخواست کرتے ہیں، کتب کی طباعت کے سلسانظر ثانی، پروف خوانی، ناشروں سے رابطے اور دیگر امور پرکھل کر کھتے ہیں اور مکتوب الیہ کی نفسیات کو پیش نظر رکھتے ہوئے فرمائش کرتے ہیں۔ ان خطوط کے مطالع سے دوا قبال شناسوں کے مابین ہونے والی علمی گفتگو سے شناسائی اور ایک خاص دوانے کی اقبالیاتی سرگر میوں سے آگہی ملتی ہے۔

جمول

۵ارفروری ۷۷۹ء

برادرِعزيز!تتليم

عنایت نامه ملا ،سرایا سیاس ہوں۔

یہاں آتے ہی مصروفیات نے گھیرلیا۔ چاروں طرف سے اقبال صدی تقاریب کے دعوت نامے چلے آرہے ہیں۔ (ہمارے یہاں اقبال صدی کا سال ۲۲ء میں شروع ہوا تھا اور ابھی تک چل رہا ہے۔ اس سے ہمارے تصویر زماں کا انداز ہ کر لیجیے )۔

لا ہور سے واپسی پر جن مقامات پر جا چکا ہوں ، محض اقبال صدی تقاریب میں شرکت یا صدارت کے لیے، ان کی فہرست ہیہے: بھیونڈی ، جمبئ ، جل گاؤں ، جبل پور اکھنؤ۔

جن اجلاس [کذا] میں شرکت ہے معذرت کی ہے،ان کی فہرست سے ہے:کلکتہ، مدراس،کھنڈوہ، بیگوسرائے،ٹانڈہ،اللہ آباد،کان پور،اٹاوہ (پوری تعدادیا خہیں رہی)

جہاں جانے لیے پاپدرکاب ہوں: مجو پال، وینم ہاڑی (مدراس)، دھاروار (کرناٹک)

جن ریڈیواسٹشنوں اور ٹیلی ویژن سنٹروں نے اقبال صدی تقاریب پاکتان کے متعلق میرے تاثرات یا تقریریں یا

انٹروپوریکارڈ اورنشر کیے ہیں، وہ یہ ہیں:

ریڈ کوشمیر، جموں ....انٹرویو( حکیم منظور نے انٹرویولیا۔)

رېڈ پوشمېر،سري نگر.....تقرير

آل انڈیاریڈریو بمبئی .....انٹرویو (ظانصاری نے انٹرویولیا۔)

آل انڈیاریڈیو،جبل پور....انٹرویو(نازش پرتاب کرکھی نے لیا۔)

آل انڈیاریڈیوبکھنؤ....انٹروپو(رتن سنگھ نے انٹروپولیا۔)

ٹیلی ویژن سنٹر بکھنؤ .....انٹرویو( رام لال نے انٹرویولیا۔ )

ا کسٹرنل سروسرز ڈویژن نئی دہلی ..... بیان ، تین منٹ کا بخبروں میں شامل کرنے کے لیے، گویا:

گئے دِن کہ تنہا تھا مُیں انجمن میں

یہاں اب مرے راز دال اُور بھی ہیں<sup>(۱)</sup>

ا قبال صدى تقاريب پاكستان كے متعلق ميرے مقالے جن اخبارات ميں شائع ہوئے:

1: National Herald, Lucknow

### 2: Youth Lines, Bombay

اورغالبًا ایک مقالهٔ نیا کستان ٹائمنز ' (۲۲ رجنوری ) میں بھی شائع ہو چکا ہے عنوان مندرجہ ذیل میں سے ایک ہوگا:

On Return from Pakistan

١

Iqbal International Congress

ایک مقالہ 'آج کل' میں شائع ہور ہاہے۔

اگریدمقالہ واقعی حجب گیاہے تو آپ کی طرف سے اس کے تراشے کا انظار ہے۔

آپ نے ''نواے وقت'' کے ادبی اڈیشن کا ذکر کیا ہے نظم اور تصویر وغیرہ کا۔ مُیں نے نہیں دیکھا۔ جناب عطاء الحق قاسمی (۲) نے لکھا ہے کہ جس دِن مُیں لا ہور سے روانہ ہوا، اُسی دن سے ''نواے وقت'' میرے نام جاری کر دیا گیا ہے، الحق قاسمی تک ایک شارہ بھی نہیں ملا۔

تصوریوں کی حسرت دِل میں رہ گئی ، ایک بھی خلی۔ بالخصوص جن تصوریوں کا مَیں آرز ومند ہوں ، وہ یہ ہیں: شاہی مسجد والی تصویر ، منیرہ (۳) کے گھر کی تصویر اور جاوید منزل والی تصاویر۔ جاوید یہاں آئے تھے، ان کے ساتھ ملاقاتیں رہیں، کیکن تصویر وں کی بات کہنا بھول گیا۔ اب منیرہ کو ہراہ راست خطاکھوں گا۔ از راہ کرم میاں امیر الدین (۴) کے گھر کا پتالکھ کے ممنون کریں۔ (شاہی مبجد والی تصویر بڑی تاریخی اہمیت کی حامل ہے)

عبدالقوی دسنوی (۵) صاحب کو کتابوں کا پیک موصول ہو گیا ہے۔ان کا ایک آدمی دہلی میرے بیٹے کے یہاں آیا تھا؛ کتابوں کا پیک اس کے حوالے کر دیا گیا تھا، لیکن ابھی تک دسنوی صاحب نے رسیز نہیں جیجی ۔ مَیں نے انھیں شکایت کا ایک خط کھا ہے۔ بہر طورا ب تو مَیں بھو پال جاہی رہا ہوں۔۲۲۲،۲۳ رفر وری کو دہاں سیمینار ہے اور ۲۵ کی رات کو مشاعرہ۔ سیک خط کھا ہے۔ بہر طورا ب تو میں کا یہ تان آنے کا بروگرام شاید نہ بن سکے۔ ابھی تک یہاں منظر بشیر (۲) کی طرف سے رسمی

دعوت نامہ نہیں ملا۔ اس رسی دعوت نامے کے بغیر ویزے اور ریز رو بنک کا مسّلہ حل نہیں ہوسکتا۔ اب تو خیر معاملہ یہ ہے کہ ممّیں کیم، دوسری اور تیسری مارچ کی تاریخیں کرنا ٹک آرٹس کالجے، دھاروار کودے چکا ہوں۔ مقالے کے علاوہ اس پروگرام میں میری ایک تقریر کاعنوان ہے: اقبال عالمی کا تگریس پاکستان (لا ہوراور سیال کوٹ)۔

اوراب پاکتان میں آٹھ دی روز کے لیے نہیں، بلکہ کم از کم پندہ روز کے لیے آنا چاہتا ہوں۔ یہ بات صرف موسم گر ماکی تعطیلات ہی میں ممکن ہے۔ بہر طور دیکھیے ، کبھی نہ کبھی آنے کی صورت پیدا ہوہی جائے گی۔ ''اقبال اوراس کا عہد'' تو اس وقت تک یا کتان میں چھپ گئی ہوگی۔' قوسین' کی طرف سے چھپ رہی تھی اور چودهری ریاض <sup>(۷)</sup> (فرزند چودهری نذیراحمه <sup>(۸)</sup>) نے بتایا کہ چندروز میں حجیب کے آنے والی ہے۔اب یہ کتاب مَیں آپ

کوکیا بھیجوں، آپ ہی اس کا لا ہوراڈیشن مجھے جھیجئے۔ ''اقبال اورکشمیز، مئیں رجٹری کے ذریعے سے بھیج رہا ہوں۔

شعری مجموعوں کے متعلق مجھے بھی جیرت تھی کہ آپ نے فرمائش کیوں نہ کی۔اس وفت میرے پاس ایک ہی مجموعہ ہے:''وطن میں اجنبی''۔اس کی ایک جلد''ا قبال اور کشمیز' کے ساتھ بھیج رہا ہوں۔خدا کرے، پیک آپ کوموصول ہوجائے۔

اقبال کانگریس کے بارے میں آپ نے مضمون کی فرمائش کی ہے۔ آپ کوتو معلوم ہے کہ میں نے ایک طویل مقالے کی ، جو بعد میں کتاب بن سکتا ہے، ابتدالا ہور ہی میں کر دی تھی۔ وہاں بیسلسلہ جاری نہ رہ سکا۔ رات کو دیر تک جاگنے کی دجہ سے جنج ۹ ربح سے قبل مقالہ نگاری 'ممکن نہیں تھی۔ یہاں واپس آنے کے بعد تو ان نامکمل اَوراق کو دیکھنے کی فرصت نہیں ملی۔ اب صورت بیہ ہے کہ چھوٹے چھوٹے تھے واقعات ، جن کی اس قتم کی کتابوں میں بڑی اہمیت ہوتی ہے، حافظ سے نکلے علی۔ اب صورت بیہ ہے کہ چھوٹے چھوٹے تھے کا موقع ملے ۔ ویسے فرمائشی انداز کے مقالے تین لکھے ہیں ، جن کا ذکر سے جیں۔ دیکھیں ، کب اسے دوبارہ ہاتھ لگانے کا موقع ملے ۔ ویسے فرمائشی انداز کے مقالے تین لکھے ہیں ، جن کا ذکر اسی خط میں کر چکا ہوں۔ ار دومیں ایک مقالہ ' آج کل'' کے لیے لکھا ہے۔ '' آج کل'' کا اپریل کا شارہ بھی عالبًا قبال نمبر ہوگی اسی میں جھے گا۔ آپ کو بہ ثارہ بھی بھجوادوں گا۔

'' کتابیاتِ اقبال'' آپ نے جس محنت سے مرتب کی ہے، اس کے بعد مئیں اس میں کیااضا فہ کرسکوں گا۔ ہاں '' ہماری زبان' ''میں اس پر تبعرہ کرنے کا ارادہ ہے۔ ذراجم کے بیٹھنے کا موقع ملے تو اس پر اور دوایک اُور کتابوں پر کھنے کا خیال

-2-

امید کهآپ ہرطرح خیریت سے ہوں گے۔

نبازمند

جگن ناته آزاد

پی نوشت: منسلکہ تراشے میں ایک اطلاع آپ کے کام کی ہے۔ اقبال کی نظموں کاسنسکرت میں ترجمہ۔ (۲)

جمول

۲۷رجون ۸۷۹۱ء

برادرِعزيز!تتليم

مئیں کوئی میں روز جموں سے باہر رہا۔ایک چھوٹے سے ذاتی کام کے سلسلے میں ہم رجون کوسری مگر گیا تھا۔خیال تھا، پانچ سات روز میں واپس آ جاؤں گا۔ وہاں بیس روز تک رُکنا پڑا۔ پرسوں ہی واپس آیا ہوں ۔کل اتوارتھا،کیکن ممیں یونی ورشی گیا،اپنی ذاتی ڈاک کے اشتیاق میں۔ آپ کاعنایت نامہ ملا۔ع: دیدہ شوق نے آنکھوں سے لگایا اس کو۔ آپ کے بھیجے ہوئے دوتر اشے بھی ملے، جی خوش ہو گیا۔''امروز''اور''نواے وقت'' کے تراشے دیکھ کے ایسا محسوں ہوا، جیسے مُیں چندلمحول کے لیے لا ہور پہنچ گیا ہوں۔

اس بات کا افسوس ہوا کہ کتابوں کا پارس آپ کونہیں ملا۔ چندروز اُوردیکھیے، اگر نہ ملے تو دوبارہ بھجوادوں گا۔ ایک کتاب عبدالرحیم صاحب چنتائی (۱) کو بھبجی تھی:''اقبال اور مغربی مفکرین''، وہ تو انھیں مل گئے ہے۔ ایک پیک مسٹر ، G. R.

Sabri, Superintendent Culture والمهدكو بهيجا اور ساتهه بى ايك خط بهى لكسابه يكث كا، نه جانے كيا حشر ہوا؛ خط واپس آگيا ہے، انتہائى بوسيدہ حالت ميں۔

میرے لیے ڈاک کے علاوہ کتا ہیں بھیجنے کا اُور کوئی ذریعہ بھی نہیں ہے۔اگر مَیں دہلی میں ہوتا تو کئی آنے جانے والے احباب مل جاتے۔ یہاں ایسے لوگ کہاں ہیں! لے دے کے ڈاک ہی واحد سہارا ہے۔ایک پیکٹ' قوسین' کے مالک چودھری ریاض احمد کو بھیجا تھا،ایک ضروری خط بھی اُنھیں لکھا تھا۔نہ جانے ، یہ پیکٹ اور خط ان تک پہنچے یا نہیں۔

عطاء الحق قاسمی صاحب کومکیں وہ تقریر بھیج چکا ہوں ، جومکیں نے سری نگر ریڈ لیوسے نشر کی تھی۔سری نگر روانہ ہونے سے قبل ہی بھیج دی تھی۔ اِس وقت تک تو مل گئی ہوگی۔

ڈاکٹر عبدالسلام خورشید (۲) کی کتاب "سرگزشتِ اقبال" مجھے نہیں ملی۔ حیرت ہے، ڈاکٹر معزالدین صاحب نے کتابوں کا اتنا بڑا خزانہ دیا، اس میں سے یہ کتاب برآ مذہبیں ہوئی۔ اُضیں یہاں آ کے میں خط بھی نہیں لکھ سکا۔ چندروز میں ککھوں گا اور اس کتاب کا مطالبہ کروں گا۔

شاید'' آج کل' شارہ اپریل ۷۷[۱۹]ء کا مُیں آپ کو بھول گیا ہوں۔ میرے پاس ہر ماہ اس کے چھے شارے آتے ہیں اور مُیں ایم فل کے طلبہ کودے دیتا ہوں۔ اب دہلی خط کھھر ہا ہوں کہ ایک اور شارہ جھے بھیجے دیں۔ مل جانے پر آپ کی نذر کروں گا۔

"ساره" كا قبال نمبركا انظار بـ - ( مل كياب، سراياسياس مول - آزاد 29.7.78)

''اقبال اوراس کا عہد'' کا ایک اڈیشن (یعنی تیسرااڈیشن) یہاں، مدت ہوئی، چھپا تھا۔اس میں ایک مقالے کا اضافہ تھااور یہ وہی مقالہ ہے، جوآپ کی کتاب''اقبال بحثیت شاع'' میں حجیب چکاہے۔

آپ نے سر گودھا کی گرمی کا ذکر کیا ہے، یہاں جموں میں ہم لوگوں کا بھی یہی حال ہے۔

آپ نے مکتبہ عالیہ کے پروپرائٹر کانا م جمیل کنی صاحب کھا ہے، مئیں اس خیال میں ہوں کہ ان کانا م کلیم صاحب ہے۔ (۳)

آپ نے ''اقبال اور مغربی مفکرین'' کا اپنا ذاتی نسخہ کتابت کے لیے دے دیا ہے۔اب آپ کا بینسخہ دست خط سمیت میرے ذمے رہا۔ چندروز تک اس کی ایک جلد آپ کو بھیج دوں گا۔ چوں کہ پیکٹ میں صرف ایک ہی کتاب ہوگی،اس

لیےاس کے گم ہونے کا اندیشہ کم ہے۔ (غالبًا وہی پیک منزلِ مقصود تک نہیں پینچتے ، جن میں پانچ پانچ ،سات سات کتابیں ہوتی ہیں۔)

آپ نے ''اقبال اور مغربی مفکرین' کے متعلق چند قابلِ غورا مور کا ذکر کیا ہے، ان کا ذکر ترتیب وارینچ کیا جارہا ہے: ہے: ا۔آپ نے اچھا کیا ہے کہ مدیثِ نبوی' قلم زوکر کے اس کی جگہ ایک عربی مقولۂ لکھ دیا ہے۔ میں آپ سے متفق ہوں۔ (۳) ۲۔آپ نے سیح ککھا ہے: دیباہے کا آخری بیرا گراف حذف نہیں ہونا چاہیے۔ حسبِ ارشاد 'طباعتِ دوم' کے عنوان سے چند سطوراس خط کے ساتھ منسلک ہیں۔

٣-آپ نے سیح کھا ہے۔ کتاب کا نام' و تشکیل جدیدالہیاتِ اسلامید (۵) ہی مجھے لکھنا چاہیے تھا۔ کتاب کے نام میں تصرف

مناسبنہیں۔(ویسے اقتباسات مکیں نے نذیر نیازی صاحب کے اردوتر جے میں سے نہیں دیے۔ یہ کتاب مجھے بعد میں ، حالیہ سفر پاکستان کے دوران میں ، دست یاب ہوئی۔ مکیں نے خوداصل کتاب سے ترجے کر کے اقتباسات شاملِ کتاب کے ہیں۔) کم حسب ارشاد با یوڈیٹا [Bio data] مع فہرست اِتصانیف حاضر ہے۔ اب اسیسل عبارت کی صورت میں آپ خود ڈھال کیں۔اس موضوع پر آپ کے قلم سے طباعت دوم' کے بعد دوایک صفح آ جا کیں تو بہت مناسب رہے گا؛ یا کتاب کے آخر میں۔ عنوان اس قسم کا مناسب رہے گا؛

مصنف کے بارے میں یا پچھ مصنف کے بارے میں یا جوآ پے سیجے سیجھیں ۔اس ضمن میں قطعی فیصلہ آ ہے ہی کا ہوگا۔

(طباعت ِدوم کی تحریر میں کسی لفظ کی کمی بیشی کرناچا ہیں توبشوق کردیں۔)

مئیں نے آپ کو' اقبال اور کشمیز' بھی جمیجی تھی۔ ایک جلد آپ کواور ایک ڈاکٹر سلیم اختر (۲) کو۔ان کی طرف سے

بھی رسید نہیں ملی۔ مَیں چاہتا ہوں، یہ کتاب بھی پاکستان میں چھے۔ آپ ڈاکٹر سلیم اختر کے ساتھ اس سلسلے میں بات کرلیں۔ راکٹٹی ضرور ملنی چاہیے، یعنی میرے حساب میں پبلشر کے پاس جمع رہے، تا کہ جب پاکستان آؤں تو اطمینان سے خرچ کر سکوں۔

''ا قبال اورکشمیز' کے متعلق ضروری بات یہ ہے کہ جہاں جہاں آپ کو اختلاف ہو، اس کا اظہار پنچے حاشیے میں کیا جائے یا شروع میں ایک دیبا ہے کی صورت میں میری عبارت میں تبدیلی نہ کی جائے۔''ا قبال اور اس کا عہد'' کے ناشر نے بھی کتاب میں ایک جگدا بنی راے حاشیے میں دی ہے اور مجھے یہ بات پسند ہے۔

امید کهآپ خیریت سے ہوں گے۔

جگن ناتھ آزاد

غالبًاطباعتِ دوم کے لیے انتساب کی عبارت میں نے تبدیل کردی ہے۔ یاذ ہیں آر ہا، انتساب میں نے کس کے نام کیا ہے۔ ازراہِ کرم وہ صفحہ در کیھے کے مجھے یاد دِلادیں، ممنون ہوں گا۔

آزاد

يس نوشت:

ایک عجیب بات یا داآگئ ہے۔کلیم صاحب نے مجھے ایک خط میں لکھا ہے کہ کتاب حجیب جانے کے بعدوہ اس کی رسم اجراکا انعقاد کریں گے۔ غالبًا پاکستان کے کوئی ماہرا قبالیات اس کتاب کا اجرا کریں گے لا ہور میں۔انھوں نے لکھا ہے کہ اس موقع پروہ مجھے لا ہورآنے کی دعوت دیں گے۔مُیں سمجھتا ہوں، لا ہورآنے کا اس سے اچھا موقع اَورکوئی نہیں ہوسکتا۔رسم اجراکی تاریخ سے اگرایک دوماہ قبل ان کا خط مجھے ل جائے تو مُیں ویزے وغیرہ کا کام بّا سانی مکمل کرلوں گا۔

آزاد

**(m)** 

جمول

۲۴ راگست ۱۹۷۸ء

برادرِعزيز!لتليم

ایک طویل خط ۲۹ رجولائی کوڈاک کے سپر دکیا، اس میں آپ کے ۱۸ رجولائی کے خط کی رسید بھی دی اور 'طباعتِ دوم' کے عنوان سے'' اقبال اور مغربی مفکرین'' کے لیے ایک تحریجی شامل کی۔

اس دَوران میں آپ کا بھیجا ہوا، انورمحمود خالد (۱) صاحب کا مقالہ بھی مل گیا ہے۔انھوں نے براہِ راست اعتراض

نہیں کیے ہیں، سوالات کیے ہیں۔ اس قتم کے مباحث اگر علمی اور ادبی صورت اختیار کریں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اگر پاکستان میں کوئی صاحب اس بحث کو آگے بڑھانا چاہیں اور''نواے وقت'' کوان سوالات کے جوابات اپی طرف سے لکھ کے بھیجیں تو مجھے اس سے بخبر ندر کھیے گا، کرم ہوگا۔ میرے لیے ابھی اس بحث میں شامل ہونا مناسب نہیں۔ جہاں تک اس کتاب کے پاکستان میں چھنے کا تعلق ہے، میرے خیال میں کوئی حصہ حذف تو نہیں ہونا چاہیے؛ ہاں، اختلافی نوٹ شروع میں یا آخر میں یا حواثی کی صورت میں دیے جاسکتا ہے۔ ابور محمود خالد صاحب کا مقالہ کتاب کے آخر میں (یا شروع میں) شامل کیا جا سکتا ہے۔ جہاں تک میری تحریروں کا تعلق ہے، پاکستان میں شاید ایک فروجھی الیا نہیں ہوگا، جو میری نیت پرشک کرتا ہو۔ جا سکتا ہے۔ جہاں تک میری تو اور اس کی گئجائش ہروقت ہے۔ اب آپ انور محمود صاحب کے سوالات ہی کو لے لیجی۔ اختلاف رائے کی بات دوسری ہواں کو شہرود شت و در گرفت میں اشار کے سی نہیں خواب تو جیہ تو ہونی چا ہیے۔ ان دو نہیں ، واضح ۔ چلیے ، ایک لیے کے لیمیں فرض کر لیتا ہوں کہ میری تو جیہ غلط ہے تو آخر کوئی سے تو جیہ تو ہونی چا ہیے۔ ان دو نہیں ، واضح ۔ چلیے ، ایک لیے کے لیمیں فرض کر لیتا ہوں کہ میری تو جیہ غلط ہے تو آخر کوئی سے تو جیہ تو ہونی چا ہے۔ ان دو نہیں ، واضح ۔ چلیے ، ایک لیے کے لیمیں فرض کر لیتا ہوں کہ میری تو جیہ غلط ہے تو آخر کوئی سے تو جیہ تو ہونی چا ہے۔ ان دو

مصرعوں کا کوئی نہ کوئی مفہوم تو ہے یا میمل مصرعے ہیں؟ اگر مفہوم ہے تو وہ بیان کر دیا جائے۔ بڑے خلوص اور ایمان داری سے عرض کرتا ہوں کہ اگر قائل ہو جاؤں گاتو فوراً اپنی غلطی کا اعتراف کروں گا اور اپنے قلم سے ایک وضاحتی نوٹ لکھ کے آپ کو تھیجوں گا کہ کتاب کے پاکستانی اڈیشن میں شریک اشاعت کے بیاں بھی دوسرے اڈیشن میں شریک اشاعت کرنے میں مجھے کوئی اعتراض نہیں ہوگا۔

میری بیر کتاب'' اقبال اور کشمیز' ۷۷ء کی ابتدا میں چھپی تھی ، اُس وقت تک اس عنوان سے عالباً کوئی اَور کتاب نہیں چھپی تھی۔اب اس دَوران میں شاید دوتین کتابیں جھپ گئی ہیں۔سلیم گمی (۲) صاحب کی کتاب مَیں نے نہیں دیکھی۔ مجھوا ہے'، جیسے بھی ہو سکے؛ اسے دیکھنا چاہتا ہوں۔ دیمبر میں جب مَیں لاہور گیا تھا تو ڈاکٹر صابر آفاقی (۳) نے اپنی کتاب (اس

نام کی)''اقبال اور تشمیز' مجھےعنایت کی تھی۔غالبًا ان دو کے علاوہ پاکستان میں اس نام کی ایک اُور کتاب بھی چھپی ہے۔ ''شیراز '' کا نیاا قبال نمبر سے آپ کی کیا مراد ہے؟ 22ء کی ابتدامیں اس کا ایک اقبال نمبر نکلا تھا۔اگروہ آپ کے پاس نہیں تو لکھیے ،مکیں کلچرل اکیڈ بھی سے لے کے آپ کو بجوا دوں۔اس کے علاوہ میرے پاس اتفاق سے مندرجہ ذیل کتابوں کی دودو جلدیں ہیں، اپنے ذاتی کتب خانے میں۔ایک آپ کی نذر کرسکتا ہوں:

''غالب اورآ منگِ غالب'' ڈاکٹریوسٹ نے خال نے خال تی سرچشے'' ڈاکٹر حامدی کا شمیری ''غالب کے خلیقی سرچشے'' عبدالرحلن کوندو

سری نگرریڈیو سے جوتقریرمَیں نے نشر کی تھی ، وہ مَیں نے عطاءالحق قاسمی صاحب کو بھیجی تھی۔ا قبال عالمی کا نگرس مے تعلق کسی ریڈیوائٹیٹن سے ایسی تقریر۔۔۔

[خط كاصفحه نمبر ١٩ اور ٥ دست ما بنهيس موسكا - مرتب]

۔۔۔ نیا پتا دفتر میں ککھوا دیں۔اس پیغام کے ساتھ میری بیتازہ غزل بھی انھیں دے دیں''اورا ت' کے لیے۔ (کراچی سے''سیپ''احیا نک میرےنام آنا بند ہوگیا ؛معلوم نہیں ، کیوں؟)

ماہ نامہ'' کتاب''لا ہور میں''ا قبال اور مغربی مفکرین'' کا اشتہار شائع ہوا ہے۔ ملنے کا بیا:'میری لا ئبر سریی، لا ہور' کھھا ہے۔ یہ کیامعاملہ ہے؟ زحمت نہ ہوتو ذرا دریافت کیجیے۔

ا قبال ير ہندي ميں ايك كتاب بجوائي تقى ۔اميد كه موصول ہوگئی ہوگی ۔ (۴)

پاکستان میں ایک کتاب چھیی ہے:

English Punjabi Dictionary (in the Persian Scripts)

میرے ایک دوست کواس کی ضرورت ہے ،ل سکے گی؟

دراصل به خطام راگست کوکھا تھا، خیال تھا کہ ریڈ یووالی تقریریٹائپ ہوئے آ جائے تو آپ کوبھوادوں، ابھی تک نہیں

آئی؛ دوسرے خط کے ساتھ آپ کو جھیجوں گا۔

آج بمبئی روانہ ہور ہا ہوں۔ پرسوں وہاںٹیلی ویژن پرمشاعرہ ہے۔۲۹ رکووالیس آؤں گا اور ۳۰ کود ہلی چلا جاؤں گا۔ ۳ ستم کرود ہلی سے روس کوروائگی ہے۔

امید که میری غیرحاضری مین آپ کا خط ضرور آچکا موگا۔

خدا کرے،آپ ہرطرح خیریت سے ہوں۔

نیازمند جگن ناتھآزاد

(r)

جمول

۲۷راگست ۸ ۱۹۷۸ء

برادرعزيز!

آج آپ کا خط مِلا۔

''اقبال اورکشمیز' اور''وطن میں اجنبی'' ابھی مَیں نے آپ کوجیجی ہی نہیں۔ مَیں آپ کا پیٹ اپنے ساتھ دہلی لے گیاتھا،اس خیال سے کہ فیض <sup>(۱)</sup> صاحب یافتیل <sup>(۲)</sup> صاحب کودے دوں گا۔ بید حضرات آئے ہی نہیں۔ پیٹ میرے ساتھ

واپس جمول آگیا۔اب ڈاک سے جیجوں گا دوبارہ پارسل بنا کر، بہت جلد۔

اس اطلاع ہے وُ کھ ہوا کہ آپ بخار میں مبتلار ہے۔خدا کاشکر ہے کہ اب آپ اچھے ہوگئے ہیں۔آپ کی تندر تی علم وادب کی دولت ہے۔خدا آپ کو ہمیشہ تندرست رکھے۔

عالمی کا گریس پرمضمون میرے ذِہے ہے۔جبیبامضمون کھنا چاہتا ہوں،اس کے لیے وقت نہیں مِل رہا ہے۔نہ جانے،آپ اتنا کچھ کیسے کھھے لیتے ہیں، مجھے اتنا پڑھنے کے لیے وقت نہیں ملتا۔آج پشاور یونی ورشی ہے۔'خیابان'' کا نیس نمبر مِلا۔اس میں آپ کا مقالہ ' دیکھا۔اقبال نے انیس کے تتبع کی کوشش تو کی تھی؛ تتبع اقبال نے سے''خیابان'' کا انیس نمبر مِلا۔اس میں آپ کا مقالہ ' دیکھا۔اقبال نے انیس کے تتبع کی کوشش تو کی تھی؛ تتبع اقبال نے

ا کبر کا بھی کیا، کیکن بیار دوشاعری کی خوش قسمتی ہے کہ تجربہ کر کے چھوڑ دیا۔اقبال اور غالب، دونوں کے یہاں انیس کے ستیع کی مثالیں ملتی ہیں۔

ہندستان میں اقبال صدی تقاریب کا سلسلہ اس لیے لامتناہی ہوگیا ہے کہ یہاں ہرتقریب عوامی سطح پرمنائی جارہی ہے۔اب آپ ملک کی آبادی اور وسعت کا اندازہ کریں، ۸ ستمبر آکومئیں اسی سلسلے میں ناگ پور جارہار ہوں۔بھو پال نہیں جا سکا علی گڑھنہیں جاسکا۔

ا پنی یونی ورٹی میں بھی مئیں نے اقبال صدی تقاریب منالی ہیں۔ تین روز کا پروگرام تھا، بہت کا م کرنا پڑااور مئیں بہت تھک گیا۔

''اقبال اوراس کاعهد'' کا تیمره مکیں نے بھی'' کتاب'' میں دیکھا ہے۔ کتاب ابھی تک ناشر کی طرف سے نہیں

مِلی -

'جموں یونی ورسی میں تحقیقی کام' آپ نے س لیا۔اضی دنوں میں نے صوفی غلام مصطفیٰ تبسم کی یا دمیں اپنے تاثر ات

نشر کیے تھے؛ شایدآپ تک نہیں پہنچے۔

" آج کل" کاشاره (اپریل کا) آپ کوضر ورجیحوا وَل گا، چھوٹا موٹاا قبال نمبر ہی ہوگا۔

تغطيلات ِموسم كرمامين آنا جابتا مول الكين .....ع: تقريب كجهة وبهرملا قات جابي-

انورمحمود خالدصاحب کے نہآنے کا افسوس رہائے

تمام اقبال نمبرول کاانتظار ہے۔'' فنون'''' سیارہ'' وغیرہ۔ پریہ :

امید کهآپ خیریت سے ہوں گے۔

نیاز مند جگن ناتھآ زاد

(1)

جمول

۵ارمنی ۱۹۸۰ء

برادرِعزيز ہاشمی صاحب!السلام عليم

کھام گاؤں سے والیسی پرمئیں آپ کو خط لکھنا ہی چاہتا تھا کہ آپ کا خط مِلا۔خدا شاہد ہے، آپ نے میرے ہی جذبات کی ترجمانی کی ہے۔

کیم منی کوئیں اسلام آباد سے لاہور پہنچا، پہلی فلائٹ سے۔ کیم کولا ہور میں قیام کرنے کا ارادہ تھا، کیکن کیم مئی ہونے کی وجہ سے سارے شہر میں چھٹی تھی۔ قیام بھی کرتا تو احباب سے ملاقات نہ ہو سکتی۔ Compulsory halt کی ایک صورت ہو سکتی تھی، وہ یہ کہ جیل لنبی صاحب ''اقبال اور مغربی مفکرین'' کی رسم اجرا کی صورت پیدا کر دیتے۔ ان کا ٹیلی فون اسلام آباد میں مِل گیا تھا کہ چوں کہ کیم مئی کوچھٹی ہوگی، اس لیے رسم اجرا کا انتظام نہ ہو سکے گا۔ رُکنے کوئیں پھر بھی رُک جاتا، لیکن ۵ کو کھام گاؤں (مہاراشٹر) میں یوم اقبال منایا جارہا تھا میری ہی صدارت میں ۔ لمباسفر تھا اور ریل کا۔ وہاں دُوردُ ورتک ایئر پورٹ بھی نہیں ہے، بلکہ بساول اسٹیشن پر منتظمین کارلے کے آئے تھے، پچپن میل کارکا سفر تھا۔ اس کے لیے جموں سے ایئر پورٹ بھی نہیں ہے، بلکہ بساول اسٹیشن پر منتظمین کارلے کے آئے تھے، پچپن میل کارکا سفر تھا۔ اس کے لیے جموں سے

۳ مرئ کو نکلنا ضروری تھا۔ موجودہ صورت میں مجھے جموں میں قیام کے لیے صرف ایک دن مِلا،۲ مرئ کا۔ (مئیں کیم کی شام کو جمول پہنچا)۔اگر لا ہور میں کیم کورُک جاتا تو بدایک دن بھی (جموں میں) نہ ملتا اور سلسل سفر بہت کمہا ہوجا تا۔لیکن اس سارے وضاحتی بیان کے باوجود،اس بات کا دکھ ہے کہ لا ہور میں آپ سے اور ڈاکٹر سلیم اختر سے جوملا قات ہوناتھی، وہ نہ ہوسکی۔اور آپ اس اس کے باوجود لا ہور آگئے تو آپ کی ولایت پر ایمان لانے کو جی چا ہتا ہے۔ فی الحال اتنی ہی ملاقات ہم دونوں کے مقدر میں تھی۔

ماشى صاحب! اگرچە بەدى گيارە دِن كاسفرتھا،كيكن:

ز شیشه تا به قدح ریخم بهار گذشت

والامعاملدر ہا۔ جگرصاحب کا پیشعراس وقت بہت یادآ رہاہے۔

د یکھا تھا کبھی خواب سا، معلوم نہیں، کیا؟ اب تک اثرِ خواب ہے، معلوم نہیں، کیوں؟

دس دن تھاور چیشہراوریہ تمام شہر میں نے خود ہی صدیقی (۱) صاحب کے دعوت نامے کے جواب میں کھھے تھے۔

ریاضی میں کم زور ہوں، بین سوچا تھا کہ دس دنوں کو چھشہروں میں تقسیم کیا جائے گا تو بتیجہ کیا نکلے گا۔ خیال بیتھا کہ سرگودھا اور گوجرا نوالہ خود بخو در سے میں آجا کیں گے۔ بیدخیال نہ آیا کہ اندرونِ پاکستان جب ساراسفر طیارے کا ہوگا تو کراچی سے پرواز کرے اسلام آباد ہے بین چوں گا اور اسلام آباد سے براہ راست بشاور۔اس صورت میں فیصل آباد، گوجرا نوالہ اور سرگودھار سے میں کیسے آئیں گے۔صدیقی صاحب نے تو میرے پروگرام پرصاد کیا۔ پروگرام بنانے میں جو خلطی رہ گئ، وہ خطامیری ہے۔اب سوچنا ہیہے کہ اس کی تلافی کیسے ہو؟

ایک صورت تو ہیہ ہے کہ ۲۲ رجون کو کرا چی میں مشاعرہ ہے۔ اس کے بعد ریل سے لا ہور آؤں اور وہاں سے سرگودھا، لیکن اگر مشاعرے کی بیل منڈ ھے نہ چڑھ سکے تو بھی ایک پروگرام ان شہروں کے لیے یہ بننا چاہیے: فیصل آباد، سرگودھا، گو چرانوالہ، ملتان، کوئٹہ۔ اللہ اس کی بھی کوئی نہ کوئی صورت پیدا کرے گا۔ یہ کیا ضروری ہے کہ ان تمام شہروں کا سفر ہوائی جہاز کا ہواور پاکستان اکیڈ بی آف لیٹرز پراتنازیادہ بو جھ پڑے۔ یہ سفرریل سے بھی ہوسکتا ہے اور آپ کی دعا سے اپنی جو ان جبی کی رسکتا ہوں۔ صرف تا تک فیمی ہونا جا ہے۔

تا در نرسد وعدهٔ ہر کار کہ ہست سودے ندمد یاری ہر یار کہ ہست تا زحمت ِ گرما و زمتاں نہ کشد پُرگل نہ شود شاخهُ پُر خار کہ ہست

یوں توملا قات کی ایک اُور بھی صورت علامہ اقبال اوپن یونی ورسٹی نے پیدا کی تھی۔ دن کے کھانے پروائس چانسلر صاحب اور ڈاکٹر محمد ریاض صاحب (صدر شعبۂ اقبالیات کا یہی نام ہے نا؟) نے فرمایا کہ وہ اپنی یونی ورسٹی میں نومبر ۱۹۰۰ء سے اقبال پر توسیعی لیکچروں کا سلسلہ شروع کرنے والے ہیں۔ ہرمقرر چھے لیکچردے گا اور ہرسال ایک مقرر کودعوت دی جائے گا۔

ان کی خواہش تھی کہ اسلیلے کی ابتدامئیں کروں، لینی نومبر ۸۰ میں علامہ مرحوم کے فکر وفن پر جھے توسیعی کیکچرمئیں دوں؛ لیکن مئیں نے سوچا کہ شایدنومبر تک چھ کیکچرنہ لکھ سکوں، کیوں کہ یہاں بھی مصروفیات بہت رہتی ہیں، اس لیے بہتجویز پیش کردی کہ آپ جھے نومبر ۸۱ء کے لیے دعوت دیں۔ اِن شاءاللہ بید دعوت آ جائے گی اور اُس وقت اسلام آباد کے علاوہ لا ہور میں بہت دن قیام کرسکوں گا۔ (اصل میں بہشعرمیراتھا:

> لاہور کا جو ذکر کیا تو نے ہم نشیں! اِک تیرمیرے سینے میں مارا کہ ہائے ہائے (۲)

غالب نے لا ہور کی جگہ کلکتہ لکھ کے اپنے نام سے مشہور کر دیا۔ اگر عالمِ ناسوت میں تقدیم و تاخیر نہ ہو جاتی تو حضرت پکڑے جاتے۔)

حالیہ سفر میں میرے ساتھ ایک ظلم یہ ہوا کہ پروگرام ہرروزضج سے رات تک رہا؛ لیکن یہ ظلم اہلِ پاکتان کی دلی محبت ہی کا ایک پہلوتھا۔ سنا ہے، اخبارات میں میرے بارے میں بہت کچھ چھیا ہے۔ میں نے کچھ نبیں دیکھا۔ اخبارد کھنے کی فرصت ہی کہاں تھی ! صدیقی صاحب نے تراشوں کا کمل سیٹ بجوانے کا وعدہ کیا ہے، لیکن پرانے تراشے کمل کہاں دست یاب ہو سکتے ہیں۔ آپ کے پاس اگر اس سلسلے میں کچھ محفوظ ہوتو بجوائے ۔ سنا ہے، علامہ اقبال اوپن یونی ورشی، اسلام آباد کے لیکچر کی مفصل رپورٹ اگریزی اخبارات میں آئی ہے۔ پچھ مل جائے تو گھر میں سووینیر کی صورت میں یادگار کے طور پررہے گا۔ ''اقبال اور مغربی مفکرین' اچھی چھی ہے، لین کتابت اور طباعت اچھی ہے؛ لیکن کا غذوہ نہیں ہے، جو جمیل لبنی صاحب لگانا چاہتے تھے۔ بیا یک کی رہ گئی ہے۔ اب انھیں اس کی تلافی کرنا ہے، یعنی ایک کتاب وہ میری ایسی چھاپیں، جس میں کاغذ بھی جھا ہو، بہت اچھا؛ اور وہ کتاب میرا مجموعہ کلام ہو۔ {میس تو یہ بھی چاہتا ہوں کہ میری چاروں مطبوعہ نظم کی کتابیں: '' بیکرال''، اس روں سے ذرّوں تک'' ' وطن میں اجبیٰ 'اور' نواے پریشال' پاکستان میں ایک یونی فارم والیوم کے طور پرچھییں۔ جمیل لبنی صاحب اگر آمادہ ہوں تو کیا ہی کہنا۔ اس کے بعدئی کتابوں کا سوال سامنے آئے گا۔}

ا قبال پر مقالات اور لیکچر بہت جمع ہوگئے ہیں۔اللہ نے چاہا توان تعطیلاتِ موسم گر مامیں انھیں مرتب کروں گا۔ ایک بہت ضخیم کتاب بنے گی۔ یہاں تو وہ چھپ ہی جائے گی، پاکستان میں بھی اس کے لیے کسی ناشر کو آمادہ کیجے۔ایک میہ کتاب اور ایک نیا مجموعہ کلام، یہ دو کتابیں پاکستان میں چھپ جائیں تو جی خوش ہوجائے۔نہ جانے ، کتنی عمراب باقی ہے؛ اور ویسے بھی زندگی کا کیا بھر وسا۔میرے والدمحتر مسطح الیک شعر ہے:

کیا ثباتِ عمر، جس پر اس قدر نازاں ہے تو

کیا خبر رُک جائے کب وہ سانس، جو سینے میں ہے

میں نہ لے جاؤں کہ پاکستان اور اہلِ پاکستان نے یوں تو ایک بے علم اور کج کج بیان شخص کی بڑی

پذیرائی کی، آئی کیغُورکرتا ہوں اورشرمندہ ہوتا ہوں؛ کیکن کتابیں آئی نہ چھاپیں، جتنی میری خواہش تھی۔

ہاں،ایک خیال بیآ رہا ہے کہ اب کے ہمیں سردیوں میں ایک ماہ کی چھٹیاں ملیں گی، کیوں نہ اس ایک ماہ میں پندرہ دن پاکتان میں بسر کیے جائیں۔مَیں لا ہور پہنچ جاؤں، دو تین روز طفیل صاحب (۴) کے گھر پر قیام رہے۔وہاں سے سر گودھا، پھرفیصل آباد اور گوجرانو الد۔بس اسی علاقے میں پندرہ دن بسر ہوں۔طوفا فی قشم کا پروگرام نہ ہو۔اطمینان سے احباب کے ساتھ ملاقا تیں ہوں۔آپ دکھر لیجیے۔

ایک بات اُور یاد آگئی ہے، آرتھر آربری کی Tulip of Sinai ایک بین مِل سکی۔ اقبال اکیڈیی کی لائبر رہے میں اس کی جلد ہوگی۔ ڈاکٹر معزالدین کے وہاں توزیراکس کی مثین بھی ہے، وہیں اس کی فوٹو اسٹیٹ بنوالیجیے اور مجھے سمجھواد ہیجے۔

''مرقع اقبال'' آپ کا میرے ذہے ہے۔ ۲۵ کو اِن شاءاللّٰد دبلی پہنچوں گا بنارس سے۔ آپ کے لیے ایک جلد لے کے آؤں گا۔ توقیتِ اقبال میں کوئی غلطی ہوتواس کی تھیجے کر دیجیے۔

اس وقت آپ کے ساتھ باتیں کررہا ہوں اور باتیں ختم کرنے کو جی نہیں چاہتا، اور جب خط ختم کرنے لگتا ہوں،
کوئی نہ کوئی نئی بات یاد آجاتی ہے۔ اب پہلی بات تو یہ یاد آئی ہے کہ اُط لُبُ و اللّٰ بِسَالَم وَ لَوُ کَانَ بِالصِّینُ پَرُ ' اقبال اور مغربی مفکرین' میں رسولِ اکرم کی حدیث کے طور پر چھپ گئی ہے۔ آپ ہی نے تو کہا تھا کہ بیحدیث نہیں ہے اور آپ اس میں بیہ تبدیلی کریں گے کہ بیا کی عربی مقولہ ہے۔ یہ لطحی پھر کیسے راہ یا گئی (۲)؟

دوسری بات یہ ہے کہ این میری شمل کی کتاب Gabriel's Wing باو جودکوشش بسیار کے جھے نہیں مِل سکی (<sup>2</sup>) پاکتان میں دست یاب ہوتی ہوتو میرے لیے ایک جلد حاصل سیجیے، جس قیت پر بھی ہو سکے؛ ورنہ پھراس کی بھی فوٹو اسٹیٹ کا پی تیار کروا ہے۔

خدا کرے،آپ ہرطرح خیریت سے ہوں۔

نیازمند جگن ناتھآ زاد

**(Y)** 

جمول

۳۰رجون ۱۹۸۰ء

اارجولائي٠٨٩١ء(١)

برادرِعزيز! آداب

آپ کی طرف سے گذشتہ چندروز میں دولفا فے مِلے ۔ایک میں تو تراشے تھے میرے سفر پاکستان سے متعلق؛اور

وہ بھی کس خوب صورتی کے ساتھ آپ نے کتا بچہ بنا کے بھیجا، جز اک الله! میراسفرخود میری نظر میں محبوب ہو گیا۔ دوسر سے لفافے میں سے تو، جو آج ہی مِلا ہے، ایک خزانہ برآ مدہوا ہے۔'' بالِ جبریل'' کا متروک کلام'(۲) مکیں

نہ جانے کب سے ان درخشندہ فلزات کی تلاش میں تھا۔ آج ان کی ایک جھلک دکھے لی۔ دیمبر کے میں جب ممیں لا ہور گیا تو جاوید منزل میں علامہ مرحوم کے ان مسودات پرنظر پڑئ؛ اُس وقت اِن کا مطالعہ کرنے کی کوئی صورت نہ تھی۔ یہاں آئے ممیں نے ڈاکٹر جاویدا قبال کو کھا کہ کلام کے مسودات کی ایک فوٹو اسٹیٹ کا پیاں غالبًا بنا تو تن اور تیس ہوتی تھیں۔ بعد میں چھے فوٹو اسٹیٹ کا پیاں تیار ہوئیں۔ اب جب اپریل میں پاکستان آنے کا میرا پروگرام بنا تو تیار نہیں ہوتی تھیں نے لکھا کہ ایک فوٹو اسٹیٹ کا پیاں تیار ہوئیں۔ اب جب اپریل میں پاکستان آنے کا میرا پروگرام بنا تو صدیقی صاحب کو میں نے لکھا کہ ایک فوٹو اسٹیٹ کا پی میرے لیے نکلوا ئیں ؛ لیکن چوں کہ پروگرام بھا گم بھا گ کا تھا، اس طرف توجہ ہی نہ ہوسکی۔ اگر لا ہور میں ایک دن اور قیام ہوتا تو شاید میں ان مسودوں پر نظر ڈالنے کے لیے جاوید منزل کا رُخ کرتا۔ بہرطور اب آپ کے ذریعے سے ان بیاضوں میں مندرج چندا شعار تو میرے سامنے آگے، باقی بھی آپ ہی کے ذریعے سے آھائیں گے۔

ہاشی صاحب! آپ نے ''نقوش' میں میرامقالہ 'اقبال کی اپنے کلام پرنظر ثانی' دیکھا ہوگا۔ ''' اب میں ان اشعار کو اس مقالے کا جزوبناؤں گا، جو إن اشعار کو خارج کو اس مقالے کا جزوبناؤں گا، کیون اس سلسلے میں مجھے بہت کا م کرنا ہوگا۔ ان تمام قیاسات پرغور کرنا ہوگا، جو إن اشعار کو خارج کرنے کا باعث بنے ہوں گے۔

مجھے یاد ہے، مُیں نے 'مسجد قرطبہ' کے بعض مصرعوں میں تبدیلی دیکھی تھی، آپ نے ان کا کوئی ذکر نہیں کیا۔ مُیں چاہتا ہوں کہ ان مسودات پر ایک نظر ڈالنے کے لیے لا ہور آؤں۔ان کو دیکھنے کے قواعد وضوابط کیا ہیں؟ پوری طرح آگاہ کر کے ممنون فرما کیں۔

Quest for :جولائی کوا قبال انسٹی ٹیوٹ ہمیر یونی ورسٹی، سری گر میں اقبال پرسیمینار ہے۔عنوان ہے: Ar جولائی کوا قبال انسٹی ٹیوٹ ہمیر یونی ورسٹی، سری گر میں اقبال پرسیمینار ہے۔ مقالہ کھور ہا lenting and Iqbal بہت نازُک موضوع ہے۔ ہر دار تواں گفت و بہ منبر نتواں گفت والا معاملہ ہے۔ مقالہ کھور ہا بہوں، کین صحت ان دنوں اچھی نہیں ہے؛ معلوم نہیں، جاسکوں یا نہیں۔

خدا کرے،آپ ہرطرح خیریت سے ہوں۔

نیاز کیش جگن ناتھآ زاد

(4)

جمول

۵ارجنوری۱۹۸۳ء

جانِ برادر!تشليم

عنایت نامه کیم جنوری کا ،کل مِلا کرم کردی الهی! زنده باشی \_

ا پنی اتنی خوب صورت تصویر تو مئیں نے آج تک نہیں دیکھی تھی۔ تراشا کس اخبارے ہے؟ اس کا نام آپ نے نہیں کھا۔ (جنھوں نے مجھے نہیں دیکھا اور یہ تصویر دیکھی ہے، وہ مجھے دیکھ کے کتنا مالوس ہوں گے۔)

دوایک مقالات آپ کو بھیجے تھے،معلوم نہیں ہوسکا،کہاں جھیے ہیں؟

کانفرنس کی صحیح تاریخوں کے متعلق ابھی تک کوئی اطلاع نہیں۔ ایک خط میں، جو شار کے اعتبار سے تیسرا تھا، Some time in January کھھا تھا، پھر سرور<sup>(۱)</sup> صاحب نے بتایا کہ انھیں وسط جنوری کی اطلاع مِل چکی

ے۔

اِن شاءاللہ،اب کے ''مرقع اقبال'' آپ کے لیے ساتھ لاؤں گا،کین آپ کواس میں کون ہی چیزنی مِلے گ۔ آپ تواقبالیات کے سمندر ہیں۔اقبال پراپنی نئ کتاب میں آپ کے نام معنون کروں گا۔(۲)

آپ کے لیے'' آنکھیں ترستیاں ہیں'' اور''نشانِ منزل'' بھی لا رہا ہوں۔ان دونوں میں کتابت وطباعت کی اغلاط اتنی زیادہ ہیں کہ پیش کرتے ہوئے جھے شرم محسوس ہوگی۔

اس اطلاع ہے مسرت ہوئی کہ آپ کا تھیں چپ گیا ہے۔ آپ کے خط میں سے پڑھ کر کہ''جاوید نامہ'' کا مصور اڈیشن جپ گیا ہے، میراجی چاہتا ہے کہ بقول محرسین آزاد: پرلگاؤں، اڑ کر جاؤں اور'' جاوید نامہ'' کا مصوراڈیشن (۳) لے آؤں۔

آ کا تھیس (۴) یوں تومیرے پاس ہے، کین اب اشتیاق اسے مطبوعہ صورت میں دیکھنے کا ہے۔

علامدا قبال پر ہندستان کے مختلف حصوں میں چھپنے والی کتابیں (یا کتابیچ) جب بھی ہاتھ گئے ہیں، آپ کو بھیج دیے ہیں۔ بہرطور آج ہی کلچرل اکیڈ می کولکھر ہا ہوں کہ شمیری اور ڈوگری میں جو کچھ چھپا ہو،عنایت کریں۔ آپ کے لیے لے کے آؤں گا؛ اِن شاءاللہ۔

ازراہ کرم پروفیسرخواجہ غلام صادق (۵) سے مِل لیں اوران سے عرض کریں کہ تاریخ طے ہوتے ہی مجھے اکسپریس تار کے ذریعے سے مطلع کریں ، کیوں کہ میراسفر دوسرے رفقا سے سفر کے مقابلے میں زیادہ طویل ہے۔ مجھے اپنے سفر کا آغاز قطب ثنالی سے کرنا ہے۔

امید کهآپ ہرطرح خیریت سے ہول گے۔

ڈاکٹر وحیدقریثی <sup>(۲)</sup> ڈاکٹرمعزالدین طفیل صاحب <sup>'</sup> ڈاکٹرسلیم اختر ، ڈاکٹر محدمعروف<sup>(۷) جمی</sup>ال کنبی صاحب اور

دوسرے تمام احباب کی خدمت میں آ داب۔

والسلام جگن ناتھآ زاد

ایک ضروری بات:

علامہ مرحوم کا اصل مصرع یوں ہے ....نشانِ مردی دیگر چہ گویم ۔لوگ اسے یوں پڑھتے ہیں ....نشانِ مردِمون باتو گویم۔

یة بدیلی کیسے رونما ہوئی؟ (<sup>۸)</sup> علامہ اقبال نے بیر باعی کب دہرائی؟ کن لوگوں کے سامنے؟ (غالبًا اپریل ۳۸ء

کے شروع کی بات ہے ) یہ کس کا بیان ہے کہ علامہ مرحوم نے انتقال سے چندروز قبل بید رہا عی پڑھی تھی؟ اب لا ہور آرہا ہوں تو اس کے بارے میں تفصیل سے بتائے گا۔

آزاد

کیا علامہ کا مسلکہ خط آپ کی کتاب میں ہے؟ شاید ہو۔ اس وقت .........[اس حصے کی عبارت پڑھی نہیں جاسکی۔ مرتب].....ماحب سے کہیے کہ جھےان کے جواب کا انتظار ہے۔

آزاد

**(**\(\))

جمول

۱۹۸اگست ۱۹۸۸ء

برادرِعزيز!السلام عليم

ما اگر مکتوب ننوشتیم، عیب ما مکن درمیانِ رازِ مشاقان قلم نا محرم است<sup>(1)</sup>

اس وقت آپ کا ۱۵ رمارچ ۴۸۰ء کا عنایت نامہ سامنے ہے۔ شرمندہ ہوں اور معذرت خواہ کہ آئی مدت آپ کو خط نہ لکھ سکا؛ کیکن اس سے قبل ، یعنی فروری میں آپ کوئیں نے ایک مفصل خط کھا تھا، جس میں پیاطلاع دی تھی کہ مئیں اس ردسمبر کو این عہدے سے سبک دوش ہوگیا اور دوسرے دِن سے مجھے اسی یونی ورشی میں Emeritus ship مِل گئی۔ آپ کے ۱۸ مارچ کے خط سے پیگان ہوتا ہے کہ میراکوئی خط آپ کوئییں مِلا۔

عالبًا پاکستان کے بعض اخبارات میں میری ریٹائر منٹ کی خبرتو شائع ہوگئ ،کیکن Emeritus ship والی اطلاع نہیں چھپی ؛ اسی لیے اکثر دوستوں نے خط لکھ کے بوچھا کہ اب میر انیا پتا کیا ہوگا،کیکن اب تو مکیں اسی یونی ورشی میں ہوں اور اس شعبے میں ۔ پتاوہی ہے، جو پہلے تھا۔

آپ بیتی والا کام ابھی کچھ مدت تک ادھورا ہی رہے گا۔ ۱۹۲۸ء تک ککھ چکا ہوں ،اس کے بعد کا حصہ باقی ہے۔

''جاوید نام'' کا ترجمکیل ہو چکا ہے، [بلکہ ع<sup>۱</sup> بلکہ عراص میں میں کہ اس ہوگیا تھا۔اقبال صدی تقاریب کمیٹی کے لیے بیر جمہ کیا ہے۔ کمیٹی نے رائلٹی دے دی ہے، کین ابھی تک کتاب نہیں جھپ سکی۔اب پاکستان کے آئندہ سفر میں مسودہ ساتھ لاؤں گا۔ آپ اس دوران میں کسی نا شرسے بات کرلیں۔(۲)

اس وفت اپنے نئے پراجیک کے کام میں مصروف ہوں: علامہ اقبال کی سواخ حیات۔ Synopsis کے مطابق تو یہ کتاب پانچ پانچ سوصفحات کی پانچ یا چھے جلدوں میں کممل ہوگئ۔ سامان سوبرس ہے،کل کی خبرنہیں۔ خیال بیرتھا کہ پہلی جلد ۴۰،۵۰ تک سال رواں تک کے آخر تک کمل ہوجائے گی ،کیکن ان دنوں مکر وہائے دنیوی میں بُری طرح الجھار ہا اور بیسلسلہ ابھی تک ختم ہونے میں نہیں آرہا۔ بہر طور دیکھیں ، جوخدا کو منظور۔ (۳)

مندرجہ ذیل کتابیں میرے پاس نہیں ہیں اور مجھان کی ضرورت ہے: ا۔''علامہ اقبال اوران کی پہلی بیگیر لینی والد ہُ آفتاب اقبال''<sup>(م)</sup> مؤلف: سیرحامد جلالی

۲۔" اقبال کے چند جوا ہرریزے (۵)

آپ یہ دونوں کتابیں ازراہِ کرم میرے لیے خرید کے اپنے پاس رکھ لیں؛ مکیں دیمبر سے قبل کسی وقت آنکلوں گا، صرف اپنے پراجیک کے کام کے سلسلے میں۔

آپ نے''اوراق''سرگودھا میں میرامقالہ' کچھفراق کے بارے میں' دیکھا(۲)؟ تازہ شارے میں تو'جوش اور

ا قبال چھیا ہے۔ (۷)س سے دوشار ہے ال ' کچھ فراق کے بارے میں چھیا تھا۔

امید کهآپ خیریت سے ہول گے۔

نيازمند

جگن ناتھ آزاد

ڈا کٹر غلام مین ذوالفقار <sup>(۸)</sup> کی خدمت میں آ داب۔

آزاد

ہاں،علامدا قبال کی سواخ حیات کے لیے کوئی نام تجویز کیجیے۔
(9)

جمول

سرنومبر۱۹۸۹ء

۱۹۸ ارنومبر ۱۹۸ مواء<sup>(۱)</sup>

برادرِعزيز!السلام عليم

## مدت ہوئی کہ آشتی چشم و گوش ہے<sup>(۱)</sup>

شایدآپ کواپنے ایک خط میں اس امر کی اطلاع مئیں نے دی تھی کہ ان دنوں مئیں یونی ورٹی کے لیے علامہ اقبال کی سواخ حیات لکھ رہا ہوں ۔ پہلی جلد ۱۹۰۵ء تک قریب قریب کمل کر چکا ہوں ۔ آخری باب لکھ رہا ہوں : یورپ کوروا تگی۔ اسے دہلی یا جمعئ تک لا کے چھوڑ دوں گا اور دوسری جلداسی کہانی سے شروع کروں گا۔ دوسری جلد کا عنوان یہ ہوگا: ''یورپ میں تین برس''۔

پہلی جلد غالبًا پانچ یا چھے سوسفحات پر شتمتل ہوگئ اور دوسری بھی ، بلکہ ہر جلد کے صفحات کی تعداد پانچ پانچ ، چھے چھے سوسفحات ہوگ ۔ کتاب چھے یاسات جلدول میں مکمل ہوگ ؛ اب دیکھیں ، بیکام میرے ہی ہاتھوں انجام پا تا ہے یا میرے بعد اَورکوئی اسلیمل کرتا ہے۔ بیکس کا شعر ہے :

دیکھا دمِ نزع دل آرام کو عید ہوئی ذوتن! ولے شام کو<sup>(۲)</sup> مغل خاندان کے ایک شنزاد سے کی ضعیف العمری میں علامہ اقبال سے ملاقات ہوئی تھی حیدرآباد میں <sup>(۳)</sup> انھوں

نے اقبال سے ملتے وقت پیشعر پڑھاتھا۔

یہ خط چند ضروری کا مول کے لیے آپ کولکھ رہا ہوں۔

عطيه فيضى اپنی ڈائری ....اندن:۱۲رجولائی ۷۰واو .....میں کھتی ہیں:

آج اقبال نے اپنے ہاتھ کا لکھا ہوا''لپیٹیکل اکا نومی'' کانسخہ مجھے دیا۔(۵)

یہاں''پوٹیٹیکل اکانومی''سےکون تی کتاب مراد ہے؟ واکر کی انگریزی کتاب کی ارد وتلخیص، جوعلامہ اقبال نے کی تھی اَورجس کا ذکر اور نیٹل کالج کی رپورٹ میں موجود ہے یا''علم الاقتصاد'' کی کا پی انھوں نے عطیہ فیضی کودی ہوگی۔کیا واکر کی تصنیف کامختصر اردوتر جمہ، جوعلامہ اقبال نے کیا، کتابی صورت میں چھیاہے؟ (۱)

''نقوش'' کالا ہورنمبر<sup>(2)</sup>اس وقت میرے پاس نہیں ہے۔ جب میراد بلی سے سری نگر تبادلہ ہوا تواپنی پانچ ہزار کتابیں دہلی چھوڑآ یا تھا۔اس ساری تعداد میں سے صرف نوے کتابیں بچیں، باقی دیمک کی نذر ہو گئیں۔''نقوش'' کالا ہورنمبر بھی اسی ذخیرے میں تھا۔

غالبًا حكيم احمد شجاع <sup>(٨)</sup> كامضمون ُلا ہور كا چيكسى' اسى لا ہورنمبر ميں شائع ہوا تھا۔اس كی فوٹو اسٹیٹ كا پی در كار

ہے۔اگرزحت نہ ہوتو تحکیم احمد شجاع کی''خوں بہا'' بھی میرے لیے کہیں سے تلاش کریں۔ پرانی کتاب ہے،آسانی سے نہ مِل سکے گی۔ حکیم صاحب قبلہ نے اس کی ایک جلد والدمحتر م کودی تھی۔ مدتوں وہ میرے پاس رہی، کیکن اب وہ بھی گم ہو چکی ہے۔اصل بات یہ ہے کہ گھر میں اب کتابوں کے لیے کافی جگہ بھی تو نہیں رہی۔ میری زیرتخریر کتاب کے لیے کوئی عمدہ سانام بھی تجویز کیجیے۔ امید کہ آپ خیریت ہے ہوں گے۔

نیازمند جگن ناتھآ زاد

پروفیسر غلام سین ذوالفقاراوراور نیٹل کالج میں دوسرے تمام احباب کی خدمت میں آ داب۔ پروفیسر غلام حسین ذوالفقار صاحب کے مقالے ُ علامہ اقبال اور نیٹل کالج میں' نے بہت کام دیا ہے۔ اُن کے نام اور حوالوں سے زیرِ تحریر کتاب کے بعض صفحات جگمگار ہے ہیں۔ (۹)

آزاد

(1.)

جمول کیم فروری ۱۹۸۲ء

اے غائب از نظر کہ شدی ہم نشین دل می بینمت عیاں و دعا می فرستمت<sup>(۱)</sup>

برادرعزيز!السلام عليكم

ایک مدت کے بعد پھرآپ سے ملاقات کا موقع مِل گیا۔حفیظ جالندھری<sup>(۲)</sup>مرحوم کہا کرتے تھے کہ زندگی کی دعا مانگناچاہیے،اگرزندگی ہے تو ملاقاتیں ہوہی جاتی ہیں۔

لیکن میشنگی رہی کہ بیدملا قاتیں بہت مختصر ہیں۔اصل میں ہم لوگ،ڈیلی گیشن کے تمام اراکین، بھا گم بھاگ کے عالم میں رہے۔اطمینان کے ساتھ بیٹھ کے باتیں کرنے کا موقع نہ مِل سکا،کین مَیں سمجھتا ہوں،اس دَور میں رہجے غنیمت ہے۔

آپ نے بڑا کرم کیا کہ جن کو ہوٹل میں تشریف لائے اورگراں قدر تخفے سے نواز ا: سید حامد جلالی کی کتاب (۳)کی فوٹو اسٹیٹ کا پی ۔ع: کرم کر دی الٰہی ، زندہ ہاثی!

آپ نے پوچھاتھا کہ' اوراق' والےمضمون' اقبال اور جوش' کے علاوہ ۸۵ء میں اقبال یا اقبالیات کے بارے میں میر کے کون کون سے مضامین شائع ہوئے ہیں۔اس وقت جو کچھ یاد ہے، وہ پنچے درج کرر ہا ہوں: ا۔" زبان وادب" (سه ماہی)..... پٹینه، بہار.....اپریل تا جون ۸۵ دسی و قبال اورانجمن حمایتِ اسلام' ۲۔" زبان وادب" (سه ماہی)...... پٹینه، بہار......اکتوبر تا دسمبر ۸۴ء

(غالبًا بیتاریخ غلط ہے۔رسالہ کہیں ادھرادھر ہو گیا ہے۔ مدیر محترم نے یہی تاریخ لکھی ہے، کین مکیں سمجھتا ہوں، جنوری ماریج ۸۵ء ہونا چاہیے۔عنوان یا زنہیں۔)

٣- "معارف" .....اعظم گره ه.... رسمبر ٨٥ و (مير الكها موادياچه: "رُوداوا قبال")

ىه\_''توازن''.....مائى گاؤں....ملى گاؤں....ملى گاؤں....مان بر٦ (٨٥ء).....'اقبال كى بعض نظميں اوران كے متر وك اشعار'

۵ـ "قومی سوچ" ..... بمبئی ..... ماه نامه .... انگلتان جانے کی تیاری .... ("رُودادِا قبال" کاایک غیر مطبوعه باب

۲۔''امکان'،۔۔۔۔۔۔ مائی۔۔۔۔۔ ایس ایسی کھی ایک مضمون چھپا ہے،عنوان یا ذہیں رہا۔رسالہ سامنے نہیں ہے۔ یاد آیا،اس کا عنوان ہے۔''اقال کے استاد: آرنلڈ'

لا ہور میں آپ کے ساتھ ایک بات کا ذکر کرنامیں بھول گیا اور وہ تھی، اپنی کتاب ''محمدا قبال'' کے بارے میں۔
آپ بھی شاید بھول گئے۔ آپ نے کہا تھا، آپ کے ایک ناشر دوست سے کتاب چھاپنا چاہتے ہیں ('') آپ نے مجھ سے شرا لکا کے بارے میں پوچھا تھا؛ مئیں نے آپ کو کھا تھا کہ شرا لکا آپ خود ہی طے کر لیجیے گا، مجھے منظور ہوں گی۔ نیز، اس کتاب کے بارے میں پوچھا تھا؛ مئیں سے مئیں نے تھجے کر کے بھیجی تھی۔ آپ کی طرف سے اس سلسلے میں کوئی خط نہ مِلا کہ میتھجے شدہ اُوراق آپ کو مِلے یانہیں۔ اور کتاب جھیے رہی ہے یانہیں؟ اس کے بارے میں اطلاع دے کرممنون کریں۔

اس سلیلے میں اب ایک اُور بات یاد آرہی ہے، وہ یہ کہ صفحہ نمبراے کا سارا حاشیہ خارج کردینا ہے۔ اقبال نے دراصل یہ بات اپنی نظم 'وُعا' کے بارے میں کہی ہے، جوضح ہے۔ (یا رب! دلِ مسلم کووہ زندہ تمنا دے).....'نوائے مُم' کے بارے میں نہیں لکھی،اس لیے بیحا شیہ خارج کردیجیے گا۔

ایک زحمت اُور دیتا ہوں۔از راوِ کرم ڈاکٹر محمد سہبل یا ڈاکٹر وحید عشرت (۵) کوٹیلی فون پراطلاع دے دیجے کہ ڈاکٹر تا راچرن رستوگی (۲) کے ساتھ میری ملاقات دبلی میں ہوگئ تھی۔انھوں نے ان کے لیے دوسو چیس صفحات پر مشتمل جومسودہ دیا تھا، وہ نصیں دے دیا گیا تھا۔ رستوگی صاحب براہِ راست ڈاکٹر محمد سہبل عمر اور ڈاکٹر وحید عشرت کوشکر نے کا خطاکھیں گے۔اس وقت وہ راجستھان جارہ ہے۔

ایک زحت اور الیک ٹیلی فون جناب مجمعبداللہ قریثی کو سیجے۔ اُن سے کہیے کہ''رُ ودادِا قبال'' کا پہلا باب ، جوغیر مطبوعہ ہے ، مئیں ڈاکٹر جاویدا قبال کودے آیا تھا۔اس کاعنوان تھا: خاندان اور آبائی گاؤں۔اس میں کچھٹی باتیں ہیں۔ ڈاکٹر جاویدا قبال کودے آیا تھا۔اس کاعنوان تھا: خاندان اور آبائی گاؤں۔اس میں کچھٹی باتک وہ دیکھ چکے ہوں جاویدا قبال نے ایک خط میں اس مضمون سے دل چسپی کا ظہار کیا تھا اور وہ اسے دیکھنا چاہتے تھے۔اب تک وہ دیکھ چکے ہوں گے۔ان کی رائے بیتھی کہ یم مجلس ترتی ادب (یا بزمِ اقبال؟) کے اردوسہ ماہی''اقبال''(ے) میں چھپنا چاہیے۔ویسے ڈاکٹر

جاویدا قبال نے کہاتھا کہ وہ اس پرایک نظر ڈالنے کے بعدا سے احمد ندیم صاحب قاسمی کو بھوادیں گے۔امید ہے، یہ صنمون اپنی منزلِ مقصود تک پہنچ گیا ہو[گا]۔اگر نہ پہنچا ہوتو قریثی صاحب ڈاکٹر جاویدا قبال سے لےلیں۔

ویسے میری اطلاع کے لیے مجھے از راو کرم یہ بتائیں کہ کیا ہزم اقبال اور مجلس تی ادب ایک ہی ادارے کے دو مختلف نام ہیں ان کا انگریزی رسالہ'' اقبال'' تو میری نظر سے گزرا ہے۔ میرا مقالہ Islam and the Modern Age انگریزی والے'' اقبال'' میں چھیا تھا (۸) کیا اس ادارے کا (بزم اقبال کا، یا مجلس ترتی ادب کا) اردو میں بھی کوئی جریدہ

"اقبال" کے نام سے نکاتا ہے۔ مجلس ترقی ادب کا جریدہ" صحیفہ" تو بھی کھار میرے نام آجا تا ہے۔ اس میں میرے دوایک چھوٹے چھوٹے چھوٹے چھوٹے مضامین چھے بھی ہیں۔ بات دراصل یہ ہے کہ صفعون نے ندان اور آبائی گاؤں 'بہت طویل مضمون ہے۔ اقبال اکیڈیی کے سہ ماہی "اقبالیات" میں تو ساسکتا ہے، دویا تین فسطوں میں۔ معلوم نہیں، بزمِ اقبال (؟) کے جریدے "اقبال '(؟) میں سابھی سکتا ہے یانہیں۔ صاف کیے ہوئے طویل مضمون کے بارے میں یہ خیال بھی رہتا ہے کہ کہیں ضائع نہ ہوجائے ۔ یہاں سے بھیجا ہواایک بہت ہی طویل مضمون '(رودادِ اقبال' کا 'حرف اوّل' عمر صاحب تک نہیں پہنچا۔ یہ

'حرف اوّل' بہت ہی دل چسپ ہے اوراس میں اس پہلو پہمی روشی ڈالی گئی ہے کہ یہاں کس سرزاج کے لوگ اقبالیات سے دل چسپی رکھتے ہیں۔ایک تو اسٹیٹ کا پی خراب نکل تھی۔ جموں میں دل چسپی رکھتے ہیں۔ایک تو اسٹیٹ کا پی خراب نکل تھی۔ جموں میں فوٹو اسٹیٹ کا چھا انتظام ہے بھی نہیں ،اور کئی صفحات کی عبارت کوقلم سے اجا گر کرنا پڑاتھا ) اور پھروہ رجٹری سے بھیجا۔ پینیتیس چالیس روپے کے ٹکٹ اس پر لگ گئے تھے۔مضمون پھر بھی مکتوب الیہ تک نہ پہنچا۔ بہر طور یہ 'حرف اوّل' اب دوبارہ انھیں سے بھیجوں گا۔

خدا کرے،آپ ہرطرح خیریت ہے ہوں۔ اس خط کی رسید کا انتظار رہےگا۔

### نیازمند جگن ناتھآ زاد

میرے ایک شاگر اسد اللہ وانی نے میری تمام کتابوں کے نام، تاریخ اشاعت، پبلشرز وغیرہ کے پتے تلاش کر کے بیا کیہ Bio-Data تیار کیا ہے۔اس خط کے ساتھ آپ کو بھیج رہا ہوں۔اسے اپنے پاس محفوظ کر لیجیے گا، کبھی کام دے جائے گا۔

اس میں کہیں کہیں اغلاط بھی ہیں۔آپ انھیں خود حجے کرلیں گے، مثلاً اس میں مجھے ابھی تک صدرِ شعبۂ اردو لکھا ہے، جو صحیح نہیں ہے۔اب Emeritus ship] مجھے مِل چکی ہے۔اس حصیح نہیں ہے۔اب قومیں ریٹائر ہو چکا اور اسی یونی ورٹی میں ایمریٹس شپ[Emeritus ship] مجھے مِل چکی ہے۔اس طرح کی ایک اُور کوتا ہی کے باوجود میکام کی چیز ہے۔ بس افسوس اس بات کا ہے کہ اپنے ملک میں میرے کام کی پوری قدر نہیں

ہوئی۔ ہاں، بڑی بات یہ ہے کہ جو پچھے مِلا ہے، ہن مانگے مِلا ہے اوراس خیال سے جو تسکین ہوتی ہے، لفظوں میں نہیں آسکتی۔ ''دمجمدا قبال: ایک ادبی سوانح حیات' کے سلسلے میں ایک اور کام کی بات یاد آگئی۔ اس کتاب میں جہاں جہاں لفظ

واژ ناسٹ آیا ہے، اسے ویکے ناسٹ کردیں۔ صفحہ اے کا سارا حاشیہ حذف کردیں ؛ لیکن بیاطلاع بھی تو دیں کہ کتاب واقعی حجیب رہی ہے یا پبلشر نے اپناارادہ بدل لیاہے۔

والسلام

آزاد

اس خط کی رسید کاانتظار ہے گا۔

آزاد

(II)

جمول

۳۰رجون ۱۹۸۲ء

محبِ گرامي قدر! آ داب

یہاں آنے کے بعدا یک خط آپ کو براہِ راست کھا اور ایک جناب محمد عبداللہ قریثی کی وساطت سے۔امید کہ دونوں مِل گئے ہوں گے۔

امید که ''مرقع اقبال'' آپ کوموصول ہوگئ ہوگی۔ دہلی ہے میں نے ڈاکٹر آغا سہیل (گورنمنٹ ایف ی کالج، لاہور) کے ہاتھ بھیجی تھی۔

ایک دفعهآپ نے پوچھاتھا کہ سالِ رواں میں علامہ اقبال کے متعلق میر ہے کون کون سے مقالے چھپے ہیں ، ان کی فہرست نیجے درج ہے:

- ا۔ Last year ماه نامه 'معارف' ،اعظم گره ه ...... دئمبر ۸۵ ه ..... 'رُ ودادِا قبال' (پېلاحصه )
  - ۲ ماه نامه "معارف"، اعظم گره هسد جنوری ۸۱ ه..... "رُودادِا قبال" (دوسراحصه)
- س۔ ''ہماری زبان' ،نئی دہلی .....( تاریخ بازئیں رہی ۸۱ءہی ہے) .....' کچھا قبال کے بارے میں'
  - ۴- "رُوح ادبُ '(سه مابی) ، کلکته .....جون ۱۹۸۲ء ..... 'اقبال کی تاریخ ولادت '
  - ۵۔ ''توازن''(سه ماہی،سلسله نمبر۲)، مالی گاؤں.....جنوری فروری مارچ۲۸ء..... 'اقبال کی بعض نظمیں اوران کے متروک اشعار'
- ۲۔ Last year''(بان وادب'' (سہ ماہی)، پٹینہ۔۔۔۔۔اپریل مئی جون ۸۵ء۔۔۔۔۔۔'اقبال اورانجمن حمایت اسلام' زحمت نہ ہوتو از راہِ کرم محمد عبداللہ قریثی صاحب کے ساتھ ٹیلی فون پر بات کرلیں اور پوچھ لیں کہ اضیں میرا خط

مِل گیا ہے یانہیں؟ اس خط میں کی باتیں جواب طلب ہیں۔ ایک اہم بات یہ ہے کہ مجھے ان کی کتاب'' آئینۂ اقبال'' کی ضرورت ہے۔ آپ کوزمت تو ضرورت ہے۔ آپ کوزمت تو

ہوگی الیکن بیآ ہے بھجوادیں۔حشر کے روز دونوں دوستوں کے ساتھ حساب ہوجائے گا۔

اس وفت آپ کا ایک عنایت نامه سامنے ہے ۱۳ رفر وری ۸۶ء کا۔اس کا جواب مَیں ابھی تک نہیں دے سکا،اب دے رہا ہوں۔حیدرآیا دمیں بھی اس کے متعلق بات نہیں ہوئی۔

ا ـ " فكرا قبال كے بعض اہم پہلؤ" اور Iqbal: His poetry and Philosophy يدونوں كتابيں آپ كو حيدر آباد

میں پیش کردی گئی تھیں۔

۲۔ 'مرقع اقبال' وْ اکٹر آغالمہیل کے ہاتھ روانہ کردیا گیا تھا، مل گیا ہوگا۔

۳- 'بچول کا قبال' ( ناشر: کپور برادرز ) بھی ،میراخیال ہے،آپ کوحیدرآ بادہی میں پیش کردی گئ تھی۔اگر نہ دی ہوتو لکھیں،

مئیں یہاں سے رجٹری کے ذریعے سے بھیج دوں گا۔چھوٹی سی کتاب ہے (لیکن خیال یہی ہے کہ مئیں نے آپ کو دے دی تھی۔ابٹھیک سے یادنہیں آر ہاہے )۔

۴۔''ا قبال: زندگی شخصیت اور شاعری''، ہوسکتا ہے، یہ کتاب آپ کو دبلی میں مِل گئی ہو۔این سی ای آرٹی نے چھا پی ہے۔اگر نہ مِلی ہوتو اس کے بارے میں بھی اطلاع دیں۔''بچوں کا اقبال'' کے ساتھ ہی بھیج دوں گا۔

۵۔''ا قبال اور اس کا عہد'' کے پہلے ہندستانی اڈیشن اور دوسرے ہندستانی اڈیشن میں کوئی فرق نہیں ہے۔ تیسرے ہندستانی اڈیشن میں ایک مضمون کا اضافہ ہے: 'ا قبال کی شاعری' ۔ یہ' نگار'' ( کھنو ) میں بھی چھپا تھا اور'' نگارِ پا کستان' ( کراچی ) میں بھی ۔ میرا خیال ہے، یہ مضمون آپ د کھے جیں۔شاید'' اقبال بحثیت شاعر'' میں بھی یہی شامل ہے۔ یہ خط گھر سے ککھ رہا ہوں اور'' اقبال بحثیت شاعر'' یونی ورشی میں ہے۔شاید آپ نے اپنے ایک مضمون میں میرے مذکورہ مضمون 'اقبال کی شاعری' کا حوالہ بھی دیا ہے' مسجد قرطہ' کے تعلق ہے ( )

۲۔ ''اقبال کی کہانی'' (دس سے چودہ برس تک کے طلبہ کے لیے )۱۹۷۹ءاور۱۹۸۴ء کے اڈیشنوں میں کوئی فرق نہیں۔ آپ نے لکھا تھا کہ''محمدا قبال:ایک ادبی سوانح حیات'' کی اشاعت آپ کے جو دوست کرنا چاہتے ہیں، وہ مئی جون تک کا م شروع کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔جون قواتے ریب قریب گرزی گیا۔

مئیں نے اپنے ایک خط میں اُن اغلاط کی نشان دہی کی تھی ، جواس ہندستانی اڈیشن میں موجود ہیں ،کین آپ نے بنایا تھا کہ یہ خطآپ کوئییں مِلا ۔اب نیچے دوبارہ یہ نشان دہی کررہا ہوں۔ازراہِ کرم کتابت سے قبل مطبوعہ ہندستانی اڈیشن میں یہ تمام اغلاط صحح کردیں ؛ممنون ہوں گا۔

صفحتنمبر سطر خاندان نے اسلام ۔۔۔اور خاندان نے اسلام قبول کیا۔ بزرگ خاندان نے متعدد ہار حج کرنے کے باعث بابالول حج نام پایااور یندر ہویں صدی عیسوی کی بات ہے ا ستر ہو س صدی عیسوی کی بات ہے صفح نمبر ۲۷ سے صفح نمبر ۷۷ تک جہاں جہاں افظ واژناسٹ آیا ہے، اسے ویکے ناسٹ بنادیں۔ يبلامصرع بالدرويان بالالهرويان چىف جسٹس 1+14 اس کے علاوہ آپ ایک نظر کتاب پر ڈال لیں اور ان کے علاوہ اَور کوئی غلطی ہوتو اس کی بھی تقییح کر دیں بمنون ہوں گا۔ مضمون کے متعلق محم عبداللّٰدقریثی صاحب کا خط، مدت ہوئی، مِلا تھا۔ ڈاکٹر جاویدا قبال نے مضمون ٔ خاندان اور آبائی گاؤل' قاسمی صاحب کو بھیج دیا تھااوروہ''اقبال'' (اردو) میں شائع ہور ہاہے۔ لیجیے،آپ کے عنایت نامے کے دوسرے صفحے بر ۵سوال اُور درج ہیں،ان کے جواب، نامکمل ہی سہی، حاضر ہیں: ا۔''رُودادِا قبال''<sup>(۳)</sup>کی دوجلد ہِ مکمل ہو چکی ہیں۔جلداوّل پندرہویں صدی ہے ۱۹۰۵ء تک اور جلد دوم ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء تک \_ دونوں جلدوں کے ابواب کی فہرست یہ ہے: جلداوّل: ٢ ـ خاندان اورآ مائي گاؤں ا ـ حرف اوّل ۳ ـ تاریخ ولادت ٣-سيروسے سال کوٹ ۵\_ پیدائش، بچین اورلژ کین ۲\_اقبال:لا ہور میں ۸ فکروفن کےارتقا کا پس منظر (خودانتقادی کی روشنی میں ) ۷۔۱۹۰۵ء تک کامتر وک کلام ۱۰ انگلتان حانے کی تیاری 9\_ا قبال اور ہندستان (ہاتھ کے لکھے ہوئے فل اسکیپ سائز کے قریباً سات سوصفحات ) جلددوم: ۲۔ لا ہور سے لندن تک ايتمهيد ٣ ـ ايران ميں مابعدالطبيعيات كاارتقا ٣\_اقبال:انگلستان میں ۲\_مغرب:ا قبال کی نظر میں ۵۔عطبہ فیضی اور و سگے ناسٹ ۷- ا قبال:مغرب کی نظر میں ۸۔۵۰۹ء کے بعد کا پچھ متر وک کلام

9\_انگلستان ہےروانگی

## ( ہاتھ کے لکھے ہوئے فل اسکیپ سائز کے قریباً ساڑھے چھے سو شخات)

آپ نے اس کی اشاعت کے بارے میں پوچھا ہے۔ دراصل اس کی طباعت اور اشاعت سے میرا کوئی تعلق نہیں۔میرا کام تو یہ ہے کہ یونی ورٹی کی فرمائش پرمیں میکا مکمل کردوں۔طباعت تو یونی ورٹی کا کام ہے اور یونی ورٹی چند ناشرین سے بات کررہی ہے۔دوایک ماہ تک،امید ہے،کوئی نہکوئی نتیجہ سامنے آ جائے گا۔اس وقت آپ کواطلاع دوں گا۔

ترجمہُ''جاویدنامہ''میں نےآل انڈیا قبال صدی نقاریب کمیٹی کی فرمائش پر ۱۹۷۳ء میں کلمل کرلیا تھا۔ آج اس ململ کے تیرہ برس گزر گئے۔ اس ووت آل انڈیا اقبال صدی ململ کیے تیرہ برس گزر گئے۔ اس ووت آل انڈیا اقبال صدی نقاریب کمیٹی موجود تو ہے، لیکن ع: ہر چند کہیں کہ ہے، نہیں ہے۔ اب امید نہیں کہ بیادارہ یہ کتاب چھاپ سکے۔ مہیں نے بھی اس کے متعلق کسی پبلشر سے بات نہیں کی۔ چاہتا ہوں، اب کسی سے بات کروں۔ مہیں نے اس ترجے میں اپنا خونِ جگر صرف کیا ہے۔ بیتر جمہ یا کستان میں بھی چھپنا چاہیے۔

''معارف'' اعظم گڑھ کے شارہ دسمبر ۸۵ء میں'' رُودا دِا قبال'' کے' حرف ِاوّل' کا پہلا حصہ شائع ہوا تھا اور جنوری ۸۲ء میں دوسرا حصہ۔

'انگلتان جانے کی تیاری'' قومی سوچ'' بمبئی میں چھپا۔مہینایا زنہیں،فروری یا مارچ تھا۔اقبال کے استاد: آرمنلڈ' معجھیاہے،

لیکن بالکل یا دنہیں کہ کس رسالے میں۔رسالے طلبہ لے جاتے ہیں،مئیں مانگنا بھول جاتا ہوں اور وہ واپس کرنا بھول جاتے ہیں۔اور رسائل واپس مانگوں بھی کیا، گھر میں کتابوں کی جگہ مشکل سے نکال پاتا ہوں۔چار کمرے فرش سے جھت تک کتابوں سے بھرے ہیں۔کوئی دس ہزار کتاب بکسوں میں بند کر کے دبلی بھیج چکا ہوں۔اب یہاں سے فارغ ہو کے دبلی واپس جاؤں گا تو ان تمام کتابوں کوسنھالوں گا،اس لیے رسائل اگر طلبہ لے جاتے ہیں تواجھا ہی کرتے ہیں۔

دیکھیے، بیدانے پانی کی بات ہے۔ ۱۹۲۸ء میں دوبرس کے لیے سری گر آیا تھا۔ وہاں دس برس کام کرنے کے بعد سبک دوش ہوا۔ پھر جموں یونی ورسٹی نے بلالیا تین برس کے لیے۔ ابھی تک یمیں ہوں۔ تقبل کے بارے میں کے معلوم ہے۔ ہم باہر کے لوگ ہیں، یہاں کے شہری بین سکتے اور جہاں کے شہری ہیں ( دہلی کے )، وہاں سے نکے ہیں برس ہونے کو آ رہے ہیں۔ حفیظ صاحب نے کیا عمدہ کہا ہے:

جھڑا دانے پانی کا ہے، دام وقفس کی بات نہیں اپنے بس کی بات نہیں، صاد کے بس کی بات نہیں

گویا میری زندگی تو ججرت ہی میں بسر ہوگئ \_ راول پٹڈی سے لا ہور ، لا ہور سے دہلی ، دہلی سے سری نگر اور سری نگر سے جموں \_ گویا اب واپسی کا سفر ہے ۔ خدا کر ہے ،اس سفر کا خاتم عیسیٰ خیل میں جا کر ہو ، کیوں کہ سفر کی ابتداو ہیں سے ہوئی تھی \_ (۵) ا گلے دن''نواے وقت'' (لا ہور) میں پڑھا کہ استادِ محترم ڈاکٹر سیدعبداللہ بیار ہیں۔اس اطلاع سے طبیعت بہت پریشان ہے۔خداانھیں صحت دے۔ آپ اگر ہمپتال ان سے مِلنے جائیں عیادت کے لیے تو میراسلام اُن کی خدمت میں عرض کر دیں۔ (۲) اس مصرعے کے ساتھ:

ع تنت به نازطبیا ان نیاز مندمباد

مئیں اُن کی صحت کے لیے ہر لمحددست بددعا ہوں۔وہ ہمارے علم وادب کی اور ہمارے تہذیب وتدن کی بہت قیتی متاع میں ۔اللّٰد تعالیٰ ان کا سامیہ ہمارے سروں پر سلامت رکھے ۔امید کہ آپ ہر طرح خیریت سے ہوں گے۔

> نیازمند جگن ناتھآ زاد

> > يس نوشت:

یہ خط بہت طویل ہو گیا ہے۔خدا کرے، آپ تک پہنچ جائے۔اس کے اکثر جھے جواب طلب ہیں،ان حصول کے جواب کا انتظار رہے گا۔والسلام

جگن ناتھ آزاد

میراگھر کا پتایہ ہے:

A-25 Government Quarters,

Gandhi Nagar, Jammu Tawi

(J & K)-180004

بھائی جان! ایک اہم بات تورہ ہی گئی ۔لفا فہ بند کرنے کے بعدا سے کھولا ہے۔

کچھ مدت ہوئی ،مَیں نے میرال بخش جلوہ کے بارے میں ایک مضمون پڑھا۔ <sup>(۷)</sup>اب اس مضمون کی ضرورت

ہاں رہا دنہیں آ رہا ہے کہ کہاں پڑھا ہے؟ خیال تو یہ ہے کہ'' اقبال رہویؤ' (اردو) میں پڑھا ہے، کیکن اب جس قدرشارے
'' اقبال رہویؤ' کے میرے پاس ہیں، مئیں نے سب دکھے ڈالے ہیں، یہ ضمون نہیں مِل رہا ہے۔ یہ بھی یادنہیں کہاس کے کھنے
والے کون صاحب ہیں؟ یہ علامہ اقبال کے لڑکین کے دوست تھے۔علامہ جب انگلتان سے واپس آئے تو انھوں نے ان کے
استقبالیہ جلسے میں نظم بھی پڑھی تھی (سیال کوٹ میں) نظم تو جیسی تھی، سوتھی؛ کیکن مذکورہ مضمون کی جھے ضرورت ہے۔ آپ کی نظر
سے میں ضمون گزرا ہو، یا اُب گزرے تو مطلع فرما کرممنون کریں۔

آزاد

## حواشي وتعليقات

(1)

- ا ۔ "بال جریل"، ۱۲۳
- ۲۔ عطاءالحق قاسمی (پ: کیمفروری۱۹۴۳ء)۔معروف مزاح نگار،سفر نامہنولیں،شاعراوردانش ور۔
- س۔ منیرہ بیگیم (پ:سراگست ۱۹۳۰ء) اقبال کی دوسری اہلیہ (سردار بیگیم ) سے ان کی صاحب زادی۔ اقبال انھیں پیار سے بانؤ کہا کرتے تھے۔ ان کی شادی علامہ کے دوست میاں امیر الدین کے صاحب زاد سے میاں صلاح الدین سے ہوئی۔
- ۳۔ میاں امیر الدین (۲رفروری ۱۸۸۹ء-۱۵/اگست ۱۹۸۹ء)۔ لا ہور کی معروف یا جی وسیاسی شخصیت تحریک پاکستان کے کارکن ۔صدر: انجمن حمایت اسلام وانجمن اسلامیہ پنجاب؛ میونیل کارپورلیشن، لا ہور کے میئر اورصوبائی وقومی اسمبلی کے رکن رہے۔
- ۵۔ عبدالقوی رہنوی (پ: کمی نومبر ۱۹۳۰ء) محقق، ناقد اور ادیب۔سیفیہ کالجی بھوپال سے بطور صدر شعبۂ اردوسبک دوش ہوئے۔ مزید تفصیل کے لیے دیکھیے: ''عبدالقوی دسنوی: ایک مطالعہ''، مرتبین: ڈاکٹر محمد نعمان + کوثر صدیقی۔ بھوپال ۱۰۲۰ء۔
- ۲۔ میاں منظر بشیر (۱۲ را کتوبر ۱۹۲۷ء ۲ رفر وری ۲۰۰۱ء) تجریک پاکستان کے سرگرم کارکن اورسلم کیگی رہنما۔میاں بشیر احمد (۲۹رمارچ ۱۸۹۳ء-۳رمارچ ۱۹۷۱ء) کے فرزند۔
  - چودهری ریاض احمد (پ:۱۱ رنومبر ۱۹۳۷ء) درین "سویرا"، نامورناشر۔
- ۸ چودهری نذیر احمد (۱۹۱۰ء-۲۳ مُرمَّی ۱۹۷۱ء)۔ترقی پیندادیب۔ بانی: ماہ نامہ''سویرا''، لاہور؛ نیا ادارہ، لاہور اورسویرا آرٹ برلیس، لاہور۔
  - 9 ''جماری زبان'':انجمن ترقی اردو ( جند ) بنی دبلی کافت روزه ترجمان ـ (۲)
- ا۔ عبدالرحیم چغتائی:معروف مصوراورافسانہ نگارعبدالرحلٰن چغتائی اورا قبال شناس: ڈاکٹرعبداللہ چغتائی کے بھائی۔ مکتوب الیہ کاخیال ہے کہ آزادصاحب نے کتاب عبداللہ چغتائی کوجیجی ہوگی، نہ کہ عبدالرحیم چغتائی کو، کیوں کہ تینوں بھائیوں میں سے اقبال اورا قبالیات ہے دلچیسی اور تعلق عبداللہ چغتائی کوسب سے زیادہ تھا۔
- ۲۔ ڈاکٹر عبدالسلام خورشید (۱۲راگست ۱۹۱۹ء-۱۱رفر وری ۱۹۹۵ء)عبدالمجید سالک کے فرزند\_معلم، صحافی،مصنف،محقق۔ تحریک پاکستان کے کارکن مصدر شعبہ صحافت: پنجاب یونی ورشی،لا ہور۔اقبالیاتی کتاب:''سرگذشتِ اقبال''۔
  - ۳- ناشر، مکتبه عالیه، لا مور کے مہتم کلیم نشتر'ان کا قلمی نام تھا۔
- ۳۔ آزاد نے اپنی متذکرہ کتاب کے دیبا ہے میں عربی مقولے: اطلبو العلم و لو کان بالصین کو صدیث نبوی کے طور پر درج کیا تھا۔ ڈاکٹر ہاشی نے توجہ دِلائی کہ بیر صدیث نہیں، عربی مقولہ ہے۔ سند کے لیے دیکھیے: مولانا عبدالقدوس ہاشی کا

مضمون معتبر وغيرمعتبر روايات 'مشموله' محلّه اسلامی تاریخ و ثقافت' '، (شعبهٔ اسلامی تاریخ ، کراچی یونی ورشی ) شاره:۱، ۷۰۰۷ء ، ص ۱۷۲

۵- "تشکیل جدیدالههات اسلامیهٔ اقبال کے نگریزی خطبات (مدراس) کا پہلاار دوتر جمہ از سیدنذیرینازی۔

۲ د اکٹرسلیم اختر (پ:۱۱رمارچ ۱۹۳۴ء)۔نقاد، افسانه نگاراورادیب۔سابق استادشعبهٔ اردو: گورنمنٹ کالج، لا ہوراور ایونی ورٹی آف ایجوکیشن، لا ہور۔'' اقبال :شخصیت، افکار وتصورات .....مطالعہ کا نیا تناظر'' ان کا اقبالیاتی کلیات ہے، جس میں ان کی جملہ اقبالیاتی تحریریں شامل ہیں۔

(m)

۔ ڈاکٹر انور محمود خالد (پ: کیم مارچ ۱۹۲۰ء)۔ شاعر، ادیب اور نقاد۔سابق صدرِ شعبۂ اردو: گورنمنٹ کالج، فیصل آباد۔ڈاکٹریٹ کے لیےانھوں نے''اردونٹر میں سیرتِ رسولۓ' کے موضوع پر وقیع تحقیقی مقالہ تحریر کیا تھا۔آج کل (جنوری ۱۲۰۱ء) فیصل آباد میں مقیم ہیں۔ قبالیاتی حوالے سے متعدد مضامین تحریر کر چکے ہیں۔

خالدصاحب نے جگن ناتھ آزاد کی کتاب 'اقبال اور شمیر' (مطبوعہ علی محدایٹ سنز، سری نگر ۷۵۱ء) پراپنے مضمون بعنوان: اقبال، مثابیر کشمیر اور جگن ناتھ آزاد (مطبوعہ: رونامہ نواے وقت، لا ہور، ۱۹۷۴ جولائی ۱۹۷۸ء) میں چار سوالات اٹھائے سے : (۱) کیا' آل بر ہمن زادگانِ زندہ دِل' سے واقعی پنڈت موتی لعل نہرواور پنڈت جواہر لعل مراد ہیں؟ (۲) کیا' آل جوال کو شہرو دوشت و در گرفت' سے شخ عبداللہ (شیر کشمیر) مراد ہیں؟ (۳) کیا مُلا زادہ شیخم لولائی دراصل سیدانو رشاہ کشمیری ہیں؟ (۴) کیا فرنس کو پشت کی الحقیقت اقبال نے شخ عبداللہ کو بیہ شورہ دیا تھا کہ وہ مسلم کانفرنس کو پشتل کانفرنس میں تبدیل کر دیں؟ ہیں دوسوالات میں دیے گئے دونوں اشعار 'نجاوید نامہ' کے جھے بعنوان: زیار تے امیر کبیر حضرت سیرعلی ہمدانی ومُلا طاہمُ خی

آں برہمن زادگانِ زندہ دِل لالہُ احمر ز رُوے شاں خَبَل آن جوال کو شہر و دشت و در گرفت پرورش از شیرِ صد مادر گرفت جگن ناتھ آزاد نے اپنی کتاب میں 'برہمن زادگان' سے موتی لعل، جوابرلعل اور شُخ عبدالله مراد لیے ہیں۔اس موضوع پر مرت کے نام ڈاکٹر انور محمود خالد کی مراسلت کے لیے رجوع کیجے: ماہ نامہ ''لہجور، عبر ۲۰۰۹ء۔

- 1۔ '' اقبال اور شمیر'' ازسلیم گی، یو نیورسل بکس، لا ہور ۱۹۸۵ء (دوم)، بارِاوّل: ۱۹۷۵ء مندرجاتِ کتاب: کشمیر کا ذہبی اور فکری پس منظر، کشمیر کا تاریخی اور سیاسی پس منظر، کشمیر کی تحریت اورا قبال، اہل کشمیر کلامِ اقبال میں، کشمیر کلامِ اقبال میں، اقبال کے آباو اجداد اور کشمیر، ساقی نامہ کا مطالعہ تعلیقات۔
- س۔ ڈاکٹر صابر آفاقی (پ:۹رمارچ ۱۹۳۳ء)۔ شاعر محقق، مترجم، سفر نامہ نگار۔ ان کی کتاب کا نام بھی'' اقبال اور کشمیز' ہے۔ کتاب کا دوسرااڈیشن ڈاکٹر جاویدا قبال کے دیباچے کے ساتھ ''اقبال اور آزادی کشمیز' کے نئے نام سے مقبول اکیڈمی، لا ہور (۱۹۹۲ء) کی طرف سے شاکع ہوا۔
  - ۳- مرادی: دیوناگری رسم الخط میں انتخاب کلام اقبال۔

(r)

- ا۔ فیض احمیض (۱۳ ارفروری ۱۹۱۱ء-۲۰ رنومبر۱۹۸۳ء)۔ ترقی پیندشاع ،ادیب اور نقاد۔ان کا شعری کلیات''نسخہ ہاےوفا'' کے نام سے شائع ہو چکا ہے۔اقبالیاتی کتب:''اقبال''،''انتخاب پیام مشرق'' (منطوم اردوتر جمہ)۔
  - ۲۔ قتیل شفائی (۲۴ ردیمبر ۱۹۱۹ء-۱۱رجولائی ۲۰۰۱ء) یر قی پیندشاعراورفلمی نغمہ نگار۔
- س۔ مکتوب الیہ کا بیہ مقالہ بعنوان'میر انیس اورا قبال' شعبۂ اردو، پیثاور یونی ورٹی کے مجلے'' خیابان' (انیس نمبر)، شارہ: دّمبر ۴۷-۱۹ء میں شائع ہوا۔اب بیر ضمون''اقبالیات: تفہیم وتجزیه' میں شامل ہے۔
- ۳۔ ماہ نامہ'' کتاب'' نیشنل بک فاؤنڈیشن کا ترجمان تھااوراُس زمانے میں لا ہور سے شائع ہوتا تھا۔ اب بیاسلام آباد سے نکلتا ہے۔ آزادصاحب کی مذکورہ کتاب برمکتوب الیہ نے تبصرہ کیا تھا۔
- ے صوفی غلام صطفیٰ تبہم (۴/راگست ۱۸۹۹ء- عفر وری۱۹۷۸ء) پنجابی، اردواور فاری کے شاعر، مترجم اور نقاد۔استادوصد رِ شعبۂ فاری: گورنمنٹ کالج، لاہور پیئر مین: پاکستان آرٹس کوسل؛ نائب صدر: اقبال اکادی پاکستان۔اقبالیاتی کتب: "نقشِ اقبال"(منظوم پنجابی ترجمہ)،"شرح صد شعرِ اقبال"،" علامدا قبال" (فاری سے ترجمہ)،"انتخاب کلامِ اقبال"، "سر بردہ افلاک" ("حاوید بنامہ" کا آزاد منظوم ترجمہ)۔
  - ۲ ۔ ڈاکٹر انورمحود خالد کواس واقعے کی بابت کوئی بات یاز ہیں۔

(a)

- ا۔ صدیقی صاحب سے مراد میں الدین صدیقی (۱۹۳۱ء-۲ردیمبر ۱۰۲۰ء) ہیں۔ ماہر تعلیم، بیوروکریٹ۔اوّ لین سیکرٹری اور ڈائر کیٹر: اکادی ادبیات پاکستان، اسلام آباد۔ جنگن ناتھ آزاد کے اس دَورے کا انتظام حکومتِ پاکستان نے کیا تھا اور صدیقی صاحب اس دَورے میں افسرمہمان داری تھے۔
  - ۲۔ غالب کا شعریوں ہے:
- کلتے کا جو ذکر کیا تو نے ہم نشیں! اک تیر میرے سینے میں مارا کہ ہائے ہائے ۔ ۳۔ جگن ناتھ کے والد: تلوک چند محروم کیم جولائی ۱۸۸۷ء کوموضع نور پورزمان شاہ جصیل عیسیٰ خیل (میانوالی) میں پیدا ہوئے اور ۲ رجنوری ۱۹۲۲ء کو دبلی میں انتقال کیا۔ ۱۹۰۸ء میں اقبال کی یورپ سے والیسی پرمحروم نے ایک نظم 'سلام و پیام' (مطبوعہ'' مخزن' نومبر ۱۹۰۸ء) میں اقبال کا استقبال ان الفاظ میں کیا:
- ۵۔ آرتھر جان آربری:Arthur John Arberry (۱۹۰۵ء-۱۹۲۹ء)۔ پروفیسر آربری کیمبرج میں پاکستانی طلبہ کی ایسوی ایشن کے زیر اہتمام یوم اقبال کی تقریبات میں با قاعدگی سے شرکت کیا کرتے تھے۔ ڈاکٹریٹ کے لیے جاوید

ا قبال كاختيق مقاله أخيس كي نگراني ميس پايية يحيل كو پېنچا ـ اقبالياتي تر اجم:

The Tulip of Sinai, Persian Psalms, The Mystries of Selflessness, Iqbal's Complaint and Answer, Javid Nama

- ۲۔ بقول ڈاکٹر ہاشی: کتاب کے ناشر جیل لنبی مرحوم کو ہار ہا زبانی اور تحریری توجہ دلائی گئی۔افسوس کہ وہ آخر تک اسے بطور حدیثِ نبوی ہی چھا ہے رہے۔
- این میری شمل: Annemarie Schimmel) معلم، دانش در، جرمن نژاد متشرق برمن، دانش در، جرمن نژاد متشرق برمن، درمن میری شمل ایرزی، عربی، فارسی، ترکی، اردو، سندهی سمیت متعدد زبانیس بول اور پره هسکتی تقییں ۔ ''جاوید نامہ'' کا ترکی زبان میں ترجمہ کیا۔ ان کی خواہش تھی کہ اُن کی تدفین سنده میں تشخصہ کے قریب مکلی کے قبرستان میں کی جائے، لیکن جب ان کا انتقال ہوا تو ان کی وصیت کونظر انداز کرتے ہوئے انھیں فوری طور پر بون کے عیسائی قبرستان میں فن کردیا گیا۔ إدهرا قبال اکادی پاکستان نے مکلی کے قبرستان میں ایک کا تبانہ رسم تعزیت اوا کی اور ان کی قبر کے لیختص جگہ پر ایک کتبہ لگا دیا گیا۔ ان کی مطبوعات کی تعداد غالبًا ایک سویا پی ہے ۔ اقبالیاتی کتب:

Cavidname, Botschaft der Ostens, Das Buch der Ewigkeit, Persischer Psalter,
Muhammad Igbal: Poet and Philosopher, Gabriel's Wing.

(Y)

- ۔ اس خط کے سرنامے برید دونوں تاریخیں درج میں، چناں چہ یہاں بھی دونوں لکھ دی گئی ہیں۔
- ۲۔ مطبوعہ:''مجلّه تحقیق''اور بنیٹل کالج ، لا ہور ۱۹۸۰ء،ص ۳۱-۳۲؛مشموله ''اقبال''۸۴ءاز ڈاکٹر وحیدعشرت (۱۹۸۷ء)ص ۲۷-۲۵۴؛مشموله ''اقبالیات :تفہیم وتجزیه' از ڈاکٹر رفنع الدین ہاشی ،ص۷۲-۴۱
- ۳۔ مشمولہ:''نقوش''، نثارہ ۱۲۳، تمبر ۱۹۷۷ء۔اس میں اقبال کی اپنے کلام پرنظر ثانی' کے علاوہ آزاد کا ایک اور مضمون اقبال کا مثالی انسان' بھی شائع ہوا تھا۔

(4)

- ۔ سرور سے مرادیر وفیسرآلی احد سرور ہے۔
- حگن ناتھ آزاداس ارادے کورُ وبمل نہیں لاسکے۔
- - ٣\_ ''تصانيف اقبال كاتحقيقي وتوضيحي مطالعه''
- ۵- پروفیسرخواجه غلام صادق (۳۰ اپریل ۱۹۲۳ء-۲۷ تقبر ۱۹۸۳ء) معلم، ادیب صدیر شعبهٔ فلسفه، گوزنمنٹ اسلامیه کالج، لا موراور پنجاب یونی ورشی، لا مور په وائس چانسلر: آزاد جمول وکشمیر یونی ورشی، منظفر آباد په سر براه: یونی ورشی گرانٹس کمیشن، اسلام آباد
- ۲ ڈاکٹر وحیدقریش (۱۲۲ فروری ۱۹۲۵ء ۱۷ کتوبر ۱۳۰۹ء) استاذ الاساتذہ بحق ،نقاد، شاعر ـ صدرِ شعبۂ اردواور پرنیل: پنجاب یونی ورشی اور نیٹل کالج ، لاہور؛ ڈین: فیکلٹی آف اسلامِک اینڈ اور نیٹل لرننگ پنجاب یونی ورسٹی ، لاہور؛ ناظم: اقبال اکادی،

لا مور؛ ناظم: بزم اقبال، لا مور؛ صدر نشین: مقدره قومی زبان، اسلام آباد؛ ناظم: مغربی پاکستان اردواکیژی، لا مور مدیر: "صحیفه"، لا مور با نظم: مغربی پاکستان اردواکیژی، لا مور به مدیر: "صحیفه"، لا مور با نی مدیر: "محبله تحقیق"، لا مور با می مدیر: "محبله تحقیق"، لا مور به معروفیسرا میریطس: گورنمنٹ کالج یونی ورشی، لا مور به متعدد تقیدی و تحقیقی کتب کے مصنف اقبالیاتی کتب: "اقبال اور یا کتانی قومیت"، "اساسیات اقبال" به مسلم ایک مسلم با کالی میکند اقبالیاتی کتب از المیکند الله میکند الله

2- ڈاکٹر محمد معروف ( کیم اگست ۱۹۳۸ء-۱۳۱۷ اگست ۲۰۰۱ء)۔ معلم فلسفی اورا قبال شناس۔ استاد شعبۂ فلسفہ: گوزنمنٹ اسلامیہ کالج، لامور رگوزنمنٹ کالج، لامور؛ پر نیل: گوزنمنٹ کالج، شیخو پوره رگوزنمنٹ اسلامیہ کالج، لامور؛ ریسرچ اسکالر: پنجاب یونی ورشی، لامور۔ اقبالیاتی کتب:

Iqbal and His Contemporary Western Religious Thought, Iqbal's Philosophy of Religion, Iqbal: Mind and Art, Contribution to Iqbal's Thought.

۸۔ بحوالہ: "ارمغان تحاز" من ۱۱۔....کمل رُباعی اس طرح ہے:

سحر ہا در گریبانِ شب ِ اوست دو گیتی را فروغ از کوکب ِ اوست! نشانِ مردِ حق دیگر چه گویم چو مرگ آید تبسم بر لب ِ اوست! بیاضِ''ارمغانِ تجاز''،ص ۲۷ (مملوکہ: اقبال میوزیم، جاوید منزل، لاہور)،''ارمغانِ تجاز'' (شخ محمد انثرف، لاہور نومبر ۱۹۳۸ء)،''کلیاتِ اقبال''فاری (شخ غلام علی اینڈسنز، لاہور ۱۹۷۳ء و ما بعد) اور''کلیاتِ اقبال''فاری (اقبال اکادی یاکتان، لاہور ۱۹۹۰ء) کی اشاعتوں میں بدریاعی فذکورہ صورت میں ہے۔

غلام رسول مہر لکھتے ہیں کہ ۷؍ مارچ [۱۹۳۸ء] کی شام کومکیں اور سالک صاحب حاضر خدمت ہوئے تو بظاہر طبیعت کسی قدر بہتر معلوم ہوتی تھی۔وہ خود فرماتے گئے: اُ اَب تو مکیں کمرے کے اندر تھوڑا ساچل پھر بھی لیتا ہوں'۔ہم نے عرض کیا: خدا کے فضل ہے، چندروز میں اتنی صحت ہوجائے گی کہ آپ کو تھی کے حق میں چہل قدمی فرمالیا کریں گئے۔مسکرا کر کہنے گئے: 'مکیں موت ہے تبار ہوں'۔ساتھ ہی اینا پیشوائی کے لیے تنار ہوں'۔ساتھ ہی اینا پیشوائی کے لیے تنار ہوں'۔ساتھ ہی اینا پیشو سنایا۔

نشانِ مردِ مومن با نو گویم چو مرگ آید تبهم بر لپ اوست ("اقبال نامهٔ 'مرتبریجراغ حسن حسرت مین ۵۵)

ایک روایت کے مطابق: اقبال نے اپریل ۱۹۳۸ء میں ایک روز اپنے براد رِمعظم: شخ عطا محمد کے سامنے مذکورہ مصرع تبدیل شدہ صورت میں ....نشانِ مردِمومن باتو گویم ..... پڑھا۔ (ماخوذ: ''اقبال درُونِ خانہ'' اوّل ، ۲۲۳) (۸)

- ا۔ پیشعرفیضی فیاضی کا ہے، جوفیضی دکنی کے نام سے بھی جانے ہیں۔
  - ۲- "حاویدنامهٔ" کامذکوره ترجمه شالعنهیں ہوسکا۔
- س۔ پروفیسر جگن ناتھ آزاد کئی برسول سے علامہ اقبال کی ایک مفصل سواخ حیات (''رُودادِا قبال') پر کام کررہے تھے اور غالبًا تین چار جلدیں تیار کر چکے تھے۔ ان کا منصوبہ تھا کہ سات جلدوں میں اقبال کی مفصل سوانح عمری تیار کی جائے۔

- ("اقباليات: تفهيم وتجزيه"، ص٢٦٦) تاجم بيهواخ عمري ابھي تك منصة شهود يرنهين آسكي \_
- ۳- درست نام علامه ''اقبال کی پہلی ہیوی تعنی والدهٔ آفتاب اقبال'' مطبوعہ: مجلس محبانِ علامه اقبال پاکستان، کراچی ۱۹۲۷ء مولف: مولاناسید حامد جلالی (۱۹۰۴ء - ۳۰ راپریل ۱۹۷۳ء) صحافی، ادبیب، عالم دین، مفسر قرآن، شارح حدیث تحریک پاکستان کے کارکن -
  - ۵ مطبوعه: اقبال اکیڈمی ، لا ہور ۱۹۴۳ء۔
  - ۲۔ ''چھ فراق کے بارے میں'،مشمولہ'' اوراق''، ثارہ نومبر سیمبر۱۹۸۳ء، ص۱۸۱-۱۸۱
    - ۷- جوش اورا قبال ،مشموله اوراق ، شاره جولا کی اگست ۱۹۸۲ء، ص ۱۸۹ ۲۰۱
- ۸۔ ڈاکٹر غلام سین ذوالفقار (۱۵راگست ۱۹۲۳ء ـ ۱۹۲۳ء ـ ۱۹۲۰ء) معلم، شاعر، نقاد، محقق اورا قبال شناس ـ صدر شعبهٔ اردو، پنجاب یونی ورشی اور نیٹل کالج، لا مور ـ ملازمت سے سبک دوشی کے بعد چند برس استبول یونی ورشی میں اردو پڑھاتے رہے ۔ ۲۷رمارچ ۱۹۹۴ء سے وفات تک بزمِ اقبال، لا مور کے اعزازی سیکرٹری رہے۔ اقبالیاتی کتب: ''اقبال کا وینی ارتقا''، '' اقبال نا کیا مطالعہ'' '' اکبراورا قبال'' '' اقبال کا پیام: نژاونو کے نام'' '' اکبراورا قبال: شختنا ظرمین' ۔

(9)

- ۔ اس خط کے سرنامے پرید دونوں تاریخیں درج ہیں، چناں چہ یہاں بھی دونوں لکھ دی گئی ہیں۔
  - ۲۔ غالب کا پیشع مکمل صورت میں اس طرح ہے:
- ئے مردہ وصال، نہ نظارہ جمال مت ہوئی کہ آشتی چیٹم و گوش ہے
  - - ۳- اقبال کی حیدرآباد میں کس ضعیف مغل شنرادے سے ملاقات ہوئی ؟ معلومنہیں ہوسکا۔
- ۵۔ عطیہ فیضی (کیم اگست ۱۸۷۷ء- ۴۸ جنوری ۱۹۲۷ء)۔ ماہر موسیقی اورادیبہ۔ اقبال سے بہت متاثر تھیں۔ اپنے نام اقبال کے خطوط، بعض دوسری تحریروں کا عکس، پورپ میں اقبال کے تعلیمی دور کی بعض یا دداشتیں اور تفصیل عطیہ فیضی نے اپنی کتاب Iqbal میں مرتب کر کے شائع کر دی۔ مترجمین: ضیاء الدین احمد برنی، عبد العزیز خالد، منظر عباس نقوی۔ عطیہ بیگم کے الفاظ بیں:
- ----Iqbal presented his original MS. of Political Economy to me. (P-21)
- کے اس سے مراد: واکر کی تصنیف Political Economy کا وہ اردوتر جمہ وقیص نہیں ہے، جواقبال نے اور فیٹل کالج میں الطور میکلوڈ عربیک ریڈر ملازمت کے دَوران کیا تھا۔ اصل مسودہ تو کالج میں جمع کرایا ہوگا۔ میتر جمہ شائع نہیں ہوا۔ قرین قیاس ہے کہ اقبال نے اپنی اردو کتاب ''علم الاقتصاد'' (طبع اوّل لا ہور نومبر ۱۹۰۴ء) کا ایک نسخہ عطیہ کو دیا ہوگا۔ 'اصل مسودے' کی بات فقط مبالغہ ہے۔
  - ۲- "نقوش" لا بهورنمبر، شاره ۲۶، فرور ۱۹۲۲ء -
- ۸۔ تحکیم احمد شجاع (۱۸راگست ۱۸۹۴ء-۱۸ر جنوری ۱۹۲۹ء)۔ شاعر، افسانه نگار، مترجم، ڈراما نگار، فلمی کہانی نویس، صحافی اور فسر قرآن \_ سیکرٹری: مجلس زبان دفتری (۱۹۲۸ء-۱۹۲۹ء)، سیکرٹری: پنجاب رمغربی پاکستان اسمبلی (۱۹۵۱ء-۱۹۲۳ء)\_

- ''خوں بہا''ان کی یا دداشتوں اور شاعری کا مجموعہ ہے۔متعدد کتب کے مصنف ومؤلف۔
- 9۔ میمضمون' اقبال اور اور نیٹل کالج' کے عنوان سے'' اور نیٹل کالج میگرین' کے شارے جولائی ۱۹۷۵ء میں شائع ہوا۔ بعد میں گورنمنٹ کالج ، لا ہور کے مجلّہ '' اقبال'' (اقبال نمبر) ۱۹۷۷ء میں شائع ہوا۔ اپنی ابتدائی صورت میں میمضمون'' اقبال'' لا ہور، شارہ اپریل ۱۹۲۳ء میں شائع ہوا تھا۔ ڈاکٹر رفیع الدین ہاشی نے اسے'' اقبال شناسی اور جزئل ریسر چ'' کے لیے نتخب کیا۔ اب یہ ڈاکٹر فروالفقار کی کتاب'' اقبال: ایک مطالعہ'' (بزمِ اقبال ، لا ہور، طبع دوم ) میں شامل ہے۔ کیا۔ اب یہ ڈاکٹر فروالفقار کی کتاب' اقبال: ایک مطالعہ'' (بزمِ اقبال ، لا ہور، طبع دوم ) میں شامل ہے۔
- ا۔ پیجافظ کا شعرہے ہلیکن اس کا مصرع اولیٰ اور مصرع ثانی کا تعلق الگ الگ اشعار ہے۔ دونوں اشعار کی اصل صورت درج ذیل ہے:
- اے غائب از نظر کہ شدی ہم نشین دل می گویمت دعا و ثنا می فرستمت در راہِ عشق مرحلہ کرب و بُعد نیست می بینمت عیاں و دعا می فرستمت
- حفیظ جالندهری (۱۴رجنوری ۱۹۰۰ء-۲۱ رومبر ۱۹۸۲ء)۔شاعر، افسانه نگار، تحریک پاکستان کے کارکن، پاکستان اور آزاد
   جموں وکشمیر کے تو می ترانوں کے خالق ان کا ایک کارنامہ چار جلدوں پرشتمل ''شاہ نامہ' اسلام'' ہے ۔نظموں اور گیتوں کے متعدد مجموعے شائع ہوئے۔
  - ۳۔ مراد ہے: سیدحامدالجلالی کی کتاب ''علامها قبال کی پہلی بیوی یعنی والدوُ آفتاب اقبال''۔
    - ۔ ایسی کوئی کتاب پاکستان سے شائع نہیں ہوئی۔
- ۵۔ ڈاکٹر وحیدعشرت (۱۱رفروری۱۹۲۴ء-۲۷مئی ۲۰۰۹ء)۔ صحافی، شاعر، مترجم، ادیب، محقق اور اقبال شناس۔ ڈپٹی ڈائر یکٹر
  ادبیات: اقبال اکا دمی پاکستان، لاہور۔ اقبالیاتی کتب: ''تجدیدِ فکریاتِ اسلام''،'' اقبال کا نظریہ پاکستان'''' اقبال:
  فلفے کے تناظر میں''' علامه اقبال اور خلیفہ عبدا کلیم کی نظر میں مسلم دنیا کی باز آفرینی کا مسئلہ''' اقبال اور خلیفہ عبدا کلیم کے عمرانی تصورات''۔
- ۲۔ ڈاکٹر تاراچرن رستوگی ( کیم جولائی ۱۹۱۹ء-۲۵ رفر وری ۱۹۹۷ء)۔نقاد بخفق۔انھوں نے تاریخ ،اقتصادیات ، فارسی اورانگریزی میں ایک میں ایک اور انگریزی ماصل کی۔اردواور لاطینی پر بھی دسترس رکھتے تھے۔ان کی بعض انگریزی تصانیف کا تعلق اسلام ، فارسی ادبیات اور تصوف سے ہے۔اقبالیاتی تصانیف:

Western Influence in Iqbal, Iqbal in Final Countdown

- ے۔ سماہی'' اقبال' برم اقبال، لا مور کا ترجمان جریدہ ہے؛''صحیفہ''مجلس ترقی ادب، لا مورشائع کرتی ہے۔
  - ۸۔ Iqbal الا ہور، جنوری ۹ کا اء، ص ۳۱-۲۱
- 9 مضمون علامه اقبال كا غاندان اور آبائي گاؤل مطبوعه: سه ما بي مجلّه ' اقبال ' ، بزمِ اقبال ، لا مور جنوري اپريل ١٩٨٨ء، ص١٥-٣٦

- اا۔ آزاد کی پیتصنیف بھارت میں ماڈرن پباشنگ ہاؤس،دریا گنج،دہلی کی طرف سے۱۹۸۵ء میں شائع ہوئی۔ (۱۱)
- ا۔ ''سفرنامہ' اقبال'' ازمجر تمزہ فاروقی (پ: ۲۷ر جنوری ۱۹۴۵ء) سفرنامہ نگار اور محقق۔ دیگر اقبالیاتی کتب:''حیاتِ اقبال کے چند مُخفی گوشے''،'' اقبال کا سیاسی سفز'۔
- ا۔ پروفیسر جگن ناتھ آزاد کا بی مضمون اقبال کی شاعری، ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی کی مرتبہ کتاب 'اقبال بحثیت شاعر' میں شامل ہے۔اس سے پہلے یہ 'نگاریا کستان' ،کراچی ،جنوری۱۹۲۲ء میں شائع ہوچکا تھا۔
  - س- جبیا که بتایاجاچاہے کہ غالبًا بیکتاب شائع نہیں ہوگی۔
- روفیسر تھامس واکرآ رنلڈ (۱۹ اراپریل ۱۸۲۸ء-۹رجون ۱۹۳۰ء)۔معروف فلسفی۔انگریزی، جرمن، اطالوی، فرانسیبی، روئی، وئی، وئی، پروفیسر تھامس واکرآ رنلڈ (۱۹ اراپریل ۱۸۲۸ء-۹رجون ۱۹۳۰ء)۔معروف فلسفی ۔انگریزی، جرمن، اطالوی، فرانسیبی، روئی، وئی، پرتگالی اور ہسپانوی کے علاوہ اردو، عربی، فارٹی اسٹنسکرت زبانیں بھی جانتے تھے۔ ٹی آف لندن سکول اور میگڈ الیمن کالج، لا ہور میں فلسفے کے استاد اور اور نیٹل کالج، لا ہور میں فلسفے کے استاد اور اور نیٹل کالج، لا ہور کے۔ ۱۹۱۰ء کے پرنسپل رہے۔ لندن واپس جا کر (۱۹۰۷ء-۱۹۱۹ء) انڈیا آفس لا تبریری میں اسٹنٹ لا تبریری میں اسٹنٹ لا تبریری میں انھی سے تعلیم کے سے ۱۹۲۰ء تک وزیر تعلیم ہند کے مشیر کے فرائض بھی انجام دیے۔ اقبال نے گورنمنٹ کالج، لا ہور میں انھی سے تعلیم کے ساتھ علمی تربیت بھی حاصل کی۔ قیام یورپ کے دَوران میں بھی اقبال کوان کی رفاقت ومشاورت میں رہی۔
- ۵۔ جگن ناتھ آزاد عیسی خیل میں پیدا ہوئے تھے، چناں چہ فطری طور پر وہ اپنے آخری ایام اپنی جنم بھومی میں گزارنے کے خواہش مند تھے۔
- ۲۔ سیدصاحب پر چند ماقبل فالج کاحملہ ہواتھا، چناں چہ کچھ ہی عرصہ بعدوہ ۱۹۸۲ اگست ۱۹۸۷ءکو جہانِ فانی ہے کوچ کر گئے۔
- منتی میرال بخش جلوه سیال کوئی، اقبال کے لڑکین کے دوست عرضی نولیں اور وقائع نولیں ۔ رُکن : انجمن مدرسته القرآن اور
  انجمن اسلامیے، سیال کوٹ ۔ سید میرسن مجر دین فوق ، مولا نا مجر حسن فیضی اور دیگرا کا برسے دوستانہ مراسم تھے۔ انجمن تھا بت اسلام کے جلسوں میں شریک ہوتے اور نظمیس پڑھتے تھے۔ مختلف علمی ، دینی اور معاشرتی سرگرمیوں میں حصہ لیتے تھے۔ ملکہ
  وکٹوریہ کی وفات پر ۲۲ ارجنوری ا ۱۹۰ کوسیال کوٹ میں منعقدہ تعزیق اجلاس میں علامہ اقبال اور مولوی فیروز الدین فیروز کی
  تقاریر کے بعد منتی میرال بخش جلوہ نے تقریر کی اور پر در دنوحہ پڑھا۔ پانچ شعری مجموعوں کے علاوہ جواں سال بیٹے (اکبرعلی)
  کی رصلت پر موصول ہونے والے تعزیق خطوط اور نظموں کو مرتب کر کے ''یا دگا را کبر'' کے نام سے شائع کیا۔ ('اقبال کا ایک ہم

## كتابيات

- ا ـ "اردونثر مين سيرت ِرسول "از دُاكثر انورمجمود خالد ـا قبال اكادى پا كستان، لا مور ١٩٨٩ء
  - ٢\_ " ارمغان حجاز "، مجمدا قبال شخ محمدا شرف، لا مورنومبر ١٩٣٨ء
  - ٣٠ " (ارمغان حجاز''، (بياض) محمدا قبال مملوكه: ا قبال ميوزيم، جاويدمنزل، لا هور
- ۳ " تال:ایک مطالعه"، ڈاکٹر غلام حسین ذ والفقار۔ بزم اقبال، لا ہور ۱۹۹۷ء ( دوم )
- ۵۔ ''اقبال: زندگی څخصیت اورشاعری''، بھگن ناتھ آزاد نیشنل کونسل فارایج کیشن ریسرچ اینڈٹریننگ،نگ دبلی ۷۷۷ء
  - ٢- "اقبال: شخصيت، افكار وتصورات .....مطالعه كانبا تناظر "از دَّاكمْ سليم اختر بـ سنگ ميل پېلې كيشنز، لا مور
    - ۲۰ قال اوراس کاعهد ، چگن ناته آزاد قوسین ، لا بور ۱۹۷۷ و (چهارم)
    - ٨ ـ " 'اقبال اورآ زادي شمير' از داكڻر صابرآ فاقي \_متبول اکيڙي، لا ہور ١٩٩٢ء
    - 9- "اقبال اورکشمیز' از ڈاکٹر صابر آفاقی۔اقبال اکا دمی پاکستان،لا ہورے ۱۹۷ء
      - •ا۔ " "قبال اور تشمیر "ازسلیم گی۔ یو نیورسل بکس، لا ہور ۱۹۸۵ء (دوم)
      - اا ۔ " اقبال اور کشمیر' ازجگن ناتھ آ از دیلی محمد اینڈسنز ،سری نگر ۱۹۷۷ء
      - ۱۱ د اقبال اورکشمیز ، جگن ناته آزاد محمعلی اینڈسنز ،سری نگر ۱۹۷۷ء
    - ۱۳ " (اقبال اورمغربي مفكرين "جكن ناتهه آزاد مكتبه عاليه، لا بهور ۱۹۸ و (دوم)

    - ۵۱۔ "اقبال کے چند جواہر ریزے"، یروفیسرخواج عبدالحمید۔ اقبال اکیڈمی، لاہور ۱۹۴۳ء
      - ١٦ " " اقبال درُونِ خانهُ " اوّل ، خالدنظير صوفى بزم اقبال ، لا بورا ١٩٧٠ ء
    - ۱۵ ناقبال شناسی اور جزئل ریسرچ٬٬۰ و اکثر رفع الدین باشی ـ بزم اقبال، لا مور ۱۹۸۹ء
      - . " اقبال شناسی اورځور' ، ڈاکٹر رفع الدین ہاشی ۔ بزم اقبال ، لا ہور ۱۹۸۹ء
    - - ۲۰ . " اقبال کی کہانی"، جگن ناتھ آزاد بے تی اردوبورڈ، نئی دہلی ۲ کے 19ء
      - ۲۱ " " اقبال نامه "مرتبه چراغ حسن حسرت تاج تمینی، لا ہور بس ن
      - ۲۲ " " اقبالیات کے تین سال' ،ڈاکٹرر فیع الدین ہاشی حرا پہلی کیشنز ، لا ہور ۱۹۹۲ء
        - ۲۳ "'اقبالیاتی جائزے''،ڈاکٹرر فیع الدین ہاشمی ۔ گلوب پبلشرز،لاہور ۱۹۹ء
      - ۲۲ " " اقبال "۸۴ ء از ڈاکٹر وحیوششت۔اقبال اکادی، نیوسلمٹا وٰن ،لا ہور ۱۹۸۲ء
        - ٢٥\_ "'اقبال''(عطيه فيضي)، ترجمه :عبدالعزيز خالد\_آئينيادب، لا مور ١٩٧٥ء

- ۲۷\_ " ''ا قبال''(عطيه فيضي)، ترجمه: ضياءالدين برني \_ا قبال ا کادمي يا کستان، کراچي ١٩٥٦ء
  - ۲۷ " بال جبريل"، مجمد اقبال، اقبال اكادمي ياكستان، لا مور، سوم ۱۹۹۵ء
- ۲۸۔ ''جحقیق اقبالیات کے ماخذ' ، ڈاکٹر رفع الدین ہاشی۔اقبال اکادی پاکستان،لا ہور ۱۹۹۷ء
  - ٢٩\_ ‹ ﴿ تَعْكِيل جديد الهمياتِ اسلاميهُ انسيدنذ برينيازي بزم اقبال ، لا مور ١٩٥٨ء
- ·س\_ " تصانیفِ اقبال کاختیقی وتوضی مطالعهٔ " دُا کٹر رفیع الدین ہاشی \_ا قبال ا کا دمی یا کستان ، لا ہور ۱۹۸۲ء
  - الله " '' جاويدنامه'' بمصورا دُيشن (مصور : جمی انجينئر ) اقبال ا کادمی پاکستان، لا بهور ۱۹۸۲ء
    - ٣٢ " " جاويدنامه ''مجمدا قبال شيخ غلام على ايند سنز ، لا مور ٢ ١٩٧ء
    - ٣٣٠ " خطوطِ اقبال"، رفيع الدين ہاشي (مرتب)، مكتبه خيابانِ ادب، لا مور ٢ ١٩٥٠ ع
      - ۳۴ سرنامهٔ اقبال''مجرهمزه فاروقی مکتبه معیار، کراچی ۱۹۷۳ء
  - ۳۵\_ "عبدالقوى دسنوى: ايك مطالعهُ''، مرتبين: ڈاکٹر محرنعمان+کوژ صدیقی \_ بھویال ۲۰۰۱ء
- ٣٦ " نعلامها قبال كي پېلى بيوى يعني والدهُ آفتاب قبال "مولا ناسيد حامد جلالي مجلس محبانِ علامها قبال يا كستان، كراچي ١٩٦٧ء

  - ٣٨\_ " فكرِا قبال كِ بعض ابم بهاؤ، جكن ناتهه آزاد في غلام مجمدا يندُ سنز ،سرى مُكر ١٩٨٢ء
    - - ۴۰ ... "كلياتِ اقبال "اردو مجمدا قبال اقبال اكادمي يا كستان ، لا مور ١٩٩٩ و
      - ٣١\_ '' کليات اقبال' فارس څيرا قبال شخ غلام ملي اينډ سنز ، لا ہور٣ ١٩٧ ء
  - ۲۴ ... " کلیات ذوق" مرتبه دا کلر تنویرا جمه علوی مجلس ترقی ادب، لا هور طبع دوم ۲۰۰۹ء
  - ۳۳ . «محمدا قبال: ایک اد بی سواخ حیات ' ، چگن ناتههآ زاد په موڈرن پیاشنگ ،نځ د بلی ۱۹۸۳ء

  - ۱۹۸۱- اجگن ناتیمآزاد- یونی ورشی آف میسور ۱۹۸۱ جاگن ناتیمآزاد- یونی ورشی آف میسور ۱۹۸۱ء
    - اچگن ناتھ آزاد۔ Igbal: Life and Works
    - ا الإمور ۱۹۸۳ مین ناته آزاد نیشنل بک باؤس، لامور ۱۹۸۳ مین ناته آزاد نیشنل بک باؤس، لامور ۱۹۸۳ مین

# ۳۰۲ رسائل وجرا ئد

"اقبال" لا هور، شاره ايريل ١٩٦٣ء ''اقبال ريويؤ'لا ہور جولائی ۱۹۸۴ء "أقبال" (اقبال نمبر)، گورنمنٹ كالج، لا مور ١٩٧٧ء ''ا قبال''،سه ما ہی مجلّه برز م اقبال ، لا ہور \_جنوری اپریل ۱۹۸۸ء ''اوراق''، ثاره جولائی اگست ۱۹۸۴ء "الحمرا" ماه نامه، لا *هور متبر*و ۲۰۰۰ ء \_4 ''اوراق''،شاره نومبر دسمبر۱۹۸۳ء ''اور نیٹل کالج میگزین'، پنجاب یونی ورشی اور نیٹل کالج، لا ہور۔جولائی ۱۹۷۷ء ''خيابان''(انيس نمبر)، پيثاور، شاره: دسمبر۱۹۷۶ \_9 " مجلّه اسلامی تاریخ و ثقافت "، (شعبهٔ اسلامی تاریخ، کراچی یونی ورشی ) شاره:۱، ۲۰۰۷ء

''مجلّه تحقیق'' پنجاب یونی در شی اور نیٹل کالج، لا ہور • ۱۹۸ء ''نقوش''،شاره۱۲۳، تتمبر ۱۹۷۷ء "مخزن"،لا ہورنومبر ۸•9اء \_11

''نگارِ پاکستان'،کراچی،جنوری۱۹۲۲ء lqbal لا ہور، جنوری ۹ کے ۱۹ء \_10 ۱۳



Jagan Nath Azad

The Unpublished Writings of Dr. Yousuf Khushk/ 198

Zarb-e-kaleem M. Yousuf Awan

Iqbal's Visits In Subcontinent: Dr. Sufyan Safi 233

In the light of Letters

A Detailed Study of an Iqbal's Lecture Munir Ahmed Yazdani 255

Some Iqbalian letters of Dr. Khalid Nadeem 264



| The Faiz Study: A Search of               | Dr.Rubina Tareen/      | 84  |
|-------------------------------------------|------------------------|-----|
| New Paradigms                             | Khawar Nwazish         |     |
| The struggle for explaining the           | Dr. Amir Sohail        | 91  |
| cases of meaning and meaning of cases     |                        |     |
| Shakaib Jalali:A Poet of Modern           | Dr.Muhammad Asif       | 103 |
| Imagery and Symbolism                     |                        |     |
| The Psychological Background and          | Dr. Farhat Jabeen virk | 121 |
| Analysis of Fear, Fright, and Solitude in |                        |     |
| Munir Niazi's Poetry                      |                        |     |



| $\circ$                                   |                        |     |
|-------------------------------------------|------------------------|-----|
| Urdu Language: Problems and Probabilities | Dr. Khalid Iqbal Yasir | 149 |
| The Political Theories about              | Dr. Salahuddin Derwesh |     |
| the Birth of Urdu                         |                        | 157 |
| The History of the Art of                 | Dr. Tariq Hashmi       | 171 |
| Writing and Udru Alphabets                |                        |     |
| The Linguistic and Rhetoric               | Shaheen Akhtar         | 181 |
| Discussions and Fikr-e-Baleegh            |                        |     |
| Acoustic Phonetics:                       | Aneela Saeed           | 188 |
| Fundamental Concepts And Terminology      |                        |     |

#### **CONTENTS**

| Editorial                                 |                        | 7  |
|-------------------------------------------|------------------------|----|
|                                           |                        |    |
| •                                         |                        |    |
| Persian Translations of Urdu Texts        | Dr. Safir Akhtar       | 9  |
| Prem Chand Lahori: Some New Facts         | Dr. Rasheed Amjad      | 18 |
| A Rare Urdu Dictionary: Amaan-ul-lughat   | Dr. Arshad Nashad      | 25 |
|                                           |                        |    |
| 0                                         |                        |    |
| The Perspectives of Rebellious Literature | Dr. Abul Kalam Qasmi   | 30 |
| Parinday ki Faryad:A Post Colonial Study  | Dr. Qazi Abid          | 37 |
| Muhammad Hassan Askari                    | Dr. Aziz Ibn ul Hassan | 49 |
| and structuralism                         |                        |    |
| The Poetry of Faiz Ahmed Faiz             | Dr. Zia ul Hassan      | 65 |
| and Current Era                           |                        |    |
| The Issue of Periodization in Urdu        | Dr. Ravish Nadeem      | 72 |
| Literary history writing                  |                        |    |

#### "Daryaft" [ISSN: 1814-2885]

Research Journal of Urdu Language & Literature

Published by: National University of Modern Languages, Islamabad

Department of Urdu Language & Literature

#### **Subscription/ Order Form**

| Name:            |                                                 |      |
|------------------|-------------------------------------------------|------|
|                  |                                                 |      |
|                  | Country:                                        |      |
| Tel:             | Fax:                                            |      |
| Email:           |                                                 |      |
|                  | copy/copies of The "Daryaft" [ISSN: 1814-28     |      |
| l enclose a Bank | Draft/Cheque no:                                | for  |
| Pkr/US\$         | In Account of Rector NUML.                      |      |
|                  |                                                 |      |
| Signature:       | Dated:                                          |      |
|                  |                                                 |      |
|                  |                                                 |      |
| Note:            |                                                 |      |
| Price Per Issue  | in Pakistan: Pkr 400(Including Postal Charges)  |      |
| Price Per Issue  | other countries: US\$ 20(Including Postal Charg | ges) |

Please return to: Department of Urdu, NUML, H-9/4, Islamabad, Pakistan
Phone: +92519257646-50 Ext: 224/312

## **DARYAFT**

ISSUE-11

Jan,2012

[ISSN#1814-2885]

#### "Daryaft" is a HEC Recognized Journal

It is Included in Following International Databases:

1.Ulrich's database

2.MLA database(Directory of Periodicals & MLA Bibliograghy)

Also available from MLA's major distributors:EBSCO,Proquest,CSA.etc

Indexing Project coordinators:

Dr.Shafique Anjum: Editor

Zafar Ahmed: MLA's Feild Bibliogragher and Indexer/

Department of Urdu, NUML, Islamabad

#### **ADVISORY BOARD:**

#### Dr. Abul kalam Qasmi

Department of Urdu, Aligarh Muslim University, Aligarh, India

#### Dr. Rasheed Amjad

Dean, Department of Urdu, International Islamic University, Islamabad

#### Dr.Muhammad Faqar ul haq Noori

Head, Department of Urdu, Punjab University, Lahore

#### Dr. Baig Ehsas

Head, Department of Urdu, Haiderabad Univesity, India

#### Dr. Sagheer Ifraheem

Department of Urdu, Aligarh Muslim University, Aligarh, India

#### So Yamane Yasir

Department of Area Studies, Osaka University, Osaka, Japan

#### Dr. Muhammad kumarsi

Head, Department of urdu, Tehran University, Tehran, Iran

#### Dr. Ali Bayat

Department of urdu, Tehran University, Tehran, Iran

#### Dr. Fauzia Aslam

National University of Modern Languages, Islamabad

#### **FOR CONTACT:**

Department of Urdu,

National University of Modern Languages,

H/9, Islamabad

Telephone:051-9257646/50,224,312

E-mail:numl\_urdu@yahoo.com

Web:http://www.numl.edu.pk/daryaft.aspx

## **DARYAFT**

ISSUE-11

Jan,2012

[ISSN#1814-2885]

**PATRON** 

Maj. Gen.(R) Masood Hasan [Rector]

CHIEF EDITOR

**Brig. Azam Jamal** [Director General]

**EDITORS** 

**Dr. Rubina Shanaz** 

Dr. Shafique Anjum



## NATIONAL UNIVERSITY OF MODERN LANGUAGES, ISLAMABAD