شخارة شاره-سات (ISSN#1814-9030)

مدراعلی: بریگیڈئز(ر)ڈاکٹرعزیزاحمدخان ریٹر

> مجلسادارت: ڈاکٹر روبدینہ شہناز ڈاکٹر شفیق انجم

نیشنل بو نیورسی آف ما ڈرن لینگوئجز ،اسلام آباد

Email: numl\_urdu@yahoo.com

Web: http://www.numl.edu.pk/urdu\_index.html

## مجلسِ مشاورت:

دُّا كُرُّ رَشِيدا مِجِد دُّا كُرُّ مِحْ فَخُرِ الْحَنْ نُورَى شعبه اردو، نو نيورسِّی اسلام که به ناه به ور دُّا كُرُّ بيگ احساس شعبه اردو، عين آباد يو نيورسِّی، حيدر آباد، بھارت دُّا كُرُّ ابوالكلام قاسی شعبه اردو، علی گرُ همسلم يو نيورسِّی، علی گرُ هه، بھارت دُّا كُرُّ صغيرا فرائيم شعبه اردو، علی گرُ همسلم يو نيورسِّی، علی گرُ هه، بھارت دُّا كُرُّ مُحْدِرَ قَبَا بِهِ مَنْ مَعْنِی لِو نيورسِّی آف ما دُّرن لينگو بُحُر، اسلام آباد دُّا كُرُّ كُور بِرُوشِ بِی بِیشِل يو نيورسِّی آف ما دُّرن لينگو بُحُر، اسلام آباد پروفيسر رفين بيگ نيشنل يو نيورسِّی آف ما دُرن لينگو بُحُر، اسلام آباد

### جمله حقوق محفوظ

| مجلّه:        |
|---------------|
| شاره:         |
| ناشر:         |
| پرلیس:        |
| ائی میل شعبه: |
| ای میل مدیر:  |
| ويبسائك:      |
|               |

-----

نيشنل يو نيورشي آف ما ڈرن لينگو تجز ،اسلام آباد

### تر تنيب

| 4           | ڈاکٹرعزیزاحمدخان                                                                                               | ادارىي                                                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
|             |                                                                                                                |                                                                |
|             |                                                                                                                | 0                                                              |
| 9           | ڈا کٹرنتیسم کاشمیری                                                                                            | آ زاد کاعالم دیوانگی                                           |
| <b>r</b> •  | ڈاکٹرروبینیترین                                                                                                | آ زاد بحثیت شاعر                                               |
| 79          | شاز بەنسرىيىمغل<br>ب                                                                                           | نوادراتِ مولوی محر <sup>حس</sup> ین آزاد<br>د بر بر            |
| 74          | ڈ اکٹر حا فظ صفوا <b>ن محم</b> ہ چوہان                                                                         | مولوی څم <sup>ر سی</sup> ین آ زاد کی درس لفظیات:<br>تناسب سریر |
|             |                                                                                                                | (اردوغلیمی کاریس کی ایک بنیا دی ضرورت)                         |
|             |                                                                                                                |                                                                |
|             | <b>**</b> . • . ( )                                                                                            | 0                                                              |
| 41          | ڈاکٹرسفیراختر<br>پر کار                                                                                        | بابائے ارد ومولوی عبدالحق بطور تبصرہ نگار<br>بر                |
| 4           | ڈ اکٹر گو ہرنوشاہی<br>در                                                                                       | نفائس اللغات:ارد و كاايك نادرونا ياب لغت                       |
| ٨٢          | ڈاکٹر نذرخلیق                                                                                                  | محسن خان بوری: ایک ہمہ جہت شاعر                                |
| 91          | ڈاکٹرارش <b>رمح</b> ودناشاد                                                                                    | غوث كاقصهُ دلآ رام ودل شوق اور باره ماسهار دو                  |
| 111         | ڈ اکٹرشبیرا <b>حمہ قا</b> دری                                                                                  | اصول ِ تحقیق اور قاضی عبدالودود                                |
| 177         | ڈاکٹر سہیل عباس بلوچ                                                                                           | داغ اور مرادِ بيانی                                            |
| 149         | ڈاکٹر شفیق انجم                                                                                                | مولوی کریم الدین کی ایک نایاب تصنیف: انشائے اردو               |
|             |                                                                                                                |                                                                |
| <b>.</b> .  | مارکا معارف از ایران در ایران ای | 0                                                              |
| <b>r</b> +2 | ڈ اکٹر قاضی عابد /عمران اختر<br>پر                                                                             | سائنس اورادب کے باہمی روابط واشتر ا کات<br>دیہ :               |
| MA          | ڈ اکٹر ناصرعباس نیر                                                                                            | ما بعدنوآ بادياتي مطالعه: حدودوامتيازات                        |

| <b>T</b> TZ  | ڈاکٹر روش ندیم                       | شاہانہ ومتصوفانه فکری رجحاناتِ اورارد وزبان وشعر |
|--------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <b>1</b> 17A | ڈ اکٹر محمد آصف اعوان                | مغرب کے تہذیبی،سیاسی اورفکری پس منظر کا جائزہ    |
| 121          | ڈ اکٹر علمدار <sup>حس</sup> ین بخاری | جد بدادب کا فکری تناظ <sub>ر ب</sub> ِ           |
| MA           | ڈاکٹر ثا قب ریاض                     | عالم اسلام اورمغر بي ذرائع ابلاغ                 |
| 797          | محمداسرارخان                         | وجودیت کیا ہے؟                                   |
|              |                                      |                                                  |
|              |                                      | 0                                                |
| <b>**</b> ~  | ڈاکٹرمرزاحامد بیگ                    | ورجیناوولف سےسب کیوں ڈرتے تھے                    |
| ٣١٦          | ڈاکٹرعقیلہ بشیر                      | ممتاز مفتی کے ناولوں میں عورت کا تصور            |
| ٣٢٣          | ڈاکٹر فرزانہ کوکب                    | عصمت چنتائی کی خا که نگاری                       |
| ٣٣٨          | ڈ اکٹر نعیم مظہر                     | تقشیم کے بعدارد وناولوں میںاسلامی فکر کی عکاسی   |
| ۳۲۵          | شهنا ز کوثر                          | عالمی ادب کے چندا ہم منفی کر دار                 |
|              |                                      |                                                  |
|              |                                      | 0                                                |
| <b>7</b> 20  | ڈ اکٹر رابعہ سرفراز                  | م<br>مجیدا مجد کی شعری صوتیات کا جائزہ           |
|              |                                      | (نظم کے خصوصی حوالے ہے)                          |
| ۳۸۲          | ڈاکٹرشاز بیےنبرین                    | ملتان میں اردوشاعری کا منظرنامه                  |
| 7.4          | ڈاکٹر عابدسیال                       | جديداردوغزل مين ميئتي تجربات                     |
| ۳۱۳          | ڈاکٹرشمیم طارق                       | لكھنوى تىدن اورار دوشاعرى                        |
| rr+          | ڈاکٹر مزمل حسین                      | علامتی زبان اور شاعری: ایک شخقیقی مطالعه         |
| ۲۲۶          | اصغرعلی بلوچ                         | علم عروض کی چندا ہم اصطلاحات                     |
| 744          | محمررؤف                              | اردوغزل میں عائلی رشتے                           |
|              |                                      |                                                  |
|              |                                      | 0                                                |
| ٦            | ڈاکٹرشامدا قبال کامران               | خطبهالهآ بادكے جمله مباحث                        |
| 444          | عظلمى عزيزخان                        | مطبوعه مثنوى مسافر كامسودة اقبال سيمتنى تقابل    |
| r2r          | قاسم يعقوب                           | بچوں کی نفسیات اور علامہ اقبال                   |
|              | '                                    |                                                  |

| ۲۸٦<br>۲۹۸        | ڈ اکٹر محمد کامران<br>ڈ اکٹر جواز جعفری                                             | O<br>ٹو کیو یو نیورٹی آف فارن سٹڈیز جاپان میں اردو<br>یورپ اورامر مکیہ میں اردوز بان کامستقبل                                                            |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rar<br>at.<br>ati | ڈاکٹرراشد حمید<br>ڈاکٹر محمداشرف کمال<br>ڈاکٹر عقیلہ شاہین/فرحانہ منظور<br>مریم دین | O<br>نعت گوئی کی روایت کاارتقاء<br>اشارییسازی:مقاصداورخصوصیات<br>قیام پاکستان کے بعداردونظم ونثر میں پیروڈ ی<br>ابن خلدون اورامام غزالی کے تعلیمی نظریات |
| ۵۸۷               |                                                                                     | (م)<br>معاونین                                                                                                                                           |

### ادارىي

کسی بھی شعبۂ علم میں تحقیق و تنقید کی اہمیت ہے ا نکا رنہیں تا ہم یہ حقیقت بھی واضح ہے کہ تحقیق و تنقید کوا بنے متعلقہ احاطوں میں ثمر آ وراورمفید ہونا چاہیے۔ یہاں افادہ ایک اضافی خو بی کے طور پرنہیں بلکہ اصل اورمغز کی حیثیت رکھتا ہے۔اردوزبان وادب کےحوالے سے دیکھا جائے تو صورتحال خاصی اطمینان بخش بے کیکن ساتھ ہی ساتھ بیہ تاثر بھی عام ہے کہ ارد و تحقیق و تنقید محض اینٹ پر اینٹ دھرنے کاعمل ہے اور بیجھی کہ دیگر شعبہ ہائے علم کے مقاللے میں اردومحققین کا کام کوہ کندن کا ہرآ وردن کےمصداق ہے۔عموماً اس تا ثر کوار دودان طقے ارد و کےساتھ اغیار کی سازش اورا پنوں کی روایتی ہے حسی اورتعصب سے مربوط کر کے نظرا نداز کر دیتے ہیں لیکن یہ رویہ کپ تک؟ ہمارے خیال میں اس تاثر کومنظم اور سنجیدہ کوششوں سے زائل کرنے کی ضرورت ہے۔ حقائق برنظر کی جائے تو واضح طور پرایک تا بناک روایت ہماراا ثاثہ ہے۔ قیام پاکتان سے پہلے اور بعد ہمارے بزرگ محققین اور ناقدین نے جس محنت اور جانفشانی سے ارد وزیان وادب کے مخفی و ظاہر گوشوں کو کھنگالا ، جس طرح درست تفہیم وتجزیے کی راہ ہموار کی ، جس طرح تاریخی تنا ظرکوشفاف بنایا اور جومعانی ونتائج مرتب کیے ؛ وہ قابل ستائش بھی ہیں لائق تقلید بھی ۔ محدود وسائل اور نا مساعد حالات کے با وجود ارد وزبان وا دب کے بکھرے ہوئے اور گم موا د کو ڈھونڈ نکالنا، نامکمل، پیچیدہ اور خشہ شوامد کو پیچان کے قابل بنانا، کڑی کڑی جوڑ کر اس کی حیثیت وحقیقت متعین کرنا اور پھراس کی قدرو قیمت بررائے قائم کرنا؛ ہمارے محققین اور ناقدین کی اولین ترجیح رہاہے ۔مولوی عبدالحق اور حافظ محمود شیرانی سے اب تک اس سلسلے میں ایک عمدہ روایت موجود ہے ۔ ۔ ۔ ایسے میں متذکرہ بالامنفی تا ثریرمحض جب کارویہ مناسب معلوم نہیں ہوتا ۔ ہمیں اس بات سے انکارنہیں کہ انفرا دی سطح سرتساہل اور تسامح کی کچھ مثالیں بھی موجود ہیں اور دور حاضر میں ان کی تعدا دیہلے سے بڑھی ہوئی نظر آتی ہے لیکن ایک تو مجموعی تسلسل میں ان کی حیثیت معمولی ہے دوسر بے خود اردو کے جید اہل علم کی طرف سے ان مثالوں کو نشان ز د کرنے اور کڑی گرفت کرنے کا رجحان بھی موجود ہے۔میری رائے میں ار دو تحقیق وتقید کے درخثاں عناصر کوا جا گر کرنے کی اشد ضرورت ہے اورساتھ ہی ساتھ منظم طریقے سے روایت کے تمام اجزا کومحفوظ بنانے اور عام کرنے کی طرف بھی توجہ دی جانی جاہیے۔اس سے ایک تو کئی

غلط تانژ زائل ہوں گے اور دوسرے زیادہ بہتر انداز میں اپنے امتیا زات کوآ گے بڑھانے اور خامیوں پرنظر کرنے کی راہ ہموار ہوگی۔

 $\mathbf{O}$ 

نامورانشاء پرداز اوراردو کے ہمہ جہت ادیب مولا نامجم حسین آزاد کا صدسالہ یوم وفات بائیس جنوری دو ہزار دس کومنایا گیا۔ اسی مناسبت سے سال رواں کوآزاد سے منسوب کیا گیا ہے۔ ماضی میں اردو کے کئی محققین و ناقدین نے آزاد شناسی میں نام پیدا کیا اور پیسلسلہ تا حال جاری ہے۔ زیر نظر شارے میں اس حوالے سے تازہ کھھ گئے چار مقالات شائع کیے جارہے ہیں۔ اردوزبان وادب کے لیے مولا نا محمد حسین آزاد کی خدمات اس بات کی متقاضی ہیں کہ نہ صرف ان کی یا دکوزندہ رکھا جائے بلکہ ان کے آثار کومخفوظ بنانے کی بھی سعی کی جائے

O

''تخلیقی ادب۔ 7'' پیش خدمت ہے۔ان تمام صاحبانِ علم کا شکریہ جن کی گراں قدرتح ریوں سے یہ شارہ وجودیذریہ ہوا۔

ڈاکٹرعزیزاحمدخان ریکٹر

# آ زاد کاعالم دیوانگی

Molvi Muhammad Hsain Azad was a prominent poet, critic and reformer of nineteenth century. He served a lot for the development of urdu language and literature. Unfortunately he suffered in some mental disabilities after 1857. More specifically the peek of his Abnormality started in 1885 and in 1890 he was declared an abnormal person. There are many reasons of this suffering and also many aspects of this abnormality. This article deals with these reason and aspects and other related features.

\_\_\_\_\_

آ زادگی شخصیت کا جائزہ لیجئے تواہے ہم چارادوار میں تقسیم کر سکتے ہیں۔(۱)۱۸۵ء سے قبل کادور(۲)۱۸۵ء کے لگ بھگ کا ا۱۸۵ء کے لگ بھگ کا دور(۳)۱۸۱۱ء ملازمت حکومت پنجاب سے امتہ السکینہ کی وفات،۱۸۸۵ء کے لگ بھگ کا دور(۳)۱۸۸۵ء کے قریب جنون کے ابتدائی آ ٹار ظاہر ہوئے۔اس میں شدت ۱۸۹۹ء کے لگ بھگ پیدا ہوئی۔ جبکہ ضلع لا ہور کے نتج ہیریس (Wa. Harris) نے اپنج تھم مورخہ مرشکی ۱۸۹۹ء کے مطابق آنہیں دیوانہ قرار دیا۔

نفیاتی طور پران ادوار کا تجوبیکری تو آن سے آزاد کی سائیکی (Psychy) کی مختلف صورتیں سامنے آتی ہیں۔

۱۸۵۷ء سے قبل کے دور میں آزاد کے ہاں ایک پرامن مطمئن اور نارمل سائیکی کی شکل انجرتی ہے۔جس میں وہ

اپنے معزز خاندان کے ساتھ د تی میں باعزت طور پرامتیازی حیثیت سے زندگی بسر کرتے نظر آتے ہیں۔ تہذبی و فقا فتی طور پروہ

اپنے معہد کی روایات سے پر خلوص محبت رکھتے ہیں۔ ماضی کا تہذبی سر ماییان کی شخصیت میں وضع داری پیدا کرتا ہے۔ ان کے

والد د تی کے علمی و شاہی حلقوں میں اعلیٰ مقام رکھتے ہیں، اور انہیں انہائی قدر ومزلت حاصل ہے۔ د تی اردوا خبار کے حوالے

سے صحافتی میدان میں بھی باعزت مقام حاصل تھا۔ اس کام میں آزاد مولوی محمد باقر کے شریک کار تھے۔ اس طرح ہم دیکھتے

ہیں کہ اس دور میں آزادا کہ نارمل سائیکی رکھتے تھے۔

سائیکی داخلی دنیا کا ایک کلمل تصور ہے جوشعور ولاشعور کے اجزاسے مرتب ہوتا ہے گویا آ زاد شعوری اور لاشعوری طور پر ایک نارمل سائیکی کی زندگی بسر کرر ہے تھے کہ ۱۸۵۷ء کی جنگ آ زادی شروع ہوئی، جس میں مولوی باقرنے بھر پور شرکت کی۔

''دلی اردواخبار''جنگ آزادی کی تحریک کاتر جمان تھا۔اس میں مجاہدین کی سرگرمیوں کی خبریں شائع ہوتی تھیں اور با قاعدہ طور پر اعلان نامے چھپتے تھے اور ہدایات جاری ہوتی تھیں۔ جنگ آزادی کے دوران میں''دلی اردوا خبار'' میں ''اخبار الظفر'' کا اضافہ کردیا گیا تھا، جو بہا در شاہ ظفر کی رعایت سے تھا۔اس اخبار میں انگریزوں کے خلاف ایک فتو کی بھی شائع ہوا تھا جس کا متن بیتھا۔

استغنا:

'' کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس امر میں کہ انگریز دبلی پر چڑھ آئے ہیں اور اہل اسلام کے جان و مال کا ارادہ رکھتے ہیں۔اس صورت میں اب شہر والوں پر جہا دفرض ہے یانہیں؟ اور جولوگ اور شہروں اور بستیوں کے رہنے والے ہیں ان کوبھی جہا دفرض ہے یانہیں؟ بیان کرو۔''(۲)

''درصورت مرقومہ فرض مین ہے، او پراس شہر کے تمام لوگوں کے اور استطاعت ضرور ہے۔ اس کی فرضیت کے واسطے چنانچہ اب اس شہر والوں کوطاقت مقابلے اور لڑائی کی ہے۔ اور بیسبب کثرت اجماع افواج کے اور موجود ہونے آلات حرب کے تو فرض مین ہونے میں کیاشک رہا؟ اور اطراف وحوال کے لوگوں پر جودور ہیں باوجو دخبر کے فرض کفامیہ ہم ہاں اگر اس شہر کے لوگ عاجز ہوجائیں مقابلہ سے یاستی کریں اور مقابلہ نہ کریں تو اس صورت ان پر بھی فرض میں ہوجائے گا۔' (۳)

جس زمانے میں پیفتو کی د تی اردوا خبار میں شائع ہوا، آز آد بحثیت مدیراس اخبار سے متعلق تھے۔اس دور میں آزاد کے قلم سے مجاہدین کی حمایت میں خبریں اور شذرات کی اشاعت جاری رہی اور جب بالآخر د تی میں مجاہدین کا زور ٹوٹ گیا اور کمپنی کی افواج شہر میں داخل ہوئیں تو مولوی محمد باقر کو گرفتار کرے د تی دروازے کے باہر مجرموں کے تھپ میں منتقل کر دیا گیا۔ جہاں پر بعدازاں پھانی دے دی گئی۔اس عالم میں آزاد خاندان کے ساتھ بے سرسامانی کی حالت میں د تی سے نکلے۔ اس حالت کی تفصیلات بعد میں بیان کی جائیں گی یہاں محض ایک دومنظر پیش کیے جاتے ہیں جن سے اس شدید صدمے کا انداز و کیا جا سے گا۔

بڑا بھیا نکساں تھا۔ نفسانفسی کا عالم ، جان اور عزت کا خطرہ ، جن مخدرات عصمت مآب کوشعاع آفتاب نے بھی بر جہنہ سرخد دیکھا تھا۔ وہ بدحواس اور نظے سر بچوں کو سینے سے لگائے گھر سے نکل کھڑی ہوئیں۔ گھر سے نکل کرآ زادا پنے در ماں نصیب کنے کو لے کر حمران و پریشان قریب کی ایک گلی میں جا بیٹھے جواب بھی دھونی واڑے کے نام سے مشہور ہے۔ یہاں بیٹھ کر یہ تچو بر ہوئی کہ کسی صورت سے شہر سے باہر نکلا جائے کہ یکا بیک ایک گولہ زمین پرآ گرا۔ سب لوگ چونک پڑے اور آزاد کی شیر خوار بچی ایسی دہی اور آخر کا راللہ کو پیاری ہوگئی۔ (۴) کی شیر خوار بچی ایسی دہی ایسی دہی کے گئی دن تک اس عالم میں رہی اور آخر کا راللہ کو پیاری ہوگئی۔ (۴)

انگریزوں نے دتی پر قبضہ کرنے کے بعدایتِ جاسوی نظام سے ملنے والی اطلاعات کی بنیاد پر بغاوت میں شریک ہونے والوں کی فہرشیں تیارکیں اوران کے مطابق جنگ آزادی کے مجرموں میں آزاد کانام بھی شامل تھا۔ان کے وارنٹ گرفتاری جاری کردیئے گئے اور گرفتاری کے لیے بقول آغا محمد باقر پانچ سورو پے کا انعام مقرر کیا گیا، کہ آزاد بچتے بچاتے مختلف مقامات پر چھپتے ہوئے، مدت تک بحالت گمنا می پھرتے رہے بالآخر معافی کا اعلان ہواتو ملازمت کے لیے الا ۱۸ء میں لا ہور پہنچے۔(۵)

۱۸۵۷ء کے حادثات نے آزاد کے اعصابی خلیوں (Nerve cells) کوشدید نقصان پہنچایا، بیحادثات ان کے اشعور میں ایک کر بناک اڈیت کی شکل میں دم آخر تک موجودر ہے اور اس اڈیت نے ان کی سائیکی کو ۱۸۸۵ء کے بعد جس تکست وریخت کے قریب کیا اس کا ذکر آئندہ کیا جائے گا۔

سائیکی کاعمل زندہ عضویانی عمل ہے جو وقت کے ساتھ ساتھ مسلسل ترقی کرتا ہے۔ بیٹمل شعور ولا شعور میں جاری رہتا ہے۔ شعور کی حیث میں جاری کے ساتھ ساتھ دویوں کا نقین جاری رکھتا ہے۔ شعور کی طرح لا شعور بھی مسلسل تبدیلیوں سے گزرتا رہتا ہے۔ اگر چہ لا شعور کی ان تبدیلیوں کا مشاہدہ نہیں کیا جاتا ، مثلاً کسی فرد کا بیکہنا کہ اس کے نظریات گذشتہ برس کی نسبت تبدیل ہو چکے ہیں تو اس میں شعور ولا شعور کی مسلسل تبدیلیوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ چنا نچہ آزاد

کے ہاں بھی اسی قتم کی صورت بنتی ہے۔معروضی حالات کے باعث ،شعوری ولاشعوری طور پروہ حکومت سے مجھوتہ کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں کہ اس کے سوازندہ رہنے کی اور کوئی سبیل نہیں تھی ۔لہذاان کی سائیکی مفاہمت کے مل سے گزرتی ہے جس میں ایک مکمل سمجھوتہ پایا جاتا ہے۔اس دور میں ان کی جوسائیکی نظر آتی ہے ،اس میں بظاہر سطے پُرسکون واطمینان ہے۔ بینارل ہے۔لین کا کمل سمجھوتہ پایا جاتا ہے۔اس دور میں ان کی جوسائیکی نظر آتی ہے ،اس میں بظاہر سطے پُرسکون واطمینان ہے۔ بینارل ہے۔لیکن ۱۸۵۷ء کے بعد جنون میں مبتلا ہوتے ہیں تو لاشعور کا بیاضطراب تلخیوں کے ساتھ انجر آتا ہے۔

آزاد نے ۱۸۱۱ء میں حکومت کی ملازمت اختیار کر لی۔ اور اب نے معروضی حالات میں زندہ رہنے اور آگے بڑھنے کے لیے آزاد نے ایک مختلف'' پرسونا'' (Persona) اختیار کرلیا۔ جس میں عالم جنون تک انہوں نے زندگی بسر کی۔ پرسونا ایک یونانی لفظ ہے جس کا مطلب ماسک (Mask) ہے جو یونانی اداکار پہنا کرتے تھے۔ یونگ کی نفسیات میں '' پرسونا''کسی فرد کا وہ ماسک ہے جو وہ معاشرے میں استعمال کرتا ہے۔ معاشرے میں افراد سے ہم اپنی عربال الیغو '' پرسونا'' کسی فرد کا وہ ماسک ہے جو وہ معاشرے میں استعمال کرتا ہے۔ معاشرے میں افراد سے ہم اپنی عربال الیغو کے ساتھ وہ رویے بھی رکھتے ہیں جو خارجی دنیا کے ساتھ ہم کوہم آ ہنگ کرتے ہیں، خارجی دنیا سے اس تعلق کو یونک پرسونا کہتا ہے۔ لیکن ان کے نزد یک پرسونا کا مطلب شخصیت کا دھوکائیس ہے بلکہ پرسونا وہ شکل ہے جس میں ہم خارجی دنیا کے سامنے خودار ہوتے ہیں۔ مثلاً اس کی مثال پچھاں قسم کی ہے کہ جیسے ہم روزانہ زندگی میں کپڑے ہیں نہر ہوتی ہے۔

ا۱۸۹۱ء کے بعد آزاد نے اپنے انقلا بی کر دار کی نفی کر کے ایک پرامن ادیب کا پرسوناا ختیار کرلیا۔ اگر چہ اسے اختیار کرنے میں انہیں شعور سے شدید تصادم کرنا پڑا ہوگا۔ اور پھر مفاہمت کی اس صورت کو شخام کرنے اورا سے استمراری شکل دینے میں آزاد کوخوداذیتی کی تشخص منزلوں سے گزرنا پڑا ہوگا۔ باپ کےخون کی سرخی لاشعور میں ان کے لیے عذاب بنی رہی ۔ شب و روز کی مفاہمی کو ششوں اور زندہ رہنے کی خواہش نے اس سرخی کو نیم تاریک کر دیا اور پھر ان کے اندراک زبردست تخلیق کار موجود تھا۔ اس تخلیق کار نے سے خات حاصل کرنے موجود تھا۔ اس تخلیق کار نے اپنے اظہار کی بہترین قو توں کی نمود کے لیے ہم کمکن حد تک پرانے عذاب سے خجات حاصل کرنے کی کوشش کی۔

ملازمت کے دوران میں آزاد کو بہترین مواقع ملے یشمس العلماء کا خطاب ملااورمعا شرے میں ہر طرح کی قدرومنزلت حاصل ہوئی۔۱۸۶۵ء کے سیاسی مشن ہے کے ذریعے انہوں نے اپنی وفا داری اور جان نثاری کا ثبوت بھی فراہم کر دیااوریوں ان کا پرسونا مزید پختہ بنیا دوں پر استوار ہونے لگا۔

تنظیر برونا کی تشکیل کے باوجود آزاد کے ہاں احساس پدری کی صورت نمودار ہوتی ہے۔ مولوی متازعلی کے ایک بیان سے اس کی تصدیق ہوسکتی ہے۔ دوسری اہم بات یہ ہے کہ عالم جنون کے مستقل دور سے پہلے بھی آزاد مخضر وتفوں کے بیان سے اس کی تصدیق ہوسکتی ہے۔ دوسری اہم متازعلی کے بیان سے ان کے ہاں ایک (Psychosomatic) لیے اس جنون کی شکلوں میں ببتلا ہوجاتے تھے۔ مثلاً ممتازعلی کے بیان سے ان کے ہاں ایک (Hernia) کے عارضے میں مبتلا تھے۔ جس کی شدت نے ان کے ہاں نفسی حالت فاہر ہوتی ہے۔ دیوائل سے برنی اور فقی طور پر نہایت شدیدتھی جس سے آزادا حساس پدری کی صورت میں نجات پاتے کیفیت پیدا کردی۔ یہ کیفیت بدنی اور فقی کی زبانی سنے:

''عالم دیوانگی کے ظہور سے پہلے بھی مولانا پر روحانی جذبات کا غلبہ رہتا تھا۔ ایک دفعہ کا ذکر ہے کہ مولا نابعارضہ فتق بیار تھے، آپ اس وفت گورنمنٹ کالج لا ہور میں عربی پروفیسر کی خدمت انجام دیتے تھے، رات کے وقت غلبہ مرض کی وجہ سے شدید تکلیف ہوئی۔ آدھی رات کے بعد مولوی ممتازعلی صاحب کو اپنے مکان پر بلا بھیجا۔ یہ اسی وقت گئے اور .....حالت دیکھ کر مایوں و پژمردہ خاطر ہوئے، بالآخر دوا دارو کا انتظام کر کے اپنے گھر واپس چلے آئے۔ شبح کو بچھ دن چڑھے مولانا نے میر صاحب کو پھر بلوایا۔ انہوں نے جاکر دیکھا تو بالکل تندرست پایا۔مولانا نے کہامیری صحت یابی کا عجیب واقعہ ہے دل لگاکر سنو۔

> ''اس کرب اور تکلیف کی حالت میں مجھے آ سان پر کچھ آ دمیوں کے بولنے کی آ واز آئی۔ میں نے بہت غور ہے دیکھا تو اس مجمع میں میرے والدمولوی محمر ما قربھی گفتگو کرتے معلوم ہوئے ۔ایک اورشخص کسی دوسرے آ دمی کوکوئی بات سمجھار ہاتھا۔ مگروہ اس کی سمجھ میں نہ آتی تھی۔ میں نے اپنے والدے کہا کہ پد کیا مشکل معاملہ ہے جواس کی سمجھ نہیں آیا۔مولوی با قرنے یو چھا کیا تم سمجھ گئے ہو۔ میں کہا ہاں سمجھ گیا ہوں، جنانچہ میں نے ان کواس کا مطلب اچھی طرح سمجھا دیا۔وہ آ دمی جومسکلہ سمجھار ہاتھا،میرے والدے یو چھنے لگا کہ بیکون شخص ہے،انہوں نے جواب دبابندہ زادہ ہے، یہن کراس نے کہا تواسیجھی ساتھ کیوںنہیں لے لیتے،مگرمیرے والدنے کچھ عذر کر دیا۔اس کے بعد میں نے اپنے والد سے دریافت کیا کہ مجھے یو چھنے والا کون شخص ہے۔ انہوں نے کہا حضرت علی رضی اللہ عنہ ہیں۔ پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فر مایا یتم علاج کیوں نہیں کر دیتے ، مولوی محمد ما قرنے جواب دیا۔ میں کس طرح علاج کرسکتا ہوں ، حضرت علی رضی اللہ عنہ نے تدبیر بتائی کہتم اس کے پیٹے میں اتر کراس کی انتز یوں کواپنے ہاتھ ہے ٹھیک کر دو۔ چنانچیاس کے بعد مجھے ایسامعلوم ہوا کہ گو ہامولوی مجمہ باقر میرے پیٹے میں اتر گئے ، جب ان کو پہان دیرنگی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے آ واز دی ۔مولوی صاحب نے جواب دیا۔انتڑی درست کررہاہوں آتا ہوں۔ یہ آواز اس طرح آتی تھی گویا مولوی صاحب میرے پیٹے میں بول رہے ہیں۔اس کے بعد میں نے اپنے والدسے کہا،علاج تو ہوگیا مگر کوئی یر ہیز ،انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے یو جھا۔ آ پ نے فر مایا ہمارےعلاج میں کسی پر ہیز کی ضرورت نہیں۔گر میں اس براصرار کرتار ہا۔ آخرانہوں نے کہا دہی کے ساتھ تر بوز کھایا کر و۔مولوی ممتازعلی صاحب نے کہا کہاں کے بعد ہم نے مولانا آ زاد کے مکان میں تربوز کے تھلکے اور دہی کے دونے اکٹریٹرے د کھے:(۷)

آ زادگی اس (psychosotic) حالت سے احساس پدری کے ذریعے سکون حاصل کیا ہے۔ باپ کا ایجی، ایک بنیا دی ایجی کے طور پران کی زندگی کے مختلف ادوار میں مختلف صورتوں میں موجود رہتا ہے۔ عنفوان شاب میں وہ باپ کے سائے سے محروم کرد ئے گئے تھے لیکن جب وہ نفسی کیفیات میں مبتلا ہوتے ہیں۔ بیا تیج مجسم اور زندہ ہوکران کے دکھوں کا مداوا کرتا ہوا ماتا ہے فتق کے نہایت تکلیف وہ عارضے میں وہ اسی ایج کی بدولت اپنی نارمل حالت کی طرف لوٹے ہیں، مستقل طور سرجنون میں مبتلا ہونے ہیں، ستقل طور سرجنون میں مبتلا ہونے ہیں۔ پرگی کے بدوا قعات پدری احساس کی صورت پیش کرتے ہیں۔

آ زادا پنے پرسونا میں نہایت مطمئن زندگی بسر کررہے تھے کہ ۸۵۔۱۸۸۴ء میں کچھا یسے حادثات مسلسل طور پر ہوئے جن سے دہنی طور پرانہیں تخت نقصان پہنچا۔ان حادثات کی تفصیل میہے۔

ا۔ مکان کوآگ لگنے سے نقصان ہوا۔

ا۔ اس آ گ میں مولانا آزاد کی کیھو پھی ،جنہوں نے آزاد کو ماں کی محبت دی تھی جل گئیں۔ اس واقعہ کا آزاد کے ذہن پر سخت صدمہ پہنچا۔

س۔ ان کی نہایت پیاری بٹی امتدالسکینہ عنفوان شباب میں فوت ہوگئ۔ اس آخری صدھ نے ان کی ذہنی حالت کونقصان پہنچایا۔ بقول آغامحمہ باقر:

''آ خری صدمهان کے لیے نا قابل برداشت تھا۔ چنانچہ جب بیہوش رباخبر پینچی توان کا د ماغ بے قابوہو گیا۔ تجویز

پایا کہ وہ پٹیالے (بیٹی کے سرال) جائیں۔سامان سفر باندھ لیا گیا۔اور وہ نہانے کے لیے قنسل خانے میں گئے ، الیکن مسلسل کی گھنٹے قنسل خانے ہی میں رہے، لا کھ درواز سے کھنگھٹائے ،لیکن نہ کھولے۔ یہاں تک کہ ریل گاڑی کا وقت گزر گیا۔غرض دوسرے دن روانہ ہوئے لیکن اسی صدمے سے ان کا دماغی توازن بہت ہی زیادہ خراب ہوگیا۔'(۸)

آ زاد نے خود بھی ان صد مات اوراس المناک موت کا ذکر کیا ہے۔

''ان دنوں تقدیر سے جھے چند دل شکن صدمے پہنچ۔ جن میں سے تخت صدمہ ایک جوان بیٹی کی موت تھی۔ جو حقیقت میں سات بیٹوں سے گراں بہاتھی۔اس کے مرنے سے میرا دل ٹوٹ گیا۔اورا کثر ہوشمندوں کو جنون کا شیہ ہو گیا۔ پٹیا کے اور الہور میں اس کا ج بیا بھی ہوا۔'(9)

اس دور کے حادثات کا ذکر کرتے ہوئے آ زاد کے ایک جسمانی عارضے کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔

''بواسیر کی تکلیف بھی روز افزول تھی جس ہے سیروں خون روز انہ ضائع ہوجا تا تھا۔ (۱۰)

خون کے اس بے تحاشا ضیاع کے باعث وہ جسمانی کمزوری کا شکار ہوئے۔اوراس کے ساتھ بیٹی کی موت ان کے لیے ذبنی مسئلہ بن گئی۔جس سے وہ ابتدائی طور پرنفسی بدنی کیفیت (Psychosomatic State) میں مبتلا ہو گئے،لیکن اس کیفیت میں ان کے اعصابی خلیے (Nerve Cell) زیادہ متاثر نہ ہوئے، کیونکہ وہ جلد ہی اس کیفیت سے نجات حاصل کر گئے۔اوراعصا بی سکون کے لیے تعبر ۱۸۸۵ء میں ایران کی ساحت برروانہ ہوگئے۔

ایران سے واپسی پر ، آزاد تصنیف و تالیف کے مشاغل میں مصروف ہو گئے۔ ۱۸۸۸ء میں وہ اس سلسلے کے سب سے اہم کام کومکمل کرر ہے تھے۔ یہ تھا دیوان ذوق کی ترتیب و تدوین کا مسئلہ ، جسے ایک مقدس فرض سمجھ کر آزاد نے پورا کیا۔ دیوان ذوق کے دیبا چے میں وہ اس کام کی نوعیت پر روشنی ڈالتے ہیں۔

''ان کے کلام کی ترتیب آسان کا منہیں ۔صدہا شعر ہیں کہ لوگوں کے پاس کچھ لکھتے ہیں۔ دیوان مرقبہ حافظ ایران) میں کچھ چھے، اوران کی زبان سے بھی کچھ سنے، بھی کچھ سنے، بھٹے پرانے مسود ۔، ۔۔۔۔۔۔ بڑ کپن سے بڑھا پے کی یادگار ہیں۔ والدمرحوم کے ہاتھ کی بہت ہی تحریر میں ۔بہت پچھ میری قسمت کے نوشتے ہیں کہ حاضر وغائب کلھتا اور جمع کرتا تھا۔ کئے بھٹے اشعار کا پڑھنا، مٹے حرفوں کا اجالنا، اس زمانے کے خیالات کو سیٹنا، حالتوں کا تصور باندھنا، بھولے ہوئے الفاظ ومطالب کو سوچ سوچ کرز کا لنا میرا کام ختھا۔خدا کی مدداور پاک روحوں کی برکت شامل حال تھی۔ میں حاضر اور خدا ناظر تھا۔ راتیں تاہم ہوگئیں اور دن اندھیرے ہوگئے، جب میں مم سرانجام ہوئی ہے۔ (۱۱)

میم جن حالات میں سرانجام دی گئی، اس کامنظرنا مهمولوی خلیل الرخمن کی زبانی سننئے کہ جواس حالت کے بینی شاہد تھے۔
''سخت گرمی، جون کامہینہ، دیوان ذوق، کی ترتیب میں دن رات کی (بلامبالغه) مصروفیت، کتب خانے گیا تو ہر
طرف سے دروازے بند، دستک دے کرایک دروازہ تھلوایا اورفوراً بند کردیا گیا، اندراند جیرا گھپ، منت ساجت کر
کے دروازہ تھلوایا۔ دیکھا کہ رقعہ متذکرہ بالا کے پانچ چھ(یازیادہ ٹھیک یاد نہیں رہا کہ کتنے ) مختلف الٹ چھیر کے
ساتھ مسودے میزیریڑے ہوئے ہیں۔''(۱۲)

ڈا کٹر محمد صادق کی رائے میں دیوان ذوق پر صرف کی گئی محنت شاقد نے آزاد کے دماغی توازن کو بگاڑ دیا اوراسی ترتیب کے کام کے دوران میں وہ جنون کا شکار ہوئے۔

''اس محنت کی انہیں خوفناک قیت ادا کرنی پڑی۔ آزاد کی دیوانگی کا راز دیوان ذوق کی ترتیب میں مضمر

ہے۔(۱۳)

جنون کے آثار بیدا کرنے میں دیوان ذوق کی ترتیب کا کتنا ہاتھ تھا۔اس کے بارے میں مولوی خلیل الرحمٰن کا بیان دیکھئے: ''ان میں دیوائل کا مادہ پہلے ہی تھا۔غدر کے مصائب کی یا دہ طبیعت کی بدگمانی ، بہوسے شکایت وغیرہ۔رفتہ رائتہ کا م کرتے رہے۔اس پر قیامت بیہ ہوئی کہ دیوان ذوق کی ترتیب شروع کر دی۔اس میں دن رات کا انہاک و استغراق رہا۔راتوں اس ادھیڑین میں گئے رہتے ۔استاد کی غزلیں پوری کرتے ۔گرمیوں میں اس پر محنت زیادہ ہوئی ،نیند میں کی آگئے۔دیوان توجوں توں کر کے چھپ گیا مگر مراق کی کیفیت پیدا ہوگئی؟(۱۲)

بےخوابی اور مراق کی بڑھتی ہوئی حالت کے پیش نظر ڈاکٹر رحیم خان نے اس کا علاج نیند تجویز کیا۔انہوں نے دوا تجویز کی اور کہا کہ کسی کھانے میں ملا کر دی جائے۔مولا نا کو دہی مرغوب تھی،اس میں دواملا دی گئی،اس پر شبہ ہو گیا تو دہی کھانی چھوڑ دی۔

آ زاد نے زندگی جرمیں بے شار کتا ہیں تصنیف کیں ،اس کے علاوہ قدوین کا کام بھی کیا۔ عالم جنون ہویا مکمل ہوش کا زمانہ انہوں نے معمول کے مطابق کمرے میں بیٹھ کر کام کیا۔ یہ بات جیرت انگیز ہے کہ آخر دیوان ذوق کی تدوین کے دوران میں انہوں نے شدیدگرمی اور جبس کے عالم میں اپنے آپ کو بند کیوں کر لیا ، آخرا تناراز برتنے کی کیا وجو ہاتھیں؟ اور اسکام کو پوشیدہ طور پر کرنے کا مطلب کیا تھا؟ اس بارے میں پہلے پروفیسر محمود شیرانی اور ڈاکٹر محمد صادق نے بینشا ندہی کی کہ آزاد نے تدوین دیوان ذوق کے دوران استاد کا مرتبہ بلند کرنے کے لیے بہت ساکلام اپنی طرف سے بھی ڈال دیا۔ بقول ڈاکٹر صادق:

''آزاد نے دیوان ذوق میں کوئی دودرجن غزلیات اور قصیدوں پر تو شیخی نوٹ کھے ہیں، جن میں یہ کہا گیا ہے کہ یہ نظر غانی کے نور سے فیض یا بنہیں ہوئے۔ ہمارے پاس یہ بات غابت کرنے کے لیے نا قابل تر دید دستاویزی شہادت موجود ہے کہ یا تو آزاد کے پاس ان کے اصلی مسودات ایسی غیر تیلی بخش حالت میں پہنچے کہ ان کا پڑھنا مشکل تھا اسر ہجا مسخد میں نامکمل تھے۔ بہتر ہوتا کہ دوہ ان کوچھوڑ دیتے ،کیکن وہ انہیں گوشتہ کہنا می سے باہر نکا لئے برکمر بستہ تھے۔ اس لیے انہوں نے ان کی اصلاح و تہذیب کا تہتے کیا۔ بعض درستیوں ،تر میموں اور اضافے کے پر کمر بستہ تھے۔ اس لیے انہوں نے اپنی اصلاح و تہذیب کا تہتے کیا۔ بعض درستیوں ،تر میموں اور اضافے کے لئے بہتک انہوں نے اپنی المحار انہوں نے اپنی ادارتی ذمہداری ہی پر اکتفا نہ کیا ، بلکہ فرط جوش سے گی قدم آگے بڑھ کر از سر نو کھڑ الا ۔ بنا برین ہم اسے کلام ذوق سلیم کی از سر نو تحر پر و تصنیف کے لیے ، جے ''ایجاد سلیم کرنے سے انکار کرنے میں تی تجانب ہوں گے۔ اس قسم کی از سر نو تحر پر و تصنیف کے لیے ، جے ''ایجاد کھتی بیں اور ضمیعے کے آخر میں درج بیں۔ بعض مقامات پر تر میمات اس قدر زیادہ فہیں پھر بھی بیں تو سہی ، ان بخد فی بیں اور قصا کہ کی فہرست پیش کی جاتی ہے جن کے مسودات ہماری ملکیّت میں بیں ۔ اس سے ہم اس نتیج پر غزلوں اور قصا کہ کی فہرست پیش کی جاتی ہے جن کے مسودات ہماری ملکیّت میں بیں ۔ اس سے ہم اس نتیج پر کیٹوں اور قصا کہ کی فہرست پیش کی جاتی ہے جن کے مسودات ہماری ملکیّت میں بیں ۔ اس سے ہم اس نتیج پر کہوں اور قصا کہ کی فیرست پیش کی جاتی ہے جن کے مسودات ہماری ملکیّت میں بیں۔ اس سے ہم اس نتیج پر کہو و بیکام الجاتی فیرس کی جاتی ہے جن کے مسودات ہماری ملکیّت میں بیں۔ اس سے ہم اس نتیج پر کہوں ہوں کا میں کو ان سر ہو کو کی اس کو کی کو کی اس کو کی کو کی اس کا کلام ذوق ہون شہرے خالی نہیں۔

ہمارے خیال میں اس ادبی بددیا نتی نے آزاد کے ذہن کو شخت نقصان پہنچایا۔ اس احساس جرم نے انہیں کم آمیز بھی بنادیا۔ جنون کے آغاز میں مولانا کے دبخی خلیوں کو جو نقصان پہنچا اس سے ان (Neurosis) کی ابتدائی صور تیں پیدا ہوتی ہوئیں (Neurosis) کی صورت انسانی ذہن میں اس وقت پیدا ہوتی ہے، جب انسان کی زندگی میں بار بار شدید ناپندیدہ واقعات و مناہوں اوران سے انسان وہنی طور پر شدیداذیت محسوس کرے یوں تو عام انسانی زندگی میں بار ہاا یسے واقعات و حادثات پیش آتے رہتے ہیں اور انسانی ذہن ان کو جذب کر کے لاشعور میں چھینکا چلاجاتا ہے اور اس طرح شدید اذبت کا

کرب، اپنے صدمات کے اثرات کم کرتا رہتا ہے، کیک بھی بھی بون ہے کہ شدید طور پر ناپندیدہ واقعات یا شدید صدمات، ایسی زبر دست صورت پیدا کر دیتے ہیں جس سے انسانی ذہن میں انتثار پیدا ہوجاتا ہے اور ذہن کو بیعارضہ لاحق ہوجاتا ہے جس کا مداوا مشکل ہوجاتا ہے۔ اس عارضے کا مریض سے بھتا ہے کہ لوگ اس کے خلاف ہیں۔ آزاد کے ہاں ورحقیقت یہ عارضہ بالآخر (Psychosis) میں تبدیل ہوجاتا ہے اور اس کی صورت ( Psychosis) میں مریض درحقیقت یہ عارضہ بالآخر (Psychosis) میں بندری وہ وہ بی شکست وریخت کے مل سے گزرتے ہیں۔ (Psychosis) میں مریض کی کیفیت لمحہ بلمحہ بلم

'' دیوانگی عجیب تھی۔ پانچ دس منٹ ،بعض اوقات آ دھا پونا گھنٹہ بہت اچھی طرح با تیں کررہے ہیں۔ بیمعلوم ہوتا تھا کہ دہاغ پرکوئی اثر نہیں ،حافظہ اور دل اچھاہے۔اور یکا بیک دیوانگی شروع ہوگئی۔لوگ دھو کے میں رہ جاتے اور حیران ہوتے تھے'' (۱۲)

(psychosis) میں انسان اپنے محسنوں اور دوستوں کو بھی اپنا دشمن سیجھنے لگتا ہے جس کی ایک مثال ذکاءاللہ کی ہے جس کا ذکر مولوی خلیل الرحمٰن کرتے ہیں :

''ارے تھے خبر بھی ہے میرے ساتھ کیا دغا ہوئی؟''۔ پوچھا'' خیریت؟'' کہنے لگے کہ میرے ساتھ ذکاءاللہ نے بوٹی اللہ نے پھر دغا کی ،اس کی ہاں .....اس کی بہن ..... میں ایک روز ہوا خوری میں وہلی پہنے گیا۔ ذکاءاللہ نے برئی خاطر سے مجھے ہاتھوں ہاتھ لیا اور اپنے مکان میں تھہرایا۔ مجھے کیا معلوم اس کے دل میں کیا دغا ہے۔ اس مکان کے قریب ایک بارات آ کر کھر ہی۔ مجھے آ کر کھنے لگا کہ آزاد تو بھی برات دکھ آ ۔ میں گیا برات والوں نے جھے دیکھا تو شور پھیا کہ آزاد آیا۔ جھے کیا خبر کہ ذکاءاللہ نے اس کی شور پھیا کہ آزاد آیا۔ جھے بڑی خاطر سے دولہا کے قریب بٹھا دیا۔ مجھے کیا خبر کہ ذکاءاللہ نے اس کی ۔ سیکیا فریب کیا ہے۔ اب جو نکاح بند ھنے لگا تو نکاح اور مہر کے ساتھ مجھے بھی باندھ دیا ، اور ایسا جکڑا کہ رسوں کے بندھنوں سے اب تک میرے بدن میں درد ہور ہا ہے۔ جس طرح ہو سکا میں رسوں کو توڑ کر ابھی چلا آر ہا ہوں۔''(کا)

سائیکوس (Psychosis) کا شکار ہونے والے مریض کی شخصیت کی اکائی ٹوٹ پھوٹ جاتی ہے۔ اس کے بعد شخصیت پر اوہام سوار ہونے لگتے ہیں اور بہت جلدوہ مرحلہ بھی آ جاتا ہے کہ حقیقی زندگی کے معمولات سے مریض کارشتہ کٹ جاتا ہے اوروہ غیر حقیقی زندگی سے مربوط ہوجاتا ہے۔ اوہام کے جال میں الجھتا جاتا ہے۔ غیر حقیقی آ وازیں سننا اس کا معمول بن جاتا ہے۔ آزاد کے ساتھ بھی بہی صورت حال بیش آئی تھی۔ روحیں بلانے کا عمل اس کا نتیجہ تقا۔ وہ بھی میرکی روح کو طلب کرتے تو بھی سوداکی روح کو بلاتے تھے اور ہرایک روح کو جھک جھک کر سلام کرتے تھے۔ اسی طرح سے سر سیداحمد خان سے ملئے نہ حالت جنوں جب وہ علی گڑھ جا پہنچے تھے تو اس ملاقات میں سر سید کو بتایا تھا کہ ابوالفضل کی روح میرے پاس آئی تھی۔ میر ااور ابوالفضل کا اکبر کے ذہر بیر دریتک مناظرہ ہوا تھا۔

آ زادعالم جنون میں دتی ہی پیدل نہیں گئے تھے بلکہ انھوں نے اسی عالم میں علی گڑھ کا بھی ایک سفر کر ڈالا ان کے اس اس سفر کے متعلق مولوی عبدالرزاق کا نپوری رقم طراز ہیں :

''……جنون کی حالت میں آزاد لا ہور سے علی گڑھ آئے اور وہ بھی پیدل، پاؤں پر ورم آ چکا تھا۔ آبلوں پر کپڑے پھاڑ کر دھجیاں لپیٹی تھیں، جب سرسید کی کوٹھی پر پہنچاتو نو کروں سے اطلاع کرائی کہ سید احمد سے کہہ دو کہ تمھاری ملاقات کے لیے آزاد لا ہور سے آیا ہے، آزاد کا نام سنتے ہی سرسید چونک پڑے دیکھا تو واقعی شمس العلماء آزاد

ہیں۔ ہاتھ کو کر کر اندر لے گئے کری پر بیٹے ہی آزاد نے کہا: سید میر بھی جانتے ہو کہ میں کیوں آیا ہوں؟"سید صاحب نے فرمایا کو مض میرے ملنے کے لیے آپ نے یہ تکلیف اٹھائی ہے، کہانہیں خاص بات ہے سنو، گی دن ہوئے کہ ابوالفضل کی روح میرے پاس آئی تھی میرا اور ابوالفضل کا اکبر کے فدہب الٰہی پر دیر تک مناظرہ ہوا ابوالفضل نے یوں کہا اور میں نے یہ جواب دیا (اوّل ابوالفضل کی تقریر فاری میں دہراتے تھے اور اس کے بعد اپنا جواب سناتے تھے) وحید الدین سلیم نے یہ واقعہ مجھ سے بیان کیا۔ چنانچہ جس طرح سنا تھا اسی طرح نقل کیا گیا ہے۔ سلیم کا بیان ہے کہ سید صاحب نے مجھے متعدد فاری جملے بھی سنائے تھے جواب یا دنہیں رہے، ابوالفضل کی تقریر آئیں البح میں تھا۔" (19)

آزاد کے ہاں (Deteiorative Pshychosis) نے بالآ خرجو حالت بنادی تھی اس کے آخری ایام کی

تصوریناصرنذ برفراق کے قلم ہے محفوظ رہ گئی ہے، پیضویرانقال ہے مض چند برس پہلے کی ہے۔ ''استادامام ہاڑے کے برآ مدے میں بیٹھے تھے اور جس ہیئت سے بیٹھے تھے اے دیکھ کرمیرا کلیچہ منہ کوآ گیا۔ ایک میلی سی اچکن گلے میں تھی جس کی چولی میں پورے بٹن بھی نہ تھے۔ابیا ہی میلا کچیلا ڈبل زین کا پاجامہ تھا۔سر یرمغلی وضع کی چکٹ ٹوبی اور یاؤں میں بہت ہی بوسیدہ جوتی تھی۔ایک بوریئے پر بیٹھے تھے۔ایک مٹی کی رکابی میں شور با تھااورایک چنگیر میں چیاتیاں تھیں۔ چہاتی کا نوالہ بنا کرشور ہے میں ڈبوتے تھےاورا سے منہ میں رکھ لیتے تھےاور دبرتک جیا کرمشکل سےنگل جاتے تھے۔ بوریئے کے ادھرادھر کچھرا کھ، کچھکو کلے اور کچھکوڑ ایرا تھا۔ یہ وہی منظرے جو حضرت نے ''آ پ حیات' میں سیدانشاءاللہ خان کے آخری دور کا لکھاتھا۔ مجھے دیکھ کرفر مایا''تم کون ہؤ'۔ میں نے کہا حضرت میرانام ناصر نذیر فراق ہے دہلی ہے محض آپ کی زیارت کے واسطے آیا ہوں۔''فرمایا بھئی میں تمہیں نہیں بچانتا۔'' میں نے پھرعرض کیا'' میں آپ کا شاگر دہوں۔ کہا ہوگے، پھر فرمایا احصا اگرتم میرے ثاگر دہوتو گر ما گرم جلیبیاں تو لے آؤ۔ میں نے اسے بڑی سعادت سمجھا۔ دوڑا دوڑا گیا۔گرم جلیبیاں تو نملیں ٹھنڈی لا ہااور لا کرسامنے رکھ دیں۔ایک جلیبی ہاتھ میںاٹھائی اور فرمایا۔ بھلامیرے ملتے ہوئے دانتوں سے ٹھنڈی جلیبیاں کب کھائی جائیں گی۔اجھااٹھالو۔ میں نے اصرار کیا تو بگڑنے لگے۔ آغا بوسف مرحوم نے کہا۔زیادہ نہ کہیے ،انہیں برا بھلا کہنےلگیں گے، پھر کہاا جھا جاؤیہاں ہے'' میں اورآ غا پوسف مرحوم امام باڑہ میںصدر دروازے میں آ کرایک تخت پر بیٹھ گئے۔ آ غامحمہ یوسف مرحوم خاص دان میں پان میرے لیےلائے۔ میں نے کہا، آ غاصا حب، مجھے مولا نا کواس ز دہ حال میں دیکھ کرسخت افسوس ہور ہاہے۔آ غالوسف نے فرمایا۔حضرت گور کاعذاب مردہ ہی خوب جاتا ہے۔اگر دستر خوان میں روٹی لائی جاتی ہےتو دستر خوان جلا دیتے ہیں۔ چینی کی رکا بیوں میں دال سالن دیا جا تا ہے نہیں تو ڑ کر پھینک دیتے ہیں۔ تا نیے کی رکا بیان غوریاں دیجئے تو مازار جا کر نیج آتے ہیں ، ماکسی راہ چلتے کودے دیتے ہیں۔ پینکٹر وں برتن غارت کر دیئے ہیں۔ د بوانگی کے زمانے میں آزاد کے لاشعور پر جویات بری طرح مسلط رہی وہ انگریزوں کےمظالم تھے۔ وہ انگریز کواپنا بدترین دشمن سمجھتے تھے اوران کواپنے خاندان کی بربادی کا ذمہ دارگھبراتے تھے۔اس مسئلہ بران کاغیض وغضب جوہوش کے زمانے ، میں شعوری طور پر دبادیا گیا تھاد ورِجنون میں شدت سے نمودار ہوا تھا، بس ذراسا حوالہ آیا اوران کے اندرانگریز کے خلاف خفتہ نفرت یک دم بیدار ہوجاتی تھی۔ میں نے آزاد کے خاندانی کت خانہ میں جنون کے زمانے کے ایسے رسائل تقریباً پینتیس عالیس سال قبل دیکھے تھے کہ جن میں کسی انگریز کا ذکر آنے پراس کو ماں بہن کی نگی گالیاں کھی ہوئی تھیں۔نفرت کی شدت کا عاَلم بەتھا كە بورى تخرىركالى روشنائى سےخودكەھى تقى مَّر جہاں كوئى گالى آ گئى تقى اسپے مىرخ روشنائى سے كھھا تھا۔

۔ ان کے ذہن میں مئی ۱۸۵۷ء کے بعد سے انگریز کا خوف بھی موجود رَبا تھا د تی سے نکلنے کے بعد انھوں نے لمبا عرصہ بحالت خوف جیستے چھیاتے گزارہ تھا۔ ہمہ وقت گرفتاری کا خیال ان کو گھیرے رہتا تھا۔اس لیےان کے ذہن سے سے بات یہ بات بھی نہ نکل سکی کہ کہیں انگریز ان کوقید نہ کرلیں۔ہم یہاں لا ہور چیف کورٹ کے ایک جج کا واقع درج کرتے ہیں جس کے راوی آغامجمہ باقر ہیں:

''9۸۹ء کا ذکر ہے کہ ایک دن میرے والد سے چیف کورٹ کے جج مسٹرجسٹس سریلوڈن نے فر مایا۔مولانا آ زاد کی عالم وافگی کی کوئی تصویر موجو ذہیں ہے انہیں اتوار کے دن میری کوٹھی پر لے آ یئے تو میں ان کی تصویر لینے کی کوشش کرونگا جج صاحب موصوف ہے مولا نا کے دوستانہ تعلقات تھے۔اس لیے انہیں جسٹس بلوڈن کے ہاں جانے کے لیے رضا مند کرلینا کوئی مشکل کام نتھا۔ بہنصوبہ بنانے کے بعد والدصاحب نے مولا نا کا چغہا ورنگمامہ وغیرہ پلوڈن صاحب کے ہاں پہنچادیا۔ جب مقررہ دن آیا تو وہ مولا نا کوسیر کے بہانے ساتھ کیکر گھر سے نکلے اور یا تیں کرتے کرتے انہیں جسٹس بلوڈن کی کوٹھی کے قریب لے گئے ۔ابانہوں نے مولانا سے کہاد کھیئے یہ بلوڈن صاحب کی کوٹھی ہے، وہ آپ کو بہت یاد کیا کرتے ہیں اور آپ سے ملنا چاہتے ہیں چلیے ان سے بھی مل کیہئے ۔مولانا بلا تامل کوٹھی میں داخل ہو گئے، بلوڈن صاحب پہلے ہی منتظر تھے۔ بڑے تیاک سے دو دیرینہ ملا قاتی آپس میں ملے۔ جج صاحب نے ہاتوں ہاتوں میں کہا۔مولا ناصاحب، یہ آپ کالج کا لباس کا موجودے۔ آپ اسے ذرا پہن کیجئے۔ میں آپ کو کالج کے لباس میں دیکھ کر بہت خوش ہوتا ہوں۔مولا نا راضی ہوگئے ۔ کیڑے بدلنے کے بعد انہیں کرسی ہر بٹھا دیا گیا۔ بلوڈن صاحب نے نہایت پھرتی سے کیمرے کو درست کیا اوراس میں بلیٹ رکھ کر مولانا کی ایک تصویرا تار لی ۔وہ دوسری تصویرا تارنا چاہتے تھے کہ مولانا کی طبیعت مکدر ہوگئی ۔مولانا کرس سے اٹھ کھڑے ہوئے،میرے والدقریب ہی کھڑے تھے۔انہیں اشارے سے اپنے پاس بلا یااور چیکے سے کان میں کہا۔ بہ فرنگی مجھےاس ( کیمرے ) میں قید کرنا چاہتا ہے۔ مجھے یہاں سے جلدی لے چلو۔ میرے والدنے کہا۔ ایک منٹ ٹھبر ئے۔ آپ اس شیشے کی طرف دیکھئے ، میں ان سے اجازت لیتا ہوں ۔مولا نانے غضب آلود نگا ہوں سے کیم ہے کی طرف دیکھااور بلوڈن صاحب نے دوسری تصویر کھینچ لی۔''(۲۰)

آزاد کے پرسونا (Persona) کی شکست وریخت کے بعد عالم جنون میں انہوں نے جورسائل لکھے ان میں فرنگی سے بدلہ لینے کی بعض صورتیں ملتی ہیں ان کی مجروح سائیکی کاعمل فرنگیوں کی تحقیر کا سامان فراہم کر کے اپنے لیے تسکین کے ذریعے ڈھونڈ نے میں معروف رہتا ہے۔ پنجاب کالفٹیوٹ گورنرا پچی سن اس عمل میں ان کی تحقیر کا بالخصوص نشانہ بنا ہے۔ اپنے رسالے سیمکا ولیما میں ایک جگد ہیں:

'' دیکھو! آج ہم نے فلسفہ دتی میں پورا کیا۔ ایکی من کے منہ پرا کے خصوں نے تھوکا اور ۲۸ شخصوں نے مکے مارے منہ پر۔ وہ روتا تھا۔ خادم حسین اس کے آنسو کپڑے سے چھوچھو کرا ٹھا تا تھا۔ علی حسین کہتا تھا اب روتا کیوں ہے، مرکیوں نہ گیا۔''(۲۱)

''نہم جانے ہیں کہ اس نے بھی اللہ کونہیں مانا اور نہ مانے گا۔ آج ہم نے اسے لہنگا پہنوایا اور سر پرانگریزی ٹوپی رکھوائی۔ دونوں خلیفہ ایک اونٹ پر اور ۵۰ زن ومر داور اونٹوں پر جھم ہوا کہ شہر کے ہرایک بازار میں انہیں گزارو۔ جب تک یہ پھرتے رہیں چراغ روثن رہیں۔ شہر کے اوگ عبرت ہے دیکھتے ہیں اور کہتے ہیں یہ ہے خضب خدا کا۔ گور نر ، گور نر جزل ہوکر وہ کرے کہ یہ جالت ہو۔ ولایت؟؟؟ دست گھوڑ سے پر آگے آگے پکارتا جاتا ہے یہ عبرت ہے۔ جھوں نے دیکھا ہے اور دیکھیں اور جھوں نے نہیں دیکھا، انہیں خبر دیں۔ یہ سزا ہوئی ہے اور حق آگاہ ہے کہ جوظلم انہوں نے کیے ہیں ستم کیے ہیں اللہ نہ دکھا کے تو جو پر وفیسر آزاد بچارہ پر توڑا ہے اس لیے اس کے معصوم بچوں پرانہوں نے وہ ظلم کیے کہ دنیا میں کوئی کسی پر نہ کرے گا۔ نہ کرے گا۔ اب یہ ہیں اور میں ہوں اور انہیں کوئلہ

اور مالیر میں پھرانے کا تھم ہے۔ یہ تھم اللہ کا ہے۔ تھم ہے پارلیمنٹ کا تھم ہے نواب برکت علی خان صاحب کا۔ ۵ تقریراس کی کھی گئی ہےاور کا غذاس کے ہاتھ میں ہے وہ پڑھتا ہے۔لوگ سنتے اورافسوں کرتے ہیں پروفیسر آزاد کی تباہی کا،گھر کی بربادی کامعصوم بچوں کی ہے کسی کا۔دادااور باپ کی ہے بسی۔!''(۲۲)

میرے خیال میں آزاد کے عالم جنون کو پیدا کرنے والے عوامل میں بیٹی کی وفات، دیوان ذوق کی تدوین سے زیادہ ۱۸۵۷ء کے واقعات کا گہرااثر ہے۔اصل حقیقت یہ بنتی ہے کہ ۱۸۲۲ء کے لگ بھگ سرکاری ملازمت کے دوران میں انہوں نے جس پرسونا کی تشکیل کی تھی اس میں بظاہر کا میا بی سے زندگی بسرکرتے رہے۔ان کی مفاہمت کا دورگز رتا گیا۔لیکن یہ کر بناک واقعات ان کا تعاقب بدستور کرتے رہے،جس کی شہادت مولوی خلیل الرحمٰن دیتے ہیں:

''ایام غدر کے مصائب کا طبیعت پر بہت ہی زیادہ اثر تھا۔نہ پوچھئے میں نے ضبح کی ہوا خوری یا شام کی فرصت میں باربار چھیڑا اور انجام آنسوؤں پر ہو۔'' (۲۳)

اس کے بعداس پرسونا کی شکست ریخت ہوجاتی ہے اوراعصا بی خلیے ٹوٹ پھوٹ کر بکھرنے لگتے ہیں۔ ۱۸۵۷ء میں ان کے والد کو پھانسی کی سزادی گئی، سزاسے بچھ عرصہ پہلے آزاد سائس کے روپ میں باپ کے پاس پہنچ جوقید فرنگ میں زندگی کے آخری ایام بسرکررہے تھے۔اس منظر کی تصویر دیکھئے۔

''مولوی محمد باقرنے بہت دیر کے بعد نظرا ٹھائی تو تھوڑ نے فاصلے پراپنا پیارا، لا ڈوں کا پالا، جگر گوشہ سائیسوں کے لباس میں کھڑ انظر آیا۔ ایک دم چہرے پر پریشانی کے آثار ظاہر ہوئے۔ آٹکھوں سے ٹپٹپ آنسوگرنے لگے۔ ادھریہی حالت بیٹے پر گزری۔ دنیا آٹکھوں کے سامنے اندھیر ہوگئ۔ دیکھا کہ (مولوی باقر) ہاتھ سے اشارہ کر رہے ہیں کہ بس آخری ملاقات ہوگئی اب رخصت ہواور دیرنہ کرو۔ اس اشارے کے بعد انہوں نے دعا کے لیے ہاتھا ٹھادیئے۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ ایس حالت میں اپنے پیارے اکلوتے بیٹے کے لیے کیا کیا دعا ئیں مائگی ہوں گی۔ آزادنے اس وقت لاکھ ضبط کہ الیکن نہ ہو۔ کا ورو مال سے روتے ہوئے رخصت ہوئے۔'' (۲۲)

۱۸۵۷ء کے واقعات آزاد کے غیر مطبوعہ رسائل میں موجود ہیں۔ بیشتر مقام پرمنتشر تصاویر ہیں جن میں ربط پیدا کرنا مشکل ہے کین ان سے بیاندازہ ہوسکتا ہے کہ آزاد کے لاشعور میں یہ پراذیت تصاویر عالم جنون میں کس طرح ابھرتی ہیں۔ باپ سے ملاقات کا ایک منظر آزاد تح برکرتے ہیں۔

''میں نے کہایااللہ خیر۔ ہے ہے گھر کا گھرہے۔ پیچھے ایک پر ہیہ، میں نے کہاارے بھی تو کیونکر؟ اس نے کہا۔ انہی کو لین گئے تھے۔ بیٹا اٹھ کر دوڑا۔ ہماراسر گلے سے لگالیا۔ اے آفرین تیری وفا پر ابّا جان! و کیھتے ہو! یہ آگ برسی ہے۔ اور یہ آیا ہے (یعنی پروفیسر آزاد) اللہ تیری جان کا تکہان انہوں نے کہا۔ ہم کیا کریں۔ یہ کہہ کر دونوں روئے۔ یا اللہ تھو مہینے کی بچی گودیس ہے۔ اللہ اسے بچا۔ اس پرکون ترس کھا نے۔''(۲۵)

یہ ہیں وہ تصویریں جو بالآ خر غالب آئیں تو آزاد کا پرسونا بھھر کررہ گیا۔ان تصویروں کی تلخیادیں،ان کی شخصیت میں برطانوی حکومت سے مفاہمت کے کردار کی مسلسل مذمت کرتی رہیں۔ای وقتی مفاہمت نے شخصیت کے تضادات کو خاموش کر دیا تھا گر آزاد جانے تھے کہ ظالم اور قاتل حکمر انوں کے ساتھ وہ مجبور ہو کر مفاہمت کررہے ہیں۔ان کی خدمت کررہے ہیں۔ قاتلوں کی اس خدمت نے انہیں ۱۸۲۲ء کے بعد بننے والے پرسونا ہے بھی نفرت دلائی ہوگی جس کا لاوہ مسلسل المتا رہا اور بالآخریہ سارے تضادات انہیں جنون کی خوفناک منزلوں کی طرف لے گئے، جہاں سے والیسی کے لیےان کے پاس کوئی راستہ نہ تھا۔ اور آزاد ہیں برس سے زائد عرصے تک اس راستے پر چلتے ہوئے راہی ملک عدم ہوئے۔

#### حوالهجات

- ۲۔ ڈاکٹر محمد صادق ، آب حیات کی حمایت میں اور دوسرے مضامین (لاہور جملس ترقی ادب،۱۹۷۳ء) ص
  - ٣۔ مذکورہ حوالہ
  - ۴ نقوش شخصیات نمبر
  - ۵۔ آغامجہ باقر،مرتب مقالات مولا نامجر حسین آزاد (لا ہور بمجلس تر قی ادب،۱۹۲۷ء)ص ص\_۴۱ سر۴۱ س
- ۲۔ ۱۸۲۵ء میں آزاد برطانوی حکومت کی طرف سے وسط ایشیا کے سیاسی وفوجی حالات اور روس کی دراندازی کا جائزہ لینے کے لیے ایک خفیہ مشن پر گئے تھے۔اس مشن کی تفصیلات کے لیے دیکھیے آغا محمد اشرف، انیسویں صدی میں وسط ایشیا کی سیاحت، شائع کر دہ ہمدرداکیڈی، کراچی، س۔س (۱۹۲۰ء)
  - ے۔ محمد اسلم فرخی مجمد حسین آزاد ( کراچی: انجمن ترقی اردو، ۲۰۰۲ء)ج۔ ام ۳۴۴، ۳۴۳
- ۸۔ آغام کمراشرف، آب حیات کے لطیفے (لا ہور: شخ مبارک علی ، ۱۹۳۹ء) ص ۱۰- یہ کتاب دو حصوں پر مشتمل ہے۔
   حصہ اوّل میں آغا باقر کے تحریر کردہ آزدا کے سوانحی حالات درج ہیں اور حصہ دوم میں آغا طاہر نے '' آب حیات' کے لطائف کا انتخاب کیا ہے۔
  - - ا۔ آب حیات کے لطیفے من ۱۰۰
    - اا۔ آب حیات کی حمایت میں، ص ۱۱۵
  - ۱۲ ـ دا کم محمد صادق مجمد سین آزاد۔ احوال وآثار (لا ہور مجلس ترقی ادب، ۱۹۷۷ء) ص۲۸۳
    - ۱۳ آب حیات کی حمایت میں ، ص ۱۱۵
    - سمار محرصین آزاد، احوال و آثار بس ۲۸۳
    - ۱۵ آب حیات کی جمایت میں، س۲۳۲\_۲۳۳
      - ۱۷ محرحسین آزاد، احوال و آثار، ص۲۸۲
        - ے مرکورہ حوالہ ، ص ۲۸۷
    - ۱۸ آب حیات کی حمایت میں، ص ۱۲۵ ۱۲۹
      - اور فرخی، ج\_ا،ص\_•۳۵۰
    - ۲۰ مقالات مولانا محمد سین آزاد، ج۔ ابس۔ ۳۸ ۳۸
    - ۲۱ آغاسلمان با قرم محرحسین آزاد کاعالم وارفگی (مکتبهٔ عالیه، ۱۹۸۷ء) ض [)
      - ۲۲ ندکوره حواله ۹۹
      - ۲۳ آب حیات کی حمایت میں
      - ۲۲۔ آبدیات کے لطفے وی ۲۵۔۲۸
      - ۲۵\_ محمد حسين آزاد كاعالم وافنگي ، ص ۸۱\_۸۲

# آ زاد بحثیت شاعر

Creative genius of Muhammad Hussan Azad 1830-1910. remained pendulous between Indo Persian tradition and dominant force and wisdom of west. Despite his love in broad day light for Lahore, he used to whisk away Delhi following his dreams to rediscover his source of spontaneous creatively. Basically he was a fiction writer, though his contribution is categorized as literary history, linguistics and allegory like wise his poetic spark has been considered as buried in the ashes of his efforts to appease the all powerful officers of Punjab Education Department.

·

آزاد کی تخلیقی روح عجم اور فرنگ کے بچ اس طرح معلق ہے، جیسے وہ ہوش میں رہ کرلا ہور سے محبت کرتے تھے گر ہوائے خواب کے دوش پرد کی پہنچ جاتے تھے۔اس نگار خانے نے ان کے دل ود ماغ میں جونقش ابھارے تھے، وہ بطور تخلیق کار انہیں لاز وال بنانا چاہتے تھے مگر دانشمند فرنگی کا تفاضا تھا کہ انجمن پنجاب کے مشاعروں میں موضوعاتی نظمیں پڑھواور کھواور انہیں لاز وال بنانا چاہتے تھے مگر دانشمند فرنگی کا تفاضا تھا کہ آخراد کی شاعری،اس کی قصہ گوئی کی محض را تھے ہے اور قصہ گوئی کہ مشاعر میں اس کی قصہ گوئی کی محض را تھے ہے اور قصہ گوئی ہے ہوں ہے اور قصہ گوئی کے مساور تھے میں تاریخ ادب اور بھی مثنی میں جلوہ گر ہوئی ۔اردوا دب کے طالب علموں نے عمومی طور پر رفتہ رفتہ آزاد کی شاعری اور ان میں سے بھی نصاب میں جزوی طور پر شامل مثنو یوں کو پڑھنے کی بجائے ناقدین کے سرسری تبصروں پر انحصار کیا ۔جب کہ ضرورت اس بات کی رہی کہ مجمد سین آزاد کی شاعری کا مطالعہ کرنے کے بعد آزاد کے تحلیقی وصف کواس کی شاعری اور نظر پر تخلیق شعر کے تناظر میں برکھا جائے۔

محمد حسین آزاد کی ساری فکری اور جذباتی توانائیاں ماضی کے اس نگار خانے کو محفوظ کرنے کے لئے صرف ہوئیں جس کے بارے میں انہیں اندیشہ تھا کہ ان لوگوں کے دل اور د ماغ سے بیٹو ہوجائے گاجن تک انگریزی لالٹینوں سے روثنی کپنچی ہے۔ ایسی لالٹینوں سے جن د ماغوں تک روشنی کپنچی ان میں ایک اہم نام ڈاکٹر محمد صادق کا ہے جوابے پی ایج ڈی کے مقالہ بعنوان''محمد حسین آزاد-احوال و آثار'' کے ساتویں باب'' آزاد بحثیت شاعز' میں لکھتے ہیں:۔

''جس شاعری کا ۱۸ میں اس شدو مداوراتنی بلندتو قعات کے ساتھ آغا زکیا گیاتھا وہ پیدائش ہی ہے بے جان نکلی۔ تنقیدی دنیا مت ہوئی اس پر فاتحہ پڑھ چکی ہے۔ پیشہ ورنقا دوں اور طلبائے ادب کے سوا آج کوئی بھی آزاد کا حسن وعشق ہے آزاد کلام نہیں پڑھتا اور وہ بھی ابطور فرض نہ کہ برائے تسکین ذوق۔معاصرین کے اندازے بسا اوقات غلط ہوتے ہیں بعد کی تسکین انہیں درست کرتی ہیں لیکن جہاں تک آزاد کی شاعری کا تعلق ہے اس معاطے میں اظلاف بڑی صدتک اسلاف ہی کے فیصلے ہے متعقق ہیں۔'(1)

اسی طرح ڈاکٹر محمد صادق کے تنے ہوئے ابروآ زاد کی مثنویوں کو بھی خاطر میں نہیں لاتے۔ان کے اعتراضات کا غلاصہ یہ ہے کیہ

ا۔ ان مثنو یوں کے موضوع فکری ہیں ......ان کے مطالعے سے مطالب تو ذہن نثین ہوجاتے ہیں کیکن قاری کے جذبات واحساسات یا متخلہ کوتر کیک نہیں ہوتی رتیجر کیک حسن بیان سے بھی ہو سکتی تھی لیکن بیمثنو یاں حسن بیان سے معراہیں علاوہ ازیں رسی تکنیک کی تکرار سے ان کالطف اور بھی جاتار ہتا ہے۔ (ص ۱۱۱)

ii- آزاد میں تقید ذات کی اہلیت کم ہے اوروہ اکثر اپنے کلام کانتیجے انداز ہ کرنے سے قاصر رہتے تھے۔ (ص١١١)

iii- مثنوی' زمستان' میں جومناظر پیش کئے گئے ہیں ان کا ہمارے ملک سے کوئی خاص تعلق نہیں ......... یہاں آزاد اینے وسطالیثیا کے مشاہدات قلمبند کررہے ہیں۔ (ص۱۱۷)

iv آزاد طبعاً شاعر نہ تھے یہاں شاعری سے مراد کلام موزوں ہے ور نہ آزاد کی نثر میں بار بار ایسے مقام آتے ہیں جہاں شاعری کی روح رواں دواں نظر آتی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔ آزاد کی زندگی میں شاعری ایک سانحے کی سی حیثیت رکھتی ہے۔ اور ان کا ادبی مقام متعین کرنے کے لئے ان کی نثر ہمی کو پیشِ نظر رکھنا پڑتا ہے۔ (۱۲۲۰)

اسی طرح محمد سین آزاد پر ڈاکٹریٹ کرنے والے ناموراستاداورا دیب ڈاکٹر اسلم فرخی کی رائے بھی دیکھئے:۔

''وہ صاحب طرز شاعر نہ تھان کی شاعری اعلیٰ ادبی اقدار کی حال نہیں تھی کیکن ان کی تاریخی عظمت سے انکار ممکن نہیں نظم اردو کے بود ہے کو انہوں نے پروان چڑھایا اور اپنے خونِ جگر سے ان کی آبیاری کی۔ اردو شاعری میں تنوع ، وسعت اور ترقی کی راہیں نکالیں اور روح عصر سے ہم آبنگ ہونے کی کوشش کی۔ (۲)

یہاں بادی النظر میں تو بیرائے درست گتی ہے کہ علم وادب کے میدان میں وہ نٹر نگار کے طور پر جانے جاتے ہیں اور بطور شاعراُن کی ٹا نوی حثیت ہی خیال کی جاتی ہے۔ بلاشبہ آ ب حیات ' نیر عگب خیال' ' سخند انِ فارس' ، در بارِا کبری ' اور تصصی ہنڈان کی الی نمائندہ تصانف ہیں جو موضوع اور اسلوب کے اعتبار سے آزاد کو بلند پایہ نٹر نگار کے درج پر فائز کرتی ہیں مگر سیمجھنا کہ انہوں نے محض کرئل ہالرائیڈ ، ڈاکٹر لائٹر یا کسی اور کی خوشنودی کے لئے نظمیں کھیں اور یہ قیاس کرنا کہ ان کے اندرا کی شاعر کی روح نہیں ، قرین انصاف نہیں ۔ آزاد ، کے ذوقِ شعر اور تخلیقی صلاحیت کے بارے میں ممکن نہیں کہ شک کا اظہار کیا جائے اسی طرح وہ اردواور فاری شعری روایت کا ایک رچا ہوا شعور رکھتے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ مغرب میں بھی ادب وشعر سے متعلق اٹھائے جانے والے سوالوں سے مطلق بے خبر نہیں ، تا ہم انہیں اپنی شاعرانہ تر نگ کے ایک جھے کے ضائع ہو جانے کا ملائو سے مسلق بے خبر نہیں ، تا ہم انہیں اپنی شاعرانہ تر نگ کے ایک جھے کے ضائع ہو جانے کا ملائوں میں لکھتے ہیں:۔

" کاش وہ دن جومیری عمر کی قصل بہارتھی طبیعت جوان تھی ان تصانیف میں خرچ ہوتے جن سے میرے دل کے ارمان نظتے" (ص ۱۸۹)

گویا آزاد بھی ڈاکٹر صادق جتناعلم تور کھتے تھے کہ حسن وعشق کا اظہار اردوشاعری کا بنیادی وصف کہلاتا ہے گرانہیں ایسے حالات در پیش رہے اورایسے علمی منصوبے ان کے پیشِ نظررہے کہ وہ اپنے قلب و ذہن میں موج زن اُن جذبات کو ظاہر نہ کرسکے، جوشاعری میں ان کا رُتبہ بڑھا سکتے تھے اور جن کی تلافی میں انہوں نے گئی برس عالم جنوں میں گذارے۔ تاہم یہ جوظم اُردو کے لئے موضوعاتی مشاعرے منعقد ہورہے تھے اور آزاد بھی بڑے شوق سے کسی میرِ مشاعرہ کی طرح نظمیں لکھ رہے تھے ان سے صرفے نظر کیسے مکمن ہے؟

ڈ اکٹر اسلم فرخی ان ہی نظموں کے بارے میں لکھتے ہوئے ان تضادات سے کا م لیتے ہیں، جوہم اردو کے معلمین کا خاصہ ہے اور جس کی جھلک خود میری اس تحریر میں بھی ملے گی، وہ لکھتے ہیں۔ ''آزادکی ان تمام نظموں میں فاسفیانہ متن اور گہرائی نہیں مانی۔ان کی آواز میں بلند آ جنگی بھی نہیں ہے بلکہ لہجہ ہر جگدا یک ہی سا، رہتا ہے انہوں نے فاری تقلید کے تباہ کن اثرات کا جا بجاذ کر کیا ہے کیکن اپنی نظموں میں وہ اس تقلید سے دامن نہیں بچا سکے۔ بلکہ بعض اوقات فاری اثرات بڑے گہر نظر آتے ہیں۔انہوں نے زمتان میں تاریخی داستانوں کا ذکر کیا ہے۔ یہ سارا تذکرہ مجمی اور عربی تلمیحات پر بٹنی ہے۔ ملکی داستانوں کا ذکر محض خمنی طور پر آگیا ہے لیکن ان کی تشبیدیں طبعز اد ہیں۔اس سلسلے میں وہ فاری کے اثر سے آزاد ہیں۔ ماحول کے سلسلے میں بھی انہوں نے ملکی خصوصیات کو مدِ نظر رکھا ہے۔ابر کرم کا ماحول کسی دوسرے ملک سے تعلق نہیں رکھتا۔ بلکہ اس بر مین کا تکس ہے۔' (۱۳)

انجمن پنجاب کے مشاعروں میں بیمنظم کوشش کی جارہی تھی کہ اردوشاعری کو محدود یا پامال موضوعات سے بچا کیں اور شاعروں کی نئی نسل کو بتا کیں کہ شاعری پوری کا نئات پر محیط ہے اس کے لئے صرف وہی موضوعات کا فی نہیں ہیں جن پر بار بارطبع آزمائی کی گئی۔ آب حیات میں مشاعروں کے بارے میں لکھتے ہوئے ان کے شاعری کے بارے میں تصورات بھی سامنے آتے ہیں:۔

'' یا ظہار قابلِ افسوں ہے کہ ہماری شاعری چند معمولی مطالب کے پھندوں میں پھنس گئی ہے۔ لیمیٰ مضامین عاشقاند، مے خواری مستاند، بے گل وگلزار، وہمی رنگ و بوکا پیدا کرنا، ہجرکی مصیبت کارونا، وصل موہوم پرخوش ہونا، دنیا سے بے زاری اس میں فلک کی جفا کاری اور غضب ہیہ ہے کہ اگر کوئی اصلی ما جرابیان کرنا چاہتے ہیں، ہوت تو بھی خیالی استعاروں میں ادا کرتے ہیں۔ نتیجہ جس کا یہ کہ پھنیس کر سکتے ہیں۔ میرے دوستو! دیکھتا ہوں کہ علوم وفنون کا عجائب خانہ کھلا ہے اور ہرقوم اپنے اپنے فن انشا کی دستکاریاں بھی سجائے ہوئے ہے۔ کیانظر نہیں آتا کہ ہماری زباں کس درجہ پر کھڑی ہے؟ ہاں صاف نظر آتا ہے کہ پاانداز میں پڑی ہے۔''(مم) منبین آتا کہ ہماری زباں کس درجہ پر کھڑی ہے؟ ہاں صاف نظر آتا ہے کہ پاانداز میں پڑی ہے۔''(مم) خیالات اور مبالغہ مضامین کے ساتھ وہ حالات اور ملکی رسمیں اور تاریخی اشارے آگئے جو فارس اور ترکستان سے خاص تعلق رکھتے تھے اور بھاشا کے طبعی مخالف تھے۔ ساتھ اُس کے فاری کی نزاکت اور اطافت طبعی کے سب سے خاص تعلق رکھتے تھے اور بھاشا کے طبعی مخالف تھے۔ ساتھ اُس کے فاری کی نزاکت اور اطافت طبعی کے سب سے خاص تعلق رکھتے تھے اور بھاشا کے طبعی مخالف تھے۔ ساتھ اُس کے فاری کی نزاکت اور اطافت طبعی کے سب سے خاص تعلق رکھتے تھے اور بھاشا کے طبعی مخالف تھے۔ ساتھ اُس کے فاری کی نزاکت اور اظافت خور کی میں ہوئے کہ بچپن سے ہمارے کا نوں میں ہڑتے اور ذہنوں میں جمتے ہے آتے ہیں۔ (۵)

چنانچہ گیارہ ماہ کے ان مشاعروں میں اس بات کے لئے شعری گواہی دی گئی۔ان مشاعروں کے موضوعات زمستان ، مشج امید، حب الوطنی یا اس طرح کے غیرروا بتی تتھ اوراُن میں اظہار کے حوالے سے بھی نئے تجربات کئے گئے،اپنے مقاصد کی وضاحت کے لئے آزاد نے انجمن پنجاب کے لیکچرز میں جو پچھ کہا، وہ قابل غور ہے:

> ''اے خاکِ ہندوستان!اگر تیھ میں امراءالقیس اورلبید نہیں۔تو کوئی کالی داس ہی نکال۔اے ہندوستان کے صحراؤ دشت!فر دوسی اور سعدی نہیں تو کوئی والم یک ہی پیدا کر دو۔''(۲)

ان جملوں سے واضح ہوتا ہے کہ وہ پہلا بڑا ادبی نقاد ہے جس کی توجہ اس بات پر ہے کہ ہندوستان میں اب جو بڑا تخلیق کا رہوگا، وہ ایسا شخص ہوگا جوعر بی، فارسی اور سننسکرت تینوں زبانوں کی تخلیق قوت سے آشا ہوگا۔ گویاا میرخسر واور انشاءاللہ خان انشاء کے تنج میں علم و ہنر اور ثقافتی میراث کی کیجائی شاعروں کے لئے ذریعہ عزت نہیں، تو محبوبیت کا معتبر وسیلہ ہے، سو آزاد ایسا شخص ہے جوروح ہمند وستان سے محبت کرتا ہے ساتھ ہی ہند میں عرب وغیم کی روحِ جمال نے جو ہمند مسلم کلچر بیدا کیا اُس میں عربی نحنی، فارسی نے اور سنسکرتی رس شامل تھا، آزاد اسی جرسی غنچ کی صدا کا تعاقب کرتا ہے، مگر امیر خسر و، انشاء اللہ خان اُس میں عربی نحنی

انشاءاور ذوق کی طرح اس کے ہاں نشاطیہ رنگ غالب ہے۔ آزاد کی ان مثنو یوں سے چند مثالیں د کھئے:۔

عالم پہ تو جو آتی ہے رنگ اپنا چھیرتی

دنیا پہ سلطنت کا تری دیکھ کر حشم

دنیا پہ سلطنت کا تری دیکھ کر حشم

روئے زمیں پہ جل رہے تیرے چراغ ہیں

اور آساں پہ کھلتے ستاروں کے باغ ہیں

بیل بینے تو رُخ ترا دیتا بہار ہے

سب تھے کو لیتے آنگھوں پہ ہیں بلکہ جان پر

. پورا ہے تیرا تھم پر آدھے جہان پر

(مثنوی موسُوم بهشب قدر،ص۵۴)

ہم عموماً ذوق کے قصائد کے اسلوب کا طنطنہ اور شکوہ کی بات کرتے ہیں بلکہ اُردُو تصیدے کی تشہیب اور مرشے کے آغاز میں بھی جس طرح مناظرِ فطرت کی نقش گری میں قدرتِ زبان کا اظہار کمالِ بخن تصور کیا جاتا ہے، جبرت انگیز طور پر محسوں ہوتا ہے کہ آزاد اسی سلوب میں منظر نگاری کررہے ہیں۔

وہ آفاب تھا جو چمکتا جہان پر بیٹھا تھا جس کا سکہ زمین آسان پر کھولے ہوئے تھا جو کھتا جہان پر کھولے ہوئے شفق کانشاں زرق و برق سے کھولے ہوئے شفق کانشاں زرق و برق سے سکہ ہے اب ستاروں کا اور تیرا نام ہے مخت ثمر تھا اس کا تو راحت ہے کھل ترا علم تو سونا عمل ترا علم تو سونا عمل ترا

(مثنوی موسُوم پهشب قدر چ ۵۵)

آ زادگی مثنویات میں صرف الی منظر نگاری ہی نہیں بلکہ ساجی ومعاشرتی شعور کا اُظہار بھی ہے۔ مثنوی ''موسوم بہ شب قدر'' میں مجمد سین آ زادشاہ وگدااورامیر وغریب طبقے کا ذکر کرتے ہوئے کہیں کہیں نظیرا کبرآ بادی ہے مماثل دکھائی دیتے ہیں۔ خیال پینداور خواب مست آ زاد کے بارے میں احساس ہوتا ہے کہ معاشر کی رنگارنگی پراس کی نگاہ ہے کہ ایک ہی رات کی منظر شی بادشاہ سے الگ طرح اور محنت کشوں اور فقیروں سے ایک اور طرح سے ملتی ہے، آ زاد کے مشاہدے اور خیل کا ممال ہے کہ ایک رات کے میٹانف روپ کیسے ڈرامائی تشکیل پاتے ہیں، مجمد سین آ زاد کے اس وصف کا خوبصورت اظہار دیکھئے۔

اکثر امیر لیٹے ہیں نعت کے ناز میں پردل کو اُن کے دیکھوتو ہے سوز وساز میں سامانِ عیش سب ہیں مہیا کئے ہوئے جوئے مامانِ عیش سب ہیں مہیا کئے ہوئے گر آرام ہی نہیں جھیکے لیک سو اس کا کہیں نام ہی نہیں

(مثنوی موسُوم بهشب قدر بص۵۲)

اور ان کے زیر سایہ بڑا اک غریب ہے دن پر اٹھاتا ہو جھ وہ آفت نصیب ہے تھا صحدم کا نکلا ہوا گھر سے کام کو ابنی میں چور کر کھایا ہے اور مست بڑا ہے تنور پر ابنی نانِ خشک کو پانی میں چور کر کھایا ہے اور مست بڑا ہے تنور پر سر پر قیامت آئے تو اس کو خبر نہیں

### سونا تو آنکھ میں ہے مگر یاس زر نہیں

(مثنوی موسُوم پهشب قدر ، ص ۷۷ – ۵۷)

آ زاد کی ان تخلیقی صلاحیتوں کا ہدف انگریزوں کی خوشنودی کاحصول قرار دینا قرینِ انصاف نہیں۔ بیان کی تخلیقی صلاحیت کا کمال بھی ہے، زبان پر گرفت بھی اور معاشرتی شعور بھی ہے،جس نے ان کی منظر نگاری کوتنوع بھی دیا اور تاثیر بھی ، بداور بات کہ وہ رعایت لفظی کی لذت ہے بھی دست کش نہیں ہوتے۔

ہیں کتب خانہ جستی میں بہت صاحب علم اور بہت مدرسته دہر میں ہیں طالب علم سوزِ محبت سے بہاتے ہیں کسینے اینے نہ تو کھانے کا ہے کچھ فکر نہ یانی کا خیال ہو گئے وصل کتابوں میں ہیں وصلی کی طرح

حرتوں سے کئے لبریز ہیں سینے اینے ذوق راحت ہے نہ ہے لطف جوانی کا خیال بلکہ پیوند ورق ہیں جز اصلی کی طرح (مثنوی موسُوم به دادِ انصاف بص ۱۰۱)

مثنوی' حب وطن' میں دہلی کا ذکر ہے تو دکن کا بھی اور گھروں میں موجودلوگ ہیں تو مسافر بھی ،اسی طرح پورپ ہےآئے ہوئے لوگ، جن کی تعریف کا وہ تھیں بنانے کی کوشش کرتے ہیں، مگرمعا شرقی رویوں اور تبدیلیوں کے بیان میں ان کاهسن اظہار جھایا ہوا ہے۔اسی طرح'خواب امن' میں خسر وانصاف کا دربار ہے سوالات زیر بحث ہیں کہ امن کیا ہے؟ اورعلم کیا؟اور ظاہر ہے کہ یہاں کریڈٹ انگریز وں کودیا جاتا ہے کہامن کا قیام اورایک نظام کی تشکیل انہی کا مرہون منت خیال کیا جاتا ہے تا ہم مثنوی موسوم بدوادِ انصاف میں ایک نیاروبہ سامنے آتا ہے کہ حق دار کیسے آئے انصاف کیسے ملا۔

جب کہ تغیل سے یہ حکم عمل میں آیا نهلے اک فرقہ طلب برسر دربار ہوا که جو قضه میں ہو حقیقت و املاک کوئی اُس یہ دعویٰ جسے کچھ ہو وہ بتادیوے ابھی تھم یہ سنتے ہی دوڑے سوئے دربار بہت آل تمغا تھے یہ طغرائے سلاطین سلف بہت اساد و وثائق کے قبالے آئے یر نظر جب شہہ انصاف نے ڈالی اپنی پھر شہادت کوئی ہوچھی نہ گواہی دیکھی جو جو اسناد کہ دربیشی انصاف میں تھے انقلابوں نے زمانہ کے چھیایا تھا انہیں

تو گریبان ستم دست اجل میں آیا حکم دربار اسے اس طرح اظہار ہوا نقد یا جنس جہاں ہو بتہ افلاک کوئی اور جو کچھ یاس سند ہوتو دکھا دیوے ابھی کھلے اسناد و فرامین کے طومار بہت اور مطلّع و مزّ بن تھے یہ آئین سلف سیروں مہر و شہادت کے حوالے آئے اور وہیں ہاتھ میں فانوس سنھالی اپنی اور نه مُهر و تُزكِ دفتر شاہی دلیھی تھے کھلے یا کہ دھرے گوشہ واطراف میں تھے یا کہیں خوف جرائم نے دہایا تھا انہیں (مثنوی موسُوم به دادِ انصاف م ا ۱۰)

اس طرح اب محض لطف بیان کا شیدائی شاعر پس منظر میں چلا جاتا ہے۔ اوراینی دنیا اوراہل دنیا کا گہرامشاہدہ کرنے والا آزادسامنے آکرکئی پر دوں میں چھےلوگوں کے رویے بے نقاب کرتے ہیں ان لوگوں کی مکاری اوراستحصال گر دی عیاں کرتے ہیں جو برعم خود، پارسا ہے رہتے ہیں۔ مثنوی موسوم بددادِ انصاف کے بیشعرد کھے:۔

شہبہ انصاف نے فانوس ملائی اپنی کرتی اصلیت اشا کو نمودار آئی

جب کرامات ہے اک اک نے سائی اپنی معرفت شمع فروزاں لئے یک بار آئی

کر و تزویر ہوئے اُڑکے ہوائی سارے جو یہ کہتے تھے کہ دنیا سے ہمیں کام نہیں یاں جو دیکھا تو حریف ہے و مینا نکلے یعنی کچھ عورتیں کرتی ہوئیں زاری دوڑیں بچے کچھ کہتے ہوئے دوڑے کہ بابا بابا

کل گئے زید خدائی و ریائی سارے بلکہ عورت کا بھی ہم نے سنا نام نہیں اُن کے پیچاننے والے بھی وہیں آنطے نان و نفقہ کی طلبگار پیچاری دوڑیں پر یہ شرمائے کھڑے تھے کہ کہیں کیا بابا (مثنوی موٹوم بدادِ انصاف میں ۱۰۵)

یہاں آزاد کا سابق شعور ہے کہ وہ لبرل آ دمی کے طور پرسا منے آتا ہے۔افسوس کہ اُن کی شاعری پر خاص طرح کا لیبل لگ گیا کہ انہوں نے انگریز آقاؤں کے کہنے سے موضوعاتی شاعری کی حالانکہ ان کا سابق شعور اور سہولتِ اظہار انہیں ایخ معاصرین میں نمایاں کرتا ہے۔ اب کیسر کے فقیراور تقریر کے کھلاڑی مولوی کے کردار کے بارے میں ان کا پی نقطہ ونظر دیکھئے جو مثنوی نوطر زم صبح 'میں یوں ظاہر ہوا ہے :۔

ملاً تھا اس میں برسر منبر چڑھا ہوا اور دوزخ و بہشت کی تصویر تھینچتا دوزخ دکھا کے خلقِ خدا کو ڈرا رہا اور معتقد تھے سب ہمہ تن گوش ہورہ اپنی لکیر پیٹی پُرانے فقیر نے بیٹھو کہ تم کو عرش کے اوپر اڑائیں ہم بیٹھو کہ تم کو عرش کے اوپر اڑائیں ہم (نوطرزمرضع ہے کے ا

تھا پاس اک خرابہ معجد بڑا ہوا تھا ہر طرف کو دامنِ تقریر کھینچتا حور و قصور پر تھا دلوں کو لبھا رہا تھے لوگ اس کی ہاتوں پہ مدہوش ہورہے دیکھا جو نوجوان کو اس مرد پیر نے لینی کہ آؤ خُلد کا نقشہ دکھائیں ہم

اسی طرح مثنوی' صبح امید' میں گندم نما جوفر وش مذہبی رہنما کے بارے میں ان کے جذبات کا اظہاران کے مذہبی و ساہی شعور کو ظاہر کرتا ہے۔

کرتے زاہد ہیں خدا کی جوعبادت دن رات ذکر فردوس ہیں تو نے انہیں سنوائے ہوئے رند آزاد جو ہر دم ہے گرفتار گناہ نہیں جز رحمتِ حق کوئی سہارا اس کا تو نہ ہووے تو تڑپ کر دل مضطررہ جائے

ترکِ دنیاسے ہیں سرگرمِ ریاضت دن رات لطف ہر دم ہیں وہی پیشِ نظرآئے ہوئے بارِ عصیاں سے ہے بیچارہ گرانبارِ گناہ تیری ہی چشم کرم پر ہے گزار اس کا وہ گنہگار تو غم سے ابھی مرکر رہ جائے (مثنوی موسوم بہ جامیدہ ص م کا)

آ زاد کے بارے میں یہ بھی کہا گیا کہ ان کی شاعری میں عورت اوراس حوالے سے بنیادی جذبات واحساسات غائب ہیں حالانکہ ایسانہیں، آزاد کی غزلوں کے ساتھ ساتھ ان ظموں میں بھی عورت کے حوالے سے اشعار ہیں۔

اُس پہاک رشک پری ہاتھ میں پھولوئی چھڑی میٹے میٹھی اک پاؤں کو ہے پانی میں لئکائے ہوئے پھول برساتی ہے پہلو میں کھڑی بادشال فرش گلہائے بہاری کا بچھاتے ہیں کھڑے ہے بجائے ڈر الماس وہ پھولوں سے بھری سنگِ مرمر کی لپ آپ جو اکسل ہے پڑی رنگِ رخ کو گلِ گلزار سے جیکائے ہوئے اس پہ ہے چتر کی باسابیہ گلن سبز نہال نوجوانانِ چمن بزم سجاتے ہیں کھڑے سریہ جو اُس کے دھری ہے کلہ تاجوری

اس کے ہر پھول میں لیکن یہ تماشا ہے الگ اس سے ہر شخص شمیم اپنی جدا لیتا ہے رُخ جو ہے آئینہ روئے تمنا اس کا رکھتی ہے ایسا اثر نرگس جادو اس کی ہے ہم اک شخص سجھتا کہ اشارہ ہے مجھے

کہ ہراک آ کھ کو رنگ اپنا دکھاتا ہے الگ ہر دماغ اس سے نئے ڈھب کا مزالیتا ہے شع ساں چاروں طرف ایک ہے جلوہ اس کا پڑ رہی دل پہ نظر ہے جو ہراک سواس کی تڑپ اٹھتا ہے ہراک دل کہ پکارا ہے مجھ (مثنوی موٹوم ہے آمید، س۲۳)

یددرست ہے کہ آزاد کا تخلیقی ذہن بنیادی طور پرافسانہ نولیس کا تھا،اس کی مرقع نگاری کا جاوداں وصف جس طرح 'آب حیات' میں جلوہ گر ہوا،اس سے ان کی شاعر کی حیثیت ثانوی ہوگئی۔ڈاکٹر اسلم فرخی لکھتے ہیں کہ:۔

'' آزاد کی نثر شعریت کی معراج ہے۔ان کی نظم صنعت گری کی اس منزل کونہیں پہنچتی لیکن صرف اس وجہ

سے اُن کی شاعری کو کم وزن، بے حقیقت اور بے کیف نہیں گھرایا جاسکتا ( ک

محم حسین آزاد نے مثنویاں نظمیں ،قصیدے ،سہرے کے علاوہ غزلیں بھی کہ بیں ،جن کاعموماً تذکرہ نہیں کیا جاتا۔ان کے دوشعری مجموعے ہیں جن میں ''نظم آزاد'' میں تو گیارہ مثنویاں ہیں کیکن' 'نمُ کدہ آزاد'' میں ۱۲ غزلیں ،

1 نظمیں ۲ سہرے ، ۱ قصا کداور سلام کے علاوہ چنداشعار شامل ہیں۔اب یہ بھی ایک طرح کا تاریخی مغالطہ ہے کہ آزاد غزل کا شاعر نہیں ہے اوراس کی تائیدوہ کرتے ہیں جوشایداس بات سے بے خبر ہیں کہ انہوں نے غزلیں بھی کھیں اوران غزلوں میں اس طرح کے اشعار بھی موجود ہیں۔

حرم میں شیخ ہیں اور مست دورِ جام میں ہیں

وہ اپنے کام میں ہیں اور بیاپنے کام میں ہیں اور بیاپنے کام میں ہیں (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی جو کتاب ہوا نہ کچھ کتاب ہوا کوئی یہ پُو چھے کہ زاہد کو کیا تواب ہوا (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کلا تو کوئی تودہ عطوفاں نکلا (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کلا نے براروں مرتبہ ہم نے تری محفل میں آ، دیکھا (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی براروں مرتبہ ہم نے تری محفل میں آ، دیکھا کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی مکال ترا ہو تو ہو، تُو یہاں میں تو نہیں (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی مکال ترا ہو تو ہو، تُو یہاں میں تو نہیں (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی مکال ترا ہو تو ہو، تُو یہاں میں تو نہیں (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی مکال ترا ہو تو ہو، تُو یہاں میں تو نہیں (کلیات ظم آزاد، ۱۹۰۰ کی دوروں مرب

ہوا معاملہ دل کا فقط نگاہ پہ طے تھا آیا اہلِ خرابات کے سنوارنے کو وہاں تو شیشہ مے توڑا، یاں دلِ رنداں

چمنِ دہر سے نکلا نہ کوئی خوش ہوکر مُردمِ دیدہ نے سمجھا ہے اسے طفلِ سرشک

نہ دیکھا بھول کر وُ نے مری جانب تغافل سے

حباب گھر جو بناتا ہے روئے آب پہ تو

' خُم کدہ ء آزاد' کے مرتب ڈاکٹر ہارون قادر کا بھی خیال ہے کہ:۔ '' آزاد نے سنگلاخ زمینوں اور مشکل بحروں میں بھی غزلیں ککھیں لیکن اُن کی طبیعت غزل گوئی کی طرف مائل نہ تھی۔ اُنہیں تو صرف زمانے کے دستور کے مطابق غزل کہنا پڑی۔ یہی وجہ ہے کہ اُن کی غزلوں میں آورد زیادہ دکھائی دیتا ہے۔ زبان و بیان پراگر چہ اُن کی گہری نظر ہے، قافیہ وردیف کا استعمال بھی درست ہے، لیمن تغزل کی چاشنی نہیں۔ فکری اعتبار سے ان میں اکثر جگہ طبیعت کی افسردگی، زمانے کی بے اعتنائی اور سمپرس جھلک رہی ہے۔ وہ غزلیں جو عالم جذب میں کہی ہوئی دکھاتی دیتی ہیں، ان میں زبان و بیان پر کوئی خاص توجہ نہیں البتہ عشق وتصوف کا گہرااڑ لئے ہوئے ہیں۔'(۸)

اب مرتب کی بیرائے اور آزاد کی چندغزلوں کے اور اشعار ملاحظہ بیجتے ، یااس رائے سے کطف اٹھا یے یا پھر آزاد

کے ان اشعار سے:

چشمِ گریاں مری ہوتی نہ کبھی بے ساماں وصل اس کا نہیں ہوتا تو نہ ہوئے لیکن دیکھتا آئینہ دل میں جو یوسف یہ جمال

مرضِ عشق نے کی جان کی مشکل آساں کیا صبا پھونک گئی کان میں اے بلبلِ راز

نہ آیا ایک بھی کلتہ سمجھ میں حرفِ مطلب کا گئے تم غیر کے گھر بھی تو کچھ شکوہ نہیں ہم کو

چراغِ کُسن پہ ساقی کے ہیں یہ پروانے حباب دیکھ کے شیشہ میں مست جیراں ہیں قدم کو ہاتھ لگاتا ہوں جام دے ساقی

تھا آیا اہلِ خرابات کے سنوارنے کو دلے اور تپیدہ کی میں نے تڑپ جو دکھلائی

نگاہِ مست سے تیری جو رنگ جام میں ہیں نصیب ان کے جو،واں ہم شخن کلام میں ہیں شکیب و صبر کے آپنچ ہم مقام میں ہیں دلِ جنوں زدہ کو میرے،وعظ سے کیا کام جہاں کے حسن ہیں تم میں کہ شاہِ حسن ہوتم

نگاہِ ساقی سرمت سے اُڑیں گے جام بنا کے گھر کوئی اس خاک دال میں کیا بیٹھے کھڑے ہیں مُردمِ دیدہ لیے ترازہِ عدل

دامنِ دشت نه تھا دامنِ ساحل ہوتا دستِ امید تو گردن میں جمائل ہوتا محوِ حیرت ترا اے حور شائل ہوتا (کلیاتِ نظم آزاد، ص۵۲)

درد سمجھے تھے جسے ہم، وہی درماں نکلا ہے شگوفہ سے وہ ہنستا گل خندال نکلا ( کلیات نِظم آزاد،ص۵۳

کتابِ عشق کو از ابتدا تا انتها دیکھا وہیں ہم مٹ گئے جس جاتمہارانقشِ یادیکھا (کلیاتے نظم آزاد، ص ۲۰)

کہ گرتی آن کے مینا ہے برسر مینا اتارا کیوں کہ ہے مینا میں ساغرِ مینا کہ تیرے سر یہ مراخوں ہے یا سرِ مینا (کلیاتے ظم آزادہ ص ۲۱)

پر آکے برم میں زاہد بہت خراب ہوا تو مرغ لیمل اسے دکھ کر کباب ہوا (کلیات نظم آزاد، ص ۱۲)

لئے وہ حُسن نے رُخسارِ لالہ فام میں ہیں کہ ہم تو بیٹے مزے لیتے اُن کے نام میں ہیں کہ ہم تو بیٹے مزے لیتے اُن کے نام میں ہیں ہیں اور بھی پیام میں ہیں ہیں جوعیب پوچھو جہاں کے تواس غلام میں ہیں (کلیاتے ظم آزاد، ص ۸۷)

شراب شیشه و مینا مین گرنهیں تو نهیں که نقشِ خاک ہے، نقشِ سرنگیں تو نہیں دلوں کو دیکھنا پاسنگِ دُب وکیں تو نہیں

نہیں ہے شکوہ مجھے کیول نہیں ہے لطف و کرم

کرھر کو جھیکتے ہو گل وفا و الفت کے مریضِ عشق کو ہے شوقِ مرگ کیا یارب وفا کا نام لیتے ہو اور روتا ہوں

باندھے ہے تی وسپر موج و حباب مے ناب وائے تقدیر کہ کس وقت مرا دور آیا دل دول ایک دل دیوانہ پہ کب چلتا ہے گنڈا تعوید ساقیا ظلم ہے یہ فصلِ بہار اور اس میں پھرتی ہے آنھوں میں اے رشکِ پری چال تری

جھے یہی ہے غنیمت کہ مجھ سے کیں تو نہیں

( کلیاتِ ظِم آزاد، ص ۸۳)

ادھر تو آتا کبھی ناوکِ جفا بھی نہیں

کہ موت اگر اُسے آتی نہیں، شفا بھی نہیں

کہ ہائے اہلِ وفا اب تو بے وفا بھی نہیں

( کلیاتِ ظَم آزاد، ص ۸۸)

گرم ہے معرکہ کینہ وری شیشہ میں
جب کہ باتی رہی ساتی نہ تری شیشہ میں

کہ بیجان اُتر ہے ہے مشکل سے ذری شیشہ میں
شیشہ ہو طاق پہ اور مے ہو بھری شیشہ میں
شیشہ ہو طاق پہ اور مے ہو بھری شیشہ میں
آشیاں گیر ہوا کہ بو دری شیشہ میں
آشیاں گیر ہوا کہ بو کھری شیشہ میں

حالی کے بعض پرستاروں کو تجب ہوتا ہے کہ آزاد عالم ہوش میں بھی اور دورِ جنوں میں بھی حالی کے لئے ناملائم لفظ استعال کرتے تھے، ھیقت سے ہے کہ بسااوقات معاصرین میں کوئی ایک ایسامقابل آ جاتا ہے، جس کے نقابل میں کسی کا تخلیقی ہنر ماند پڑجاتا ہے، اسی لئے تو نیچرل شاعری اور سادگی کو اصلیت اور تاثیر کے جو ہر سے ہم آمیخت کرنے کا جو میلہ وقت نے یاطاقت وروں نے لگایا تھا تو اسے حالی نے اپنے جلم و اِنکسار کے باوجود کوٹ لیا تھا۔

#### حوالهجات

- ا ـ محمرصادق ذا كثر، ' محمر حسين آزاد احوال وآثار' ، مجلس تر قی ادب، لا مهور ، ۲ ۱۹۷۶ ، ص ۱۱۰
- ۲\_ اسلم فرخی ڈاکٹر '' محمدسین آزاد-حیات وتصانیف' ،جلداول، انجمن ترقی اُردو پاکستان ،کراچی ،اشاعت اول ۱۹۲۵ء، ۴۹۴
  - س. اسلم فرخی ڈاکٹر ،''محمد سین آزاد-حیات وتصانیف''، (جلد دوم )،انجمن ترقی اُردو پاکستان، کراچی،ص ۵۹۸–۹۹۹
- ۳۔ محمد حسین آزاد'' آ بِ حیات''، ترتیب و تدوین: ابرارعبدالسلام، شعبه اُردو، بہاءالدین زکریا یونیورٹی، ملتان، ۲۰۰۲ء، ص۵۰
  - ۵ محرحسین آزاد" آب حیات "، ترتیب و تدوین: ابرارعبدالسلام، ص۳۳
  - ۲\_ محم حسین آزاد دنظم آزاد 'مرتبه: آغا محمه باقر ، کشمی مینش، دِی مال، لا بور، ۱۹۵۷ء، ص۵۱–۵۲
    - 2- اسلم فرخی، ڈاکٹر،' دمجرحسین آزاد-حیات وتصانیف'، (جلد دوم) م ۲۰۳۰ -۲۰۴۳
  - ۸ محمد سین آزاد، ' کلیات نِظم آزاد' ، مرتبه: دُ اکثر محمد بارون قادر، الوقار پبلی کیشنز، لا بور، ۹۰۰۹ء، ص۲۱

# نوادرات محرحسین آزاد

Molana Muhammad Hussain Azad 1830-1910 was a distinguished Oriental Scholar. Azad's geniour was multi - dimensional. He had deep knowledge of Arabic, Persian and Urdu. He was a great historian, poet, prose / textbooks writer, journalist and explorer. He was the Poineer of modern Urdu poetry. In this article his great services in the Education Department of Punjab Government and in the casue of Oriental learning have been traced out from the original sources lying in the Archives of the Punjab Government at Lahore. This humble work will help to elminate some of the misconceptions about the life and works of Molana Azad and highlight some new aspects of his distinguihed carrier.

پنجاب آر کائیوز میں ایے بختیقی مقالے کے لیے مواد کی تلاش میں مجھے چند فائلیں ایسی ملی میں جن میں مولوی محمد حسین آ زاد کے حوالے سے معلومات درج ہیں۔ یہ معلومات اپنی نوعیت کے اعتبار سے بہت اہم ہونے کے باوجود پر دہ اخفا میں ہیں۔ضروریمعلوم ہوا کہان فائلوں میں موجود کاغذات اوران کےاندراجات کوسامنے لایا جائے ۔ذیل میںاس کی

تفصیل پیش ہے۔ پہلی فائل اس لئے اہم ہے کہ اس میں مولانا محمد حسین آزاد کی محکمہ تعلیم میں تقرری کے بارے میں احکامات ملتے ہیں سیسی میں میں اور کی ڈورش کے انسیکم تعلیم تھے۔ مولا نا کواس دفتر میں علمی کاموں کے لئے پیئر س کی معاونت کا فریضہ سونیا گیا تھا۔مسٹر پیئر س راولینڈی ڈویژن کےانسپکر تعلیم تھے۔ یہ 1868 کی بات ہےان ایّا میں مسٹر پیئر س ایک کتاب'' تاریخ ہند'' کی تیاری کے ساتھ ساتھ کتاب'' ضالطہ الحساب'' کی دوبارہ چھیائی کے کام میں مصروف تھے۔مولانا آزاد' ضابطہ الحساب'' میں زبان اورمحاورے کی بہت ساری کم زوریوں پرنظر ثانی کر کے اس کی از سرنواشاعت پر مامور ہوئے ۔اس کام کےعلاوہ مولا نا کو بہفرائض بھی تفویض ہوئے کہ وہ اُردو کی پہلی کتاب کی تیاری کےساتھ ساتھ اس نوعیت کے دوسرے کام بھی سرانجام دیں گے۔ان کی تخواہ پچھتر رویے مقرر ہوئی جوادب کے فروغ کے لئے مختص قم سےادا کی حاتی تھی۔(۱)

آ زاد کی به تقرری عارضی نوعیت کی تھی۔محکم تعلیم پنجاب میں ان کی مستقل تقرری 29 ۔اکتوبر 1868 میں اس وقت ہوئی جب محکمہ داخلہ حکومت ہند نے اپنے خط مور نہ 20۔ اکتوبر 1868 کے ذریعے مولانا آزاد کو محکمہ تعلیم پنجاب میں مبلغ-/75روبے ماہانہ پرتقرری کے احکامات 29۔اکتوبر 1868ء میں جاری کئے اور اس کی اطلاع ڈائر یکٹر پیلک انسٹرکشن پنجاب کودی۔ (۲)

دوسری فائل مولانا کومبلغ چارسورو پے اعزازیہ کی منظوری دینے کے حوالے سے ہے۔ جوانہیں فاری کی پہلی اور دوسری کتاب کی تیاری پردیا گیا۔ فاری کی پہلی اور دوسری کتاب 1870ء میں کسی گیاس کتاب کو کسے کی وجہ یہ تی کہ فاری سکھنے والے طلبہ کے لئے کوئی موزوں کتاب موجود نہ تی اس کئے ایک ایک چھی کتاب کی کمی عرصے سے محسوس کی جارہی تھی۔ کیپٹن ہالرا بیٹر ، ڈائر کیگر پیلک انسٹر کشن پنجاب نے مولانا کو فاری کی پہلی اور دوسری کتاب کی تیاری کے لئے مختصرا ورآ سان جملے وضاحت کے لئے بنائے گئے ہیں میں مولانا مجھے وضاحت کے لئے بنائے گئے ہیں اور دوسری کتاب میں دلچ سپ کہانیاں بیان کی گئی ہیں۔ جب یہ کتابیں 1870ء میں شائع ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب میں دلچوں کہانیاں بیان کی گئی ہیں۔ جب یہ کتابیں 1870ء میں شائع ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب میں دلچ ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب میں دلکھی کی بیارے دوسری کتاب میں دلکھی ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب میں دلکھی ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب میں دلکھی ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا چھیل گیا اور دوسری کتاب کا دولوں نے ان کتاب دولوں ہوئیں تو ہر طرف ان کا چرچا کی گئی ہیں۔ جب یہ کتابیں کا گئی ہیں۔ جب یہ کتابیں دولوں نے ان کتاب کی کتاب کی گئی ہوں۔ جب یہ کتابیں کا گھوں ہوئیں تو ہوئی

ان کتابوں کی فروخت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ صرف پہلے چھاہ میں فاری کی پہلی کتاب کی چھ ہزار جلدیں اور فاری کی دوسری کتابوں کی تین ہزار پانچ سوسے زائد جلدیں فروخت ہو چکی تھی اب ان کتابوں کی کے بے پناہ مقبولیت اور پندیدگی کی وجہ سے ڈائریکٹر، پبلک انسٹرکشن پنجاب نے اپنے خط مورخہ 15 ستمبر 1870ء کو حکومت سے سفارش کی کہ مولانا کو ان کتابوں کی تیاری میں صرف ہونے والی محنت کے سلسلے میں چارسورو پے اعزاز بیدیا جائے۔ انہیں بیرقم ادب کی سر پرسی کے حوالے سے مختص رقم سے اداکی گئی۔ (۴)

تیری فائل اس لئے اہم ہے کہ اس میں مولا نامجہ حسین آزاد کی تدر لی معلمانہ اور ادارتی سمجھ بوجھ کو تسلیم کرتے ہوئے ان کو انجمن پنجاب کی طرف سے جاری ہونے والے ایک ہفتہ روزہ اخبار' ہمائے پنجاب' کا ایٹریٹر مقرر کیا گیا۔ یہ فائل مولا نا آزاد کی مقامی اخبار' ہمائے پنجاب' کا ایٹریٹر معلم میں مولا نا آزاد اسٹنٹ پر وفیسر گور نمنٹ کا کے لا ہور نے 27 متبر 1870ء کو حکومت پنجاب کے نام ایک خطاکھا جس میں کہا گیا کہ انہوں نے انجمن پنجاب کے طرف سے چھنے والے اخبار' ہمائے پنجاب' کی ادارت کی ذمہ داریاں قبول کر لی ہیں انہوں نے مزید میاطلاع ارسال کی کہ اخبار کا سب سے بڑا خریدار گاری میں انہوں نے مزید میاطلاع ارسال کی کہ اخبار کا سب سے بڑا خریدار گلہ تعلیم ہے۔ سرکاری احکامات کے تحت اس پر چے کی دوسوکا پیاں محکمہ تعلیم کو موصول ہوتی ہیں۔ 4 اس خط سے یہ بات واضع ہوتی ہے کہ مولا نامجہ حسین نے گورنمنٹ کالج کی ملازمت کے دوران' ہمائے پنجاب' کی ادارت سنجال کی تھی۔ یہات واضع ہوتی ہے کہ مولا نام کہ حسین نے گورنمنٹ کالج کی ملازمت کے دوران' ہمائے پنجاب' کی ادارت سنجال کی تھی۔ جب ڈاکٹر لائٹیز پرنیل، گورنمنٹ کالج لا ہور نے ایک اخبار لا ہور کر انکل کو بطور ایڈیٹر نکالنا شروع کیا تھا تو حکومت پنجاب نے ان جب ڈاکٹر لائٹیز پرنیل، گورنمنٹ کالج لا ہور نے ایک اخبار لا ہور کر انکل کو بطور ایڈیٹر نکالنا شروع کیا تھا تو حکومت پنجاب نے ان کے خلاف انکوائری کر ان کھی جس کے لئے ایک کمیشن بنایا تھالین حکومت پنجاب نے مولانا کے کیس میں ان کو اس پر پے کی ادارت کے خلاف انکوائری کر ان کی تھی جس کے لئے ایک کمیشن بنایا تھالین حکومت پنجاب نے مولانا کے کیس میں ان کو اس پر پے کی ادارت کر خلاف انکوائری کی خلاف انکوائری کی بایر دے دی جو کہ درج ذیل تھیں۔

'' ہمائے پنجاب' خالصتاً ایک تعلیمی پر چہ تھا جس کے مقاصد میں عمومی تعلیم اور صوبے میں ہونے والی معاشر تی ترقی کے حوالے سے لوگوں کو بہتر انداز سے لوگوں تک پہنچایا حوالے سے لوگوں کو بہتر انداز سے لوگوں تک پہنچایا جائے کیوں کہ اس وقت کچھ مقامی اخبارات حکومتی پالیسیوں کو توڑ مروڑ کرعوام تک پہنچاتے تھے۔ لہٰذا اس پر چے کے مقاصد میں شامل تھا کہ وہ تعلیمی پالیسیوں کو تیج طریقے سے لوگوں تک پہنچا کے جنہیں مقامی اخبارات جان ہو جھ کر غلط انداز میں لوگوں کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

سيرٹري حکومت پنجاب فائل ميں ديئے گئے ايك نوٹ ميں لکھتے ہيں: \_

''جائے پنجاب''ایک تعلیمی پرچہ ہے اور سی تعلیمی ادارے کے افسر کے لیے بیایڈونچ ہوگا کہ وہ اس کی ادارت کرلے۔ کیونکہ ایک تعلیمی ادارے کے افسر کواس بات کا بخوبی علم ہوتا ہے کہ اس قسم کے پر چے میں کس قسم کے مضامین تعلیم عامہ کے لئے مفید ہو سکتے ہیں۔ لہٰذاایساافسر پرچے کی پالیسی کوتبدیل ہونے سے روکے گا اور پرچہا پنی پالیسی اور مقاصد پورے کرےگا۔ (۵)

سيرٹري حکومت پنجاب ايك نوٹ ميں لکھتے ہيں:

'' جناب گورنرصاحب جانتے ہیں کہ بیون کی پرچہ ہے جس کو میں نے چند ماہ پہلے جاری کیا تھا۔ یہ کمل طور پر عمومی تعلیم کی بہتری اور معاشر تی ترقی کے حوالے سے ہے اور سیاست سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ ماسوائے حکومت کی بہتری اور معاشر تی ترقی کے حوالے سے ہے اور سیاست سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے جان کو جھر کر میں مقبوم عوام تک پہنچانا کی ان پالیسیوں کا دفاع کرنا جن کامفہوم مقامی اخبارات یا غلام بجھتے ہیں یا جان بو جھر کر میں مفہوم عوام تک پہنچانا چاہتے ہیں' (۲)

سيرٹري حکومت پنجاب ايك نوٹ ميں لکھتے ہيں:

'' حکومت ہند کے احکامات کے مطابق کوئی بھی سرکاری افسر حکومت کی اجازت کے بغیر کسی اخبار کا ایڈیٹر نہیں بن سکتا جہاں تک میرے خیال میں مولوی محمد حسین آزاد کا معاملہ ہے میے عام قیاس ہے کہ ان کا تعلق پرلیں کے ساتھ کافی دوستانہ ہے۔'(۲)

گورنر پنجاب نے مورخہ 13۔ اکتوبر 1870ء میں لکھا کہ اگر مولانا محمد حسین آزاد کی درخواست حکومت ہند کے احکامات کے خلاف نہیں تو مجھے کوئی اعتراض نہ ہوگا۔ بیانسپٹٹر جزل پبلک انسٹر کشن کی ذمہ داری ہوگی کہ مولانا کے فرائض بحثیت اسٹیٹ پر وفیسر گورنمنٹ کالج لا ہوراس غیر معمولی حثیت کی وجہ سے متاثر نہ ہوں۔ اسسلیے میں کوئی فیصلہ کرنے سے پہلے مجھے ڈاکٹر لائمیٹر کے کیس میں جاری ہونے والے احکامات دکھائے جائیں۔ میرے خیال میں محکم تعلیم کے افسران کو پر لیس کے ساتھ تعلق سے ممانعت محق کے ساتھ اطلاق اس پر چے پرنہیں ہوتا۔ گورنر پنجاب نے 25 اکتوبر 1870ء کومنظوری عطاکرتے ہوئے لکھا ہے کہ ڈائر کیٹر، پبلک انسٹرکشن کی جوابد ہی پراجازت دی جاتی ہے کہ وہ اس بات کوئیٹنی بنائے کہ اس اخبار پر صرف ہونے والے وقت کی وجہ سے مولانا آزاد کے فرائض بحثیت اسٹیٹ یو رفیمنٹ کالج لا ہور متاثر نہ ہوں۔

سيرٹري حکومت پنجاب نے گورنر پنجاب کی جانب سے 25۔ اکتوبر 1870ء کومنظوری جاری کرتے ہوئے لکھا:

''میراخیال ہے کہ''ہائے پنجاب'' ایک ایسار سالہ ہے جس پر حکومت ہند کی طرف سے جاری کردہ احکامات کا اطلاق سختی کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہ بنیادی طور پر ایک تعلیمی رسالہ ہے جس کا سب سے بڑا خریدار خود محکمہ تعلیم ہے۔ اس پر چے کو خاص طور پر محکمہ تعلیم کی ضرورت کو مد نظر رکھتے ہوئے جاری کیا گیا ہے۔ رسالہ کسی معاثی فوائد کے لئے جاری نہیں ہوا بلکہ خالصتاً ادبی سوسائٹ نے تعلیمی مقاصد کے لیے جاری کیا ہے''۔ (2)

سیرٹری حکومت پنجاب کے ان شذرات سے بیہ بات سامنے آتی ہے کہ بیر پر چھومت کی ایماء پر جاری ہوا تھا اور آزاد کو اس اخبار کا ایڈیٹراس لئے مقرر کیا گیا تھا کہ وہ بہتر طور پر جانتے تھے کہ اخبار میں کسی قسم کے مضامین شائع ہونے چاہییں۔علاوہ ازیں وہ اخبار کواپنی پالیسی پر کاربندر کھنے اور ان مقاصد کو بھی پورا کرانے میں کامیاب ہو سکتے تھے جن کی خاطر بیر پر چہ جاری ہوا تھا۔

نوادرات آزاد کے حوالے سے ایک اور دلچیپ فائل سر فراز خان کی کتاب' وغرائب' پرتیمرے کے حوالے سے ہے۔ جسے گورز پنجاب نے ڈاکٹر لائٹیز صدرانجمن پنجاب کو بھیجا تھا تا کہ وہ حکومت کو انجمن کی رائے سے آگاہ کریں کہ آیااس کتاب کو پیلک سکولوں میں تذریبی مقاصد کے لئے استعال ہونا چاہیے یانہیں؟ دلچیپ بات سے ہے کہ مولانا کی اس کتاب کے بارے میں رائے دوسرے تیمرہ ونگاروں سے مختلف تھی اورانہوں نے کچھ دلچیپ حقائق کو مدنظر رکھتے ہوئے اس کتاب کواطفال مبتدیوں کے لئے مفید قرار دیا تھا جبکہ انجمن کی مجموعی رائے اس کتاب کے خلاف تھی۔

صدرانجمن پنجاب نے اپنے خط 29۔ اکتوبر 1862 کے ذریعے سکرٹری حکومت پنجاب کوانجمن پنجاب کی رائے بھجوائی جے مولا نانے قلم بند کیا ڈاکٹر لائٹیز اپنے خط میں لکھتے ہیں:

" الجمن ينجاب كى كارروائى كے خلاصے سے جومقامى زبان ميں ہے آپ ديكھ سكتے ہيں كمانجمن كى رائے ميں

اگر چہ بیہ کتاب دل کش انداز میں ککھی گئی ہے لیکن مقدر کی مقاصد کے لیے سود مند نہیں ہے کیونکہ اس میں نیچرل ہٹری کے گئی من گھڑت واقعات درج ہیں۔'( ۸ )

کتاب'' عجائب وغرائب'' پرانجمن پنجاب نے اپنے اجلاس میں کھل کر بحث کی ۔ان میں مولا نامجر حسین آزاد کے علاوہ بابونو بین چندررائے، محمد حیات خان صاحب اور رائے مول سنگھ شامل تھے۔انجمن کی طرف سے اس کتاب پر رائے کومولو کی محمد حسین نے قلم ہند کیا اور اپنے دستخط ثبت کیے۔مولانا کی اصل رپورٹ اس مضمون کے آخر میں دی گئی ہے۔

المجمن ینجاب کی طرف سے مولوی محمد سین آزاد نے جورائے دی اس کامخصر خلاصدری ذیل ہے:۔

''اس لحاظ سے بہترین ہے کہ اس کو مطابق کتاب' بجائب وغرائب' اس لحاظ سے بہترین ہے کہ اس کودگش انداز میں قلم بندکیا گیا ہے۔ جہاں تک اس کے مضامین کا تعلق ہے وہ کسی صورت افسانوی حثیت سے زیادہ اہمیت کے حال نہیں ہیں۔ گویا یہ کتاب عجائب المخلوقات کا چر ہہے۔ بے شک اس کتاب میں درج جانو روں کا وجوداس دنیا میں ہے گرزیادہ ترخلوقات کا تعلق قدیم زمانے کے مصنفین کے تخیل پرمنی ہے۔ اس کتاب کو پبلک سکولوں میں متعارف کرانے کا کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوگا۔ کیونکہ یہ کسی بہتری کی ہوئے نوجوان نسل کے ذہنوں کے لیے خطر ناک ثابت ہوگی ۔ اگر چہ اس کتاب کا مصنف اپنی صفت کے لیے داد و تحسین کا مستحق ہے۔ اس کتاب کو سی صورت پبلک سکولوں میں متعارف نہیں کرانا چا ہے کیونکہ کہ اس کتاب کی حداث زیادہ خطر ناک ہیں ۔ (۹) لیکن مولا نا آزاد کی رائے میں یہ کتاب درسی مقاصد کے لیے مفید ہے جے طالب علم بخوثی پڑھیں گئے کیونکہ اس کتاب کی عبارت طالب علموں کے لیے سلیس اور قابل تعلیم ہے۔ اگر چہ مولا نا کی رائے دوسرے ماہرین سے مختلف تھی لیکن انجمن کا مجموعی فیصلہ بی طالب علموں کے لیے سلیس اور قابل تعلیم ہے۔ اگر چہ مولا نا کی رائے دوسرے ماہرین سے مختلف تھی لیکن انجمن کا مجموعی فیصلہ بی حرف آخر تھا۔

پانچویں فائل مولانا آزاد کی محکم تعلیم پنجاب میں اُردو کی پہلی اوردوسری کتاب کی تیاری کے لیے تقرری کے حوالے سے
ہے۔اردو کی پہلی اوردوسری کتاب مجمح حسین آزاد کی اہم ترین تصانیف میں سے ہیں۔ بیاردو کی سب سے اولین درس کتب کا درجہ
رکھتی ہیں۔ان کتابوں کے ابتدائی ایڈیشن کو سلسلہ قدیم کی کتب بھی کہا جاتا ہے۔ اوراس بات میں تضاد پایا جاتا ہے کہ سلسلہ قدیم کی
اہتدائی اردوکت مولانا کی تصانیف ہیں یا کرل ہا لرائیڈ کی۔اس حوالے سے ایک اہم فائل جوراقعہ نے پنجاب آرکا ئیوز سے تلاش کی
ہے اس سے یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ سلسلہ قدیم کے حوالے سے اردو کی پہلی اوردوسری دونوں ابتدائی کتب کو کھھنے کے لیے محکمہ
تعلیم پنجاب نے مبلغ - 75رو پے ماہوار پر آزآ دکی تقرری کی تھی اوران کو خاص طور پر اردو کی پہلی اوردوسری درس کتب تیار کرنے
کے لئے مقرر کیا گیا تھا۔ اوران کی پر تقرری 11 جولائی 1867ء کو عارضی طور پر عمل میں آئی۔ واضح رہے کہ انہیں مسر پیئرس کی
معاونت کے ساتھ ساتھ اُردو کی پہلی کتاب کا فریضہ سونیا گیا تھا مگران کی با قاعدہ مستقل تقرری 26۔اکتوبر 1868 کو کل میں آئی۔
عومت ہند نے مولانا آزاد کو محکمہ تعلیم پنجاب میں مبلغ - 75رو پے ماہوار پر تقرری کے باضابط احکامات 26۔اکتوبر 1868 کو عارض کے باضابط احکامات 26۔اکتوبر 1868 کو عارض کی تیاری کے سلسلے میں کئے جانے والے سفر کے لئے سفری الا وکنس دیا گیا اس میں میں ہو جاری کئے ۔ (۱۰) ایک دوسری فائل جس سے مولانا آزاد کو اُردوکی تیاری کے سانے والے سفر کے لئے سفری الا وکنس دیا گیا اس میں میں ہو جاتے والے سفر کے لئے سفری الا وکنس دیا گیا اس میں ہو بیاتہ کی کہ جس کے ذریعے آزاد کو اُردوکی تیاری کے سانے والے سفر کے لئے سفری الا وکنس دیا گیا اس میں بیا جس کے جانے والے سفر کے لئے سفری الا وکنس دیا گیا اس میں بیا جو کہ کو کھوں کیا آزاد کو خاص طور پر محکم تھیل میا دارد و کتب کی تیاری پر مامور کیا۔ (۱۱)

چھٹی فائل مولانا آزاد کے تھرے کے حوالے سے ہے جوانہوں نے سرسیّداحمد خان کی اُردوڈ کشنری پرگورز پنجاب کی ایماء پر کیا تھا۔ سرسیّداحمد خان نے اردوڈ کشنری کانمونہ تیار کر کے کیم اگست 1868 کو گورنر پنجاب کو بجھوایا تا کہ وہ اس ڈ کشنری کی افادیت اوروصف سے بھی مطلع کریں۔ انہوں نے اس کام کریں عملی کریں۔ انہوں نے اس کام کے لیے حکومتی سر برسیّ کی بھی درخواست کی تھی۔ گورنر پنجاب نے یہ ڈ کشنری رائے کے لیے مسٹر ہالرائڈ، ڈائر کیٹر پیک انسٹرکشن

پنجاب کو سیج دی۔

مسٹر ہالرائڈ نے اُردوڈ کشنری پررائے حاصل کرنے لیے مشرقی علوم کے تین ماہرین سے رابطہ کیا جن میں مولانا محمد حسین آزاد بھی شامل تھے۔اُس وقت آزاد محکم تعلیم پنجاب میں سکولوں کے لیے اُردو کتب کی تیاری پر مامور تھے۔مولانا آزاد کے علاوہ دوسرے دوافراد میں ماسٹر پیارےلال اُس وقت دہلی نارمل سکول کے ہیڈ ماسٹر اورمولوی ضیاءالدین شامل تھے۔ ماسٹر اورمولوی ضیاءالدین دہلی کالجے میں عربی کے اسٹیٹ پروفیسر تھے۔

مسرٌ بالرائدات خط بنام گورز پنجاب مورخه 14 -اگست 1868 میں لکھتے ہیں کہ:

سرسیّدا حمد خال کی اُردوڈ کشنری پر میں ماسٹر پیارے لال پروفیسر دبلی کالج اور مولوی مجمد حسین آزاد جن کی تقرری سکولوں کے لیے اُردو کتب کی تیاری کے لیے اُردو کتب کی تیاری کے لیے ہوئی ہے تبھروں کا ترجمہ گورنر پنجاب کے مطالع کے لیے لف کر رہا ہوں۔ میرے خیال میں اس کام کی کھلے دل کے ساتھ حوصلدافز اُنی کرنی چاہیے۔ شرط یہ ہے کہ ڈکشنری کوچے معنوں میں ایک معیاری کتاب بنایا جائے اور اس کے نقائص دور کرکے اُردو کے موجودہ معیار کے مطابق تیار کر کے کمل کیا جائے ۔ جن نقائص کی اُن تبھرہ میں نشان دہی گی گئی ہے اُن کو دور کرنا بہت ضروری ہے۔ اس ڈکشنری کو معیاری بنانے کے لیے مخت اور بیسے کی ضرورت ہوگی۔ (۱۲)

مسٹر ہالرائڈ نے اس ڈ کشنری میں پائے جانے والے بہت سارے نقائص کی نشاندہی کی۔وہ اپنے خط میں خاص طور پر لکھتے ہیں کہ مولوی مجمد سین آزاد نے اپنی رپورٹ میں بڑی اہم تجویز دی ہے کہ اس کام کوشائع کرنے سے پہلے اسے مشرقی علوم کے ماہرین کو بچھوانا مناسب ہوگا تا کہ اس کی غلطیوں اور نقائص کی نشاندہی کریں اور اس میں جوتر میم واضافے در کار ہیں ان کا بھی ذکر کریں۔ حتی فیصلہ ڈ کشنری کا مصنف خود کرئے گا کہ تجاویز کر دو تر امیم کہاں تک کار آمد ہوگی۔ (۱۳) مسٹر ہالرائل مزید کھتے ہیں کہ انہیں خوشی ہوگی اگر اس ڈ کشنری کوصوبہ پنجاب سے تعلق رکھنے والے مشرقی علوم کے مقامی ماہرین کو بھجا جائے اور اُن کی رائے کی جائے۔ انہوں نے اس خط کی کا کی سرسیّد احمد خال کو بھی جبھی۔مولوی مجمد سین آزاد نے اپنی رپورٹ میں لکھا تھا کہ وہ اس ڈ کشنری کو معیاری اور با مقصد بنانے کے لیے وہ اپنی عاجز انہ خد مات پیش کرتے ہیں۔

مولوی مجمد حسین آزاداپنی ر پورٹ میں کہتے ہیں کہ میں نے سرسیّدا حمد خاں کی اُردوڈ کشنری کے پہلے چار صفحات کا جائزہ لیا ہے۔ میرے خیال میں اس قتم کی ڈکشنری کی ضرورت ہرمقامی طالب علم اور سکالرکو پڑتی ہے۔ علی گڑھ سوسائٹی نے اسے تیار کرکے ملک پراحسان عظیم کیا ہے۔ اردوڈ کشنری کے جائزے کے دوران جونقائص اُن کے سامنے آئے انہوں کے ان کو دور کرنے کے لیے چند تجاویز بھی دیں۔

آ زادا پی رپورٹ میں لکھتے ہیں کہ ایک تنہا شخص کے لیے انہائی مشکل ہے کہ کسی زبان کو جو ملک کے بہشتر حصوں میں بولی جاتی ہے اور جس میں مقامی ذرائع کے علاوہ عربی فارسی ،ترکی اور سنسکرت کا ذخیرہ الفاظ شامل ہے۔۔ اُن تمام الفاظ کا احاط ایک کتاب میں کیا جاسے۔ آزاد نے سفارش کی کہ اس ڈ کشنری کو پرلیس میں جھیجنے سے پہلے تین چارا نہائی قابل ماہرین مشرقی علوم کو رائے کے لیے بھیجا جائے جواس ڈ کشنری کے مصنف کو اس میں پائی جانے والی غلطیوں اور نقائص سے آگاہ کریں ان تجاویز کو مانے یا نہائت کے لیے بھی پیش کی اور کہا کہ وہ اپنی صلاحیتوں اور نہائت کا اختیار ہوگا۔ (۱۲) اس کام کو سرانجام دینے کے لیے آزاد نے اپنی خدمات بھی پیش کی اور کہا کہ وہ اپنی صلاحیتوں اور قابلیت کے مطابق یہ کام کرنے کو تیار ہیں۔ اس بات سے یہ بخو بی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آزاد اپنے ابتدائی دور میں ہی کتنی قابلیت اور استعداد کے مالک تھے اور حکومت ، بخاب نے اُن کی صلاحیتوں کو مان لیا تھا اور علمی واد بی نوعیت کے کام اُن سے لئے جار ہے

بہ جائزہ ان سات اہم فائلوں کا ہے جن سے ہمیں مولوی آزاد کی ادبی وتعلیمی سرگرمیوں کی کچھ جھلکیاں ملتی ہیں۔ بہتازہ دریافت ہے تاہم مولوی صاحب کی حیات کے بہت سے درتے اب بھی ہماری نظروں سے اوجھل ہیں۔ آزاد شناسوں کواس طرف

# توجدد نی چاہیےاورایسے ڈاکومنٹس کی تلاش کویقینی بنانا چاہیے جن سے نے حقائق سامنے آئیں۔

-----

### حوالهجات

- 1. Punjab Government Education Department B. File No. 8-20, July 1868.
- 2. Punjab Govenment Government Department A.File No.47-48 Oct.1868.
- 3. Education Department B. File No.19, Sep.1870
- 4. B.File No.20,Oct.1870
- 5. Ibid
- 6. Ibid
- 7. Ibid
- 8. B.File No.10,Nov 1867
- 9. Ibid
- 10. A.File No.47-48,26 Oct 1868/ B File No.18-20, July 1868
- 11. B. File No.80-82, Nov.1868
- 12. A.File No.22, Dec. 1868
- 13. Ibid
- 14. Ibid

ضميمه

منجانب:

كىۋن ۋېليو-آر-ايم ہالرائيڈ ڈائر يکٹر برائے پېك انسٹرىشن، پنجاب

بحانب

ٹی۔ایج تھارنٹن اسکوائر سیرٹری برائے حکومت پنجاب

نمبر: ۱۸۹ مورخه: ۵ انتمبر کیاء

عرض ہے کہ فارسی شروع کرنے والوں کے لئے فارس کی موذوں ابتدائی کتب کی کمی بہت عرصے سے محسوس کی گئی۔اس لئے زیر دخطی نے گورنمنٹ کالج لا ہور میں عربی کے اسٹنٹ پروفیسر مولوی محرحسین کوفارس کی پہلی اور دوسری کتب کی تیاری پیامور کیا۔اوّل الذّ کر میں زبان کے محاورات اور گرائمرکی ترکیب واضح کرنے کے لئے مختصر اور آسان جملے دیئے گئے ہیں۔جبکہ موخر الذّ کرچھوٹی مگر دلچسپ کہانیوں پرمشمل ہے۔

میں سفارش کروں گا کہ ادب کی سر پرستی کے حوالے موجودہ سال کے امور کے لئے مختص رقم ہے۔ ۴۰۰ روپیہ مولوی کو ان کتب کی تیاری میں ہونے والی محنت کے صلے میں دیے جائیں۔

دستخطار ڈبلیو۔ آر۔ایم ہالرائیڈ ڈائریکٹر برائے پیک انسٹرکشن، پنجاب

منجانب:

كپڻن ڈبليو-آر-ايم ہالرائيڈ ڈائر يکٹر پپک انسٹرکشن، پنجاب

بجانب:

ٹی۔ا چ تھارنٹن اسکوائر سیکرٹری حکومت پنجاب

نمبر: ۲۰۰ کااکتوبرد کیاء

مولوی محم<sup>6</sup>سین جوگورنمنٹ کالج لا ہور میں عربی کے اسٹینٹ پروفیسر ہیں، کی طرف سے موصول ہونے والا ۲۷ ستمبر و<u>۸۵۰</u> عظر برائے غور وہم حاضر خدمت ہے اس میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے انجمن پنجاب کی طرف سے چھپنے والے ایک مقامی اخبار 'جُمائے پنجاب' کی ادارت قبول کر لی ہے۔ اس اخبار کی ۲۰۰ جلدیں حکومتی حکم نمبر ۸۳ مؤرخہ کے فروری وی ہیں۔ و ۸۲ عے تے حکم تعلیم کوموصول ہوتی ہیں۔

۲۔ تریر شخطی کو مولوی محمد حسین کے ہمائے پنجاب کی ادارت کی اجازت کے حوالہ سے کوئی اعتراض نہیں جب تک ان کی کالج کی ذمہ داریاں احسن طریقے سے انجام پارہی ہیں۔اور جب تک وہ بطور سرکاری افسر اپنے عہدے اور اخبار کے درمیان تعلق میں تو ازن برقر از نہیں رکھتے۔

دستخطار ڈبلیو۔آر۔ایم ہالرائیڈ ڈائر کیٹر برائے پیک انسٹرکشن، پنجاب 37

From

Captain W.R.M. Holroyd,

Director of Public Instruction, Punjab

To

T.H. Thornton Esqre

Secretary to Government Punjab

No. 200

Dated: 7 October, 1870

Submits for consideration and order a letter dated 27th September,

1870 from Moulawie Muhammad Hussain, Assistant Professor of Arabic in theGovernment College at Lahore, stating that he has accepted the editorship of the 'Huma-i-Punjab' a vernacular newspaper which is published by the AnjumanPunjab, and of which 200~opies are taken by the Education Department under the sanction conveyed by G.O No. 83 dated the 7th February, 1870.

2. The undersigned sees no objection to Moulavi Muhammad Hussain isbeing allowed to edit the Huma-i-Punjab, so long as his duties in the college are satisfactorily performed and his connection with the paper does not compromise himin his position as a Government Officer.

Sd/ W.R.M Holroyd

Director of P.I. Punjab

38

From

Captain W R.M. Holroyad

Director of Public Instruction, Punjab

TO

7'. T.H. Thornton Esquire

Secretary to Government Punja6

Dated 11th November, 1869

No. 254

With reference to previous correspondence ending with G.O No. 438 dated 26 October, 1868 soliciting sanction for payment of traveling allowance at usual rate to Moulavi Muhammad Hussain, who is employed in the preparation of Urdu deport 600ki and to change it to the grant for patronage of Literature from which his salary is paid.

Sd / W.R.M. Holroyed

Director of Public Instruction, Punjab

From

Captain W.R.M.Holroyd

Director of Pu6fic Instruction, Punja6

To

T.H. Thornton Squire D C. L. Secretary to Government Punjab

Dated Murree 11th Jury 1868

Sir,

I have the honor to solicit the sanction of Government to the appointment on special duty on a salary of Rs. 7 5/- p. m. of Moulavi Muhammad Hussain whose name and qualifications you lately brought to my notice, for the purpose of assisting Mr. Pearson in the preparation of a new history of India, and in the revision of the Zubdat-ul-Hisab or translation of Barnard smiths', Arithmetic which contains many faults in language and idiom, and for the compilation under my direction of an improved first Urdu Book and for such other work of a similar kind at it may be found most advantageous to employ him on.

2. Hiis salary can be paid out of the assignment for the patronage of literature, and I anticipate great benefit from his assistance in the improvement of vernacular school literature.

I have the honor to be

Sir

Your most Obedient Servant Sd / W.R.M Holroyed

Director of Public Instruction, Punjab

From

Captain W.R.M. Holroyd,

Director of Public Instruction, Punjab

To

T.H. Thornton Esqre

Secretary to Government Punjab

No. 189

Dated: 5 September, 1870

Begs to state that the want of suitable elementary Persian books for beginners was long felt. The undersigned therefore employed Maulawi MuhammadHussain asstt. Profossor of Arabic Govt. College Lahore in the preparation of thefirst and second Persian books. The former contains short and easy sentences illustrating the gramatical construction and idioms of the language and the latter amusing little stories. These books have a large sale, 6000 copies of the first book and upwards of 3500 of the second have been sold during the last six months.

I recommend a grant out of the current years assignment for patronage of literature of Rs. 400 to the Maulawi as remuneration for his labour in the preparation of the two books.

Sd/ W.R.M Holroyd

Director of P.I. Punjab

محمد حسین سیکرٹری انجمن رائے اوپر کتاب عجائب و غرائیب کے جو که حضور نواب لیفٹینینٹ گورنر بہادر نے واسطے طلب رائے کے انجمن پنجاب میں بھیجی ہے۔

اس کتاب کے مصنف نے فی الحقیقت محنت کی ہے لیکن اول میں جو بہت سے چہر ہے تصویروں کے ہیں اگرا کی تصویر خاص کو اصل فرض کیا جا تا اور جو چوصفتیں ہر تصویر پر کھھنی ہیں وہ اسے ایک چہرہ پر طاری کی جا تیں اور مصور اس کا بھی ابیاصاحب کمال ہوتا کہ جو صفت اس کے اوپر لکھاس کی دلی حالت کو از روی قیا نے بشرہ سے ثابت کرتا تو ایک خیال بچوں کے خوش کرنے کا اور ایک شعبہ علم قیا فی کا تھا۔ لیکن اس کی تصویر پر فقط صور تیں بی صور تیں بنیں علاوہ بر آس چھا ہے مہر لگانا جیسا تصویروں کے لیے چاہیے و بیا نہیں ہے ۔ فقط تصویر و حیث نے بعد جو حالات محتلف جانو روں کے لکھنے ہیں تو یہی جانو رشلا و بل و کنگر و فیجرہ جس کا ذکر ماسٹر رام چندصاحب نے اپنی و بیکی جانور مشلا و بل و کنگر و فیجرہ جس کا ذکر ماسٹر رام چندصاحب نے اپنی جائیات روزگار میں انگریز کی سے تر جمہ کر کے کلھا ہے ہے جہت کہ درست ہیں باتی حال بجائب التخلوقات و خاتمہ روصتہ الصفا و حیب للسیر و فیجرہ کے ہیں گئی کا حال ظاہر کہ اکثر لوگوں کو بڑا نخر بات کے بجیب ہونے کا ہوتا تھا نہ مطلب کی اصلیت کا ایسی کتا ہو جو داس کے بہی اس فاری مصنفوں کی تخی کا حال ظاہر کہ اکثر لوگوں کو بڑا نخر بات کے بجیب ہونے کا ہوتا تھا نہ مطلب کی اصلیت کا ایسی کتا ہو جو داس کے بہی اس مصنف صاحب کو آفرین و خسین کے ساتھ دول بہلانا چاہیے ۔ لیک بھی مغزل مقصود کو بھی پنچ مصنف کی تصنیف کی الی باتوں کے قبول کی عادت ڈالنی ہے باو جو داس کے بہی اس مصنف صاحب کو آفرین و خسین کے ساتھ دل بہلانا چاہیے ۔ لیک بین بہت ہا کہ و نے اور سب لوگوں کو دوت تصنیف کی الیک باتوں کا خیال رہے فقط ڈیئر ٹھر حیات خان صاحب اور با بوتو بین چندر مصنف کی تصنیف کی اسے میں واسطے پڑھنے اطفال مبتد یوں کے مفید ہوئے ۔ لڑے جنور بی کہت ہوئے ۔ لڑے جنور بیس عبارت اردواس کی بہت ہیں ۔ اسے تر علی صاحب نے بھی عبارت اردواس کی بہت ہیں ہوئے میں واسطے پڑھنے اطفال مبتد یوں کے مفید ہوئے ۔ لڑے جنور بیس عبر دیگر سے دیگر ہوئے و اس کی سیس قابل تعلیم مبتد یوں کے مفید ہوئے ۔ لڑے جنور بیس کے سی دیگر ہوئے ۔ اس کے بین عبر بیا ہوئے ہیں حاصب کے بین عبر ہی دانت میں واسطے پڑھنے اس کے مشید ہوئے ۔ لڑے جنور بیس کے سی دیس کے سی موند کیا ہوئے ۔ لڑے جنور بیس کے سی دی سی دونہ کے بیس ہوئے دیں کہ مضاف کی سی ہوئے ۔ لڑے جنور بیس کی سی دونہ کے لئے جنور کے بین کی دونے ۔ لڑے جنور کی دونہ کے کسی میں دو

نتيجه اخير و غلبه رائع انجمن

اس کتاب کی تدریبی مدر بیات تعلیم میں کسی صورت پر مناسب نہیں ہے۔ کیونکہ ایسا بڑا نقصان خیالاتِ باطل کا جومبتدیوں کے دل میں پیدا کرتے ہیں۔صرف فائدہ کسنِ عبارت کا اس نقصان بھاری کور فع نہیں کرسکتا۔

العبد

محمد حسين عفي عنه سيكرثري انجمن

No- 293, dated 14th December 1869. [22 ] From Captain W. R. M.Holroyd, Director of Public Instruction Punjab, to T. I-L Thoraton Esquire, D. C. L., Secretary to Government Punjab

I have the honour to acknowledge the receipt of your No. 348 dated 2ih August 1868, and to forward copies of the remarks of Lala Piyara Lal, Head Master Dehli Normal School, and translations of the reports of Maulavi Zayauddin, Assistant Professor Dehli College, and of Maulavi Muhammad Husain, who is at present employed in the preparation of Urdu school books.

- 2. I think that liberal encouragement should be afforded to an under taking of this description, provided that the Dictionary can be made a really standard work, and as perfect as the present state of the Urdu language will allow.
- 3. Certain defects however have been pointed out in the specimen sent for is hoped the value of the work will be at all com mensurate with the labour andexpense involved in its preparation
- 4. Many words of common occurrence, such as "atish baz," "atish bazi," "atish parasti," "atish parasti," "atish dan," and other compounds of "atish," "ataliq," "akhund," &c., &c., have been omitted. The derivations and the pronunciation of words are not given. Some of the definitions are unnecessarily long, their syle is not always clear, nor are they always accurate, e. g. "abru-izat-hurmat-yane adab aur tazim ke mustahiq hone ka khayal." (This definition does not appear to be either clear or accurate; how can it apply to abru in the following sentence. Uski abru jati rabi).

"abnae-pani ka galyara yane pani ka kam' arz rflsta jis se ek bara samundar dusre bare samundar se mil jae." It is not necessary that a strait should connect two "large occans" "kam arz rasta" is an unidiomatic expression, so also is "barik banaya gaya hota hai" (see abgina), and many more examples might be added. There are some manifest errors,

e. g., "ar" is put down as masculine, yet the plural is said to be "aren;" "waw" is masculine, yet the following sentence occurs, page 6, line 6, "waw" kabhi nahin

- ati." "Abshora," a corruption of the Persian word "afshurda," is entered under "ab" as if it were a compound formed of ab and shora
- 5. It seems useless to furnish examples from the poets in illustration of the ordinary use of words that everyone understands, though it. is very important to give examples of idiomatic expressions and illustrations of the niceties of the language &c.
- 6. Mulavi Muhammad Husain has I think offered a very good sug. gestion, namely, that before the work is published, successive portions of it should be sent to competent oriental scholars, with the view of enabling them to point out errors and omissions, and to state what emellpations and additions it appears to them to require. The author would then be able to determine for himself how far he would carry out the alterations that might be suggested to him. I should be happy to collect and to forward to him the opinions of some of the best native oriental scholars of this provinc

From

'The President to the Unjumun i Punjab

To

'The Secretary to Government Punjab

Sir,

I beg to return with thanks the book called Ujaib o qhuraib received from you some time ago for the opinion of the Unjumun thereon.

2. From the accompanying abstract of the Proceedings of the 'Unjumun in vernacular you will see that in its opinion the book although written in a good style is not suited for public instruction as it abounds description of natural history.

I have the honor to be

Sir

Lahore
'The 29th Oct06er, 1867

Your most Obedient Servant Sd / G,W Leitne President Unjumun i Punjab Translation of Maulavi MuhammadHusain's remarks on the first four pages of the Urdu Dictionary by the Aligar Society.

I looked over the first four pages of the Urdu Dictionary. The want of such a comprehensive Dictionary is daily felt by every native student and scholar, and the AligarSociety will confer a great benefit on the country by its publication. I shall make a few suggestions that occurred to me.

- 1. Long definitions\* of common and well known words need not be given.

  The synonyms (If any) of such words, or the letter for () may be sufficient, as has been done in Persian and Arabic Lexicons.
- II. The rules for the formation of the plural of many words have been given, and if this practice is followed throughout there would be much needless repetition. The plan of giving the rules of grammar in the introduction or as an appendix is both simple and sufficient.
- III. In the same way the Urdu, Hindi, Perian and Arabic Proverbs, which are in general use, may be given in separate appendices, as has been done by Webster.
- IV. The language of the definitions should be revised and made more clear, correct and elegant.
- V. The verbs appropriate to nouns should be given, specially when the two put together produce a special meaning; for example,(الآم) to come, when used with word مونهد "I owe you nothting" آپ کا کی کھی پر آ تا نہیں "I owe you nothting" مونهد از salivation produced by sickness or the use of mercury, کل آنا, sore throat, دل آنا, to fall in love.
- VI. Quotations:/Tom poets or other authors appear necessary only when the word is used in a peculiar sense and different trom its 'ordinary signification.
- VII. The root of the world and the language: from which it is derived should be stated, the letters والمعارفة المعارفة المعارفة

- VIII. To make a distinction between the words and their meaning the former should be printed in a large type.
- IX. The pronunciation of verry word should be indicated by diacritical marks. This is very necessary in the Persian character, in which these marks are made to represent the vowel sounds. I now proceed to nitce a few errors and omissions that struck me.
- 1. The remark that? alif prefixed to a word makes its signification negative is not genral. It is true only with regard to such words as are derived from the Sanskrit in which the letter corresponding with alif means "no" or "not". Alif is never prefixed to Persian or Arabic word for that purpose.
- 2. The rule that the plural of such words as "" &c. is formed by changing the final alif into ye when the word is followed by a neuter verb, and into when an active verb precedes it, is not correct. It would have been better to say that when words ending in \( \tilde{\gamma} \) or 8 are followed by a preposition, the plural is formed by changing the final letter into \( \theta \) and in other cases by changing it into \( \theta \)
- 3. The word آبشوره 1 (sharbat mixed with lime juice) is not derived from the root بأب water. It is a corruption of the Persian word افشرون which means squeezing (the lime).
- 4. اتق Atu. It slwuld be stated that it is derived from the Turkish word اتق from which the ? has been dropped
- 5. الوب 'Adab' the plural of the Arabic word الوب is always used as singular in Persian and Urdu. The same is the case with many other Arabic words. This peculiarity should be noticed with regard to all such words.
- 6. Lift is a Turkish word and it should be so mentioned.
- 7. There is a ty'pographic error in the word آبيائی

# مولوی محرحسین آزاد کی درسی لفظیات: (اردو تعلیمی کاریس کی ایک بنیادی ضرورت)

Molvi Muhammad Hussain Azad is the pioneer of writing educational texts & primers for primary education of the subcontinent under the Raj. His specialty is to remain sticking to the culture of his land & people in presenting these works. This article reflects the importance of his lexis with a sample taken from his Book-1. The writer has emphasized the need of using Azad's lexis in the Urdu dictionaries and keeping Books 1-4 in the proposed educational corpus of Urdu.

\_\_\_\_\_

جنگ آزادی ۱۸۵۷ء کے بعد کے بچاس سال میں جب کہ ایک طویل عموی نشیب کے بعد مسلمانانِ ہند نے زمینی حقائق کو تسلیم کرنا شروع کیا اورا پی کھوئی ہوئی عظمت کی بحالی کے لیے ضرورتِ حادثہ قسم کی ترکیبوں کے بیچھے دوڑ پڑنے کی بجائے بیٹے سور کیا کہ تعلیم ہی وہ بنیادی شے ہے جوقوم کے مصلح جسم میں امید کی ترنگ پیدا کر سکتی ہے تو اُس وقت کچھ دور اندیش، بڑے د ماغوں نے اِن خطوط پر کام شروع کیا۔ سرسیدا حمد خال، نواب محسن الملک، مولانا محمد قاسم نانوتوی، وغیرہ، اِنہی تاریخ ساز اور صورت گر لوگوں میں تھے۔ اِنھوں نے عالی دماغ، روش خیال اور محتقی لوگوں کو اپنے ساتھ یوں لیا کہ تعلیمی تاریخ ساز اور صورت گر لوگوں میں جمع ہونے گے۔ برطانوی اوارے بنائے۔ چیالوگ اور دوسرے اور تیسرے درجے کے قلم کے مزدور اِن اداروں میں جمع ہونے گے۔ برطانوی حکومت نے بھی ایسے ادارے بنائے اور اپنے عزائم کی تعمیل میں مددگار لوگوں کو اِن میں جو تنا شروع کیا۔ یہ ادارے ہماری تعلیمی تجربہ گا ہیں رہے، اور ہیں۔

تعلیم نے اِن ٹھیوں پر جو قابل لوگ ایک پورا تدریی خاکہ اور نظام تعلیم مرتب کرنے میں کامیاب ہوئے اُن میں مولوی محرصین آزاد سر فہرست ہیں۔ وہ تحقیت تعلیمی مصنف ہمارے معمارانِ قوم میں ہیں۔ ایبادو سرانام مولوی محرات معلی مصنف ہمارے معمارانِ قوم میں ہیں۔ ایبادو سرانام مولوی محرات محیر محمل کا ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جضوں نے مزدوروں کی طرح لفظوں کو کتابوں کی عمارتوں میں چن دینے کی بجائے ماہر یہ تعمیرات کے سے انداز میں کام کیا اور نہایت توجہ سے اپنا محمل نظر (Target Group) مطرکے اُس کے مناسب کام کیا۔ اِن دونوں لوگوں نے بچوں کی تعلیم ضروریات کو سمجھا اور پھر کام کیا۔ راقم کی نگاہ میں ''ماہر ین تعلیم'' کی چلتی اصطلاح کے اصل مصداق یہی لوگ ہیں۔ اِسی لمحے وہ لوگ بھی بہت شکر ہے کے مستحق ہیں جھوں نے اِن اور جیسے لوگوں کو کام سے لگائے رکھا اور یہاراؤں مہیا کیے۔

بچوں کی نفسیات کو بچھ کر اُن کے لیے لفظیات (Lexis) جمع کرنا اور اِن کو با قاعدہ مرقب کرے قاعدوں کی صورت دینے والے اِن ممتاز لوگوں میں ایک تیسرا نام بھی ہے جو اِس فہرست میں بلندتر ہے اور جس نے کی نسلوں پرا پے افرات چھوڑے ہیں جوری دنیا میں پڑھایا جارہا ہے اور جس کی افرات چھوڑے ہیں گزشتہ ایک سوسال میں بھی کی نہیں آئی ۔وہ نام ہے مولوی نور محمولف نور اُنی قاعدہ کا۔ابتدائی جماعتوں کوار دو پڑھانے والے اسا تذہ جانتے ہیں کہ اردو کے روایتی رہم الخط کے ساتھ قد رئیں میں سب سے بڑا مسئلہ فقطوں کے جوڑا ور بچوں پڑھانے والے اسا تذہ جانتے ہیں کہ اردو کے روایتی رہم الخط کے ساتھ قد رئیں میں سب سے بڑا مسئلہ فقطوں کے جوڑا ور بچوں کا ہے۔ جوڑوں میں الفاظ کی نشتی ہو کے انسان کومولوی نور مجھ نے ہوں اور ابتائی کہ ایک انتہائی جیرت ہوتی ہے۔ آپ کی گھر ت کی طرح عربی کے الفاظ مختب کر کے اپنے قاعدے کے اندرائی ترتیب میں رکھے ہیں کہ جیرت ہوتی ہے۔ آپ کی گھروائی قاعدہ مع طریقہ تعلیم کی ترتیب پر چلتے ہوئے قاعدے کی پہلی سات تختیاں پڑھ لینے کے بعد بچھڑ ارے لائق اردواز خود پڑھنے کے قابل ہوجاتا ہے۔ بیراقم کا ذاتی تجربھی ہے۔ آپ نورائی قاعدہ پڑھنے والے کی بعد بچھڑ ارے لائق اردواز خود پڑھنے کے قابل ہوجاتا ہے۔ بیراقم کا ذاتی تجربھی ہے۔ آپ نورائی قاعدہ پڑھنے والے کی علاوہ والے سارے الفاظ آپ کو فرض ساند کی اردود نیا مولوی نور مجمد بالکل آئی محتوں میں مولوی ہیں جن معنوں میں مولوی ہیں جن معنوں میں مولوی کی جسین آزاد اور مولوی اسلیمائی ہیں۔ اُن کا کمال ہیہ ہے کہ اُضوں نے عربی پڑھانے کے بہانے سے ایسے لوگوں کو جسین آزاد اور مولوی اسلیمائی میں مولوی ہیں۔ اُن کا کمال ہیہ ہے کہ اُضوں نے عربی پڑھانے کے بہانے سے ایسے لوگوں کو جسین آزاد اور مولوی اسلیمائی ہیں بناد کیا کہ ہو بوجوہ دنیا وی تعلیم کے خلاف سے۔

ا نہی پچاس سالوں میں ایک اور عظیم مسلح قوم نے ادب اور کہانی پن سے قوم کی تربیت میں بڑا کر دارا داکیا۔ یہ مولوی نذیر احمد ہیں۔ مرآ ۃ العروس اور بنات العش وغیرہ اُن کے ناول ہیں جواصلاً اُنھوں نے اپنی بچیوں کے لیے لکھے تھے، کیکن پوری قوم کی بچیوں بچوں میں کوئی ستر استی سال تک بہار دکھاتے رہے۔ یہ ناول اصلاحی ادب میں شار ہوتے ہیں لیکن یہ تدریس اردو میں بھی اِن کا بڑا حصہ ہے۔ ایک عرصے تک یہ کئی سطح کی درس و تدریس میں شاملِ نصاب رہے ہیں۔ لیکن یہ اہتدائی نہیں بلکہ ٹانوی درجوں کی تعلیم کے سامان تھے۔

تدریسِ اردو کے لیے برعظیم پاک و ہند میں تعلیمی اور تعلیمی نفسیات کے واضح اصولوں کوطلبہ کی ایک مخصوص سطح کی ضرورتوں کے مطابق بر تنابلاشبہہ مولوی محمد حسین آزاد کاوہ کا رنامہ ہے جس میں اُن کی اوّلیت مسلّم ہے۔ اردو کی پہلی کتاب کے عنوان سے ڈاکٹر اسلم فرخی نے مولوی آزاد کی چار درسی کتابوں کو ترقی اردو بورڈ کراچی سے جون ۱۹۲۳ء میں یکجا شاکع کیا تھا جس کی تفصیلات سے اہلی علم خوب آگاہ ہیں اور جنھیں یہاں دو ہرانا صرف طوالت کا سبب ہوگا۔ (۱) اِس تالیف پر چندعلمی اعتراضات بھی ہوئے ہیں (۲) تاہم اِس کی صورت میں ایک گمشدہ متاع کی بازیافت ہوئی ہے جس کے لیے ڈاکٹر سا حب کا شکر یہ واجب ہے۔

مولوی آزاد کی درس کتابوں کی عوام میں مقبولیت کی گئی وجوہ ہیں۔ بنیادی وجہ پتھی کہ اُس وقت صرف یہی درس کتابیں تھیں کہ تمام ہندوستان میں دستیاب تھیں اور کلھائی چھپائی کے ساتھ ساتھ اِنھیں حکومتِ وقت کی سر پرتی بھی حاصل تھی۔ دوسری بڑی وجہ مولوی آزاد کی راستی نہیت تھی، کہ اُنھوں نے بہت دل لگا کراور قوم کے درد کے ساتھ میکام کیا تھا۔ تیسری بڑی وجہ بیتھی کہ اِن کتابوں میں اُنھوں نے حسنِ اخلاق اور بھلا ئیوں کی تلقین کی ہے اور ہر کہائی سے تھیجت اور درسِ اخلاق دیا تھا، لیکن اِس اختیاط کے ساتھ کہ اِس سے کسی طرح کی خد ہیت، مسلک یا عقیدے کی تبلیغ نہ ہوتی تھی۔ چنانچہ ہر مذہب، مسلک و مشرب کے لوگوں میں اِن کی ما نگ بلکہ ضرورت بڑھتی چلی گئی۔ چوتھی ہڑی وجہ یہ ہے کہ بید کتابیں ہماری اپنی تقافت اور آئھوں

دیکھے مناظر (Landscape) سے علاقہ رکھتی ہیں۔ کوئی درس کتاب اگراپنے ماحول سے بے تعلق ہے تو اِس کی حثیت زیادہ سے زیادہ ایک گلے میں لگے پھول کی ہوسکتی ہے، جو بھی'' مقامی'' نہیں ہوسکتا۔ پانچویں بڑی وجہ یہ ہے کہ اِن کتابوں سے کسی بھی بیرونی ثقافت یا حکومت سے دبنے کا کوئی تار نہیں ملتا اور اپنی مایا کے بارے میں احساسِ کمتری میں مبتلا ہونے کا کوئی بھی پہلو ہرگز ظاہر نہیں ہوتا۔ یہ کتا بیں ایک غیور مختی ہندوستانی کا تصور سامنے لاتی ہیں۔ یہ بہت بڑی بات ہے اور ایک بڑاکام، جواس دور میں کسی اور طریقے سے کر ناممکن نہ تھا۔ ڈاکٹر اسلم فرخی نے حرف حرف درست کھا ہے کہ:

.....آ زاد صرف .....انشا پر داز ہی نہیں اہم تعلیمی مصنف بھی ہیں۔ اُنھوں نے درسی کتابوں میں ادب اور افادیت کوجس خو بی سے ہم آ ہنگ کیا ہے.....(۳)

بیوں کا ادب یا قدرین سلسلہ لکھنے والے مصنف میں عام سطے کے مصنفین سے ہٹ کر پچھ اور صفات بھی در کار ہوتی ہیں۔ بچوں کے لیے اردووہ ی لکھ سکتا ہے جو زبان کے عالمانہ استعال پر قدرت رکھتا ہواور ساجی سوجھ بوجھ یعنی Common ہیں۔ بچوں کے لیے اردووہ ی لکھ سکتا ہے جو زبان کے عالمانہ استعال پر قدرت رکھتا ہواور ساجی سوجھ بوجھ یعنی sense کی نعمت سے بھی سر فراز کیا گیا ہو۔ اگر ایسانہ ہوتو وہ ہی صورت حال ہوتی ہے جو مقتی اعظم ہند مفتی کا غیام بھی دی گئی حصل اسلام کی ہے، کہ اِس میں پانچ جھے سال کے مسلمان بچے بچی کو غسلِ جنابت جیسی اصطلاحات کی تعلیم بھی دی گئی ہے۔ یہ مفتی صاحب کی راستی نیت کا پیل ہے کہ یہ کتاب بھی گزشتہ ساٹھ ستر سال سے برابر مقبول ہے، لیکن اِس قتم کی کم سوادی بہر حال قابلی توجہ ہے۔ اور اِس کی وجہ یہی ہے کہ مفتی صاحب طلبہ کی سطح کی واضح تعیین نیفر ماسکے تھے۔ مولوی آزاد کی قصصی ہنداُن کی زبان دانی اور قدرت کلام کا شاہ کار ہے۔ ایک آ دمی جو ایسی نثر کھنے پر قادر ہو، جب وہ بچوں کے لیے لکھے گا تو ایسی غلم کے زور کے ساتھ ہی لکھے گا۔ لیکن اگر وہ بچوں کی نفسیات کا علم اور کوئی واضح نصب العین رکھتا ہے تو وہ یقینًا مولوی آزاد کی کا پیروہوگا۔ اُنھوں نے لکھا ہے:

.....جانے والے جانتے ہیں کہ جب تک انسان خود بچے نہ بن جائے تب تک بچوں کے مناسب کتاب نہیں لکھ سکتا۔ پھر اِنھیں بار بار کا ٹنا اور بنانا، لکھنا اور مٹانا، بڈھا ہوکر بچے بننا پڑا۔ پھرتے، چلتے، جاگتے، سوتے بچوں کے ہی خیالات میں رہا۔ مہینوں نہیں بلکہ برسوں صرف ہوئے جب وہ بچوں کے کھلونے تیار ہوئے۔ (۴)

مولوی آزاد کا کمال میہ ہے کہ اُنھوں نے اِن کتابوں میں ایسے الفاظ سے کام لیا ہے جن سے ذہنوں میں تصویریں اُبھرتی ہیں۔ یہ کام کرنے کے لیے اُنھوں نے زندہ ،قریبی ما حول کو تصویر کیا ہے۔ اُن کے زمانے کا کوئی بچہ یا بچی جس کے گھر سے ایک میں کے فاصلے پرایک نہر بہتی ہو، اگر وہ وہ ہاں تک کا چکر لگا کر گھر واپس آجائے تو تقریبا وہ بھی کچھ دیکھ چکا ہوگا جو اِن درسی کتابوں میں کھا ہے۔ آج اِن تصویروں اور اِن حالات کا بہت پچھ زمانے کی گرد میں گم ہوگیا ہے لیکن اِن تصویروں کو درسی کتابوں میں کھا نے کے گرد میں گم ہوگیا ہے لیکن اِن تصویروں کو دکھانے کے لیے چتی گئی اور گھڑی گئی لفظیات اہم ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ راقم کی نگاہ میں مولوی آزاد کی تدریبی لفظیات کا اردو لخت اور اردوکار پس کا حصہ بنانا ضروری ہے۔ کار پس سے تو زبان کے قواعد ،محاورے اور روز مرے کا استعال بھی سامنے آتا لخت اور اردوکار پس کا حصہ بنانا ضروری ہے۔ کار پس سے تو زبان کے قواعد ،محاورے اور روز مرے کا استعال بھی سامنے آتا مختلف تصریفی صور توں اور روز مرے کی بات کی گئی ہے۔ ذیل میں مؤٹلہ بالا اردو کی پہلی کتاب میں سے '' پہلی کتاب ' (صفحہ سے کمیں نے کہ استعال ہیں گئی کتاب میں سے ذیم بیلی کتاب ' (صفحہ سے کہ کہ اس میں کھا گیا ہے تا کہ ماخذ تک پہنچنے میں آسانی رہے۔ یہ لفظیات مکمل یا کا مل نہیں کہی جاسکتی کیوں کہ اِسے سوائے الفبائی ترتیب میں بیش کیا جا تا ہے۔ ہر لفظ اندراج کے ساتھ استعالی جملہ میں میں دیا گیا ہے میں لانے کے کسی بھی انداز میں مشینی عمل ہے جن کو میہ کتاب مہیانہیں ہی جاستھ استعالی جملہ مصور کی میں انداز میں میں واضح ہو سے جن کو میہ کتاب مہیانہیں ہے۔ یہ لفظیات مندرجہ دیل ہیں:

```
اجلے(ص-۷۷) بمعنٰی مسلمان:سارےنوکراجلے ہیں۔
                           اچھلاکودا(ص–۲۳)
ادموا(ص–۱۰۳) بمعنی ادھ موا: کیا گھائل اورادموامار مار۔
                                                        اردلی(ص-۷۷)
                                                       اسباب (ص-۲۰)
                                                         استاد (ص-۱۲۷)
                                                       استری (ص-۴۷)
                                                       أ كھاڑا (ص-۵۱)
                                                         اکھیڑ(ص-۴۹)
                                                        اناج (ص-۵۹)
                                             اندهیرےاندهیرے(ص-۵۸)
                                                         اوس (ص-۹۰)
                                                      الكاا كى (ص-٥٦)
                                                  آپ،يآپ(ص-۸۹)
                                                  آٹے کی گولی (ص-29)
                                                     آ دمی بنانا (ص-۱۰۸)
                                                     آرام لینا (ص-۷۰)
                                                      آره کش(ص-۸۴)
                                                        آری(ص-۷۹)
                                                     آس پاس (ص-۵۴)
                                                        آسرا(ص-۷۲)
                                                      آن اترنا (ص-۱۸)
بات (ص-۵۰) بمعنٰی چیز بھیل مصروفیت: اِنہی باتوں سے سپاہیوں کی چستی چالا کی بڑھتی ہے۔
                                                   باغ ماغ ہونا (ص-۹۰)
                                                    باغ كياري (ص-24)
                                                         باگ (ص-۲۲)
                                                      باگ ڈور (ص-۸۲)
                                                     بال بچوں (ص-۷۰)
                           بانٹنا (ص-۱۸) بمعنی دینا: مہینے کے مہینے تخواہ بانٹتے ہیں۔
                                        بچارا(ص-۵۹): دیگر املاء: بے حیارا۔
                                                         بچھونا (ص-۹۲)
                                                         بخيه(ص-۷۳)
```

```
برل لينا (ص-22)
۔
برابر برابر (ص-ا۷) بمعنیٰ ساتھ ساتھ: کنوئیں کے پاس ہی برابر برابر دوبیل پھررہے ہیں۔
                                         برات (ص-۴۶): دیگر إملاء: مارات
                      برادہ (ص-۸۴)؛ اصلاً: بور۔ (بیہ پنجائی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
                                                     برطی برطی (ص-۸۱)
                                                        بسانا (ص-۲۸)
                                           .
مگی (ص-۴۶): دیگر إملاء: بکھی۔
                                                  بلا گلے بندھنا (ص-۲۴)
                     .
بلم (ص-۷۷) بمعنیٰ ککڑی کی بلی: ہاتھ میں بلم لیے چلاآ تا ہے۔
                                           بليوں (ص-۵۵) بمعنی چيوؤں۔
                                                       بنسبوں (ص-29)
                                                      بهاردینا(ص-۲۵)
                                                       بهتیری (ص-۴۷)
                                                         بهلی (ص-۴۵)
                                                  بھٹی چڑھانا (ص-۷۷)
              بھدا(ص-۴۴) بمعنٰی چست کامتضاد: بیتو بھداہے۔خوب دوڑنہیں سکتا۔
                                                      بجربجركر (ص-۷۲)
                                                        بھگتانا(ص-۸۱)
                                                         بھنور (ص-۴۵)
                                                      بياه رجانا (ص-۸۱)
                                                     ہے تکان(ص-۵۷)
                                                      یے کھٹلے (ص-۴۵)
                                                     ینفید (ص-۴۸)
                                                        ياك(ص-۵۵)
                        ،
یان(ص-۷۷) بمعنٰی یا نج: تین پیسے میں یان سیر پہتا ہے۔
                                               ياؤں پھيلا كرسونا (ص-44)
                                               پنچر ہے پچررگڑنا (ص-۷۷)
                                                      پڑو بے(ص-۷۷)
                     پچتانا(ص-۹۲) بمعنٰی بچیتانا: جھوٹ جو بولے گاوہ پچتائے گا۔
                                                         پيزا(ص-۵۴)
                                                       یجهاژنا(ص-۵۲)
                                                        کچیڑنا(ص-۵۲)
```

```
پرچانا(ص-۲۲)
                                            بِيانَی (ص-۷۷)
                                         يسنهاري (ص-۷۵)
          بنا ، معتبر میں اسلاً: پنگھوڑا(یہ پنجابی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
پنگورا(ص-۳۸)؛اصلاً: پنگھوڑا(یہ پنجابی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
                                           پېرون(ص-۴۵)
                                            پھرتی (ص-۵۱)
                                         پھوٹ آنا (ص-۹۰)
       پیوک (ص-۸۸) بمعنی بھوسی: جو پھوک رہتا ہے وہ کھلی کہلاتی ہے۔
                                       پھولے نہ سانا (ص-۵۲)
                                         پھیردینا(ص-۷۳)
ی ﴿ ص-۵۲ ) بمعنیٰ دا وَلگانا: ایسای کَرے که دوسرا چاروں شانے حیت گرے۔
                                            پیلنا(ص-۸۸)
                                             بیندا(ص-۸۸)
                                        تاك لگانا (ص-۷۷)
                                             تانی(ص-۲۸)
                                          تروتازه (ص-۷۷)
                                           ترشوانا (ص-۸۲)
                                            تنبو(ص-۸۷)
                                   توڑے کے توڑے (ص-۸۱)
                                           تونبوں (ص-۵۳)
                                            تھان(ص-۸۲)
                                            تھیک (ص-۱۲۳)
                                           تقم جانا(ص-۲۲)
                     تیر(ص-۴۹) بمعنی سیدها: کیا تیرسا چلاآ تا ہے۔
                                           تيراك (ص-۵۳)
                                             تلی(ص-۸۸)
                                              ٹٹو (ص-۷۵)
                                         مگڑا کھانا (ص-۸۵)
                تمثمين (ص-۱۲)
                                            ٹن ٹن (ص-۱۵)
                                            ٹنڈیں(ص-۷۲)
```

```
مبلتامهلتا (ص-۹۱)
                                   تصفھا(ص-۹۵)
                                  تصفرنا(ص-۹۴)
ٹھنڈا ہونا (ص-۷۰) بمعنٰی ستانا: آپ ہاتھ منہ دھوکر ٹھنڈا ہوتا ہے۔
                               ٹھنڈک آنا (ص-۷۲)
                             مصندی طفندی (ص-۱۷)
                                   گھونکنا (ص-۸۲)
                                هیک آنا (ص-۷۷)
                                    جابجا (ص-۹۱)
                  جابا(ص-۱۲) بمعنی چلنا: خاصا جا تاہے۔
                                   جڑنا(ص-۸۲)
                                   جزدان (ص-۱۶)
                             جُمُكُ جُمُكُ (ص-٢٥)
                                   جوت (ص-۱۳)
                                  جھیٹ (ص-۴۹)
                                  حجيث (ص-۸۲)
                               حجم جهماتی (ص-۲۵)
                                   حيمول (ص-۲۵)
                               عا بك كھانا (ص-٢٢)
  ،
چالاک (ص-۴۲) بمعنٰی چست: ہاتھ یا وُں چالاک ہوتے ہیں۔
                                   چيکا(س-۸۳)
                                    چنی (ص-۴۹)
                                 جة گرنا (ص-۵۲)
                                   <u>چ</u>س(ص-۲۷)
                                   چرکٹا(ص-۲۲)
                                  چڙھاؤ (ص-۵۵)
                                  چکردینا(ص-۹۳)
                                   چيکار(ص-۲۴)
                                   چنبیلی (ص-۹۱)
                                    چوڻا(ص-۸۷)
                                 چِوٹی دار (ص-۸۰)
                                   چوری (ص-۷۷)
```

```
چوڑیاں (ص-۲۵)
                                     چوکیاں(ص-۸۴)
                                        چيجها (س-۹۱)
                                    حیمانٹ(ص-۷۷)
                                       چھتر (ص-۲۷)
                                       حچير (ص-29)
                                    حچواحچو(ص-۷۷)
                                    حچوڻاموڻا (ص-۸۱)
                                    خاص کر (ص-۸۵)
                                    غاطركرنا (ص-۱۸)
                                     خط پتر (ص-۵۸)
                                     خلقت (ص-۴۹)
خم تھوک کر(ص-۵۲)؛اصلاً: تھائي مارکر۔(بيد پنجابي لفظ تبديل كيا گياہے)
                                   خوشی خوشی (ص-۷۷)
                                      داؤل (ص-۵۲)
                                  دائيں بائيں (ص-۲۲)
                                       دسینا(ص-۳۹)
                                     ولاسے (ص-۹۲)
                                      دلائی(ص-۲۷)
                                     دلتیاں (ص-۸۳)
                                       دلنا(ص-۲۷)
                                     دم لينا (ص-24)
                                   دوڙ دهوپ(ص-۸۲)
                                      دوهنا(ص-۴۷)
   دھاوا(ص-۵۷) بمعنیٰ سفرکرنا: پیاس پیاس کوس کا دھاوا کرتی ہے۔
  دھندا(ص-۴۸) بمعنیٰ مصروفیت: دنیا کے دھندوں میں پھنس جاؤگے۔
                               دھوئے دھائے (ص-۳۹)
                                    دھیماہونا(ص-۲۳)
                                       ديار(ص-۸۵)
                                     ڈالیاں(ص-۹۰)
                                   ڈنڈی مارنا (ص-۸۰)
                               ڈھال ملواراگانا (ص-۲۷)
```

```
ڈ ھیر (ص-۳۷)
                                             ڈیل ڈول (ص-۵۱)
                                                رتھ (ص-۲۶)
                                                رسا(ص-۹۳)
                                              رسددینا(ص-۸۱)
                                            رنگ برنگ (ص-۹۰)
                                          رونی صورت (ص-۳۸)
                                            روں روں (ص-۷۲)
               رہٹ (ص-2)؛اصلاً:ہلٹ۔(یہ پنجابی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
                ریت کے (ص-۲۰)؛اصلاً ربیلے۔ (بیلفظ تبدیل کیا گیاہے)
ریل (ص-۵۲)مصدر ریلنا ہے: تبھی وہ دھکیل کر ہٹا تا ہے، بھی بیدریل کرلے جا تا ہے۔
                                              ز ورکرنا (ص-۵۱)
                                             ساربان(ص-۵۹)
                                           ساگ یات(ص-۷۰)
                 سامان (ص-۴۹) بمعنی تماشا: آ ہا! نیز ہبازی کے سامان ہیں۔
                                                سانٹا(ص-۲۹)
                                                سانچه(ص-۵۱)
                                             سانڈنی (ص-۵۷)
                                             سائنان(ص-۸۷)
                                              سائيس(ص-٦٤)
                                    سدهانا (ص-۲۳)؛ اصلاً: سکھایا۔
                                               سرائے (ص-۱۲)
                                              سرپیٹ (ص-۴۹)
                      ر.
سا(ص-۱۰۲) بمعنی سان ساہے ہمارے لیےنت نیا۔
                                             سنگوشاں (ص-۴۵)
                                                سودا (ص-۸۰)
                                        سور ہے سورے (ص-۲۹)
                                              شيج شيج (ص-۲۹)
                                                 سيح (ص-٤٠)
                                          سيونيں بٹھانا (ص-۴۷)
                                                 شُم (ص-۸۲)
                                               شيشم (ص-۸۵)
```

```
صاف ہونا (ص-۲۳) بمعنیٰ سدھ جانا: جب صاف ہوجائے گاتو بگی میں جوتا جائے گا۔
      صاف(ص-۵۲) بمعنیٰ ایمان داری ہے:کشتی صاف ہوئی اور پچھے جھگڑ اندر ہا۔
                                           صندوقیاں(ص-۸۵)
                                           صندوقیچ (ص-۸۵)
                                             طراوت (ص-۷۲)
                                                غل (ص-۴۹)
                                                غوطه(ص-۵۴)
                                              قناتيں(ص-۸۷)
                                               كالمر(س-٧٢)
                                              کاجل (ص-۳۸)
                                                کال(ص-۱۲)
        کام دینا(ص-۷۳) بمعنٰی کام کروانا:لوگ خوثی خوثی ایسے کام دیتے ہیں۔
                                             کام کاج (س-۲۰)
                                             کام لینا (ص-۴۷)
                                        کام میں لگاہونا (ص-۴۷)
                                             کام نکلنا (ص-۸۵)
                                             کترن(ص-۲۷)
                                              کترنا(ص-۷۳)
                                   کتنے کو (ص-۲۲) بمعنٰی کتنے میں۔
                                             کجاوے(ص-۲۰)
                                              کرتپ(ص-۵۰)
                                               کرچھا(ص-۴۰)
             كرك (ص-٨٦)؛ اصلاً: كھڑى ۔ (يه پنجابي لفظ تبديل كيا گياہے)
                                             کڑیاں(ص-۸۴)
                                               کلغی(ص-۲۵)
                                           کمتی برهتی (ص-۸۷)
                                             کنگر پتجر (ص-۸۲)
                                              كنكوا (ص-22)
                                             کوچوان(ص-۲۳)
                                          کوڑی کوڑی (ص-۱۰۴)
                                               کوس(ص-۵۷)
                                              کوسوں (ص-۵۴)
```

```
كولھو(ص-٨٨)
                                            کے کے کئے (س-۸۱)
                                                کھٹے میٹھے (ص-۹۱)
                                               کھیا کھی (ص-۵۵)
                                                کھری (ص-۸۰)
                                               کھرے(ص-۱۲)
                         ڪلناً (ص-۴۳) بمعنٰي چستي: ہاتھ ياؤں ڪلتے ہيں۔
                                               کھلنڈرا(ص-۷۷)
                                             کھیتی ہاڑی (ص-۷۷)
                کھیتے (ص-۵۵)؛اصلاً: دھکی۔(بیہ پنجانی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
                                               کیوں کر (ص-۲۵)
                                                کھلی (ص-۸۸)
                                                 گزاره (ص-۲۲)
گلہ(ص-۷۵) بمعنیٰ غلہ: ماں ایک ہاتھ سے چکی چلاتی ہے۔ وسرے سے گلہ ڈالتی ہے۔
                                               گوديون(ص-١٠٤)
                                                گھاٹ(ص-۵۴)
                                                گھائل (ص-۱۰۳)
                 گھٹنا(ص-۲۰)؛اصلاً: گوڈا۔(بید پنجابی لفظ تبدیل کیا گیاہے)
                                                 گھسا(ص-۹۳)
                                                 گن(ص-۸۵)
                                 گفنٹوں (ص-۲۵) بمعنی بڑی گفنٹاں۔
                                                 گفتگرو(ص-۲۲)
                                                 گیندا (ص-۹۰)
                                                 لاٹ(ص-۸۸)
                                                لاٹھاں (ص-۹۵)
                                             لا دىلا دنا (ص-22)
                                                  لٹھا(ص-۸۷)
                                                 لڑ کپن (ص-۴۴)
                                                  لگام(س-۲۳)
                                              لَنْكُرِلْنُكُولِيْ (ص-۵۱)
                لوٹیتے (ص-۹۲) بمعنٰی لوٹیں لگانا: پھریں لوٹیتے ہم اِ دھراوراُ دھر
                                                 لوري (ص-۱۰۸)
```

```
لئيق (ص-۴۸)
                            مار مار (ص-۱۰۳)
                         مچھیرے(ص-۷۹)
                            مرلینا(ص-۷۷)
                           متک (ص-۲۵)
                            مثک(ص-۵۳)
             مصالح (ص-٦٢):مساله كاايك إملاء
                            مکھڑا(ص-۳۸)
                            مگدر(ص-۵۱)
                            ملاح (ص-۴۵)
                             موتیا(ص-۹۱)
                           مهاجن(ص-۲۶)
                          مهاوت (ص-۲۲)
                           مهين(ص-۲۷)
      میخ (ص-۴۹) بمعنی کھونٹا:اب میخ کے قریب آیا۔
                        ميل کچيل (ص-۷۷)
                          ملے کیلے (ص-۸۱)
                              مینه(ص-۵۵)
                           نا گوری (ص-۴۵)
                             نال (ص-۲۸)
                      ناليون ناليون (ص-27)
                             ناؤ (ص-۵۳)
 نادر س ۱۳۰۰) بمعنی مکمل ہونا:اکیلے سے کا منہیں نبر تا۔
                           نت نیا (ص-۱۰۲)
                            نينت (ص-۳۳)
                        نعل بندھنا (ص-۸۲)
                         نقلیں کرنا (ص-۹۹)
                            ئىيل(ص-۲۰)
                            نهاری (ص-۹۲)
                             نينو(ص-۸۷)
یر رس - ۰۰
وار (ص-۴۸) بمعنی باری: که کب بدیسیخاور میراوارآئے۔
                            وال(ص-۹۵)
```

```
وحشت (ص-۱۲)
                 ماتھ بٹانا(ص-۵۷)
                  ماتھەركنا(ص-۸۹)
                باتھرہ جانا (ص-۸۸)
                   بانڈی(ص-۸۸)
                 ما نک دینا(ص-۱۷)
                      ہتا(ص-۲۸)
                      ېتى (ص-۲۹)
                   ہیکو لے (ص-۲۲)
                    برا بجرا (ص-۹۰)
                 پرې مجري (ص-۲۷)
                  ہری ہری (ص-۹۰)
                  ۾ باول(ص-۷۲)
                    بكاركا (ص-٩٩)
، .
ملکا(ص-۵۴) بمعنی چست: بدن ملکار ہتا ہے۔
                   ہنڈی (ص-۵۸)
                  ہواخوری (ص-۹۰)
                   ہوا کھانا (ص-۹۰)
                    موده (ص-۲۵)
                    بيكل (ص-۲۵)
          رکا(ص-۷۵): دیگراملاء: مکتهه
```

اِس لفظیات کے ٹی فائدے ہیں۔ یہاں صرف ایک کوذکر کرتا ہوں۔ ۹ سالفاظ کی اِس فہرست میں سے صرف ۲ الفاظ ہیں جو ھے ہشتعر سے یہاں لائے جاسکے ہیں۔ جب کہ بید حصہ ۱ اصفحات (۹۱ تا ۱۰۸) پر شتمل ہے۔ چنانچہ بہلی نظر میں بیضرور معلوم ہوجا تا ہے کہ مولوی آزاد کی درس کتا بوں کا ھے شعر کوئی زیادہ حیثیت کا حامل نہیں ہے۔ اور بیات حقیقت بھی ہے۔ اردو کے روایتی رسم الخط میں الفاظ کو مشین ریڈ ایبل انداز میں لغویا نے (Lexicalize) میں سب سے بڑا مسئلہ الفاظ کے اول یہ الفاظ کو مشین ریڈ ایبل انداز میں لغویا نے (Orthograph) میں سب سے بڑا مسئلہ الفاظ کے اول یا معاورت (Orthograph) کا ہے۔ یہ درست ہے کہ اردو کی پہلی کتاب کی اشاعت بلاکوں کے ذریعے ہوئی تھی۔ اِس طریقے میں بہت می محدودات تھیں ، کین راقم کو اِس کا خوب انداز ہے کہ اِس شمن میں ذرازیادہ توجہ دی جاسکتی تھی کیوں کہ جب یہ کتاب چھپی ہے اُن دنوں اردولغت بورڈ کراچی اپنا کا م شروع کر چکا تھا درالفاظ کے اِملاء کی معیاریت پر بہت کام ہو چکا تھا۔ اِس بارے میں چندمثالیں پیش کی جاتی ہیں تا کہ اِن خضات کی وضاحت ہو سکے:

ا ۔ پہلی ہی عبارت دیکھیے:'' آقائے اردو'' آزاد صرف عظیم المرتبت انثار پرداز <del>هی</del> نہیں بلکہ <del>اہم تعلیمی مصنف بھی هیں</del>۔'' (ص-۵)

[مکرر]" هوده کسا<u>هوا هے</u>۔"(ص-۲۵])

یہاں خط کشیدہ الفاظ میں ہائے کہنی دار چاہیے ہے۔

۲ - اِسی طرح جہاں ہائے مخلوط لیعنی دوچشمی ہ کامقام ہے وہاں جگہ جگہ ہائے کہنی دار لگی ملتی ہے:'' گھر والی <u>دودہ دوھتی سے</u> ۔'' (ص-۷۰) یہاں متیوں خط کشیدہ الفاظ میں وہ فہمیں لگی جس کی کہ اصولاً ضرورت ہے۔لفظ <u>دود ھی</u> کوساری کتاب میں <del>دودہ</del> لکھا ہے، جو جیرت ناک

٣- بائے دوجیشی اور ہائے کہنی دارمیں فرق نہ رکھنے کے ساتھ ساتھ إملاء میں دورنگی بھی ہے۔ مثلُ: '' چاھئے'' [ص-٣٣] اور'' چاھئے'' (ص-۵۲)۔

۴ \_ پچھالفاظ کو جوڑ کر بھی ککھا گیا ہے اورالگ الگ بھی \_ إن میں یکسانی حیاہیے۔مثلُّ:''الے لؤ' [ص-۴۴م] اور''ایلؤ' (ص-۴۷)

۵۔ اِسی طرح جہاں ہمزہ کی ضرورت نہ تھی وہاں ہمزہ کا استعمال ملتا ہے۔ ایک مثال کیجے:'' ناؤمیں چڑھئے سب سے پہلے، اتر ئے سب سے پیچھے'' [ص-۲۵] یہاں خط کشیدہ الفاظ کا إملاء توجہ چاہتا ہے۔ اِسی طرح لیے، کیے وغیرہ الفاظ بھی اکثر ہمزہ کے ساتھ ہیں (پیضرور سے پیچھے'' [ص-۲۵] یہاں خط کشیدہ الفاظ کا إملاء توجہ چاہتا ہے۔ اِسی طرح لیے، کیے وغیرہ الفاظ بھی اکثر ہمزہ کے ساتھ ہیں (پیضرور سے کہ اِن میں ہمزہ کا استعمال ایک بحث آفریں مسئلہ رہاہے )۔

۲ کہیں اعراب کی ضرورت نتھی لیکن لگائے گئے ہیں۔مثلٌ:''مُولوی صاحب کا گھوڑا'' (ص-۴۷)

۷۔ پچھ جگہ پر پنجابی الفاظ اردو کے ایسے الفاظ سے تبدیل کیے گئے ہیں جن سے خرابی پیدا ہوگئی ہے۔ مثلًا: '' پنگورا''[ص-۳۸]؛ اصلًا: پنگھوڑا۔ اِسی طرح '' کرگے'' (ص-۸۲)؛ اصلًا: کھڈی۔ یہ پنجابی لفظ جوتبدیل کیے گئے ہیں، آج بھی عام استعال میں ہیں جب کہ یہ دونوں الفاظ جو کہ لکھے ہیں، استعال میں نہیں ہیں۔ ایسی بہت مثالیں ہیں۔ وغیرہ۔

لیکن اِن اور اِن جیسے تحفظات کی حیثیت پا در ہوا سے زیادہ نہیں۔ اِن کتابوں کو جمع کر کے مربیَّب کرنا فی نفسہ ایک اِ تنابرُ ااور ستقل اہمیت کا کام ہے کہ صرف اِسی کی بدولت اِس لفظیات کو یہاں پیش کرناممکن ہوا ہے۔ اِس لفظیات کواو پر دیے گئے مفاہیم کے ساتھ لفت کا حصہ ہونا چاہیے۔ راقم نے اِسی نظریے سے پیکام کیا ہے۔

# حواثي

ا ۔ مولوی آزاد کی درس کتابوں کی فہرست ملاحظہ تھے:اردو کی پہلی کتاب ہں۔ ۸۔

۲ اگرچہ ڈاکٹر حسن اختر نے یہ بھی لکھا ہے:.....مندرجہ بالاحقائق کوسا منے رکھیں توبیہ مانتا پڑتا ہے کہ اردوتر قی بورڈ کی طرف سے شائع
 کردہ کتا بیں مولانا آزاد کی تصنیف نہیں ہیں اور جو کتا بیں مولانا آزاد کی تصنیف تھیں اُن تک ڈاکٹر محمد اسلم فرخی کی رسائی نہیں مشمولہ: راوی (مولانا امجہ حسین آزاد نمبر) شارہ –۱۹۸۳ء میں مسمولہ: راوی (مولانا امجہ حسین آزاد نمبر) شارہ –۱۹۸۳ء میں مسمولہ: راوی (مولانا امجہ حسین آزاد نمبر) شارہ –۱۹۸۳ء میں مسمولہ: راوی (مولانا امجہ حسین آزاد نمبر)

سے اردوکی پہلی کتاب،ص-۵۔

م. بحوالها بشا؛ ابشا\_

فهرستِ اسنادِ مُحوَّله:

ا۔ اردوکی پہلی کتاب،تر قی اردو بورڈ کراچی ،۱۹۶۳ء

۲ - گورنمنٹ کالج لا ہور کامجلّہ راوی ( مولا نامجرحسین آ زادنمبر ) شارہ – ۱۹۸۳ء

## بإبائے أردومولوي عبدالحق بطور تنصرہ نگار

A book-review is meant to introduce the book under review to the readers, and to give its academic evaluation. Mawlawi Abdul Haq, commonly known as Baba-i-Urdu was a prominent reviewer along with his other research interests. The paper focuses to describe his collections of book reviews. It further elaborates the approach of Mawlawi sahib in his reviews and gives some of their glimpses.

بابائے اُردومولوی عبدالحق (۱۸۷۰–۱۹۲۱ء) سرسیّد مکتبِ فکر کے سرکردہ نثر نگار، دکنیات کے محقق ومرتب، مختلف جرا کداور بالخصوص سہ ماہی'' اُردو' (مقام اشاعت: بالترتیب اورنگ آباد، دہلی اورکراچی) کے مدیر کی حیثیت سے اردوزبان و ادب کی ترویخ ونشو ونما کے لیے زندگی بھرکوشاں رہے۔ اُن کی دلچیپیوں کا تقاضا تھا کہ اُردوزبان وادب کے حوالے سے شاکع ہونے والی کتب ورسائل پرنظر رکھیں، اوراُن کے سرمایئ قلم سے اِس کی بھر پورتصدیق ہوتی ہے۔ سہ ماہی'' اُردو' میں اُن کی ادارت میں جن کتب ورسائل پر تبصرے شاکع ہوئے، اُن کی تعداد دواڑھائی ہزارسے کم نہ ہوگی، خوداُن کے اپنے قلم سے ۱۲۲۴ کتب وجرا کدیراُن کی نوعیت اورا ہمیت کے لحاظ سے طویل یا مختصر تبصرے شاکع ہوئے ہیں (۱)۔

مولوی صاحب نے، جب وہ انٹرمیڈیٹ کے درجے میں تھے، مضمون نگاری کا آغاز کردیا تھا۔ ۲۵ اپریل ۱۸۹۳ء کے اخبار ''سرمور گزٹ'' میں اُن کا ایک مضمون'' گندم' کے زیرعنوان شائع ہوا تھا(۲)۔۱۸۹۳ء میں اُنہیں طالب علموں کے درمیان مقابلۂ مضمون نویسی میں سب سے عمدہ مضمون کھنے پرلارڈلینس ڈون میڈل دیا گیاتھا(۳)۔اسی زمانہ طالب علمی میں انہوں نے اپنے ''لائق دوست' چودھری خوثی محمد ناظر بی۔اے (م۱۹۴۳ء) کی منظوم کاوش''ہدیۂ ناظر''پرتیمرہ لکھاتھا(۴)۔

۱۸۹۵ء میں بی-اے کا امتحان پاس کرنے کے بعد مولوی صاحب نے عملی زندگی میں قدم رکھا، چند برسوں کے ابتدائی جج بات کے بعد ۱۸۹۹ء میں حیدرآ بادد کن گئے، جہاں مدرسہ آصفیہ کے ہیڈ ماسٹر کے طور پر ملازمت کا آغاز کیا۔ مدرسہ آصفیہ کے قیام میں کرٹل افسر الملک (کمانڈر اِن چیف حیدرآ باد) کا عمل دخل تھا۔ اِس مدرسے میں فوجیوں کے بچوں کو تعلیم دی جاتی تھی۔ مولوی صاحب کم ومیش بارہ برس مدرسہ آصفیہ کے ہیڈ ماسٹررہے۔ افسر الملک کے داما دمدرسہ آصفیہ کے ہنتظم تھے۔ یوں افسر الملک سے مولوی صاحب کی جان بیچان تھی، اور ایک حد تک تعلق خاطر بھی۔ افسر الملک کی سریر تی میں فوجیوں کے لیے افسر الملک سے دور اور ایک جد تک تعلق خاطر بھی۔ افسر الملک کی سریر تی میں فوجیوں کے لیے ایک رسالہ '' اور کی کے دام جو افسر الملک کے دفتر میں کاموں میں کام کرتے تھے۔ وہ'' معلم نسواں'' اور 'شفیق'' نام کے دور سالے خود بھی نکا لئے تھے، نیز کھنے پڑھنے کے اپنے کا موں میں کام کرتے تھے۔ وہ ' دمعلم نسواں'' اور 'شفیق'' نام کے دور سالے خود بھی نکا لئے تھے، نیز کھنے پڑھنے کے اپنے کا موں میں

ا تنے مصروف رہتے تھے کہ''افسر'' کے لیے کمادھۂ وقت نہیں نکال سکتے تھے، چنانچیہ مولوی عبدالحق، ہیڈ ماسٹری کے ساتھ اکتوبر 1999ء سے اِس رسالے کی ادارت بھی کرنے گئے تھے۔ کیم جنوری ۱۹۰۰ء کے شارے کے سرورق کی پُشت پر قارئینِ رسالہ کو اطلاع دی گئی تھی:'' اِس رسالہ میں ہرتتم کے علمی، اخلاقی، فلسفی اور تدنی وفوجی مضامین درج ہوں گے۔عمدہ کتابوں پر ریو یو بھی کھے جائیں گے۔''

مولوی صاحب نے اپنالمی واد بی ذوق ہے کام لیتے ہوئے فوجیوں کے رسالے کو معمولی سطح سے اُٹھا کراعلی در جے کا جریدہ بنادیا۔ رسالے کی ادارت کے ساتھ اُنہوں نے اِس کے لیے مستقل بالذات مضامین لکھے، اور کتابوں پر تبھر ہے بھی کیے۔مولا ناحالی کے خطوط سے معلوم ہوتا ہے کہ '' افسر'' میں مولوی عبدالحق کے قلم سے شخ عبدالقادر کی انگریزی تالیف' جدید اُردو کے مشہور مصنفین''اور' حیاتے جاوید' پر تبھرے شاکع ہوئے تھے (۲)۔

افسر۱۹۰۲ء کے شروع میں بند ہوگیا، تا ہم اِس میں مولوی عبدالحق کی جوتحریریں شائع ہوئی تھیں، غالبًا کہیں یک جانہیں ہوسکیں۔

جنوری۱۹۲۱ء میں انجمن ترتی اُردو کے مجلے''اُردو''کا پہلا شارہ اور نگ آباد سے مولوی صاحب کی ادارت میں شاکع ہوا،
اور کم وہیش ۱۹ ابرس ۱۹۳۱ء تک و ہیں سے شاکع ہوکر برصغیر کے مجانِ اُردواور خفقین زبان وادب کی محفلوں میں پہنچتا رہا۔ بعد
ازاں جب انجمن کا دفتر دہلی شقل ہوا تو''اُردو'' بھی اِس شیر علم وادب سے شاکع ہونے لگا۔ تقسیم ہند کے ہنگاموں کے دوران
میں اس کی اشاعت معطل ہوگئی، تاہم مولوی صاحب، جب پاکستان شقل ہوگئے اور انجمن ترتی اردو پاکستان کام کرنے گی تو
اولین ترجیح کے طور پر''اُردو''کا اجراء کیا گیا (وسط ۱۹۴۹ء) جو با قاعد گی کے ساتھ مولوی صاحب کی زندگی میں شاکع ہوتا رہا۔
کم وہیش چالیس برس کے عرصے میں مولوی صاحب نے''اُردو''کی ادارت کی اور اردوزبان کے املا وقواعد سے لے کرتاریخ
زبان وادب اور جملہ اصنا فی نظم و نشر پر ان گنت و قیع تحریر بی شاکع کیں۔ اِس کے ساتھ انجمن کی تصنیفی و تحقیقی سرگرمیوں اور
زبان وادب اور جملہ اصنا فی نظم و نشر پر ان گنت و قیع تحریر بی شاکع کیں۔ اِس کے ساتھ انجمن کی تصنیفی و تحقیقی سرگرمیوں اور

مولوی صاحب نے''اُردو'' کےصفحات میں دوسر نے اہلِ قلم کے لکھے ہوئے تبھرے بھی شائع کیے، مگرا کثر تبھروں کے آخر میں اُن کے ناموں کے مخفّفات درج کیے جاتے رہے، اِن میں سے بعض مخفّفات کا تعین آج خاصامشکل ہے۔ جن تبھروں برکوئی نام شائع نہیں ہوا، وہ غالب امکان کے پیشِ نظر مولوی صاحب کے رشحات قلم ہی تھے۔

مولوی صاحب کی با قاعدہ اجازت کے ساتھ ۱۹۲۲ء سے ۱۹۳۳ء تک'' اُردؤ' میں شائع شدہ تبعروں کا انتخاب'' تقیداتِ عبدالحق'' کے نام سے مرتب کیا جو ۱۹۲۲ء میں پہلی بارشائع ہوا کے (اگرچہ مرتب نے اِسے ۲۲ تبعروں کا پہلاا انتخاب قراردیا عبدالحق'' کے نام سے مرتب کیا جو ۱۹۳۳ء میں پہلی بارشائع ہوا کے (اگرچہ مرتب نے اِسے ۲۲ تبعروں کا پہلاا انتخاب قراردیا ہے، مگر اصلاً یہ ۲۲ تبعروں کا مجموعہ ہے، اورا لیک جناب مرتب کی اپنی دو صفوں کی تحریر ہے۔)'' تقیداتِ عبدالحق'' میں جن کتابوں پر تبعر ے شامل ہیں، اُن کی فہرست مع مصنفین / مرتبین بیہ ہے: ''دیوان ولی' (مرتبہ حیدرابرا ہیم سایانی) ''مکا تیب نواب محتال ہیں، اُن کی فہرست مع مصنفین / مرتبین بیہ ہے: ''دیوان ولی' (موّلفہ مولوکا اجردین بی اِ۔ اِسے کی ایک ''مکل شرح دیوانِ غالب' (موّلفہ عبدالباری آسی)'' تذکرہ اعجازِ تحن' (موّلفہ شیرعلی خال سرخوش) ''تخیم عروش و قافیہ' (موّلفہ سیّد علی حدر طباطبائی) ''دبان اُردو پر سرسری نظر' (رشیدا حمد سیّق) ''خطوطِ سرسیّد' (موّلفہ عبدالسلام ندوی) ''ایک ہو درا' (حمد اقبال) ''مکا تیب امیر مینائی' (مرتبہ احسن اللہ خال فاقب) ''شعرالهند' (موّلفہ عبدالسلام ندوی) ''اصلاح تحن' (مرتبہ حمد عبدالعلی شوق سندیلوی) ''اردو شہ یارے ''روح تقید' (موّلفہ سیّد می اللہ بین قادری زور) ''اصلاح تحن' (مرتبہ حمد عبدالعلی شوق سندیلوی) ''اردو شہ یارے '' روح تقید' (موّلفہ سیّد می اللہ بین قادری زور) ''اصلاح تحن' (مرتبہ حمد عبدالعلی شوق سندیلوی) ''اردو شہ یارے '' روح تقید' (موّلفہ سیّد می اللہ بین قادری زور) ''اصلاح تحن' (مرتبہ حمد عبدالعلی شوق سندیلوی) ''اردو شہ یارے '' روح تقید' (موّلفہ سیّد می اللہ بین قادری زور) ''اصلاح تحن' (موّلفہ سیّد کی اللہ بین قادری زور) ''اصلاح تحن' (مرتبہ حمد عبدالعلی شوق سندیلوی) ''المیان کو نوب نوب سندیلوں کو نوب کی اللہ بین قادری زور) '' اصلاح تحن' (موّلفہ کی دور) '' اسلام تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری زور) '' اصلاح تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری زور) '' اصلاح تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری زور) '' اسلام تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری زور) '' اسلام تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری نور) '' اسلام تحن '' روکلفہ کی اللہ بین قادری زور) '' اسلام تعن کی اللہ بین کو اللہ کی خال کی کو نوب کی کوب

"(مرتبه سیّد محی الدین قادری زور)" گنینهٔ تحقیق" (بے خود موہانی)" ارباب نثر اُردو" (مؤلفه سیّد محمد بی-ای)" الد آبادی" (مؤلفه طالب الد آبادی)" فیضان شوق" (منشی احمد علی شوق قد وائی) " الد آبادی" (مؤلفه طالب الد آبادی)" نیخاب میں اُردو" (مرتبه خواجه عبد المجید)" (مرتبه خواجه عبد المجید) " جامع اللغات اُردو" (مرتبه خواجه عبد المجید)" مجموعه نغز" (مؤلفه میرقدرت الله قاسم ،مرتبه حافظ محمود شیر انی)

تقیداتِ عبدالحق''کے بعد اِس میں شامل تبھروں میں سے دس کو انجمن ترقی اُردو ہند – دہلی نے''چند تقیداتِ عبدالحق'' کے نام سے ۱۹۳۹ء میں شائع کیا، دوسر کے نفظوں میں''چند تقیداتِ عبدالحق'' محمد تراب علی خال بآز کے مجموعے ''تقیداتِ عبدالحق'' کا انتخاب ہے(۸)۔

اِن کے بعد دانش کل سیست کوئی جانب سے مولوی صاحب کے تیمروں کا ایک اور مجموعہ ''اد بی تیمرے''کے نام سے ۱۹۲۷ء میں شائع کیا گیا۔ اِس مجموعے میں کوئی وہ تیمرہ شامل نہیں جو' تقیدات عبدالحق' میں آچکا ہے۔ اِس کے پیدرہ تیمروں کی تفصیل ہے ہے:''روحِ آدب'' (جوش بیخ آبادی) ''مربٹی دتا کوش یعنی مربٹی انسائیکلو پیڈیا''''رسائل مجاد الملک'' (سیّد سین کی تفصیل ہے ہے:''روح سیاست' (متر جمہ محم عمرونور الٰہی) ''حرز اِن اختر'' (واجد علی شاہ اختر) ''جواہرات والی'' (مرتبیش محمد کی افادی) ''انجام زندگی'' (مصنفہ ضیا بانو) ''دیوان جان صاحب'' اسلیل پانی پتی)'' افا دات مہدی'' (مرتبہ بیگم مہدی افادی) ''انجام زندگی'' (مصنفہ ضیا بانو) ''دیوان جان صاحب'' ''نائک ساگر یعنی دنیا ہے ڈراہا کی تاریخ'' (مرتبہ نور الٰہی ومجموعمر) ''ہند عہد اور نگ زیب میں' (مرز ایار جنگ بہادر) ''متوبات والی ورشیم اسیال کی تاریخ'' (مرتبہ نور الٰہی ومجموع کی ''مانوائی صفحون ''ماور ا' (ن - م - راشد)'' آیات و نغمات' (شبیر صن خال جوش ملیح آبادی)

ایم-اے- قاضی کا مرتبہ یہ مجموعہ گو پہلے مجموعے کے کوئی ۲۲ برس بعد شائع ہوا، مگر اِسے کوئی خاص شہرت، غالبًا دواسباب سے حاصل نہ ہوئی، اولاً اہلِ علم اِسے محمد تراب علی خال بازے مجموعے سے الگ نہ کر سکے، کیوں کہ ناشر یا مرتب نے اِس کے لیے تراب علی خال بازے مجموعے ہی کا نام استعمال کیا تھا۔ ثانیًا اِس میں کوئی ایسی تحریز نہ تھی جو پہلے دو مجموعوں سے زائد ہو۔ اِس نسبتاً کم معروف مجموعے کی ترتیب میں اس کے مرتب کا مقصد "منتشر اجزاء کوا کیک جگہ جمع کرکے ایک اد بی خدمت انجام دینا" تھا، مگر حقیقتاً یہ اجزاء اسے منتشر نہ تھے جتنا تا ثر دیا گیا ہے۔ کاش! جناب مرتب نے صاف صاف لفظوں میں اپنے اخذ و اکتباب کا ذکر کیا ہوتا!

مولوی صاحب کے تبصروں کے مذکورہ بالا مجموعوں کے مشمولات کی تفصیل سے واضح ہے کہ ان کے تبصروں کا صرف ایک حصہ (اور خاصا وقیع حصہ) مدون ہوا ہے، اور باقی تبصر بے رسائل و جرا کد، اور بالخصوص'' اُردؤ' کی مجلدات میں محفوظ ہیں۔

مولوی صاحب کے اسلوبِ تِجره نگاری پر مفصل اظہارِ خیال سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اُن کے اولین تجرب ربویو ہدیئر نظر پر سے پر ایک نظر ڈال کی جائے۔ چودھری خوتی محمہ ناظر کی ظم کا موضوع '' ہندوستان کے موسم' تھا۔ مولوی صاحب نے اِس'' بہت عمدہ اور دلچیپ ۱۳۳۰ نظم پر اپنے اُستادعلا مقبلی نعمانی (۱۹۳۰ء) کے اِس تا ترسے مرعوب ہوئے بغیر قلم اُٹھایا: '' ہندوستان میں مولا نا حالی اور پروفیسر آزاد کے سواکوئی اور خوض اِس سے عمدہ نظم نہیں لکھ سکتا (۱۳۳)۔'' مولوی صاحب نے نظم کوسر سری طور پردکیجنے کے بجائے غور توضع کے ساتھ دیکھا، اور'' اِس کی خوبی اور نقص کو پورے طور سے، مگر انصاف کے ساتھ نظم کوسر سری طور پردکیجنے کے بجائے غور توضع کے ساتھ دیکھا، اور'' اِس کی خوبی اور نقص کو پورے طور سے، مگر انصاف کے ساتھ نظم کوسر سری طور پردائے دی۔ مولوی صاحب نے واضح کیا ہے کہ' ہندوستان میں کر ٹی سزم [criticism] کا اس قدر کم رواج ہے، گویا کر ٹی سائز وادن تھام میں مولانا حالی (م۱۹۱۳) کی پی تقلید میں عزت اور وقعت کی نظر سے دیکھنے کے قابل نہ ہوگا ۵ائن مول لینا ہے، مگر یہ ہمارا فرض ہے کہ ہم اِسے رواج دیں اور جب تک بینہ ہوگا، ہمارا علم [و] اوب عزت اور وقعت کی نظر سے دیکھنے کے قابل نہ ہوگا ۵ائن کی جانب توجہ دلا نے پر شاعر کو داد دی ہو تالے کی تحریف ہے ۔ نظم کے آغاز میں انقلابات نوان کا خواجمالی نظارہ دکھایا گیا ہے، بالفاظ مولوی صاحب: ''وہ نہایت قابلی تعریف ہے، گویہ بین خضور سے نظم کے آغاز میں انقلابات زمانہ کا جواجمالی نظارہ دکھایا گیا ہے، بالفاظ مولوی صاحب: ''وہ نہایت قابلی تعریف ہے، سین کا اخلاقی نتیجہ ۔۔۔۔۔ دوشعروں میں لکھ دیا ہے۔ جن میں سے پہلا شعر ہے۔

اتنا ہنگامہ سرسری تو نہیں اس کی قدرت ہے دل گلی تو نہیں

مولا نانظامی کے اِس شعر کا پوراتر جمہ ہے۔

#### میندار کز بهر بازی کیست سرایردهٔ این چنین سرسریت (۱۲)

مولوي صاحب كے الفاظ میں:

نہایت خوتی کی بات ہے کہ جس خوبی سے اِس نظم کا آغاز کیا گیا ہے، ویسا ہی اِس کا خاتمہ بھی ہے۔
انسان کی زندگی اور اِس کے تغیرات سے موسموں کی تبدیلیوں کو کامل تشہیبہ ہے۔ عبد طفلی گویا زندگی کی بہار ہے۔
روز شباب گویا گرمی کے مشابہ ہے۔ شباب کے بعد وہ زماند آتا ہے جو بالکل برسات کے مشابہ ہے جس میں وہ
جذبات، وہ جوانی کی امنگ، وہ جوش، وہ ولولے بالکل جاتے رہتے ہیں، پھر سردی کا موسم آتا ہے جس میں وہ
تمام حرارت سرد ہوجاتی ہے اور آخر میں موسم خزاں ہے جوزندگی کا خاتمہ کردیتا ہے، اور اِس پر نظم کا خاتمہ ہوتا
ہے۔ ( کے ا

نظم کی خوبیوں کے اعتراف کے ساتھ مولوی صاحب نے اِس کے'' بے ربطِ مصرعوں''، نیز اِس کے ''بالکل غلط''اور ''بالکل مہمل''اشعار پر نہ صرف گرفت کی ہے، بلکہ اصلاح بھی دی ہے۔ایک دومثالیں دیکھیے:

ہوامیں سمیّت کا ذکر یوں کیا گیاہے:

زہر میں کچھ بھی ہوئی ہے ہوا کیافرشتوں نے اس میں پھونک دیا مولوی صاحب کا نقدیہ ہے: ''ہوا میں زہر کا بجھا ہونا کیامعنی ، اور علاوہ اِس کے دونوں مصرعوں میں کچھ ربط نہیں۔ ہاں! اگر پہلے مصرعہ میں بجائے 'کیا' 'کچھ' ہوتو ربط پیدا ہوسکتا ہے۔''(۱۸) پھولوں کے ذکر میں کہا گیا ہے:

کوئی اس کے عُرْق نکالے گا

اِس پرمولوی صاحب کا نقطۂ نظر ہے ہے:''اوّل تو لفظ عَرْق (را بالجزم) نہیں، بلکہ عَرُق (را بالفتحہ) ہے۔۔۔۔
دوسرے، گردن میں زنجیر یا طوق ہوتا ہے، ہار کبھی گردن میں نہیں ہوتا۔لفظ گردن یہاں نہایت کریہداور ناموزوں ہے، اِس
لیے میری دانست میں اگروہ اس کو اِس طرح ککھتے تو زیادہ مناسب ہوتا:

عُرُق اِس سے کوئی نکالے گا ہار کوئی گلے میں ڈالے گا (۱۹)

''ہدیۂ ناظر'' کاجائزہ لینے کے بعد مولوی عبد الحق نے لکھا ہے کہ:''تصنیف کے دیباچہ سے بیظا ہر ہوتا ہے کہ ینظم چھپنے سے پہلے مولوی شبلی اور مولا نا حالی کو دکھائی [گئی] تھی۔ میں نہیں سمجھتا کہ اِس قدر غلطیاں ان دولائق بزرگوں کی نظروں سے کیوں کرچیبی رہیں۔'' آخر میں چودھری خوشی محمد ناظر کو مشورہ دیا گیا ہے کہ''ان غلطیوں کو جو حقیقت میں اُنہیں غلطیاں معلوم ہوں، دوسرے ایڈیشن کے چھپنے پڑھیک کر دیں گئ'(۲۰)، اور ناظرین وقارئین سے تبھرہ نگار کی توقع ہے کہ وہ''ضرور اِس مؤثر اور دلچیپ نظم کو پڑھ کرشاعر کی قابلیت کی داددیں گے۔''(۲)

۱۸۹۳ء کے مندرجہ بالاتبرے میں مولوی صاحب نے جواسلوب اختیار کیا تھا، یہ بعد میں بھی اُن کے تبصروں میں قائم رہا۔خوبیاں اور خامیاں دونوں دکھاتے رہے، اور اگر اِن میں سے ایک کا پلہ بھاری رہا تو اس کے اظہار میں اُنہوں نے کوئی چکچا ہٹ محسوس نہ کی۔ اُنہوں نے جولائی ۱۹۵۸ء میں ایک مجموعہ کلام' 'نمر و دوخلیل' ' (سرودہ صادق بخاری) پر تبصرہ کیا (۲۲) تو اِس پرنواب بہادریار جنگ (۱۹۳۴ء) کا دیباچہ اُنہیں مطمئن نہ کرسکا۔ دیباچہ اُن کے بقول' تدیم طرز کی تقریظ کا اچھانمونہ ہے جس میں انشاء پردازی کے ساتھ مبالغہ آمیزی کی بھر مار ہے۔''مولوی صاحب نے آزادانہ طور پر مطالعہ کرتے ہوئے متوازن رائے دی ہے کہ''اس میں بلندو بست ہرتیم کا کلام ہے،''نیز'' عام طور پرظمیں معمولی ہیں اور بعض عامیانہ اکیکن بعض اشعار خوب کھے گئے ہیں۔''

مولوی صاحب جدید دور کے فرد تھے،اوراُن کے مزاج اورتحریر، ہردو میں جدّت جھکتی ہے،مگر ماضی کے شاعروں اور انشاء پردازوں کی خدمات کے معترف تھے،اوراُن کی بے جاندمت کرنے والوں سے متفق نہ تھے۔قدیم شاعروں کے حوالے سے اُن کی بہت ٹھکی ہوئی رائے تھی:

سلاستِ بیان، چستی کلام، جدّت، روز مرہ کی بول جال، مضمون آفرینی، بندش کی رنگینی بیسب پرانے شاعر اپنا حصہ کر گئے ہیں۔ میں ما نتا ہوں کہ پرانی شاعری ایک ننگ دائر سے میں محدود ہے اوراس میں شک نہیں کہ زمانہ کی ضرورت اور فداق نے انہیں مدح اورستایش، غزل وقصائد، عشق ومحجت کے مضامین کے چکر میں رکھا، مگر جب بھی انہوں نے اپنے خیالات ظاہر کیے، وہ نہایت بحیل کے ساتھ اور جو واقعات لکھے، اُن کی تصویر تھینی ، جہال کہیں انہوں نے نیچرل سین یا انسانی جذبات کا بیان کیا تو وہ بھی اس خوبی سے کہ شاید آخ کل کوئی مشکل سے اُن کے پُرز ورقام کا مقابلہ کرسکتا ہے۔۔۔۔ بجائے اس کے کہ ہم ان شاعروں کی برائی کریں اور اُنہیں کوسیں، ہمیں اُن کا ممنون ہونا چا ہے جو ہمارے واسطے ایک خزانہ چھوڑ گئے ہیں جسے ہماری کریں اور اُنہیں کوسیں، ہمیں اُن کا ممنون ہونا چا ہے جو ہمارے واسطے ایک خزانہ چھوڑ گئے ہیں جسے ہماری کریں اور اُنہیں کوسیں، ہمیں اُن کا ممنون ہونا چا ہے جو ہمارے واسطے ایک خزانہ چھوڑ گئے ہیں جسے ہماری

مولوی صاحب کے نزدیک شعراء کے کلام کواُن کے تاریخی اور ساجی تناظر سے ہٹ کردیکھنے سے خرابی پیدا ہوتی ہے، اُن کے کلام کی قدرو قیمت اُن کے زمانے کے ادبی چلن کودیکھ کر متعین کی جانا چاہیے۔ ایک جگداُنہوں نے اِس جانب یوں توجہ دلائی ہے:

شاعری کے انقلابات اور تغیرات اپنے زمانے کے انقلابات اور تغیرات سے وابستہ ہوتے ہیں۔ شعر کوشاعر سے اورائس کے زمانے سے اورائس کے زمانے سے اورائس کے زمانے سے الگ کر کے دیجھنا ایسا ہے جیسے کئی تحض کواس کے احباب اورعزیزوں اوراس کے وطن سے جدا کر وینا۔ ۔۔۔ جب ہم شعریا شاعری کی تاریخ کلھنے ہیٹے میں قوہمار افرض ہے کہ ہم شاعر کی زندگی کے حالات، اس کی طبیعت، اس کے خصائل اور عادات پرغور کی نظر ڈالیس، اوراس کے بعد اس کے عہد کے واقعات و حالات ، قغیرات و انقلابات کا ذکر کم سے کم اس حد تک ضرور کریں، جہاں تک کہ ان کا تعلق شاعر اوراس کی شاعری اپنے عہد کے حالات سے اوراس کی شاعری سے جے، کیوں کہ میمکن نہیں کہ کوئی شاعر اور اس کی شاعری اپنے عہد کے حالات سے متاثر ہوئے بغیر رہ سکے ۔ (۲۲)

مولوی صاحب اُردو کے غیر مطبوعہ سرمائے کی طباعت واشاعت سے گہری دلچیں رکھتے تھے، اُنہوں نے خود بھی بعض متون مرتب کیے، اوردوسروں کو بھی اِس کا مِنہم کی جانب توجہ دلائی۔ اِس سلسلے میں وہ ایسی کاوشوں کی بھی پذیرائی کرتے تھے جو شخصی کے اور دوسروں کو بھی اِس کا مِنہم کی جانب توجہ دلائی۔ اِس سلسلے میں وہ ایسی کاوشوں کی بھی پذیرائی کرتے تھے جو شخصی کے اعلا وہ کی نہوں نے نہ گارساں دتا تی (م ۱۸۷۸ء) کا شائع کردہ ایڈیشن (پیرس:۱۸۳۳ء) پیشِ نظر رکھا اور نہ ایک دستیاب نسخے کے علاوہ کسی اور نسخے کی دتا تی کی ۔ اس تسامل اور اِس کے نتیجے میں پیدا ہونے والی کمزوریوں کی ، نیز بعض دوسرے تسامحات کی نشان دہی کے باوجود آخر میں بیرا کے دیا تی میں جا کہ نے دول کے دیوان کا ایک نسخہ مرتب کردیا۔ '(۲۵)

حافظ محمود شیرانی (م ۱۹۴۷ء) نے'' پنجاب میں اُردو'' (اولیں اشاعت:۱۹۲۸ء) لکھ کریہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ

خطرُ پنجاب اُردوزبان کی جمم بھوی ہے۔ مولوی صاحب کواس نظر ہے سے سخت اختلاف تھا، اُن کے الفاظ میں '' پنجابی میں جو تھوڑی بہت مشابہت اُردو سے پائی جاتی ہے، وہ اُردو کا اثر ہے نہ کہ پنجابی کا۔ اُردو مسلمانوں کی ایک عام زبان ہوگی تھی اور اِس لیے ہر صوبے کے نامور شاعر اِسی زبان میں شعر کہتے تھے تا کہ ان کے کلام کو زیادہ شہرت اور مقبولیت ہو۔''(۲۲) مولوی صاحب نے حافظ شیرانی کی ساری محنت پر یہ کہہ کر پانی پھیر دیا کہ ''اصل بحث' میں اُنہیں پچھامیابی نہیں ہوئی (۲۲)، البتہ اُنہوں نے شالی ہند اور پنجاب کے قدیم اُردو کھنے والوں کا جو کھوج لگاہے، وہ ایک نئی چیز نہیں ہوئی (۲۲)، البتہ اُنہوں نے شالی ہند اور پنجاب کے قدیم اُردو کھنے والوں کا جو کھوج لگاہے، وہ ایک نئی چیز ہے۔'' پنجاب میں اُردو' کی اشاعت کے تقریباً پانچ ہرس کے بعد حافظ محدوث شیرانی نے میر قدرت اللہ قاسم کا تذکرہ'' مجموعہ نفز'' مرتب کیا تو اُن کی'' احتیاط واہتمام اور محنت' کا کھل کراعتراف کیا اور تذکرے کی تاریخی اہمیت کے حوالے سے تبرے کا خاتمہ اِن جملوں پر کیا:''خرض کہ قابل مرتب کی محنت وکاوش اور حسن ترتیب ہر لحاظ سے قابلِ داد ہے، اور اِس میں شبہ نہیں کہ اِس تذکرے کی اشاعت سے اُردوزبان کی تحقیق و تاریخ میں جس کا شوق اس زمانے میں پیدا ہو چلا ہے، بیش بہا مدد ملے آپ ہے۔'' کامر

مولوی صاحب کے پاس اُردوکا جوخطی ذخیرہ تھا، یااس کے حوالے سے اُنہوں نے جو پچھسہ ماہی'' اُردو' میں شائع کیا تھا، مختلف کتابوں کے تعارف و تبھرہ میں اِس کا حوالہ بھی دیا ہے اورا گرکسی مصقف نے اُن کی ذاتی تحریوں (یا اُن کی شائع کردہ تحریوں) سے استفادہ کیا، مگر اِس کا اظہار نہ کیا تو اِس پر گرفت کی ہے۔ محی الدین قادر می زور کی تالیفات'' روح تنقید''اور ''دُروشہ پارے'' پر تبھروں میں ایک حد تک معاندانہ چشمک کا احساس بھی ہوتا ہے، تا ہم'' اردوشہ پارے'' کے تبھرے میں اُنہوں نے لکھا ہے:

میں اِس بات کا اظہارافسوس کے ساتھ کرتا ہوں کہ اگر چہ قابل مؤلف نے رسالہ'' اُردو'' کی تحریروں سے بہت کچھاستفادہ کیا ہے اور بعض مصنفین اور تصانیف کی معلومات صرف اسی رسالہ کی بدولت حاصل ہوئی ہیں، کیکن اس کی طرف انہوں نے اس طرح اچٹے ہوئے اشارہ کیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ خود بھی اِس سے قبل یا اِس سے الگ ان تصانیف کا مطالعہ فرما چکے ہیں، حالانکہ میرال جی شمس العشاق، ہر ہان الدین جانم کی اکثر تصانیف، مجرمی، شوقی، ذوقی، میرال جی خدا نما کے متعلق جو پچھانہوں نے لکھا ہے، اس کا ماخذ صرف رسالہ' اُردؤ' ہے۔ (۲۹)

ڈاکٹر گریم بیلی کی تالیف Urdu Literature پرتبھرے میں مذکورہ بالا لے پچھزیادہ تیز ہوگئ ہے:
ابتدائی اُردو کے ابواب کے ماخذ زیادہ تر'' پنجاب میں اُردؤ''' اُردو ہے تقدیم'''' اُردوشہ پارے'' اور رسالہ ''' اُردو'' کے وہ مضامین ہیں جواس رسالہ میں ابتدائی اُردو کے متعلق وقناً فو قناً شائع ہوتے رہے ہیں، کین ڈاکٹر صاحب نے اپنے قابلی قدرشا گرد(مؤلف''شہ پارے'') کی طرح، بقول ایک نقاد کے رسالہ'' اُردو ''کے مضامین کے حوالے دینے کی قتم کھار کھی ہے۔''(۳۰)

نیز ' قسین کی' ' نوطر نِه مرصع''، میرامن کی' 'باغ و بهار' اورامیر خسر و کی' چهار درویش' کے متعلق جدید معلومات۔۔۔۔راقم کے مقدمہ' 'باغ و بهار' آکی آر بینِ منت' ہیں۔ (۳۱) مزید چند کتابوں کی نشان دہی کرتے ہوئے کی الدین قادری زوراور گریم بیلی دونوں پر گرفت کی ہے۔

مولوی صاحب بھی کبھار تصرول میں ملکے تھلکے مزاح اور ظرافت سے بھی کام لیتے ہیں۔رشیداحمد مدیقی کی''زبانِ اُردو پر سرسری نظر'' پر تبصرہ کرتے ہوئے یول چٹکی لی ہے:

صدیقی صاحب مُر دول سے بہت بے باک ہیں، کیکن زندول سے ڈرتے ہیں۔انہوں نے ہرزندہ انشاء

پرداز کی جوذ راسی بھی شہرت رکھتا ہے یا مقبول ہے، خوب تعریف کی ہے اور اگر کہیں کسی کے متعلق ہلکا سا دَبی زبان سے کوئی جملہ کہہ بھی دیا ہے تو حجٹ اس کی پیٹے بھی تھیک دی ہے کہ وہ چیس بہ جبیں نہ ہونے پائے۔ میس اِس کی داددیتا ہوں کہ کوئی ایبانہیں چھوٹنے پایا جس سے ذرا بھی اندیشہ ہوسکتا ہے۔ (۳۲)

مولوی صاحب کی دقتِ نظر تھی کہ وہ کتاب کی مابدالا متیاز خصوصیت تک پہنچ جاتے تھے، اور اِس کا اظہار نہایت مناسب انداز میں کردیتے تھے۔ عبدالسلام ندوی (م ۱۹۵۲ء) کی'' شعرالہند'' کے وہ کچھ زیادہ معترف نہیں تھے، اس پر اُنہیں متعدد اعتراضات تھے، مگر وہ یہ لکھے بغیر ندرہ سکے:'' فاضل مولف نے اردوشاعری کے دو مختلف اسکول دگی اور لکھنؤ پر بہت تفصیل سے بحث کی ہے۔ اِس تفصیل سے اب تک کسی تذکرہ نویس یا مؤلف نے بحث نہیں کی تھی۔''(۳۳) اس کے بعد مولانا عبدالسلام ندوی کی رائے کا خلاصہ ایک صفح میں دیا ہے۔ مولانا ندوی کی بید بستانی تقسیم کس حد تک سائٹیفک ہے؟ اِس سے قطع نظر اِسے مقبولیت حاصل ہوئی اور جامعات میں دہلی اور لکھنؤ کے دبستان ہاے شاعری پر تحقیقی مقالات لکھے گئے ہیں، بلکہ اِس کے آگے ہوں۔ اِس کے آگے ہوں۔

مولوی صاحب کے تیمروں کی تعداد، اور موضوعات کے تنوع کو دیکھتے ہوئے بلا شائبہ کر دید کہا جاسکتا ہے کہ وہ اُردو کے دوچار تیمرہ نگاروں میں سے ہیں جنہوں نے تیمرہ نگاری کو بہت شجیدگی سے لیا، اور پھر کتاب کی قدر و قیت کے تعین میں دقت نظر سے کام لیا۔ بحیثیت مجموعی نہ تقریظات کھیں، اور نہرد، البتہ اردوادب کی تاریخ، اسلوب اور زبان و بیان کے حوالے سے اُن کی اپنی آراء ہیں، اور حق اختلاف استعال کرتے ہوئے اِن کا اظہار کیا ہے۔ ایک عرصے سے ہم سن رہے ہیں کہ مولوی صاحب کی جملہ تحریروں کی ترتیب و تدوین انجمن ترقی اُردو پاکستان کے پروگرام میں شامل ہے، اور اِس سلسلے میں مولوی صاحب کی جملہ تحریروں کی ترتیب صورت میں شاکع ہوں گے۔ مولوی صاحب کی رحلت کو کم و بیش نصف صدی ہونے کو آئی ساحب ہے، اور اِس سلسلے میں شاوی ہے، اور اِس سلسلے میں شاوی کے اب قوبہ کام ہوری جانا ہوا ہیں۔

### حواشي

- ا۔ دیکھیے: ابن حسن قیصر، زاہدہ خاتون، اشاریۂ عبدالحق، '' قومی زبان' (کراچی)، اگست۱۹۲۳ء، صفحات ۲۶۷–۱۵۹۔ تبصروں کے شارکے لیے سیّد جاویدا قبال کے اعداد وشار پرانجھارکیا گیا ہے۔ '' بابائے اُردو کے غیر مدون تبصرے''حیدر آباد [سندھ]: قصرالا دب،۱۹۹۵ء، ص ۹
- ۲۔ بعد میں یہ مضمون عثانیہ کالح -اورنگ آباد (جس کے مولوی عبدالحق پرنیل تھے) کے میگزین ''نورس''میں مکر رشائع ہوا (۱۹۳۲ء)۔ جناب تحسین سروری نے''نورس'' کے حوالے سے اسے متعارف کرایا ہے۔ دیکھیے: ہم قلم (کراچی)،عبدالحق نمبر،اگست۱۹۲۲ء، صفحات ۲۵-۲۵
  - ٣٠ شهاب الدين ثاقب، ''بابائے اُر دومولوي عبدالحق؛ حيات اور علمي خد مات''، كراچي: انجمن ترقی اُر دويا كستان، ١٩٨٥ء، ٣٣
- ۳۔ یہ تبھرہ علی گڑھ انسٹی ٹیوٹ گزٹ (علی گڑھ) بابت کیم اگست ۱۸۹۳ء میں''ریویو ہدیۂ ناظر پڑ'' کے زیرعنوان شائع ہوا تھا۔ تبھرے کےمتن کے لیے دیکھیے:شہاب الدین ثاقب،حوالہ ندکورہ (حاشیہ ۲) صفحات ۲۲۷-۲۲۰
- ۵۔ تحسین سروری نے لکھا ہے:''میر ہے پیشِ نظر تمبر ۱۸۹۷ء کا شارہ ہے جس پر جلد (۱) نمبر (۲) درج ہے جس کی رُوسے''افسر'' کا ایریل ۱۸۹۷ء میں جاری ہونا صحیح ہے۔'' مولوی عبدالحق اور رسالہ''افسر'''' قومی زبان' ( کراچی ) ، بابائے اُردونمبر (۱۹۲۷ء)،

حاشيه ص• 2ا

ر ان کتابوں پرمولوی عبدالحق کے تبصرے تو ہمارے پیشِ نظر نہیں، تاہم مولانا الطاف حسین حالی نے ان تبصروں پر جن خیالات کا اظہار کیا، وہ مولوی صاحب کے نام اُن کے مکتوبات سے ظاہر ہیں۔ شخ محمد المعیل پانی پتی (م142ء) نے اپنی ایک تحریر' رسالہ ''افسر''اور مولانا حالی'' میں مولانا حالی'' میں مولانا حالی'' میں مولانا حالی' بین مولانا حالی' بین مولانا حالی'' میں مولانا حالی کے خطوط درج کیا ہیں۔ (''قومی زبان''، سمبر ۱۹۲۸ء، صفحات ملاحہ کی مراشاعت: شخ محمد اسلمیل پانی پتی ''کلیات نثر حالی''، جلد دوم، لاہور بجلس ترتی ادب، ۱۹۲۸ء، صفحات ۱۳۳۱–۱۳۳۵) شخ عبدالقادر کی کاوش پرمولانا حالی نے بیرائے دی تھی:

شخ عبدالقادرصاحب تعلیم یا فتہ مسلمان نو جوانوں میں ایک ممتا رقحض ہیں اور میرے دوست ہیں۔ان کونہ صرف انگلش لٹریچرسے بلکہ اُردولٹریچرسے بھی ایک خاص مناسبت ہے،اور اِس کا ثبوت یہی اسے [essay]ہے جوانہوں نے جدید اُردولٹریچر کے مصنفین پر کھتا ہے،اور اِس باب میں شال مغربی اصلاع کے لوگوں پر جو کہ اپنے شئیں اُردوز بان کا مالک سجھتے ہیں، اپنی فوقیت ثابت کردی ہے، کیوں کہ آج تک دلی سے کھنو تک کسی شخص نے تئیں اُردوز بان کا مالک سجھتے ہیں، اپنی فوقیت ثابت کردی ہے، کیوں کہ آج تک دلی سے کھنو تک کسی شخص نے آجھی آ اِس مضمون پر قلم نہیں اٹھ لیا۔

رہی یہ بات کہ بعض جزئیات میں آپ نے اُن سے اختلاف کیا ہے۔ سویہ اپنا نہا تی اور اپنا اپنا ٹمیٹ [taste] ہے۔ جھے بھی اُن کی رائے سے کسی قدر اختلاف ہے، نہ اِس نظر سے کہ اُن کی رائے میری نثر کی نسبت اچھی نہیں ہے، بلکہ زیادہ تر اِس وجہ سے کہ اُردولٹر پچر کے ہیروز کا انتخاب جو اُنہوں نے کیا ہے وہ نہ جا مح ہے اور نہ مانع۔

غالبًا مولوی عبدالحق نے شخ عبدالقادر کی رائے سے اختلاف کرتے ہوئے مولانا حالی کی نثر کی تعریف کی ہوگی (جیسا کہ مولوی صاحب سرسیّد مکتبِ فکر کے ترجمان تھے)، اِس حوالے سے مولانا حالی نے ایک مرنجاں مرخ بزرگ کے طور پر، نہایت سے کی بات کہی:

میں آپ کے ریمار کس کا جوآپ نے میری نثر کی نسبت کیے ہیں، دل سے شکر بیادا کرتا ہوں، گرنج بیہ ہے کہ ہماری اور ہمارے ہم حضر ف داریا ہمارے ہماری اور ہمارے ہم عصر وں کی نظم ونثر پرچیج رائیں اُس وقت تک جب تک کہ ہم اور ہمارے طرف داریا ہمارے مخالف دُنیا میں موجود ہیں، قائم نہیں ہو سکتیں، مگرخود ہم میں سے کوئی شخص پنہیں بتاسکیا کہ اس کے اسٹائل میں کون سی ایس خوبی ہے جس کی وجہ سے وہ اُس کو اور وں کی طرز پرتر جیج دے سکتا ہے۔

می گریم و از گر بیر چوطفلم خبرے نیست در دل ہوسے ہست و ندانم که کدام است

''حیاتِ جاوید'' پرتبحرہ پڑھ کرمولا نا حالی نے مولوی صاحب کولکھا:

مئی اور جون [۱۰۹۱ء] کا افسر پہنچا۔ [اِس میں]' حیاتِ جاوید' پر آپ کا ریویو دیکھا۔ جو کلمات بہ نقاضائے محبت تصنیف اور مصنف کے حق میں ابنا مستحق نہیں سمجھتا الیکن بہر حال آپ کا مصنف کے حق میں ابنا اختیار آپ کے قلم سے ٹیک پڑے ہیں۔ اگر چہ میں ابنی تشکر بیادا کرنا اپنا فرض جانتا ہوں۔ بیوہ ہی خصلت ہے جس کواہلِ ایران یار فروثی کے لفظ سے تعبیر کرتے ہیں اور ہماری زبان میں چھڑک چھڑک کر بیچنا کہتے ہیں۔۔۔ ''حیاتِ جاوید'' پر آپ کے ریویو کی تعریف کرنی مجھ کوزیبانہیں ہے، ورند مثل وہی ہوگی: ممن تراحاجی بگویم تو مراحاجی بگو۔

2۔ اوّلیں اشاعت میر آباد[دکن]: شمس الاسلام پریس،۱۹۳۴ء اس کی دو بدونِ تاریخ اشاعتوں کی تفصیل ہیہ ہے: ● حیدرآباد دکن: کتب خانه عزیز ہیو؛ ● حیدرآباددکن: عزیز احمد منثق فاضل لا ہور: الیشرن بک شال، ۱۹۴۵ء،صفحات ۱۵۲ (مطبوعہ عالمگیر الیکٹرک پریس – لا ہور- ناشر نے اِسے''طبع چہارم'' قرار دیا ہے۔)

۸۔ سیّد جاویدا قبال نے مولوی صاحب کے تبھروں کے مجموعوں کی تربیب اشاعت کے بارے میں کھاہے:

مولوی صاحب کے تبصروں پرمشتمل تین مجموعے اب تک شائع ہو بچکے ہیں۔ ا) '' چند تنقیدات عبدالحق''، د، بلی؛ انجمن ترتی اردو ہند، ۱۹۳۹ء، ۲) '' تنقیدات عبدالحق''، مرتبہ محمد تراب علی خان آباز، لا مور: عالم گیرالیکٹرک پریس، ۱۹۳۹ء آکندا: ۱۹۳۵ء]، ۳) '' دبی تبصرے''، کصنوُ: دائش محل، ۱۹۳۷ء (اُردو تبصرہ نگاری کے ارتقاء میں سرسیّداور اُن کے رفقاء کا حصہ، ''الزبیر''، شارہ ۲۰ '' مفات ۳۹۔ ۳۰ ، حاشیا ا)

بعدازاں سیّد جاویدا قبال نے جب اپنی مرتبہ کتاب'' بابائے اُردو کے غیر مدون تبھرے'' کا مقدمہ کھھا تو مجموعوں کی مٰدکورہ بالا غلط ترتیب اشاعت ہی کے تحت یہ کھھا:

اِس کتاب['' چند تقیداتِ عبدالحق''] میں مولوی عبدالحق کے دس تبھرے شامل کیے گئے اور یوں اُردوا دب میں پہلی مرتبہ کسی کے تبھر وں کا استخاب ہے۔۔۔ یہ کتاب ۱۹۲۱ء سے ۱۹۳۳ء تک کیے گئے تبھروں کا استخاب ہے۔ ان تبھروں کی افادیت کو مید نظر رکھتے ہوئے محمد ترابعلی خال بازنے ۱۹۲۱ء – ۱۹۴۲ء تک کے تبھروں کا استخاب'' تقیداتِ عبدالحق'' کے نام سے طبع کرایا۔ اِس مجموعے میں تبھرے شامل کیے گئے جب کہ دس تبھرے وہی میں جوگز شتہ مجموعے میں تبھرے شامل کیے گئے جب کہ دس تبھرے وہی میں جوگز شتہ مجموعے میں تبھرے (صفحات میں ایک سے استفاد اور ایک کا میں جوگز شتہ مجموعے میں تبھرے (صفحات اور ایک کیا کہ بھرے اور ایک کا میں جوگز شتہ مجموعے میں تبھرے اور ایک کیا کہ بھرے اور ایک کیا کہ بھرے اور ایک کیا کہ بھرے کہ دیں تبھرے دور ایک کیا کہ بھرے کہ دیں تبھرے دور کیا جب کہ دیں تبھرے دور کیا ہوں کہ بھرے میں کہ بھرے کہ دیں تبھرے دور کیا کہ بھرے کہ دیں تبھرے دور کیا کہ بھرے کہ دیں تبھرے کہ دی تبھرے کہ دیں تبھرے کہ دیں تبھرے کے کہ دیں تبھرے کہ دیں تبھرے کیا کہ دیں تبھرے کی کر دیں کر دیں کر تبھرے کہ دیں تبھرے کہ دیں تبھرے کہ دیں تبھرے کر دیں تبھرے کر دیں تبھرے کر دیں کر دیں کر تبھرے کر دیں تبھرے کر دیں کر دی

والله اعلم أنہيں بيفاط فہمي كيے ہوئى كه ''تقيداتِ عبدالحق''ميں ١٩٢١ء ہے ١٩٣٢ء كے تبھروں كا انتخاب ہے۔ جب كه إس ك ديبا ہے 'سنتِ ديرينه''ميں واشگاف الفاظ ميں كھا گيا ہے كه اس ميں ' ١٩٢٢ء ہے ١٩٣٣ء تك شاكع شدہ أردوكي اہم كتابوں كي تقيد يں --- آگئ ہيں۔'' ('' تقيداتِ عبدالحق''، لا ہور: ايسٹرن بگ سال ، ١٩٣٥ء، ٣٠٠ يہي اشاعت سيّد جاويدا قبال ك بھى پيشِ نظر ہي ہے۔)

- 9\_ گلی قاسم جان- دبلی: مکتبه چنگاری، جولائی ۱۹۵۲ء، ۱۹۵۹ صفحات
- ا '' تقیداتِ عبدالحق'' ( ڈاکٹر عبدالحق سیکرٹری انجمن ترقی اُردو کے مقالات کا مجموعہ )، دہلی :۱۹۵۲ء، ۳
  - اا۔ الضاً بس
- 11۔ سیّد جاویدا قبال نے اپنے پیش رووں سے آگے بڑھ کر' بابائے اُردو کے غیر مدون تبھرے' میں شامل ہرا یک تبھرے کے آخر میں سہ ماہی' اُردو' کے متعلقہ شارے کا حوالہ درج کیا ہے، جس میں پہلی بارتبھرہ شاکع ہوا تھا۔ مولا ناغلام رسول مبر (م ا ۱۹۵ء) کی تالیف' غالب' پرتبھرے کی اوّلیں اشاعت کا حوالہ سہ ماہی'' اُردو' بابت اپریل، جولائی ۱۹۵۵ء درج کیا گیا ہے، حالا تکدیہ تبھرہ اکتو پر ۱۹۳۹ء کے شارے میں چھیا تھا۔
- اِس معمولی فروگزاشت سے قطع نظر'' غیر مدون تبصرے'' کے بارے میں مشفق خواجہ (م2000ء) نے ایک خط میں لکھا ہے: ''آپ کو یہ جان کر جیرت ہوگی کہ اِس کتاب میں گئی ایسے تبصرے شامل ہیں جو بابائے اُردو کے لکھے ہوئے نہیں ہیں۔ میں نے ایسے تبصروں کی نشان دہی کی ہے اور مرتب کو خط لکھا ہے کہ وہ اِس غلطی کے از الے کی کوئی صورت نکالیں۔' (بنام سفیراختر ،مرقومہ ۲۵ مارچ ۔1992ء)
- سا۔ ''ریو یو ہدیئر ناظر پر'' کے ضمن میں بعض تر کیبات اور مختصر جملوں کو'' '' میں درج کیا گیا ہے، یہ بھی جملے اور تر کیبات مولوی صاحب نے تبصرے میں استعمال کی ہیں۔ان کی الگ الگ نشان دہی کے لیے حوالہ درج کرنا کچھے زیادہ سودمند نہیں، اِس لیے حذف کر رہا ہوں۔

- ۱۲۷ شهاب الدين فاقب، حواله ذركوره (حاشيه) ، ص ٢٢٧
  - ۱۵۔ ایضاً ہی۔
  - ١٧\_ الضأم فحات ٢٣٠-٢٣١
    - 21<sub>- الض</sub>أص ٢٣٦
  - ۱۸ الضاً ، صفحات ۲۳۲ ۲۳۳
    - 19۔ الضاً بص ۲۳۸
- ۲۰ نہ کورہ نظم کا کوئی دوسرا ایڈیشن شائع ہوا یا نہیں؟ نیز چودھری خوشی محمہ ناظر نے مولوی حاحب کے مشور سے پر توجہ دی یا نہیں؟ اس بار سے میں حتمی طور پر تو کچھ کہنا مشکل ہے، البتہ چودھری صاحب کے مجموعہ کلام'' نغمہ نفر دوس'' میں غالبًا' عبد طالب علمی کی اس یادگار''نظم کے کچھ اجزاء' چہار موسم'' کے زیرعنوان درج کیے گئے ہیں (''نغمہ نفر دوسف'' ،حصہ دوم، مرتبہ محمد عبداللہ کامل، لا ہور: گیلانی الکیٹرک پریس، ۱۹۳۸ء ،صفحات ا ۱۵۱–۱۱۰) نظم کے اس انتخاب میں کوئی ایسا شعر نہیں لیا گیا جس پر مولوی صاحب نے نقد کیا ہے۔
  - ال- شهاب الدين ثاقب،حواله مذكوره، ص٢٥٠
  - ۲۲۔ تیمرے کے لیے دیکھیے :سیّد جاویدا قبال،حوالہ مٰرکورہ،صفحات ۹۳–۹۹
  - ۲۲۹-۲۲۸ "ريويوبريز ناظريز"،شهاب الدين ثاقب،حواله مذكوره (حاشيه ) صفحات ۲۲۸-۲۲۹
    - ۲۲ محدر اب علی خان باز "نوادرات" لا مور: ایسرن بک سال ۱۹۴۵ء م ۵۵
      - ۲۵۔ ایضاً ص۸
      - ۲۷۔ ایضاً ص۱۱۳
      - 21\_ الضأم 110
      - ۲۸\_ ایضاً س۱۵۲
      - ٢٩\_ ايضاً ص ٩٦
      - ٣٠ الضاً ، صفحات ١٣١١ ١٣٢
        - ا٣\_ ايضاً ص٣٣١
        - ۳۲\_ ایضاً صهه
        - ٣٣\_ ايضاً من ٨٠

### نفائس اللغات: اردوكا ايك نا درونا ياب لغت

Nfaes ul Lughaat is a manuscript of nineteenth century. It was written in the age of Muhammad shah by Molvi ahad ul din bilgrami. This dictionary basically deals with urdu words and there meanings. All meanings are presented in Persian language. The manuscript has a high historical value. In this article the introduction of this manuscript and its importance is discussed.

-----

نفائس اللغات مولوی احدالدین بلگرامی کی تالیف ہے۔مؤلف نے آغاز کتاب میں اپنے کام کی حدود اور مقاصد کا ذکران الفاظ میں کیا ہے:

سے الفاظ کے موتی ایک لڑی میں پروئے ہیں۔صاحبانِ علم سے میری دست بسة عرض ہے کہ میر ہے ہوو خطا

پر پردہ پوشی فرمائیں کیونکہ سہوونسیاں انسان کی سرشت میں شامل ہے اور زبانِ اعتراض نہ کھولیں''۔(۱)

اس سے پہلے کہ نفائس اللغات کے متن کا جائزہ لیا جائے ، اس کے بعض تحقیقی پہلوؤں کو پیش کیا جاتا ہے۔نفائس اللغات کے مصنف مولا نااحدالدین احمد بلگرا می کے مختصر حالات الگ عنوان کے تحت'' تنقیح الکلام فی تاریخ خطہ پاک بلگرام''
کے مولفین نے درج کے ہیں، جن کے اہم جھے درج ذیل ہیں:

''آ ب قاضی علی احمہ کے دوسر ہے بیٹے اور قاضی مجدالدین محمد کے مجھلے سکیے بھائی تھے۔۱۱۹۳ھ مطابق 24ء میں بمقام بگرام محلّہ قاضی بورہ میں پیدا ہوئے اور پہیں اپنے پدر کے ظل عاطفت میں برورش ہائی۔ تیرہ برس کی عمر میں اپنے ماموں شیخ محمد اسلم تخلص بداسلم صدیقی فرشوری بلگرا می کے ساتھ کلکتہ گئے۔ دس پندرہ برس و ہیں ان کے ساتھ رہے اورانھی ہے علم فارسی حاصل کیا۔ بعد اس کے شیخ احمد عرب کے علم وضل کا شېره من کرادهرطبیعت ماکل ہوئی اور عرب میں جا کریشخ موصوف کی شاگر دی اختیار کی۔ وہاں اتنی مدت تک قیام کیا کے ملم عربی سے فروغ حاصل کر کے اعلیٰ درجے کے ادبیب ہوگئے ۔ پینچ احمدان کا رُشد و کمال دیکھ کر السے خوش ہوئے کہانی دختر نیک اختر کا عقد آپ کے ساتھ کر دیا۔ وہاں سے مع اپنی بیوی کے معاودت کی مگر افسوس کہ رائے میں جہاز ہی براس حسینہ جمیلہ نے رحلت کی ۔ آ ب ایک مطبع کا سامان بھی اپنے ساتھ لائے اورسید ھے لکھنٹو پہنچے۔ وہاں مولوی محبوب علی صاحب سودا گرنے جومشہور روم شناس اورعلم دوست آ دمی تھے چھا پہ خانے سامان آپ سے لے کر بہت ترقی کے ساتھ کام جاری کردیااور آپ کواس کامہتم وافسر کر کے مبلغ ڈیڑھ سورویہ ماہوار تخواہ کر دی۔ جب پیسلسلمستقل قراریایا تو آپ نے وہیں مولوی محبوب علی کے مکان کے قریب بازار جھاؤلال میں پُل کے متصل خود بھی اپناذاتی مکان بنوالیااور چھاپیہ خانہ بھی قریب رہا۔ ککھنؤ میں پہلا جھا یہ خانہ وہی ہوا۔ پھرتھوڑی مدت کے بعد بلگرام تشریف لائے اور مولوی محمراسلم کی دختر سے عقد ثانی ہوا..... بعدعقد ثانی مع اپنی بیوی کے کھنو چلے گئے اور و ہیں کی سکونت دائی اختیار کی ۔ آخر وقت تک مطبع ند کور میں ملازم رہے اور آ پ کے بھیتے قاضی شریف احمد صاحب نے لکھا ہے کہ مدت العمر شاہ اود ھ<sup>ک</sup>ی نوکری کی اور و ہیں درس و تدریس میں بسر کی۔الغرض بہت بڑے فاصل اور جیدا دیب تھے.....تصانیف میں نفائس اللغات اورعلم ادب میں رسالے وغیرہ بہت مشہور ومعروف کتابیں ہیں۔ آخرعمر میں نسب نامہ خاندانی بھی شرح وبسط کے ساتھ لکھا''۔

''ماورمضان المبارک کی چوتھی تاریخ شنبہ کے دن۱۲۲۱ھ مطابق ۱۸۴۵ء میں بمقام کھنو محلّہ بازار جھاؤلال انتقال کیااور وہیں کھٹوشاہ کے تکیے میں جومحلّہ مذکور میں ہے حافظ محرم علی صاحب کے مزار کے پہلو میں مدفون ہوئے۔ آپ کے ماموں زاد بھائی محمد اعلم تخلص بہاتلم بن مولوی محمد اسلم نے تاریخ وفات کہی''۔(۲) مذکورہ تاریخ وفات کے آخری دومصر سے جن میں مادہ تاریخ موجود ہے''تنقیح الکلام''میں یوں درج ہوئے ہیں:

# گفت باتف بمن ز روی ادب رفت قطب علوم زیر زمین الماله المال

یہ تعمیے کی تاریخ ہے لفظ ادب سے الف کا ایک عدد لے کرمصرعہ ثانی کے اعداد میں شامل کیا گیا ہے اور یوں ۲۲ ۱۱ھ برآ مد ہوئے میں۔(۳)

مولوی احدالدین بلگرامی کاتعلق بلگرام کے شیوخ عثانی سے تھا۔ان کا شجرہ نسب کی واسطوں سے حضرت عثمان ذوالنوررضی اللّه عنہ سے ماتا ہے۔''تنقیح الکلام''میں پیشجرہ یوں بیان ہواہے۔

'' مولوی احدالد بن احد بن قاضی علی احمد بن قاضی احمد الله بن قاضی مجمد احسان بن قاضی مجمد ناصر بن قاضی مجمد فضیل بن قاضی مجمد السه بن بندگی قاضی عبدالدا یم بن مجمد فضیل بن قاضی مجمد السه بن بندگی قاضی عبدالدا یم بن قاضی مجمد وسف بن مجمد عاصم بن خالد بن و و و عثمان بن رکن الدین المشهو ر به عبدالرحلٰ گازرونی بن علا و الدین عبدالله تانی بن عبدالله تانی بن عبدالله بن الم الدین عمر بن حضرت عثمان من ابوالعاص بن امیر بن عبدالشمس بن عبدالمناف' (م)

اں شجرہ نسب کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ مولوی احدالدین بلگرامی کا خاندان قضاوت کے پیشے سے منسلک تھا۔اس خاندان میں پہلے قاضی محمد یوسف تھے جوشیوخ عثانی بلگرام اور کا کوری کے جداعلیٰ تسلیم کیے جاتے ہیں۔(۵)

مولوی احدالدین احمہ کے والد مولوی علی احمہ بھی قاضی تھے۔ان کے چار بیٹے قاضی مجدالدین، مولا نا احدالدین احمہ مولوی علی متبی اور ایک بیٹی تھے۔ احمہ مولوی علی متبی اور ایک بیٹی تھے۔ تین بیٹے اور ایک بیٹی تھے۔ تین بیٹے اور ایک بیٹی اور بہاءالحق کو نگے تھے۔ تیسر سے بیٹے کا نام حسام الدین تھا۔ بیٹی کا نام ظاہر نہیں ہوا۔ وہ والد کی زندگی میں غیر شادی شدہ تھی۔ تینوں بیٹوں کے مؤلف'' تنقیح الکلام''سے ذاتی مراسم تھے۔(۲) تیسر سے بیٹے حسام الدین نے شادی نہیں کی تھی۔ ''تنقیح الکلام'' کے صفحہ ۱۵ پر ان کا نام حسان الدین اور صفحہ ۲۱ پر حسام الدین ہے واللہ اعلم۔ اولا دصلی کے علاوہ ان کے ایک تقییح کا ذکر بھی' تنقیح الکلام'' میں آیا ہے جوان کے شاگر دیتے، ان کا نام قاضی قطب حیدرتھا اور وہ مولا نا احدالدین بلگرامی کی اولا دمعنوی کا درجہ رکھتے تھے۔انھیں ام بوعلی شاہ بادشاہ اود ھے نے ۲۲ اھ مطابق ۱۸۳۳ ھیں مقرر کہا تھا۔ ان کے نام کافر مان بھی ندگورہ کرتا ہیں موجود ہے (۷)

نفائس اللغات كاسال تصنيف صراحنًا نهيس ملتاليكن مصنف كے بيالفاظ كه:

'' تا درین زمان لطافت نشان فطانت عنوان به حسن تربیت شهنشاه عالی محل ..... حاتم روز گار.....

سلطانِ زمان محملی پادشاه غازی '۔(۸)

سے دونین باتیں ذہن میں آتی ہیں۔اول یہ کہ محمعلی شاہ کے دربار میں ان کی ملازمت نہ ہی'' حاتم روز گار'' کی طرف سے

اضیں مددمعاش ضرورحاصل ہوگی۔ان کےعہد سلطنت میں اس لغات کی تصنیف کا زمانہ قیاساً ضرور متعین کیا جاسکتا ہے۔

نصیرالدولہ محمعلی شاہ ، نواب سعادت علی خال کے بیٹے تھے نصیرالدین ، حیدر کی وفات کے بعد ۱۸۳۸ء میں تخت نشین ہوئے۔ اس وقت ان کی عمر تر یسٹھ برس تھی۔ اس اعتبار سے محمعلی شاہ کی ولا دت تقریباً ۵ کے ان کی عمر تر یسٹھ برس تھی ۔ اس اعتبار سے محمعلی شاہ کی ولا دت تقریباً ۵ کے ان کی مولانا بلگرامی کے سال ولا دت ۹ کے اور محمعلی شاہ کی وفات کے بعد مولانا بلگرامی تقریباً تین برس تک زندہ رہے۔ اس اعتبار سے وہ محمع کی شاہ کے ہم عمر اور معاصر تھے ، محمعلی شاہ کی اودھ پر حکمر ان کا زمانہ ۱۸۳۸ء سے ۱۸۴۲ء تک صرف چار برس کا ہے۔ (۹) یقیناً نفائس اللغات آتھی چار برسوں میں مکمل ہوئی۔

نفائس اللغات پہلی مرتبہ ۱۸۵۵ء میں مطبع مصطفائی لکھئو میں مجمد مصطفیٰ خان کی زیرنگرانی شائع ہوئی۔اس کا ایک نسخہ معروف محقق جناب خلیل الرحمٰن داؤدی مرحوم کی ملکیت تھا جو انھوں نے ۱۹۷۱ء میں میونیل نمینی کراچی کے کتب خانے کو فروخت کیا تھا۔نفائس اللغات کی بیاشاعت صحبت متن کے اعتبار سے عدیم النظیر ہے۔

نفائس اللغات کا دوسراایڈیشن غالباً پہلے ایڈیشن کی نگی پلیٹوں پر ۱۲۸۱ھ مطابق ۱۸۲۸ء میں مطبع مصطفائی ککھنوہی سے شائع ہوا۔ اس کا خاتمہ الطبع محمد عبد الواحد بن حاجی محمصطفیٰ خال نے کھھا ہے۔ اس اشاعت کی فرمائش ان کے ماموں محمد عبد الرحمٰن خال نے کہ تھی جن کے لیے دعائے خیر کی استدعا کی گئی ہے۔ اس اشاعت کی عکسی نقل میرے پیش نظر ہے۔ نفائس اللغات کا تیسراایڈیشن شوال ۱۲۹۵ھ مطابق اکتوبر ۱۸۷۸ء میں شائع ہوا۔ صفحات کی تعداد پڑھ کر ۱۳۳۲ ہوگئی ہے۔ نفائس اللغات کا پیایڈیشن مقتدرہ قومی زبان اسلام آباد کے کتب خانے سے تعلق رکھتا ہے۔

مطع مجیدی کا نیور سے نفائس اللغات کا خلاصہ ۱۹۱۲ء میں شائع ہوا۔اس کا نام'' منتخب النفائس' اوراس کے مرتب کنندہ مولوی محبوب علی لا ہوری ہیں۔نفائس اللغات کا ایک سرقہ بھی شائع ہوا تھا جس کا نام انفس النفائس ہے۔ اس کی تفصیلی دستیا بنہیں ہوسکی۔

نفائس اللغات کے پہلے اور دوسرے ایڈیشنوں کے صفحات ۴۹۰ تھے۔ املائی خصوصیات کے اعتبار سے بھی بیہ دونوں اشاعتیں قابل توجیھیں۔ پہلی دوا شاعتوں کی املا بخط مخطوط تھی۔ اہم املائی خصوصیات مندرجہ ذیل تھیں۔

ا۔عبارت مسلس ہے۔الفاظ کی جدول بندی نہیں کی گئی۔

۲۔ حروف تنقیسی (ہائیہ) میں دوچشمی علامت کے بجائے ہائے ہوز کا استعال کیا گیا ہے۔ مثلاً بکھیرنا کو بکہیر نا۔ بھٹگی کو بہنگی جھنبھیری کو بہنہ ہری بھوک کو بہوک، چھپھولے کو پہپھولے فیر ہ۔

٣ ـ اشعار کوشعراور بیت دونول عنوان دیئے گئے ہیں اوران میں فرق کی وضاحت نہیں کی گئی ۔

۴۔ورق کاسائز X ۱۱ ایج ہے۔ حوض ۱۷ ایج ہے جو بڑی مختی کہلاتا ہے۔

۵ \_ نفائس اللغات کے قدیم ایڈیشنوں میں اردوالفاظ جلی قلم سے نمایاں کیے گئے ہیں ۔

نفائس اللغات کے باقی ایڈیشنوں میں املاکافی حد تک جدید ہے۔ ''منتخب النفائس'' اور'' انفس النفائس'' کا کاغذ بہت معمولی

اردوزبان اورلغات کے حوالے سے دوسری زبانوں کے لغات کے مطابعے کا مقصد اردوزبان کو بولنے سیجھنے اور جانئے والوں کے لیے اردوزبان کو مانوس اور جانئے والوں کے لیے اردوزبان کو مانوس اور مقبول بنانا تھا۔ نفائس اللغات کی تالیف کا نصب العین بھی بیتھا کہ عربی اور فارس کی تعلیم میں حائل مشکلات کو طلبہ اور اساتذہ کے لیے کم کیا جائے اور عربی و فارس جانئے والوں کے رواج کے امکانات کو وسعت دی جائے ۔ اس کے ساتھ ہی شاید سے بھی منظور تھا کہ اردوزبان اور اس کے ذخیرہ کا لفاظ کے ذریعے فارس وعربی زبانوں کے الفاظ کے تجے مفہوم اور مطالب تک رسائی حاصل کی جاسکے۔

اردوکا پہلالغت جوفاری اورع بی زبانوں کواردوطیقے کے قریب ترلانے یااردوکوفاری اورع بی زبان کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کے لیے لکھا گیا، غرائب اللغات تھا جس کے مصنف عبدالواسع ہانسوی عہد عالمگیر سے تعلق رکھتے تھے۔ اس کتاب پر تقید ، حواثی بھیجے اور تبعر ہے کا کام برصغیر کے معروف محقق اورادب شناس خان آرزونے انجام دیااوراس کتاب کا نام نوادرالالفاظ رکھا۔ یہ کتاب ۱۲۵ ہے مطابق ۵۲ کاء میں کھی۔ ڈاکٹر سیدعبداللہ نے خان آرزوکو خراج تحسین پیش کرتے ہوئے فن لغت نولی میں ان کی عظمت کا اقرار کیا ہے۔ نوادرالالفاظ کا سلوب سے ہے کہ آرزو پہلے اردولفظ دیتے ہیں اور پھراس کے مترادف فارس الفاظ درج کرتے ہیں اور اگر ضرورت ہوتو فارس شاعری کے اکا براسا تذہ کے کلام سے اس کی سند پیش کرتے ہیں۔

خان آرز و کی نوادرالالفاظ سے ہمارے عہد تک اردوالفاظ کے فارسی متر ادفات اور مطالب کی روایت جاری ہے اور بیسیوں فرہنگ اور لغات سامنے آجکے ہیں جس میں سے اہم کوایک نظر میں بوں دیکھا جاسکتا ہے:

ا - كمال عترت: مير محمدى عترت اكبرآ بادى (١٠)

۲ نفائس اللغات: مولوى احدالدين بلكرامي

س\_ نفس اللغه: ميرعلى اوسط رشك (۱۱)

۳ - گخینهٔ زبان اردو: حلال که صنوی (۱۲)

فرهنگ محمودی: خواد مجمود علی (۱۳)

۲ فرہنگ آزاد: مولانامحرحسین آزاد (۱۲)

افتخاراللغات: مولوي وحيدالدين اكبرآ باد بني اسرائيلي (١٥)

۸۔ فرہنگ امیری: منشی محمد امیر الدین (۱۲)

۹۔ فرہنگ عصریہ: حافظ نذراحمد (۱۷)

ان فرہنگوں میں نفائس اللغات اس اعتبار سے اہم ہے کہ بداردو سے فارسی اور عربی کامفصل ترین لغت ہے۔دوسری اس کی فضیلت ہیہے کہ سرزمین اودھ پر ککھا جانے والا بداردو کا قدیم ترین لغات ہے۔ گویا اودھ میں لغت نولی كى روايت جونوراللغات اورمهذب اللغات مين نقط عروج تك ينچى اس كا آغاز نفائس اللغات ہے ہوا۔

نفائس اللغات کا آغاز مخضر فارسی مقد ہے ہے ہوتا ہے۔اس کے بعد' باب الف ممدودہ بابا ئے موحدہ' سے متن کا آغاز ہوجا تا ہے اور پہلا لفظ' آبخورہ' ہے جس کی تشریح اس طرح ہے: بعر بی آن را کوب بھم کاف وسکون واوو بای موحدہ' ۔ الفاظ کے اندراج کی ترتیب ہے کہ پہلے اردولفظ تلفظ ملفظی کے ساتھ درج کیا جا تا ہے پھرع بی متر ادف کو تلفظ ملفظی کے ساتھ درج کیا جا تا ہے۔مثلاً:

آثا: بتای هندی بالف رسیده، گندم وجووجز آن آسیا کرده را گویند \_ بعر بی وقیق بدال مهمله و پتکر ارقاف بروزن کریم کخن تکسیر طای مهمله دسکون ما مهمله ونون درآخرو بفاری آردگویند \_

بهي : بفتح اول مخلوط التلفظ بهاوسكون تاي بندي ونون تحتاني ،معروف آتشكدان آمهنگران

پچهوا: بفتح اول وسکون دوم مخلوط التلفظ بهاوواو بالف در آخر ـ بادی کهاز طرف مغرب آید ـ بعر بی آس راو بود نفتح دالِ مهمله و سکون واو دراء مهمله در آخر و بفاری یا دقبله و یادمغر کی گویند

ت مجيلجير ي: بضم اول مخلوط التلفظ بهاوسكون لام وفتح جيم مخلوط التلفظ بهاو كسرراى مهندى وسكون تحتاني معروف بهنوعي از آتشبازي بفارس آن را گلفشان نامندو حيد درتعريف آتشاز گويد

چوں بینندیارمراگلرخاں شودروی گلفام شاں گلفشاں

نفائس اللغات میں اردوالفاظ کی فاعلی اور فعلی صورتوں کی فارسی تشریح بھی درج ہے اور بعض مشکل فارسی الفاظ کے استعال کی مثالیں قدیم اساتذہ کے کلام سے بطور سند لائی گئی ہیں۔ فعلی صورتوں کی ایک مثال ہیہ ہے کہ ڈھلکا، ڈھلکانا، دھلکا، اور ڈھلکنا تمام متعلقات کے فارسی اور عربی متراد فات اور معانی موجود ہیں۔

نفائس اللغات جیسی اہم فر ہنگ پرجدید دور میں شایداس لیے توجہ نہیں دی جار ہی کہاس میں اردوالفاظ کو فارسی اور عربی الفاظ میں سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے۔ضرورت اس امر کی ہے کہاس لا فانی شاہ کارکواز سرنو جدید معیارات کے مطابق مدون کیا جائے اور فارسی تشریحات کوار دومیں بدل دیا جائے تا کہ بید دورِ حاضر کے لیے مفیداور کار آمد قراریائے۔

حواشی حواشی

ا ـ نفائس اللغات ،طبع ۱۸۵۵ء عمسی نقل ص۳ ۲ ـ تنقیح الکلام فی تاریخ خطه پاک بلگرام ،طبع ۱۹۲۰ء، ص۲۱۲،۲۱۱

٣ \_الضأص٢١٢

٧ \_الضاً ص١٥٣،١٥٣

۵\_ايضاً

٢رايضاً

۷-ايضاً

٨\_نفائس اللغات طبع مذكور ٢

9۔ اود ھاکی سیاسی تاریخ کے لیے یوں تو تاریخ سلاطین اود ھ( نجم الغنی ) شباب کھنو( محمد احد علی ) اور گذشتہ کھنو شرر ) قابل ذکر ہیں لیکن زیرِ نظر کوائف کے لیے مہذب اللغات از مہذب کھنوی کی جلد یاز دہم سے استفادہ کیا گیا ہے۔ دیکھیے طبع ۱۹۷۸ء، ص ۲۱۲ تا ۲۲

• ا ـ كمال عترت، تصنيف ١٦١١ه ، طبع ١٩٩٩ء ، مقتدره تو مي زبان ، اسلام آباد

اا طبع ۱۹۸۷ءاتر بردلیش اردوا کیڈمی ککھنو ۱۹۸۷ء

۱۲ طبع ۱۸۸۰،نولکشوریریش لکھنو

۱۳ طبع ۱۸۸۹ء، نظامی پرلیس کانپور

۱۳ طبع لا ہور،۱۹۲۲ءمرتبہ آغامحمرطا ہر

۵ا طبع ۱۹۲۷ء، شیرانی اینڈ نمینی علی گڑھ

۱۱ طبع عسكري پريس حيدرآ باد ( دکن )س-ن

ےا۔طبع صابری دارالکتب،ار دوبازار لا ہور،سن ۔ن

كتابيات

ارآ زاد،مولوی محم<sup>حسی</sup>ن،لغت آ زاد، کریمی پریس لا ہور،۱۹۲۲ء

۲\_آرز و،سراج الدين خان ،نو ادرالالفاظ ،انجمن ترقی اردو، کراچی

٣- ابوسلمان شاجبهان بوري، دُا كُتر، كما بيات لغات (اردو)، مقتدره تو مي زبان، اسلام آباد ١٩٨٦ء

٣ \_احدالدين بلكرا مي ،نفأئس اللغات ،مطبع مصطفا ئي بكهنو، ١٨٥٥ء

۵ \_ جلال لکھنوی، گنجینه زبان اردو، نولکشور پریس بکھنو• ۱۸۸ء

۲\_رشک،میرعلی اوسط نفس اللغه ،اتر پر دیش ار دواکیڈی ککھنو، ۱۹۸۷ء

۷۔عترت،میرمحدی، کمال عترت،مقتدرہ قومی زبان،اسلام آباد،۱۹۹۹ء

٨ محبوب على رام يوري منتخب النفائس، مطبع مجيدي، كانپور،١٩١٢ء

٩ مجمداميرالدين قريثي منثى ، فرينگ اميري ، عسكري پريس ، حيدرآ باد ، د كن

٠١ ـ مهذب لكصنوى،مهذب اللغات،نظامي يريس لكصنو

اا۔نذراحد، حافظ ،فر ہنگ عصریہ، صابری دارالکتب اردوباز ارلا ہور، س۔ن

۱۲\_وحیدالدین اکبرآ بادی بنی اسرائیلی ،افتخاراللغات ،طبع اول ، میرلال پزنٹنگ ورکس ،علی گڑھہ، ۱۹۲۱ء

### محسن خان پوری۔۔۔ایک ہمہ جہت شاعر

Mohsin Khanpuri was born in 1867 at Khanpur and died in 1944 at Bahawalnagar. He was a Yousafzai Pathan. His famous books are as "Khawab-e-Sar Shar", "Safar Nama London", "Manavi Qahr-e-Ishque and Rangeeli Begum". The last book was the "Dewan-e-Rekhti". Mohsin Khanpuri was a famous poet of Rekhti. His first book Khawab-e- Sar Shak was published in 1906 from Sadhora India. He was a known poet of Rekhti in Pak-o-Hind but he said Ghazal also. Mohsin Khanpuri said Rekhties in a special style. We saw him a "Taraqui Passand Poet" also after readily "Khawab-e- Sar Shar".

محسن خان یوری کااصل نام محسن خان اور تخلص محسن تھا۔ آپ 1867ء میں بہاول یورڈ ویژن کے مشہور ومعروف شہرخان پور میں پیدا ہوائے تاہم اپنی ذاتی ڈائری کے مطابق محسن خان پوری 1866ء میں بمقام بہاول پور میں پیدا ہوئے اور 6 جولائی 1944ء کو بہاول یور ڈویژن کے مشہورومعروف شہر بہالنگر میں وفات یائی۔ اس وقت آپ اسے فرز ندار جمند ماسڑعبدالرحمٰن آ ذاد کے ساتھ قیام پذیر تھے جوار دو کے قادرالکلام شاعر بھی تھے۔ آپ کا تعلق پوسف ز کی پٹھان قبيل سے تھا۔ آپ اسٹیثن ماسٹر تھے۔ آپ کا زیادہ تر وقت لکھنو، بریلی، امرتسر، انبالہ اور ساڈھورہ میں گزرا۔ آپ نے لکھنویت كا اثر قبول كيا خصوصاً لكھنو كى بيگاتى زبان،گھريلو بول حال،الفاظ ومحاورن برآپ كوعبور حاصل تھا۔آپ كى ئى كتابيں شائع مو چکی ہں جن میں'' ڈائی'''' خواب سرشار'''' سفر نامه لندن ، ہز ہائی نس نواب آف بہاول یور''''مثنوی قمرعشق عرف مہندی حان حنا''''ٹرانسوال واراور برجستہ پؤٹری'' وغیرہ معروف ہیں۔کہا جا تاہے کہآ پ کی غزلوں کا ایک غیرمطبوعہ دیوان بھی تھا۔ وفات کے وقت آپ کے پاس موجود تھالیکن افسوں کہ جب تک ان کے فر زیدار جمند ماسٹڑ عبدالرحمٰن آ ز ادزندہ رہے تو وہ محفوظ تھالیکن اُپ اس کا کوئی نشان پائبر اغ نہیں مل رہااس کےعلاوہ ان کی مشہور ومعروف مثنوی قبرعشق کا ایک جصبہ جوغیرمطبوعه تھا ملک کے مشہور شاعر حیدر قریثی کے باس محفوظ ہے کیونکہ وہ مطالعے کے لیے لیے گئے تھے جب کہ مثنو رکا دوسرا حصہ محفوظ نہیں ہے تا ہم مصنف کے دعویٰ کے مطابق مثنوی کا دوسرا حصہ بہاول پور کے قدیم اخبار''صادق الاخبار''میں شائع ہو چکاہے۔ایک برانے اخبارات کی فائلوں ہے اس کو تلاش کیا جا سکتا ہے۔اس سلسلے میں حیدر قریثی اپنے ایک مضمون''اوراق گم گشتہ'' میں کہتے ہیں۔''محن خان یوری (عنقا بیگم ) کی جن دیگدرتصنیفات کا پیتہ چلتا ہے۔اس کے نام پیر ہیں۔'' ڈائی''خوابِسرشار'' <del>برہست</del>ہ یوئٹری وسفرنا مەلندن ہر ہائی نس نواب آ ف بہاول پور'' مثنوی قبرعشق''جو بہاول پور کے پہلے ہائی سکول کے پہلے ہیڈ ہاسٹو کے ایک طوائف سے معاشقے کی تھی کہانی ہےاس کے لکمی نسخے کا پہلا حصہ میرے باس محفوظ ہے میں اس کے دوسرے

ھے کی تلاش میں ہوں اگر دوسرا حصہ ملک گیا تو ٹھیک وگر نہ ایک سو برس پہلے کے واقعات کا کھوج لگانے کے لیے''صاد ق الا خبار'' (بہاول پور کا قدیم اخبار ) کی پُر انی فائلیں تلاش کرنا پڑیں گیں کیونکہ مصنف کے دعویٰ کے مطابق ان واقعات کی تفصیلات''صادق الا خبار'' میں بھی شائع ہوتی رہی ہیں۔

محسن خان بوری کی تبہلی کتاب جوشالع ہوئی وہ غالباً''ڈائی''ہیہ وہی کتاب ہے جس میں سرکار بہاول پور کی خدمت میں سرکار بہاول پور کی خدمت میں کئی تجریز بیش کی گئی تھی اور سرکار بہاول پور نے اس تبحدیز کوشرف قبولیت بخشا۔''ڈائی'' میں انگریزی اردوقصیدہ بادشاہ ایڈورڈ ہفتم اور عمدہ عمدہ ریختیاں بھی درج ہیں۔''ڈائی'' اس طرح ایک عمدہ کتاب تھی۔''مصنف خواب سرشار'' کے صفح نمبر ۲۰۰۲ یک متعلق لکھتا ہے۔

تعریف کی ضرورت نہیں یہ اپنی نظیر آپ ہے۔ یہ وہی کتاب ہے جس میں بذر بعد ایک دلچیپ کافی قصیدہ کے سرکار بہاول پور کی خدمت میں موجود نہر کے اجراء کی تجویز پیش کی گئی تھی اور جس کو فضل الہی سے شرف منظوری بھی حاصل ہو گیا اس کے علاوہ اس میں انگریزی اردوقصیدہ بادشاہ ایڈورڈ ہفتم اور عمدہ عمدہ ربحتیاں بھی درج ہیں جس سے کتاب کا حسن ربیک پری یا ہو بہوگل صنوبر کی ڈالی نظر آتا ہے۔ یہ 'ڈوائی' سرکا یا عالی کی کاروبینش کی یادگار ہے۔ پہلے بلا قیمت تقسیم کی گئی تھی اب دوآنہ کے فکٹ بھیجنے پر روانہ ہوسکتی ہے۔ المشتمر خاکسار بابو محمد میں خان مصنف دیوانِ ریختی خواب سرشار 'ڈائی''ٹرالسوال وار وغیرہ اسٹیشن ماسٹر اودھ، روبیلکھنڈ ریلوے دبتو رااسٹیشن ضلع بدایون'۔ (۱)

''خوابِسرشار'' میں صفحہ نمبر۲۳ پر درج محن خان پوری کے ان الفاظ سے اس بات کا ثبوت ماتا ہے کہ''ڈائی'' خوابِسرشار'' میں صفحہ نمبر۲۳ پر درج محن خان درج ہے جب کہ''خوابِسرشار'' میں بلا لی خوابِسرشارہ کتاب ہوئی کے بوئی ۔خوابِسرشارہ کتاب ہے کہ جس میں شاعر محمد مسلم پر لیں ساڈھورہ ضلع انبالہ شتی محمد بلال کرم بخش کے اہتمام سے شائع ہوئی ۔خوابِسرشارہ کتاب ہے کہ جس میں شاعر محمد محن خان نے بہاول پورکے عام سیاسی حالات برہم نظام زندگی کے بڑے دلیرانہ انداز میں عکاسی کی ہے۔ ملکی ترقی،خوشحالی، سرسبزی اور بہبودی اس کتاب کا موضوع ہے۔ یہ ایک طویل نظم ہے جس میں شاعر کے احساسات اور جذبات اپنے عروج پر بیں۔شاعر کتاب کے صفحہ نمبر ۲۳ پر کہتا ہے۔

'' یے گلدستہ بھی تروتازہ پھولوں کی بہارخوشگوار کے نرالے اور انو کھے جوبن کے ساتھ پیش ہوتا ہے۔ پھول تو کیا معنی اگرانساف کی نظرایک پی کے حسن پہمی پڑگئی یا ایک پیکھڑی ہے بھی نگاہ میتن بالتحقیق لڑگئی تو باغبان بے نصیب کی نقد برخصتہ بیدار ہوجائے گی رساری مشقت ، محنت ، کلفت کیک گخت بھول جائے گی ورنہ کیا مضا کقہ ہے۔ (۲)

۔ ایں ہم اندر عاشق بالا نے غم ہائے دگر میدگلدستہ ملکی ترتی اور یارانِ وطن کے آئندہ خوش حالی، سر سبزی اور بہودی کے مضمون پر لکھا گیا ہے جس کا مصنف عاشق زار ہے اور جواس کے حسن بیان کا اصل مطلب اور نظم کے ایک ایک لفظ ہے روز روش کی طرح جلوہ گر ہے وہ چاہتا ہے کہ انہی آٹکھوں سے اپنے ملک میں ایک لوکل ریلوے، جس کی ما لک خودر یاست ہواورا یک نبر مظلیم شرائے کے ساتھ بہتی ہوئی دیکھ لے ان کے وائد اور نتائج اس کے جانشنیوں کو مبارک ہوں۔ بس انہی دو باتوں کی شاہی منظوری حاصل کرنے کے لیے اس نے اپنی عمر عزیز مضامین نگاری میں صرف کر دی اور اس دل آویز یا دل خوشکن مضمون کے حسن مطلب کو طرح طرح کی لبھانے والی اور موتی صورتوں میں اداکر کے پیش کرتا رہا۔ بابو محمد خان اسٹیشن ماسٹر دبتورا ضلع بدایون'۔ (۳)

شاعر کے ان الفاظ سے بخو بی سمجھا جاسکتا ہے کہ شاعر مکی یاریاتی اصلاح واحوال سے کتنے مخلص تھے۔شاعر نظم میں

کہتے ہیں۔

'' ککھنو میں ہے محلّہ جو امین آباد کا آج کل اس میں فروش خادمِ سرکار ہے اس مقام درباپر اس خدائے قوم بے تین دن میں دوستو! ہے نظم کی تیار ہے

ان اشعارے یانظم کے ابتدائی بندہ مے محسوس ہوتا ہے کہ شاعر ریاست کی حکومت کی خدمت میں کوشال ہے اور قوم پرشی کے جذبے سے بھی سرشار ہے۔ ورنہ کھنٹو میں رہنے والاشخص اپنے آبائی ریاست کے لیے اتنا بے چین نہیں ہوسکتا۔ در حقیقت محسن خان پوری اس دور میں زندہ تھے جب اکبرالہ آبادی کی حقیقت پبندی شاعری کا موضوع تھی آزاد، حاتی اور سرسیّد کی اصلاحی تحریک کے اثرات بھی موجود تھے۔ اس لیے دوسر سے شعراء کی طرح محسن خان پوری نے بھی ترقی پبندا نہ اور حقیقت پیندانہ خیالات اپنی شاعری میں پیش کے ہیں۔ حالانکہ اس دور میں ریاستی نظام کے بارے میں اس طرح کے خیالات پیش کرنا کوئی آسان کا منہیں تھا۔ شاعرات خیالات اسی طرح پیش کرتے ہیں۔

يوچيے كيا ہو عزيز و خشه حالوں كا وطن مسکن صحرانوردال دشت بر از خار ہے جب کہ اے ابر کرم بح کرم ہے جوٹ پر سوائے تشنہ لب بیک قطرہ چرا انکار ہے مانا صاحب ساری دنیا ہے کرم سے شادماں ایک کیوں مضموم ہے، محروم ہے، بیار ہے ہے زمانہ بھر میں جاری چشمہ فیض و کرم بند اِک شاعر ہی کیوں سرکار کا دربار ہے ہے یہی ساری حکایت کا میاں لپ لباب پیٹ مجرنے ہی سے جاتا بیٹ کا آزار ہے صف تو ہے کہ جو ہے دشتِ قربت کا شکار وہ کیے از کمترین بندہءِ سرکار ہے لاکھ ہیں اس فنڈ کے دو لاکھ ہیں، اس فنڈ کے اور فکر فاقہ کش کچھ بھی نہیں زنہتار ہے ملک کا کچھ حالا شاما واجب الاظہار ہے خامہ سرگرم فضال بادیدہ خونبار ہے دورے ہیں حد سے زیادہ مار ہے بیکار ہے ذمہ دار اس فعل کا دربار ہے دربار ہے وم کی اصلاح پر مطلق نظر پڑتی نہیں چیثم حاسد سر بسر بردرهم و دینار ہے

ے ظلم تو کرتے ہیں لیکن یہ نہیں دل میں خیال پر ہے کیونک دیتی ہے کسوں کی آہ آتش بار ہے

'' خوابِ سرشار'' کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ محسن خان پوری ترقی پیندانہ نظریات رکھتے تھے۔انہوں نے جس طرح اپنی شاعری میں ترقی پیندانہ نظریات کا اظہار کیا ہے اس سے بیہ بات کہنے میں کوئی رکاوٹ نہیں رہتی کہ آپ کو ترقی پیند تحریک کے بائیوں میں شار کیا جا سکتا ہے۔یا در ہے کہ''خوابِ سرشار'' کی اشاعت کے وقت ترقی پیند تحریک کا آغاز نہیں ہوا تھا۔ ہاں البتہ اس طرح کے خیالات نظیرا کبرآبادی کے ہاں ضرور ملتے ہیں اور بعد میں علامہ اقبال آ کے ہاں جسی اس مرح کے خیالات بعد کی پیدوار ہیں۔احمد طرح کے خیالات ملتے ہیں تاہم فیض احمد فیض یا احمد ندیم قاسمی وغیرہ کی طرح کے ترقی پیند لوگ تو بہت بعد کی پیدوار ہیں۔احمد ندیم قاسمی 1916ء میں اللہ ترقی پیند ترکی کے خدو خال تو 1936ء میں واضح ہوئے تاہم کتنے افسوس کی بات ہے کہ جوشاع را سے خیالات رکھتا ہو۔

ہے ہی ساری حکایت کاعیاں لب لباب

پیٹ جرنے ہی سے جاتا پیٹ کا آزار ہے

حیف تو یہ ہے کہ جو ہے دشتِ قربت کاشکار

وہ کیکے از کمترین بندہءِ سرکار ہے

الیا گڑا کارغانہءِ عالم ایجاد کا

ایک ہے سرشار دولت ایک پر ادبار ہے

لاکھ ہیں اس فنڈ کے دو لاکھ ہیں اس فنڈ کے

اور فکر فاقہ کش کچھ بھی نہیں زنہار ہے

اور فکر فاقہ کش کچھ بھی نہیں زنہار ہے

اس طرح کے خیالات رکھنے والا شاعرا گر محققین کی نظر سے نکل جائے تو کتنے افسوس کی بات ہے بلکہ میں تو کہتا ہوں خہوہ محقق ہی نہیں جو ترقی پیندتح یک کا احوال لکھتے ہوئے محن خان پوری کونظرا نداز کر دے۔اس شعر کو دیکھئے اور پھر بتائے کہ ترقی پیندتح یک کے شمن میں ایسے شاعر کونظرا نداز کیا جاسکتا ہے۔

ے ملتی کیوں اجرت نہیں کچھ اس مشقت کے لیے جس کو لیتا مفت میں سرکاری اہل کار ہے

''نواب سرشار' میں قصیدوں اور نظموں میں فکر کے ساتھ ساتھ فن پر بھی زور دیا گیا ہے سب سے بڑی خوبی ایک ہی رد دیف کا استعال ہے۔ یہ طریقہ ءِ کاران کی علمیت اور شاعرانہ زورِ بیان کو ظاہر کرتا ہے۔ اس میں ملکے پھلکے انداز بلکہ زیادہ مزاحیہ انداز میں بہاول پور کی اقتصادی اور سیاسی حالت کو نمایاں کیا گیا ہے جب کوئی بھی فذکار ساجی حوالے سے بات کرتا ہے تو ترقی پند نظریات سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا محسن خان پوری بھی اسی طرح کا شکار ہیں نظیرا کم آبادی کے بعد محسن خان پوری بھی اوری دہ واحد شاعر ہیں جن کا موقف واضح طور پر تی پندانہ ہے اگر چہ ذمانے نے ان کی شاعری پر دبیز پر دے ڈال دیئے ہیں کین پھر بھی ان پر دوں کی باریک کیروں میں سے نکلی ہوئی روشن دل کو بھاتی ہے۔

مخضرہم اگر محسن خان پوری کی تصانیف کے حوالے سے خصوصاً ''ڈالی'' اور''خوابِ سرشار'' کے حوالے سے دیکھیں تو وہ ایک ترقی پیندشاعر کے طور پر بھی ہمارے سامنے انجرتے ہی بلکہ نظیرا کبر آبادی کے بعدان کا مرتبہ ہے۔انہوں نے شعوری طور پر افلاس اور دولت مندی کے اس فرق کو محسوس کیا جوانسان میں تفریق پیدا کرتا ہے۔ ریاسی ظلم وسم اور معیشت کو بھی محسوس کیا۔ ما جد قریشی این کتاب'' دبستانِ بہاول پور میں کہتے ہیں۔

''انہوں نے شعوری طور پرغربت اورامارت کے فرق کومحسوں کیاریائتی ماحول کے ظلم وستم اور بیگار کو دربار کی ذمہداری قرار دیا۔معاشق حالات کی ابتری کے لیےخود مختاری آمریت کو ذمہدار تھہرایا محسن کے ہاں بیرنگ انفرادیت سے نکل کراجتا عیت کے سانچوں میں ڈھل گیا ہے اوران کی شاعری عوام کے دکھ در دکی پیکار بن گئ ہے۔'(مم)

محنن خان پوری ریختی کے بھی بہت بڑے شاعر تھے اور عنقا بیگم تخلص کرتے تھے محن خان پوری وہ واحد شاعر ہیں جنہوں نے ریختی میں بھی اپناا کید نیا اور اچھوتا انداز اختیار کیا۔ حالا نکدان سے پہلے ریختی کی روایت کچھ اور تھی محتن خان پوری کا دیوان'' دیوانِ ریختی''عرف رنگیلی بیگم پہلی مرتبہ 1921ء میں کھنٹو کے گزار ابرا ہیمی پریس سے شاکع ہوا اور ہاتھوں ہاتھ فروخت ہوگیا جب کہ دوسری مرتبہ بعض روایتوں کے مطابق 1936ء میں اور بعض کے مطابق 1940ء میں کھنٹو کے پریس نوکشتو رسے طبع ہوا۔

دیوانِ ریختی پراظہارخیال سے پہلے ضروری محسوں ہوتا ہے کہ یہ دیکھ لیا جائے کہ دیختی کیا چیز ہے؟ اوراس سے پیشتر یہ بھی دیکھا جائے کہ ریختی کا آغاز کیسے ہوا؟ درحقیقت دبلی کی بربادی کے بعد شعرا کرام نے لکھنو کو اپنا مرکز نبایا لکھنو پر سکون جگھی جہاں مالک ودولت کی فراوانی اور ہرطرح کی بے فکری تھی۔ چنا نچہ وہاں شعراء کرام نے اپنی شاعری کا اُن تبدیل کرلیا یا یوں کہ لیجھئے کہ کھنو میں فوشحالی، ہرطرح کی بے فکری میں عیش کوشی اورلذت پیندی کی جوفضا قائم تھی اس کا اثر شعراء کرام کی شاعری پرجھی پڑا۔ اہل علم یہ بھی جانے ہیں کہ کھنو میں طوا کف کوم کرزی حیثیت حاصل تھی۔ یہاں تک کہ طوا کف وہ مرکز تھی جہاں نواب سے لے کر شاعر تک حاضر ہوتے۔ اس عالم میں عورت کو اہمیت حاصل ہوئی۔ عورت کی طرف سے اظہار محبت کا اُرتجان پیدا ہوا۔ اس اُرتجان کی وجہ سے شاعروں کے ہاں ریختی کی صنف پید ہوئی۔ ریختی عورتوں کی طرف سے میں دربان میں اظہارِ محبت کا نام ہے۔ ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقارا سے ایک مضمون' دربستان کھنو' میں کہتے ہیں۔

دولکھنو میں جس صنف نے زیادہ شہرت پائی وہ ریختی ہے جور پختہ کی رعایت سے تا نبیث کا درجہ رکھی ہے۔

اس میں عورتوں کے جذبات وا حساسات انہی کی زبان میں اوا کئے گئے۔ ہر چند کہ عورتوں کا اظہارِ مجبت کرنا

کوئی نئی بات نہ تھی۔ ہندی شاعری میں بھی اس کا رواح ماتا ہے اور اردو کی دکئی شاعری میں بھی لیکن ریختی خالصتاً لکھنو کی ماحول کی پیدا وار ہے اس کے موجہ بقول انشاء سعادت بیار خان رنگین سے ۔ انشاء نے خوب بھی ریختی میں دیوان کھا ہے۔ ریختی کے فن میں رنگین کے بعد جان صاحب نے بڑانام پیدا کیا اور اگر چوان کے بعد بھی ریختی میں دیوان کھا ہے۔ ریختی کے فن میں رنگین کے بعد جان صاحب نے بڑانام پیدا کیا اور اگر چوان کے بعد بھی ریختی کے شعراء پیدا ہوئے کی بان پر ریختی کے کمال وفن کا شہرہ ختم ہوگیا۔ ریختی کا فن باوجود غیر مہذب ہونے کے اپنے دامن میں دلچین کے بہوئے سے بہلوؤں کو نمایاں کر دیا ہے۔ اعلیٰ وادنیٰ طبقے کی عورتوں کو جو جو معاملات پیش آتے ہیں محبت، لگاؤ، ہجر، وصال، حسد اور رقابت کے سلسطے میں اور زیوارت کے نام وغیرہ ریختی کے ذریعے معلوم ہوجاتے ہیں۔ جان صاحب کے دیوانِ ریختی میں ایک خمس دشہر آشوب' بھی مل طبقوں میں دولت کی فراوانی اور بعض میں کھنو کی زندگی کے بعض پہلوؤں مثلاً معاثی حالت، بعض طبقوں میں دولت کی فراوانی اور بعض میں غربت و افلاس کی حکمرانی، انمال حکومت کی بدا تظامی، رشوت خوری، عدل وانصاف کی فقدان ، مختلف طبقات کی معاشرتی و خانگی زندگی کو بیان کرتے ہوئے مرزار فیح خوری میں بیش پیشہ وروں کے ہو بھی کہی ہے اور اندھی گری ، راجا چو پٹ، شہر میں ہڑ بونگ کا تذکرہ کرتے ہوئے ایک بند میں بادشاہ وفت کی مدح اور ایک میں شی کی بات کئے براخساب کے خطرے کا اظہار کیا ۔

اس طرح ریختی میں اور بھی چندا کیک کارآ مد باتیں مل جاتی ہیں علیٰ الخضوص ککھنو کی بیگماتی زبان اور محاور بے جوریختی کی بدولت ہم تک پہنچ کیکن بقول عبدالحلیم شرز' ریختی' میں اگر فخش اور بدکاری کے مذاق سے پر ہیز کر کے پاک دامنی کے جذبات اختیار کیے جاتے تو بیفن ایک حد تک قابل ترقی ہوتا مگر خرابی بدہوئی کہ اس کی دنیا بدکاری کے جذبات اور بے عصمتی کے خیالات پرتھی اس لیے ریختی گویوں کا قدم ہمیشہ جادہ تہذیب و اعتدال سے باہر ہوگیا اور اس سے زبان کو جاسے کی حد تک فائدہ ہوا مگر اخلاق کو نقصان پہنیا۔'' (۵)

جب کہ ڈاکٹرسلیم اختر کہتے ہیں کہ ریختی کے پہلے شاعر رنگین کی بجائے قیص حیدر آبادی ہیں۔ جو نہ صرف انتیس برس پہلے کے شاعر سے بلکہ اُنتیس برس پہلے ان کا ریختی کا دیوان بھی شائع ہو چکا تھا۔ رنگین نے اپنے ریختی کے دیوان ''ایجنت' میں خودا پنے آپ کوریختی کا موجد ہونے کا دعویٰ کیا ہے حالا نکہ یہ غلط ہے۔ ابتدائی ریختی گویوں کے چندا شعار مندرجہ ذیل ہیں۔

ے جس کی چڑیا کا بیہ عالم تھا کہ اب اڑ جائے میں نے باجی سے جو کل شرط میں ہاری انگیا :

(قیص حیدرآ بادی)

ے کل جو مغلانی نے سی دے کے مروڑی انگیا ہو گئی تنگ بچھاون سے نگوڑی انگیا

(سعادت بارقادرَگین )

ے جھپ چھپا کر تو کسی ڈھب سے بلا کے گھر میں تکھھا بانکا سا کھڑا ہے وہ خنجر والا

( گلاب چندسمرن)

ے جو دیکتا ہے سر کو پیھر پ مارتا ہے ہونٹوں کی تیری لالی اور میری بھولی بھالی

(سیّدامام علی بالگرامی)

ہ نہیں نازنین رنج کرتی کسی کا گیا جب سے یار اور حرمت ہے کھوئی

(علی بیگ نازنتین)

ے ہوئی عشاق میں مشہور یوسف سا جواں تا کا بواہم عورتوں میں تھا بٹرا دیدہء زلیخاں کا

(مهربارعلی خان)

ے عجب بلا میں بھنسی ہوں گویاں میں اس نگوڑے سے دل لگا کر یہ دونوں بھوٹیں جو رات سوئی بھول میں بیک سے بیک لگا کر

(عابدمرزابیگم)

ے ریل لے بھاگی میاں کو اور بی بی حبیث گئیں پنجا ابرا لکھنو دلی میں استر رہ گیا (نثار حسين خدشيدا)

ریختی کے اس ارتقاء میں مجموعی خان محسن خان محسن خان محسن کا بھی بڑا کام ہے کیونکہ انہوں نے کھنو اور دلی کی زبان کوجس طرح اپنے دیوان میں استعال کیا ہے۔ بیگماتی زبان ،خواتیں کی گھر یلوزبان اور محاوروں کوشاعری کا جامہ پہنایا ہے۔شایدہ ہی کوئی مانے پرتیار ہوگا کہ وہ سرزمین بہاول پور کے ایک چھوٹے سے قصبے خان پور کا باشندہ تھا حیات میر شھی اپنی کتاب نقوش رفتگاں میں کسھتے ہیں۔

'' تعجب خیز بدام ہے کہ سرز مین بہاول پور کے ایک شاعر میں ریختی کو اپنا کر بہ ثابت کر دیا ہے کہ وہ اس فن میں اہلِ زبان ہونے کے دعو بدار سے کسی صورت پیچھے نہیں ہیں محسن کے دیوان ریختی عرف رئیلی بیگم کا مطالعہ کرنے کے بعد اییا معلوم ہوتا ہے کہ اس کا مصنف کوئی اییا شخص ہے جو کھنو اور دِلی کی عورتوں کی گھر بلوں چال سے پوری طرح باخبر ہی نہیں بلکہ جن الفاظ اور محاوروں کا اس دیوان میں استعمال کیا گیا ہے قوہ اس کی اپنی روز مرہ کی زبان میں شامل ہیں محسن خان پوری کی ریختی شاعری بلا شبخش الفاظ اور کھی ہوئی گالیوں سے بڑی حد تک پاک ہے۔ اس میں چندا کی الفاظ ایسے ہیں جونا شاکستہ ہیں جن کا مصنف نے خود کا اور کیا ہے۔'' (۲)

جو پچھ ہم پیش کرتے ہیں وہ ایسی معمولی اور سیدھی سادی باتیں ہیں جوتقریباً ہرروز اور ہر کہیں ہمارے سامنے واقع ہوتی رہتی ہیں۔ ہمارے کان ان کیفیتوں سے باخو بی آشا ہیں۔ یہی دیوان ہذا کی اصلی پالیسی ہے جس کا ثبوت کلام خود پیش کر رہا ہے۔ کیونکہ ہم نے اپنے دیوان میں نو ایجاد پھول پیش کرنے کا وعدہ کیا ہے۔ جوموجودہ زمانے کی ترقی نے شاید ہماری ہی قسمت میں لکھ رکھتے تھے۔ لہذا ہمارے اور جان صاحب کے کلام میں اس قدراختلاف ہے جو ہوا اور پانی ، خاک اور آتش یا دن اور رات میں جو بات اس میں ہے اس میں کوسوں پیڈ نییں اور جواس میں ہے اس میں مطلق ندار د۔ ان کے کلام میں فحش یا نگی گالیاں لب بھری ہیں۔ اس کے برعکس ہمارے کلام میں جون ان کا نٹوں سے بالکل پاک ہے۔ دوسری بات جو بالکل برعکس، پیچیدہ اور چونکا دینے والی ہیہے کہ جان صاحب کے دیوان میں اس کے برخلاف ہمارے بالکل برعکس، پیچیدہ اور چونکا دینے والی ہیہے کہ جان صاحب کے دیوان میں اس کے برخلاف ہمارے بالکل برعکس، پیچیدہ اور چونکا دینے والی ہیہے کہ جان صاحب کے دیوان میں اس کے برخلاف ہمارے

دیوان میں اس کی وہ مجر مارہے کہ جس کا شاز ہیں ہے۔(۸)'' ایک اور فرق یوں لکھتے ہیں۔

جان صاحب مرحوم اپنے سامعین کوخوش کرنے کے لیے ایک من گھڑت فخش مضمون دِل سے ایجاد کرلیا کرتے تھے جس کو واقعات سے بچھ سروکارنہ ہوتا تھا۔ اس کے برخلاف راقم نے جو پچھ کھھا ہے وہ سب واقعات کی تصویر اور مشاہدات کا ذاتی فوٹو ہے یالکھنو کے ان رنگین جلسوں کی کیفیت ہے جن میں سالہا سال تک متواتر مصنف کوشامل ہونے کا اتفاق ہوتاریا۔'(9)

محسن خان پوری کے ان الفاظ نے ہم بخو بی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ وہ ریختی کی صنف میں بھی ایک نئی اور انوکھی تبدیلی کے موجد ہیں۔ حالانکدر بختی کا آغاز اور جان صاحب تک تمام ریختی گویوں نے ریختی میں فحش مضامین اور ابتدال کو بیان کیا ہے تا ہم محسن خان پوری بھی چندالفاظ ایسے اپنے دیوان میں استعمال کر گئے ہیں جوناشا کستہ الفاظ ہیں اور اس کا اعتراف انہوں صفحہ نمبر ۸ برکیا ہے، کہتے ہیں۔

''کسی رنڈی ، چھنال ، مال زاری ، بھڑوا ، دھگڑا ، نگا ، اٹھائی گیروغیرہ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ ناشا کستہ الفاظ ہیں مگراشتعال طبع کے وقت بڑی سے بڑی مہذب اور شاکستہ بیگمات اور شنرادیوں کی زبان سے بھی نکل جاتے ہیں جن سے اصحاب شن شخ اور حضرات معاملہ فہم بخو بی آشنا ہیں ۔ ہم ان سے قتل کرنے سے اس قدر خطا وار نہیں ٹھہرا سکتے جس قدران کے بولنے والے گنہگار ہیں۔ ہم ان بزرگوں سے معافی ما نگتے ہیں جوان کے خالف ہوں اور جنہیں ایسے الفاظ سنے کا اتفاق نہ ہوا ہو۔' (۱۰)

دیوان ریختی کے مطالع سے محسوں ہوتا ہے کہ شاعر کو کھنو کے ماحول اور اس دور کی تہذیب سے خاصالگاؤ تھا یہی وجہ ہے کہ دیوانِ ریختی کے مطالع سے آج سے لگ بھگ پون صدی پہلے کی کھنو تہذیب، زبان اور شعری رویوں کا اندازہ ہوتا ہے۔ حیدر قریش اینے مضمون اور اقِ گم گشتہ میں کھتے ہیں۔

''میر نزدیک ان کی اہمیت اس لیے بھی زیاد ہے کہ آج سے لگ بھگ پون صدی پہلے کے ایک سرائیکی نے اردوزبان کھنٹو میں رائج الوقت، روز مرہ محاورہ اور شعری رویوں کواس طرح برتا کہ اہلِ زبان اور غیر اہلِ زبان کا فرق ہی خدر ہنے دیا بیاس دور کی بات ہے جب ساری ریاست بہاول پور میں دو جماعتیں پاس کر لینے والے کو پڑھا کئی استہما جاتا تھا اور سارا شہرا لیشخص سے اپنے خطوط کھانے، پڑھانے کا کام لیا کرتا تھا اور الیے بڑھے کھوں کی تعداد بھی انگلیوں برگنی جاسکتی تھی۔' (۱۱)

دیوان ریختی کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ شاعر نہ صرف صنفِ ریختی میں اچھوتے انداز کے موجد ہیں بلکہ زبان وبیان کے تمام تقاضوں سے بھی آگاہ ہیں زبان کی سادگی کا بیدعالم ہے کہ سوسال کے قریب کے پہلے کی اردو بھی آج کی اردومعلوم ہوتی ہے۔ مجمد عبداللّٰد قریشی ''نقوش'' کے طنز ومزاح نمبر کے صفحہ کا پر کہتے ہیں۔

'' بحن وعنقا خان پور کے ایک شاعر محسن خان کے خلص تھے جوریختی گوشے اور عرصہ تک کھنو میں باسلسلہ ملازمت مقیم رہان کے کلام میں دہلی اور کھنو دونوں جگہ کی زبانوں کے لطف کے ساتھ ساج پر طنز، شوخی، شرارت، رمز، کنایہ، سب کچھم وجودے ۔ خیالات انو کھے اور طرز بیان میں جدت ہے۔ (۱۲)

محسن خان پوری صرف ریختی ہی کے شاعر نہیں تھے بلکہ انہوں نے غزلیں بھی کہی ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ ان کا دیوان جوغزلوں پر شتمل تھا شائع نہ ہو سکا۔ زمانے کی ستم ظریفوں کی نظر ہو گیا۔غزل میں تغزل مضمون آفرینی ،معاملہ بندی اور حسن ادا، ایمائیت موجود ہے۔غزل پر زیادہ سے زیادہ اظہار خیال اس لیے بھی نہیں کیا جاسکتا ہے کہ ہمیں ان کی چندغزلیں نہیں دستیاب ہوئی ہیں۔جود یوانِ ریختی کے آخر میں دی ہوئی ہیں تا ہم اتنا ضرور محسوں ہوتا ہے کہ وہ غزل میں بھی کسی سے پیچھے نہیں سے یہاں تک کہ انہوں نے اپنی شاعری کا آغاز بھی غزل ہی سے کیا تھا۔ان کی پہلی غزل ۱۳ مئی ۱۸۸۳ء کو بہاول پور کے صادق الاخبار میں شائع ہوئی۔اس وقت آپ سترہ سال کے تھے اور ابھی طالب علم تھے اس غزل کے سات مشہور ومعروف ایڈ بیڑھا فظ عبدالقدوس قدسی جو کہ خود بھی بہت بڑے شاعر تھے کا ایک نوٹ بھی شائع ہوا۔اس نوٹ کی عبارت پچھے یول تھی۔ ایڈ بیڑھا فظ عبدالقدوس قدت ابھی بہت ہے۔ زمانہ طالب علمی میں بچر بخصیل علم اور کوئی شغل اچھانہیں۔''

محسن خان پوری کا ابتدائی دور اور پھر آخری دور جب وہ ملاز مت سے ریٹائر ہوکر ۱۹۲۵ء میں بہاول پور واپس آئے غزل کا دور ہے اور ان کی غزل اس دور کے بڑے سے بڑے غزل گوسے زیادہ بھاری نہیں تو کم بھی نہیں۔ ویسے تو محسن خان پوری کا فکر فن کے حوالے سے جائزہ لیس تو شاید گئ کتابیں لکھنا پڑیں کیونکہ انہوں نے غزل ، مثنوی ، طویل نظم ، ریختی اور منظوم سفر نامہ بھی لکھا تا ہم دستیاب مواد کی روشنی میں محسن خان پوری اپنے دور کے بہت بڑے ریختی گو، مثنوی نگار، غزل گواور ترقی پیند شاعر سے بخبر ہیں اور اردوادب کی تاریخ ترقی پیند شاعر سے بخبر ہیں اور اردوادب کی تاریخ کے نظاد اس عظیم شاعر سے بخبر ہیں اور اردوادب کی تاریخ کے نظاد اس عظیم شاعر سے بے خبر ہیں افر اردوادب کی تاریخ کی گئال کرتاریخ دان بن بیٹھے ہیں۔ میں کہاں محن خان پوری کی ریختی کا نمونہ اور غزل کا نمونہ درج کرنا ضروری سمجھتا ہوں۔

#### حوالهجات

- خواب سرشار با بوڅمځن خان محت بلالی شیم پریس سا ڈھورہ ضلع ا نبالیہ

رنگیلی بیگم محرمحسن خان محسن نولکشور پریس لکھنو

۵ بهاول پور میں اردومسعود حسن شهاب د ہلوی اردوا کیڈی بہاول پور

۲۔ ماہنامەنقۇش طنز ومزاح نمبرمحرطفیل ادار ەنقوش لا ہور

اردوادب کی مخضرترین تاریخ ڈاکٹرسلیم اخترسنگ میل پبلیکیشنز اردوباز ارلا ہور

۸۔ مخضرتاریخ ادب اردواصغرحسین خان نظیرلدھیا نوی عشرت پباشنگ ہاؤس ہیپتال روڈ انارکلی لا ہور

۹۔ تاریخ ریخیت سید محمد نقوی

ا ـ دريائے لطافت سيّدانشاء الله خان انشاء أنجمن ترقی اردولا مور

ا ـ مشرقی تدن کا آخری نمونه گزشته کھنو بے عبدالحلیم شرر

ا۔ لکھنو کا دبستان شاعری ڈاکٹر بواللیث صدیقی

#### مضامين

۲۔ اوراق گم کشتہ حیدرقریثیٰ مطبوعہ جدید پبلیکیشنرضلع رحیم ہارخان

## عوث كاقصة دل آرام ودل شوق اور باره ماسه ( أردو )

The present article introduces an Urdu " Masnavi " Qissa -e- Dil Aram-o-Dil Shoq" by Ghous -ibne- Azeems, an ancient Urdu poet of Punjab. The tale also includes a " Bara Masa", which is unique in Urdu " Bara Masas" on the basis of its form. The period of the poet is undefined, though his language is close to the Urdu of the early nineteenth century. The article introduces the "Qissa" and brings the poet's biography under light. At the end, the article gives Ghous's " Bara Masa" with old and modern Urdu spellings.

اُردواور پنجاب کارشتہ قدیم بھی ہےاور تاریخی بھی۔اُردو کے فروغ میں اگر چیختلف علاقوں اور زبانوں نے اپنااپنا ھے ہدڈ الا اور اس زبان کو پنپنے کے لیے خوش گوار ماحول فراہم کیا تا ہم اس حقیقت سے آئکھیں نہیں پُر ائی جاسکتیں کہ اُردو کے نشونما میں سب سے زیادہ اور فعال کر دار پنجا بی زبان کا ہے۔ ڈاکٹر علاّ مہ مجمدا قبال [۲۸۷ء] نے سیّر نصیر الدین ہاشمی کے نام اینے ایک خط میں لکھا:

''اُردوزبان اورلٹر پیرکی تاریخ کے لیے جس قدرمسالہ[مسالا] ممکن ہوجمع کرنا ضروری ہے۔غالبًا پنجاب میں بھی گچھ پُر انامسالہ[مسالا] موجود ہے۔اگراس کے جمع کرنے میں کسی کو کامیابی ہوگئی تو مؤرخِ اُردو کے لیے نئے سوالات پیدا ہوں گے۔ (1)

۱۹۲۸ء میں اُردو میں اُردو حقیق کے معلم اوّل حافظ محمود شیرانی نے اپنی گراں ارز کتاب پنجاب میں اُردو میں اُردو اور پنجاب کے رشتے کی قدامت اور صدافت کو دلاکل اور براہین کے ساتھ ٹابت کیا۔ اس میں ہُنہ نہیں کہ اس کتاب کے رد میں مختلف طبقوں کے اربابِ حقیق نے اُردو کی ابتدا اور شوونما کے مختلف خطوں اور زبانوں کو اُردو کا مسکن و منشا طبقوں کے اربابِ حقیق نے اُردو کی ابتدا اور شور نیا کے مختلف خطوں اور زبانوں کو اُردو کا مسکن و منشا ٹابت کرنے کی کوشش کی ، تاہم حافظ محمود شیرانی کے نظر یے کا ابطال نہ ہوسکا۔ سنیتی مار چڑ جی ، پنڈت برج موہن د تاریب کی اور گئی دوسرے اربابِ علم نے حافظ محمود شیرانی کے نظر یے کی ہم نوائی کی۔ حافظ محمود شیرانی نے پنجاب میں اُردو اور حقیقی مقالات کے ذریعے پنجاب میں اُردو شعرا کے نمو نے فراہم کر کے اس مفروضے کی تردید کی ہے کہ شالی ہند میں اُردو منظالات کے ذریعے پنجاب کی دوسرے کا نہ چھٹی صدی ہوری تک تنجہ ہے۔ مسعود سعد سلمان لاہوری کا اُردو کلام سامنے آجا تا تو پنجاب میں اُردو کی اشاعت کا زمانہ چھٹی صدی ہوری تک جا پنچتا۔ بابافرید شکر گئے ، امیر خسر و، حسن تجزی ، مولا ناعبد اللہ عبدی ، ناصر علی منظم موری نیالوی ، فدوی لاہوری اور دوسرے کی شاعروں کا کلام سر ہندی ، نوشہ گئے بخش ، افضل تھنجھانوی ، شیخ موائل بٹالوی ، فدوی لاہوری اور دوسرے کی شاعروں کا کلام سامنے آنے کا امکان ہے جن سے اس رشتے کی سامنے آنے کا امکان ہے جن سے اس رشتے کی سامنے آنے کا امکان ہے جن سے اس رشتے کی مضبوطی اور قدامت کومزید شاہ ہمیں آئیں گے۔ زیر نظر مضمون میں خوشے کے قصہ دل آرام ودل شوق کا تعارف مقصود ہے۔ مصبوطی اور قدامت کومزید شاہ ہمیں آئی تکس گے۔ زیر نظر مضمون میں خوش کے قصہ دل آرام ودل شوق کا تعارف مقصود ہے۔

غوث کے قصّہ دل آ رام و دل شوق کا جومخطوطہ (۲) راقم کے پیش نظر ہے،وہ اچھی حالت میں ہے اور نجیب الطرفين ہے۔ نننج کے آغاز میں قصے کانام ادرآخر میں تر قیمہ موجود ہے۔ پننچہ چھیانوے ٩٦٦ صفحات پرمشمل ہے۔ ہرصفحے براوسطاً دیںاشعار ہیں۔قصے کےاشعار کی مجموعی تعدا دابک ہزار بہاسی ۱۰۸۲ ہے۔ بادا می رنگ کامعمولی کاغذاستعال کیا گیا ہے۔ نسخے کی تقطیع ۲x۹ اپنج ہے۔عنواناتِ قصّہ اولاً سیاہی سے لکھے گئے ہیں بعد میں کی عنوانات پر ثنگر فی رنگ کا قلم چھیرا گیا ہے۔عنوانات کی عبارتیں قدیم رواج کے مطابق فارسی میں ہیں۔قصّہ مثنوی کی ہیئت میں ہے اور بحرمتقارب مثمن مقصورر . محذوف[فعول فعول فعول فعول معلى رفعول]استعال كي گئي ہے۔ ترقیم ميں كاتب نے اپنانام اور تاریخ كتابت درج كي ہے مگرشاعر کااحوال اورمقام کتابت وغیرہ درج نہیں۔تر قیمے کی عبارت یوں ہے:

' ﴿ بِقَلَم خُودُ نو بِينِد فَقِيرِ حَقِيرِ مِرْتَقَصِمِ عَلام مجي الدين مور خيرًا ماه الربل ١٩٢٨ء بروزينجشنيه' ' (٣)

قصّے کی زبان اوراملا کی قدیم روشوں کوسا منے رکھتے ہوئے یہ قباس کرنامشکل نہیں کہ کا تب نے کسی نسخے سے بیقل تیار کی ہے۔ کا تب معمولی استعداد رکھتا ہے۔ مخطوطے کی کتابت معمولی درجے کی ہے۔ کا تب کی کم سوادی کے باعث کئی جگہ پر مصرعے وزن سے خارج ہو گئے ہیں۔ کا تب کے پیشِ نظراملا کا کوئی خاص اصول نہیں رہا۔ ایک ہی لفظ کی کتابت دوجگہوں پر مختلف دکھائی دیتی ہے۔اکثر مقامات پر دودواور کہیں تین تین لفظوں کو جوڑ کر لکھا گیا ہے۔املا کی چندصور تیں ذیل میں پیش کی حاتی ہیں:

ا۔ پور مے خطو طے میں نون غنہ کے بچائے نون نقطہ دار کا استعال ملتا ہے ۔ جیسے مین، بین، کہان بچائے میں، بین، کہاں۔ . ۲۔ پورے مخطوطے میں کاف ہندی''گ'' کوایک مرکز''ک'' سے کھا گیا ہے۔ جیسے: کل، کیا، کئے بجائے گل، گیا، گئے۔ ۳۔ یائے معروف کو پائے مجہول اور یائے مجہول کو پائے معروف سے کھھا گیا ہے کہیں کہیں پائے معروف اور یائے مجہول کے نحے دونقطے بھی لگادیے گئے ہیں۔

۸۔ ہائے دوپشی'' ھ'کے بجائے ہائے ہوز'' 6' کو برتا گیاہے۔ جیسے: کچر ،مجر ، پوچینے ،تبے بجائے کچھ ،مجھ ، پوچینے ،تھے۔ ۵- تائے ہندی''ٹ'، دال ہندی''ڈ'' اور رائے ہندی''ٹر'' کوا کثر مقامات پر''ٹ'،'' ڈ' اور' ز' ککھا گیا ہے کہیں کہیں''ط'' کی نشانی بھی استعال کی ہے۔

۲ ـ پورے مخطوطے میں کہیں بھی کسر ہ اضافت موجودنہیں ۔

ے۔'' اُس'' کو پورے مخطوطے میں بداضافہُ واو''اوس'' لکھا گیاہے۔

۸\_ "مرا" اور "ترا" كو "ميرا" اور "تيرا" كها گياہے۔

9 \_ بنا،مهینا،اینا،مرنااور جینا کو به اضافهٔ نون: بنان،مهینان،اینان،مرنان اور جینان ککھا گیاہے۔

• ا۔ ہے،کو، میں اور تک کوا کثر جگہوں پرسین رسون ،کون ،مون ،لک لکھا گیا ہے۔

شاعر کا تخلص غوث ہے۔اس کا اصل نام کیا ہے،معلوم نہیں۔اس نے قصّے میں کہیں اپنا پورا نام نہیں دیا۔ممکن ہے اس کا نام ہی غوث ہو جسے وہ بہطور تخلص استعمال کرتا ہو۔اس کے والد کا نام عظیم ہے۔اس نے قصّے میں ایک جگہ اپنے والد کا نام نظم کیاہے:

نموده رقم غوث ابن عظیم ( ۴) بامداد بيجون قادركريم اُردو کے تذکروں میں غوث نام کے کئی شعرا کاذکر ملتا ہے جیسے:

محمرغوث غوثى "محمرغوث غوثى تخلص خلف الصدق مولا ناقطب الدين قاضى حيررآ بإ داست " ( ۵ )

محمنوث بٹالوی: '' گوربخش سنگھر کی وفات کےموقعہ ہموقعے <sub>آ</sub>یر بٹالہ کا ایک شاعر محمرغوث جو بٹالہ کی کچہری میں گوربخش سنگھرکی

```
فوجداری میں ملازم تھا،اس کا مرثیہ لکھتا ہے۔'' (۲)
    سيد ثم غوث قادري " آپ كااسم گرا مي حضرت مخد وم سيّد ثمر ،معروف به سيد ثم غوث الحسني الجيلاني ، مخلص قادري تفا- " <u>( ) )</u>
مگرغو<sup>ست</sup> بن عظیم کاذ کرکسی تذکرے میں نہیں ملا۔ شاعر کے متعلق معلومات کا ایک ہی ماخذ ہےاوروہ اس کا قصّہ دل آ رام ودل
                شوق ہے غوت نہ ہا منفی ہے۔اس نے حمد ونعت کے بعد خلفائے راشدین کی منقبت میں شعر کیے ہیں:
                  تمامی جو بین یار او سکے کبار مقرب جو از مین بین کو ہر چہار سے صدایت اکبر بصدق وصفا کہ فاروق عثان علی مرتضی
                  مقرب جو اونمين بين کوهر چهار
                                                           مین ہون جار سلطائلی در پر گدا
                   مین نام اونکا ھے تاج سر پرد ہرا
                                                بخدمت كهاونمين ميرا[مرا] بيسوال
                    بدنیا و عقبی رہون نونہال
                                                          ز دانه کی تنگی تو شامل نہو
         فراخی رہے اب میرے[مرے] روبرو( ۸)
                ہین: ہیں اوسکے: اُس کے افہین: اُن میں کوہر: گوہر
                                سلطانکی: سلطان کی کدا: گدا
                                                                             <u>ھے:</u>ہے
               ر ہون: رہول
                                                 مین میں
شاعر مشرباً قادری ہے۔ منقب خلفائے راشدین کے بعداس نے حضرت غوث الاعظم م کی مدح میں کئی شعر کیے ہیں۔ان
اشعار میں حضرت غوث الاعظم م کے ساتھ اس کی ارادت وعقیدت کا اظہار ہوتا ہے ممکن ہے کہ شاعر نے اپناتخلص اسی ارادت و
                                                    عقیدت کی بنارغوث رکھا ہو۔ منقبت کے چندشعر دیکھیے:
                                                سدا پیرقادر کا مجہ پر کرم
             غلامی مین ہونغوث کاازعدم
            بهارض و سا غوث اعظم امیر
                                                  یمی شاہونکا شاہ پیرونکا پیر
            كهفرز ندعلي كالصحيروش قلوب
                                                  قطب ھےر مانی سبحانی محبوب
                                                  قدم اوسكا بردوش همهاوليا
            ھيے مشكل كشا اورصاحب روآ
                                                  تمامی خلائق کا ہے پیشوا
            شفاعت كننده بروز جزا
      کهخادم اوسیکی بین سب محترم <u>( ۹ )</u>
                                                  مریدون پراوسکاسدا هیی کرم
                                            ہون:ہوں
                                                                    محه: مجھ مین:میں
                           عليكا:على كا
                                            میں: ہے مریدون: مریدوں اوسیکی: اُسی کے
                           ہیں: ہیں
شاعر کے استاداور مرشد کا نام محمد ہے جو قصیہ میرووال کے رہائثی ہیں۔ان کے دروازے سے مخلوق خدا کسب فیض کرتی ہے اور
                                           اخيس فقدوة السالكين اورزبدة العارفين كے ناموں سے ياد كيا جاتا ہے:
                                                کہون اکی اوستاد کی مین ثنا
                 .
ہواجوعلم مین میرا[مرا]راہ نما[رہ نما]
                 ھے نور علی نور اوسکا جمال
                                                         که رب نی دیافخرانکون کمال
                  ز خوانی محمر لیا او نصیب
                                                         کہ خالی محمد اسم ہے عجیب
                                                       ہوا تب کا وہ قدرہ السالکین
                  جهانمين هوا زبدة العارفين
                                                          ھے منبع فیاض میرووال مین
                  کہ فیض رسان ھے بہرحال مین
                                                       جووصدت کی ہردم کری قیل وقال
                 كمالو كمالو كمال
        خدآ اوس چشمیکو جاری رکہے قیامت تلک بایداری رکبے (۱۰)
```

لکہون:کھوں ای:آگ اوستاد:استاد مین:میں نی:نے اکون:ان کو جہانمین:جہاں میں کری:کرے خدآ:خدا چشمیو:چشکو رکہیے:رکھے ہے:ہ میرووال کا قصبہ مخصیل فاروق آباد ضلع شیخو پورہ میں واقع ہے۔اس قصبے کے کچھاور بزرگوں اور شاعروں کا ذکر تاریخ کی

میروواں 6 تصبیہ میں فاروں آباد کی میں وال ہے ۔ ان تصبیح کے پھاور بزروں اور سامرون 6 دیرتاری کی کتابوں میں ماتا ہے جیسے: مجمد اعظم میرووالوی[۱۸۹۱ءتا ۱۹۵۲ءتا ۱۹۵۸ءتا ۱۹۹۳ء اور ان کے صاحبز ادے حکیم اقبال حسین اعظمی ۱۸۹۵ءتا ۱۹۷۳ء اور ان کے صاحبز ادے حکیم اقبال حسین اعظمی ۱۹۵۳ءتا ۱۹۷۳ء اور شاہید میں ماتا ہے۔ (۱۱)

غو شابن عظیم نے اپنے قصبے کانام چک علی بیان کیا ہے۔ چک علی نام کا قصبہ میر دوال کے قریب ضلع شیخو پورہ میں واقع ہے: مکاندار دائم طرف چک علی کے علمان جمہین پرولیی ھے ولیی <u>(۱۲)</u>

غوث نے قصّے کامحرک امام بخش ابن خیراللّہ کو قرار دیا ہے۔امام بخش نصبہ میرووال کا میراس ہے جسے کہانی سُنانے کافن آتا ہے۔اس نے ایک ایم مجلس میں پیرکہانی سُنائی غوث کو پیرکہانی اتنی پیند آئی کہ اس نے اسے ظم کے پیکر میں ڈھالنے کاارادہ

كرليا، سبب تاليف كي ذيل أس في لكها:

شکفته میرا[مرا]کل جو کلذار ہو
سنوکان دہر کے تم اوسکا بیان
خوشیمین شکفته تبے چون کل بہار
بجے دہوگی اور طنبور چنک
همه یار کے دل جو پیوست تبے
کلے کہنے کوجہ اور مذکور ہو
امام بخش ان نام دارد جوآن
کئین داستان وہ کریدلیسند
کئین داستان وہ کریدلیسند
کئین داستان وہ کریدلیسند
کریمن شیرین بہر یک جلی
مریدلمین خواہش زیاب تبے [کذا]
کہون با قلم کرچہ ھے ہی نظیر
کہون با قلم کرچہ ھے ہی نظیر
نمودہ رقم غوث ابن عظیم (۱۳)

لکہون:کھوں آنکہ:آنکھ شکفتہ:شگفتہ کل:گُل رنگین:رنگیں دہر:دھر ہیتے:بیٹے تہے:تتے تہا:تھا راک رنگ:راگ رنگ بجے: بج دہوکی:ڈھوکی چنک:چنگ سبے:سبجی دلون جان:دل وجان لکے: گلے کوجہ: کچھ بین: بے یہہ:یہ کرچہ:گرچہ کہانمین:کہامار

قصّہ دل آ رام ودل شوق ایک عام اورروایتی رنگ کا حامل قصّہ ہے۔ ہماری اُردومثنویوں میں بالعموم اس طرح کے قصّے نظم کیے گئے ہیں۔ راقم کوکوشٹسِ بسیار کے باوجوداس نام کے سی اور قصّے کاعلم نہیں ہوسکا مخطوطات کی بیشتر فہارس اور اُردو کے اکثر تذکرے اور تاریخیں بھی اس قصّے کے ذکر سے خالی ہیں۔قصّے کا خلاصہ ذیل میں پیش کیا جاتا ہے۔

چین ما چین ما پین میں فغفور شاہ نامی ایک عادل اور تنی بادشاہ حکومت کرتا تھا۔ اس کے عدل وانصاف اور سخاوت کی وجہ
سے لوگ اس سے بہت خوش تھے۔ اس کے ہاں کوئی اولا دنہ تھی جس کی وجہ سے اس نے گوشہ شینی اختیار کر کی مگر قدرت نے عام
یاس میں اسے مڑدہ مُنا د مانی سے سرشار کیا۔ اس کے گھر فرزند پیدا ہوا جس کا نام دل شوق رکھا گیا۔ اس کی پیدایش پرجشن بر پا
ہوا اور دور در از سے گانے بجانے والے اسمحے کیے گئے۔ جب وہ عالم جوانی میں پہنچا تو باوشاہ نے اس کے لیے ایک عالی شان
ہوا اور دور در از سے گانے بجانے والے اسمحے کیے گئے۔ جب وہ عالم جوانی میں پہنچا تو باوشاہ نے اس کے لیے ایک عالی شان
ہوا اور دور در از سے گانے بجانے والے اسمحے کے گئے۔ جب وہ عالم جوانی میں پہنچا تو باوشاہ نے اس کے لیے ایک عالی شان
ہوا علی ہوا کہ وہ کہا گیا بار باغ کی سیر کے لیے جاتا ہے، اُس کی ملا قات دل آ رام سے ہوتی ہے جو خطاوختن کے بادشاہ طیور
اسموں شاہ کی ماہ جمال بیٹی ہے اور جس کا بینگ پریاں اُڑا کر اس باغ میں لے آئی ہیں۔ پریاں دل آرام کا بینگ اُڑا کر لے جاتی ہیں۔
پریاں واپس آ جاتی ہوں کے آتے ہی دونوں بے ہوش ہوجاتے ہیں۔ پریاں دل آرام کا بینگ اُڑا کر لے جاتی ہیں۔
پریاں واپس آ جاتی ہوں کے آتے ہی دونوں بے ہوش ہوجاتے ہیں۔ پریاں دل آرام کی بینگ گو اُڑا ہوتا
دل شوق ہوٹن میں آتا ہے دل آرام کوموجود نہ پاکر دیوانہ ہوجاتا ہے۔ والد کی اجازت سے دل آرام کی تلاش میں نگل گھڑ اہوتا
ہے۔ مصیبتیں جھیلتے اور دُکھا ٹھاتے وہ خطاوض میں گھا کی اور سے متعدا ہے ملک کو واپس آنے کا قصد کرتے ہیں داسے میں نظر براخیس پھرایک دوسر سے جہ اگر دی ہوجاتی ہے۔ گھ عرصے بعدا ہے ملک کو واپس آنے کا قصد کرتے ہیں داسے میں استے ہیں پھروسل کی گھڑ کی آتی ہے۔
میں نظر براخیس پھرایک دوسر سے جدا کر دیتی ہے۔ بارہ مسینے دونوں آتشِ ہجر میں جلتے ہیں پھروسل کی گھڑ کی آتی ہے۔
میں نظر براخیس پھراکی دوسر سے جدا کر دیتے ہے۔ بارہ مسینے دونوں آتشِ ہجر میں جلتے ہیں پھروسل کی گھڑ کی آتی ہے۔
میں نظر براخوں کی ذبان بریہ بنائی کی خوالف اسم معدل خطم اور سبر کو الرتے میں کی گھر کی آتی ہے۔

اورسبَر باندھاہے۔ کئی پنجانی الفاظ کو بے ساختگی سے استعمال کیا گیاہے جیسے:

کولابمعنی کوئله، چیبوال، دهروه، دسوال، بار هوال، ویبا که، بها درو، نشا بمعنی دور ا

شاعر فارسی اور عربی سے گچھ گچھ آشنا ہے۔اس نے فارسی کے الفاظ اور تر اکیب کو کثر ت سے استعمال کیا جوشالی ہند کا ایک امتیاز تشلیم کیا جاتا ہے۔ کہیں کہیں پورے پورے مصرعے فارسی کے ہیں۔اس طرح کی ایک دومثالیں دیکھیے:

- 🖈 که روزی رساننده کلشه 🖒
- شخی بودعادل چون نوشیروان (۱۲)
   شخی بودعادل (۱۲)
   شند (۱۲)
   شند (۱۲)
   شخی بودعادل (۱۲)
   شند (۱۲)
   شند (۱۲)
   شند (۱۲)
   ش
- (2) نشهر پرستان زرین نگار (2)

قصّہ دل آ رام ودل شوق میں غوت نے جدائی کے بارہ مہینوں کی مناسبت سے بارہ ماسہ یا دواز دہ ماہہ کھا ہے جو اُردو کے بارہ ماسوں میں ایک اضافے کی حیثیت رکھتا ہے۔ڈاکٹر جمیل جالبی اُردو میں بارہ باسہ کی روایت کے حوالے سے رقم طراز میں:

"بارہ ماسہ خالص ہندوی چیز ہے۔ سنسکرت میں اس کی کوئی روایت نہیں ملتی۔ یہ خیال کہ بارہ ماسہ "رت ورنن" کی ایک روبہ تنزل ہیئت ہاں لیے شیخ نہیں که" رت ورنن" میں چار رُتوں کا بیان ہوتا ہے اور اس کے برخلاف" بارہ ماسہ" میں ہر مہینے کا۔ پنجا بی، ہریانی، برج، اودھی اور اُردو میں اس کی روایت ملتی ہے۔ گروگر نق صاحب میں بھی بارہ ماسے ملتے ہیں۔ بارہ ماسہ کی ایک قدیم طرز خواجہ مسعود سعد سلمان کے دیوانِ فاری میں ملتی ہے جومروجہ کال بارہ ماسہ کی اصل مانی جاسکتی ہے اور جےوہ" غزلیات شہوریہ" کے نام سے یادکرتے ہیں۔ "(10)

شالی ہند میں محمد افضل جھنجھانوی پہلاشاعر ہے جس نے اُردومیں دواز دہ ماہدیا بارہ ماسد کھھا ہے۔ حافظ محمود شیرانی

نے اپنی کتاب پنجاب میں اُردو میں اس کاتفصیلی ذکر کیا ہے اور اس کے بارہ ماسے کانمونہ شامل کیا ہے۔ساون کے مہینے کا بیان افضل کے بارہ ماسے سے بہطور نمونہ پیش کیا جاتا ہے:

ساون

چرا ساون بجا، مارو نکارا جمن بن کون ہے ساتھی ہمارا کہتا کاری او مدچھاتی سون آہی برہوں کی فوج نے کینی چراہی بیپیا پید پید نس دن پوکارا پوکارت دادرو چنکھر چنکارا اری جب کوک ویل نے سوناہی تمامی تن بدن میں آگ لاہی اندھیری رین جکنوں جک مکاتا اری جلتی اوپر تین کیا جلاتا سونی جب مورکی آواز بن سول شکیب از دل شدہ آرام تن سول (19)

ڈاکٹر تنوریا حمد علوی نے اپنی کتاب اردومیں بارہ ماسے کی روایت: مطالعہ متنمیں افضل، عزلت، جو ہری، وحشت، سندرکلی، مقصود، نیہہ، مفتی الٰہی بخش، وہاب، نجیب، رخج اور عبداللہ انصاری کے بارہ ماسے شامل کیے ہیں۔ یہ تمام بارہ ماسے مثنوی کی ہیئت میں ہے اور اُردو کے معلوم بارہ ماسوں میں اپنی ہیئت کے اعتبار سے انفرادیت کا حامل ہے۔ یہ مسعود سعد سلمان لا ہوری کی غزلیاتِ شہور رہے کے تتبع میں ہے۔ ذیل میں غوث کے بارے ماسے کا متن پیش کیا جارہ ہے۔

#### اوّل ماه چیت

#### در بیان اولماه چیتر بارآن ماه شروعکردن

که پہلا مہینا یہ چیتر چڑھا مرا دل تو آفت بلا میں پڑا گئفتہ بہ ہر طرف ہیں پھول گل مرے روبرو دن خزال کا کھڑا کہ اپنے پیا سنگ کریں سب بہار مجھے قید میں اب تو مرنا پڑا پیا بن تن من ہویا سب گداز جو فرقت کی آتش میں جلنا پڑا خرابی ز بیدار بیند جہال غیر میں خود خواہ مخواہ سولی چڑھنا بڑا

که پہلا مہینان بیہ چیز چرا
میرا دل تو آفت بلا مین پرآ
میری روبرو دن خزانکا کهرآ
میری روبرو دن خزانکا کهرآ
که اپنے پیا سنک کرین سب بہار
مجیے قید مین اُب تو مرنان پرآ
پیا بن تن من ہویا سب گداز
جو فرقت کی آشمین جبان پرا
خرابی ز بیداد بیند جہان

#### دوم ماه ببیسا کھ

#### دويئم ماه وبيها كهكؤئد

يه دويم مهينا تو آيا و لـ انستايا و لـ انسيبول كي گردش كيا مجھ خراب كه قسمت نے يه دن دكھايا و لـ حياتي كي مجھ كو تو اميد نہيں ميں مرنے أپر دل مهرايا و لـ ميل مرا كوئي دل شوق لياؤ شتاب مرا دل إسے غم نے كھايا و لـ ميا دل إس دُور مجوس ہوں ميا ر يرا بر يخ لايا و لـ حيار ميرا بر يخ لايار و لـ حيار و بر يخ لايار و لـ حيار و بر يخ لايار و لـ حيار و بر يخ لاير و بر يك و بر يك يك و بر يك و بر يك يك و بر يك و بريك و بريك

یہ دویم مہینان تو آیا ولی کہ ویساکھنے آب ستایا ولی نصیبوکل کردش کیا مجہ خراب کہ قسمت نے یہہ دن دیکہایا ولی حیاتی کی مجلو تو امید نہیں مین مرنی اوپر دل تہرایا ولی میرا کوئی داشوق لیاؤ شتاب میرا دل ایسے غمنے کہایا ولی مسافر میرا ہر سخ لیا ولی حیات میرا ہر ایسے غمنے کہایا ولی حیات میرا ہر سخ لیا ولی

#### سوم ماه جبيھ

کہ یہ تیسرا ماہ آیا سنو مجھے جیٹھ نے اب ستایا سنو مرا تن بدن اور سب جان، دل برہوں کی اگن نے جلایا سنو میں کس طور یاؤں گی اُس کا دیدار مجی درد دکھنے کہیایا سنو مجھے درد دکھ نے کھیایا سنو نہ کرتا ہے کوئی مرا اُب دوا مجيى دوتيان اب ستايا سنو مجصے دوتياں اب ستايا سنو نہ آیا ہے ساجن نہ پایا پیغام نہ آیا ہے ساجن نہ پایا پیغام[پیام]

#### چېارم ماه باژ [اساژ هے]

یہ چوتھا مہینا چڑھا ہاڑ کا نه پایا کوئی چېره دلدار کا سجن کے بنا بلبلاتی ہوں میں دیکھاوے کوئی موکھڑا یار کا پوچاوے کوئی میرا اُس کو پیغام[پیام] میں بخشوں خزانہ تو گھر بار کا مرے زخم پر سب نمک کوں دھریں نه کرتا دوا کوئی افگار کا که بهاسین شجی اگر آگر یهسا میرا دل نکالے کوئی دل پیہ غم خوار کا

#### سوم ماه جبية كويُد

که یهه تیسرا ماه آیا سنو مجیے حبیتہہ نی اب ستایا سنو ميرا تن بدن اور سب جاندل برہونکی اکن نی جلایا سنو مین کسطور پاونگی اوسکا دیدار نه كرتا هي كوئي ميرا أب دوآء نه مجه كوجه دوآ اينان ياياسنو نه مجھ كيچھ دوا اينا يايا سنو

#### جبارم ماه ہارکویکہ

یہہ چوتہا مہینان چڑا ہاڑ کا نه پایا کوئی چېره دلدار کا سجنکے بنان بلبلاتی ہونمین دیکہاوی کوئی موکہرا یار کا يوچاويكوئميرا اوسكو يغام مین بخشونخزانه تو کھر بار کا مريزخم پر سب نمک کوند ہرين تكرتا دوا كوكى افكار كا كه يهاسين سبهي اكر يهسا ميرا دل نکالی کوئی دل بیہ عنخوارکا

#### پنجم ماه ساون

کیا مجھ کو ساون نے اب دل فگار

کہ پنجم مہینا نہ پایا میں یار
پیا کے بنا اب پریشان ہوں

کروں اپنی آنکھوں سے دل اشک بار
مرا تن بدن جل کے کولا ہوا
نہیں خواب خور مجھ کوں لیل النہار
میں بے ذوق بیٹی ہوں جیراں ولے
کہ دل شوق میں بن کئی سب بہار
اگر میری آکر تجن لے خبر
کروں جان دل اینا اُس پر نار

#### ششم ماه بھادوں

 چڑھا
 بھادرو[ں]
 ماہ ستانے لگا

 بیہ
 جیسواں
 مہینا
 کھیانے
 لگا

 مجھے
 ہار
 سنگار
 بھاتا
 نہیں

 کہ
 بجن
 بنا
 سب تو کھانے
 لگا

 کہ
 بجے
 خدا
 تم کرو
 بچھ علاج

 مجھے
 درد
 دُکھ
 اب دبانے
 لگا

 نہیں
 کوئی
 واقف
 مرے
 حال
 کا

 بنال
 یار
 تن
 سے
 ہو
 زیر

 مرا
 دل
 نگل
 کر
 کے
 حانے
 لگا

#### پنجم ماه ساون کویکه

کیا محجو ساون نے ابدل فکار

کہ پنجم مہینہ نپایا مین یار
پیا کی بنان اب پریشان ہون

کرون آپنے آ عکہو نسے دل اشکبار
میرا تن بدن جلکی کولا ہوا

نہین خواب خور محجون لیل النہار
مین بیدوق بیمتی ہوں حیرانولی

کہ دلشوق مین بن کئی سب بہار

اکر میری آکر ہجن لیے خبر

کرونجاندل ایناں اوسیر نار

#### ششم ماه پېادر يوکويکه

چڑا پہادرو ماہ ستانی لگا یہ چواں مہینان کہپانی لگا جے ہار سنگار پہاتا نہین کہ جی بنال سبہہ تو کہانی لکا کہ بہر تخدآ تم کرو کجہ علاج کیے درد دوکہہ اب دوبانی لکا نہین کویواقف مریحال کا کہ مجبون فلک یہ روآنی لکا بنان یار تن سے ہو زیر وزیر میرا دل نکلکر کے جانی لکا میرا دل نکلکر کے جانی لکا

#### هفتم ماه اسوج

پیا بن گئے چھے مہینے گزر یہ ستواں مہینا چڑھا ہے مگر کیا آج اسو نے تو جور وستم که بریا ہویا مجھ یر[یہ] روزِ حشر بنا يار دل اپنا تهرتا نہيں کہ ہوتا ہے دل میرا زیر و زبر میں دل جان قربان کرتی ثار مرا یار گر میری لیوے خبر مقرر مری بات سمجھو تمہیں کہ جاؤں گی دل شوق بن میں گزر

#### مشتم ماه كاتك

کہ کتک مین پیرا تو پایا نہین کہ کتک میں پھیرا تو پایا نہیں کہ فرقت میں اُس نے کیا مجھ قتل جو دل شوق نے اب جلایا نہیں اسی درد دکھ سے میں مرنا بڑا دوا كوئى اب لك ميں كھايا نہيں اج آیا ول ارآم نزدیک من غم اینا اُسی کوں سایا نہیں گذشتہ ہوئے ماہ سواہ کر گئے فدا حان جس بر وه آیا نہیں

#### ہفتم ماہ اسوکویکہ

پیا بن کئے چی مہینے کذر یہ ستوآں مہینان چرا ھے کر کیا آج اسو نے تو جوروستم کہ بریا ہویا مجہ پر روزے حشر بنان یار دل آپنا شهرتا نهین کہ ہوتا ھے دلمیرا زیر وزبر مین دلجان قربان کرتی ثار میرا یار کر میری لیوی خبر مقرر مری بات سمجو تنمهین کہ حاوَنگی دلشوق بن مین کذر

#### هشتم ماه كتك كوئد

که هشتم مهینان وه آیا نہین که جشتم مهینا وه آیا نہیں كه فرقت مين اوسنے كيا مجه قتل جو د*ل*شوق نے اب جلایا نہین ایسے درد دکھسیے مین مرنان برا دوآ کوئی اب لک مین کہایا نہین اج ایا دلارآم نزدیک من غم اینان اوسیکون سنایا نهبین گذشتہ ہوئیماہ سواہ کر گئے فدا جان جسير وه آيا نهين

#### تنم ماهنگھر [اگہن]

وہ اللّ یہ نوال چڑھا ہے تو ماہ منگھر نے یہ مجھ کول کیا رل تباہ مرے دل میں خواہش کہ ساجن ملے خدا مرے دشمن کرے روسیاہ اگر بخت با من کرن یاوری مرا یار میری لیوے بارگاہ نگاہ[نگہ] بان حافظ ہو میرا کریم بہ ہر وقت جوئم کہ از حق پناہ عنایت خدا کی ہو مجھ پر فزول مرے یاس آوے مرا بادشاہ مرے یاس آوے مرا بادشاہ

#### دہم ماہ پوس

کہ دسواں مہینا چڑھا ہے یہ پوہ
کیا دشمناں نے مرے سنگ دھروہ
کہ دن رین کی ہے مری یہ غزل
میں کھاتی ہوں خونِ جگر با اندوہ
کیا دوتیاں نے مجھے اب محبوں
میں رہتی پریشان با دل ستوہ
گئی انظاری میں مدت گزر
نہ پہنچا مرے پاس اب لک کہ وہ
کہ یہ دہ مہینے ہوئے دہ تمام

#### نهم ماهنهگرکویکه

وہ الا سے نوآن چرا ہے تو ماہ

منہکر نے سے محکون کیا رل تباہ

مریدلمین خواهش کہ ساجن ملی

خدا مریدشمن کری روسیاہ

اکر بخت باممن کرن یاروی

مرا یار میریی لیوی بار کاہ

نکاہبان حافظ ہو میرا کریم

بہر وقت جوئیم کہ ازحق پناہ

عنایت خدا کی ہو مجہ پر فزون

مرییاس آویے میرا بادشاہ

#### دهم ماه بوه کویکه

کہ دسوان مہینا چرآ هی ہیہ پوہ

کیا دشمنان نے مریسنک دہروہ

کہ ونرین کی هی مریی ہیہ غزل
مین کہاتی ہون خون جگر بااندوہ

کیا دوتیان نے کچیے اب محبوس
مین رهتی پریشان با دل ستوہ

گی انتظار کیمین مدت کذر

نہ پونچا مریپاس اب لک کہ وہ

کہ یہ دہ مہینے ہویدہ تمام

یرا مریجیاتی ہے غم کا کروہ

#### يازدهم ماهما گھ

# کیا یارہویں ماہ مجھ کو بے تاب ہویا ماہنگ میں دل مرا بھنج کباب سنو تم حقیقت مرے حال کی پڑی ناتوانی بہ رنج و عذاب کہ اب زندگی کی قطع کر امید مرا کوئی دل شوق لیاؤ شتاب کہ یاراں مہینے گزر اب گئے نہ روثن کیا گھر مرا اُس مہتاب کہ ہیہات ہے میرا جینا ولے میں مر جاؤں گی منتظر ہو بے تاب

#### دواز دہم ماہ پھا گن

کہ پھا گن مہینے ہوا میں خوش حال
کیا بارہویں ماہ مجھ کوں نہال
نصیبوں نے میری کیے یاوری
میں دل شوق اپنے کا پایا وصال
ز قید جدآئی ز اندوہِ غم
کیا مجھ کوں آزاد قادر جلال
مرا یار میرے گلے لگ ملا
میں دیکھا بجن کا ہے روثن جمال
میں دیکھا بجن کیا ہے روثن جمال
خدا نے کیے میرے رثمن ملال

#### يازدهم ماه ما هنك كوئد

کیا یارہوین ماہ محکو بیتاب
ہویا ماہنک مین دلمیرا بچہ کباب
سنو تم حقیقت مریحال کی
پری ناتوانی برنج و عذاب
کہ اب زندگی کی قطع کر امید
میرا کوئدلشوق لیاو شتاب
کہ یاران مہینے کذر اب کیے
نہ روثن کیا کہر میرا اوس مہتاب
کہ هیات هیمیرا جینان ولی

#### دواز دہم ماہ پھکن

کہ پہاکن مہینے ہوا مین خوشحال
کیا باہروین ماہ کجکون نہال
نصیبوئیمری کیئے یاوری
مین درشوق آپنے کا پایا وصال
ز قید بجدآئی ز اندوہ غم
کیا مجکون ازاد قادر جلال
میرا یار میرے کلی لک ملا
مین دیکہیا ہجن کا ہی روشجمال
کیلے بختمیری سنو غوث تم
خدا نے کیئے میریرشمن ملال

#### حواشي

- <u>ا</u> اقبال نامه (همّه اوّل)؛ شيخ عطاالله؛ شيخ مجمد اشرف تاجركتب، لا بهور؛ [ديمبر ١٩٨٣ء]؛ ص ٧٠ -
  - <u>۲۔</u> مملوکہ:صاحبزادہ حسن واز شاہ صاحب ہنوالی بخصیل گوجرخان منطع راول پنڈی۔
    - <u>۳</u> قصّه دل آرام ودل شوق (قلمی) بص ۹۲ \_
      - <u>س\_</u> ايضاً:ص۵\_
- ۵\_ تذکره مخزن نکات؛ قیام الدین قائم چاندپوری؛ اترپردیش اُردوا کادمی، ککھنؤ ۱۹۸۵ء؛ ص۱۳\_
  - <u>۲\_</u> پنجاب میں اُردو، محمود شیرانی؛ اتر پر دلیش اُردوا کادی، کھنو، ۱۹۸۲ء؛ ص ۲۷۸۔
- ے\_ تذکر کا معرائے نوشا ہیا ہیں تریشریف احد شرافت نوشاہی ؛ اور بنٹل پہلی کیشنز ، لا ہور بطیع اوّل ۲۰۰۷ء ص۵۔
  - <u>۸\_</u> قصّه دل آرام ودل شوق ( قلمی ) بص۲\_
    - <u>9</u> ایضاً:۳۰۲ س
      - <u>ای</u> ایناً:س۸۔
  - اا\_ ديكھيے: تذكره شعرائے نوشاہیہ: ص٩٨،٩٥\_
    - <u>۱۲</u> قصّه دل آرام ودل شوق 'ص<sup>۱</sup>۲ ـ
      - <u>اليناً:ص۵۔</u>
      - <u>۱۳ ایضاً:صاب</u>
      - <u> 10۔</u> ایضاً:ص۲۔
      - <u>۱۲۔</u> ایضاً:۳
      - <u> 21 \_</u> ایضاً:ص9ا\_
  - <u>٨١ تاريخ</u> ادب أردو[ جلداوّل] ؛ لا بورمجلس ترقي ادب؛ جولا في ١٩٧٥ء ؛ ص ٩٣ م
    - <u> 19</u> پنجاب میں اُردو؛ص ۱۸۷۔

مخطوطے کے چند صفحات کی عکسی نقل

## اصول شحقيق اورقاضى عبدالودود

Research endeavours to explore the dormant realities of the world. It is an all encompassing activity which rums like a serum in every sphere of life. In Urdu language there is strong tradition of sound and valid research. Among the well known researchers who made their name in this realm, Qazi Abdul Wadud is distinguished for pioneering important principles and methods of research. His contribution is recognized by the scholars and researchers alike. In this article the author explores the mode of research and services of Qazi Abdul Wadud.

تحقیق زندگی کے سی بھی شعبہ میں ہو، ملفوف اور سر بند حقیقوں کی نقاب کشائی کا نام ہے۔ تحقیق کی تعریف اور اس کے ضوابط کی تفکیل و درجہ بندی کے کئی مراحل طے کیے جاچکے ہیں۔ مگر تلاش وجبتحو کا عمل ہنوز جاری ہے۔۔۔
تاہم منزل دُور ہے۔۔۔اُردو میں ادبی تحقیق کے حقیقی اور نمایاں بنیادگز ارول میں ایک محتر مومعروف نام قاضی عبدالودود کا بھی ہم منزل دُور ہے۔۔۔اُردو میں ادبی تحقیق کے بہت معیار کو اس ملک کے باشندوں کے اخلاقی معیار کی بستی کا نتیجہ قرار دیتے ہیں ہوتی ملک میں تحقیقت سے بعید بھی نہیں ہے ہم یہ بات شاعری اور نیثر کے حوالے سے بھی کہہ سکتے ہیں کہ نثر ایک حدود جہ بنجیدہ عمل ہے،مشرقی ممالک میں جس کی پیشکش شاعری کے مقابلے میں محدود ہے۔

تحقیق، جس حق گوئی، غیر جانبداری اور عالمانه شان کا تقاضا کرتی ہے، قاضی عبدالودوداس سے متصف وِکھائی دستے ہیں۔ قاضی صاحب کا انداز حقیق تجزیاتی ہے۔ جس میں وہ تاریخی عناصر کو بہر صورت پیشِ نِظرر کھتے اور حسبِ ضرورت ان سے اِستفادہ کرتے ہیں۔ وہ اس حقیقت سے اچھی طرح آگاہ تھے کہ جس شعبہ میں تحقیق کمل جاری ہو، اس شعبہ کی روایات سے آگاہی لازم ہے۔۔۔عہد گزراں کی بازیافت تحقیق کی نمایاں جہت ہے۔ امروز کی بلندوبالا عمارت، ماضی کی مضبوط بنیادوں پری استوار ہے۔

قاضی عبدالودودایک شخت گیم حقق کے طور پر جانے جیں۔ان کی تحقیقات کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بات دوٹوک انداز میں کرنے کے عادی تھے اوراس ضمن میں کسی کو خاطر میں نہ لاتے تھے۔ہم دیکھتے کہ انھوں نے غیر معروف اور غیر اہم اہل ِ قلم کے ساتھ ساتھ اہم اور نمایاں او با کی تخلیقات و تحقیقات کو بھی اپنی توجہ کا مرکز بنایا اس لیے کہ نمایاں اور معروف او با بھی قارئین پراثر انداز ہوتے ہیں۔ سوایسے میں ان کی تحریوں میں پائے جانے والی تاریخی اغلاط اور تسامحات کو بھی لوگ بچی ماننا شروع کر دیتے ہیں۔ ایسی غلط بات جو صدیوں سے درست مانی جارہی ہوتو محقق کا فرض ہے کہ وہ دلائل کے ساتھ حقیقت عالی کو

واضح کرے۔اُردوکے جن محققین نے اسے فرضِ عین سمجھا خالص تحقیق کورواج دیا،ان میں قاضی عبدالودود بھی شامل ہیں، جنھیں اُن کی معیاری تحقیق کی بنایر بھی معلم انحققین کے نام سے یاد کیاجا تا ہے اور بھی تنبیدالغافلین قر اردیاجا تا ہے۔

قاضی عبدالودود نے بابائے اُردومولوی عبدالحق، مولا نامجر حسین آ زاد، خواجہ احمد فاروتی اور گیان چند۔۔۔ جسے اہم ادیوں اور محققوں کی تحریوں کا بنظرِ ممین جائزہ لیا اور ان میں موجود خامیوں اور غلطیوں کی طرف نہ صرف توجہ دِلا کی بلکہ اصل کی جانب ہماری رہنمائی بھی کی۔ حق بحق داررسید کے اصول کو میز نظر رکھتے ہوئے افھوں نے منسوب اشعار کوان کے حقیق شعرا کی طرف لوٹا یا اور اُن کے حوالے بھی دیئے۔ پروفیسر نیر مسعود نے لکھا ہے کہ قاضی عبدالودود، نامور محقق مسعود حسن رضوی ادیب کے قریب ترین دوستوں میں سے تھے اور ادیب کے سب سے زیادہ ادبی اختلافات بھی قاضی صاحب ہی سے تھے۔ خصوصاً محمد حسین آ زاد کے سلط میں۔ آ زاد پر سب سے سخت تنقید قاضی صاحب نے ''آ زاد بہ حیثیت محقق'' میں کی ہے اور آ زاد کی سب می زیادہ مدافعت ادیب کی کتاب 'آ ہو جات کا تنقیدی مطالعہ' میں ہوئی ہے۔۔۔۔ادیب ان کی تنقیدی سخت گیری کی شکایت کرتے تو قاضی صاحب کی معاصروں کی تحقیقی غلطیوں کی مثال دے کر پوچھتے کیا آ پ چا ہتے ہیں، میں ایسے کی شکایت کرتے تو قاضی صاحب نے اس فیصلہ کن لہجہ سے پاچلتا ہے کہ وہ تحقیق کو صدر درجہ شجیدہ اور ذمہ دارانہ مل سمجھتے۔ تاہم وہ اس خمن میں وہ اور خمیل وہ اور خمین میں وہ احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوڑے۔ خاتی تھے۔ خاتی تھی مواس کی بیانوں پر 'بجاار شاذ کہوں قاضی صاحب نے اس فیصلہ کی تھے۔ تاہم وہ اس خمن میں وہ اور کی میلی کے جھوڑے۔ تھے۔ خاتی میں وہ اور خیل کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوڑے۔ خاتی کی میں وہ اس خمن میں وہ احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوڑے۔ خاتی کی سے دان کو کی میں وہ اس خمن میں وہ احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوڑے۔ خواتی کو کیا ہے۔

i قاضی عبدالودود پہلے نے کسی بات کا فیصلہ کر کے آگے کا منہیں کرنے ۔ جبیبا کہ حافظ محمود شیرانی کی کتاب'' پنجاب میں اُردو'' کے مطالعہ سے پتہ چاتا ہے کہ انھوں نے یہ فیصلہ پہلے کرلیا تھا کہ پنجاب کواُردو کا مولد ثابت کرنا ہے۔ چنانچہ اُن کی تمام تحقیق اس محود پر گھوتی ہے۔

ii قاضی عبدالودود کے طریقۂ کارمیں یہ بات بھی اہم ہے کہ وہ ہمیشہ غیر جانب داراور دوٹوک باتیں کہتے ہیں۔خواہ اس سے ان کے آباؤاجداد برحرف آئے یا حباب و متعلقین ناراض ہوں۔

iii قاضی عبدالودود کا حافظ بہت مضبوط تھا۔ کیکن صرف حافظے کی بنیاد پر انھوں نے بھی کو بات نہیں کہی۔ قاضی صاحب مآخذ اور ثبوت کی اہمیت اور ناگز بریت کوخوب خوب سمجھتے ہیں۔ اس لیے ہمیشہ Original مآخذ سے کام لیتے ہیں۔ Original مآخذ کود کھے بغیروہ کوئی بات حتمی طور برنہیں کہتے۔

iv قاضی عبدالود و دکوعام طور پرخشک مزاج کہا جاتا ہے۔ قاضی صاحب اپنی تحریر کے آئینے میں ایسے ہی ہیں کہ وہ تحقیق کو تحقیق کی حد تک ہی رکھتے ہیں۔

٧- قاضی صاحب حقیق کوتقید سے بالکل الگ رکھتے ہیں، الہذااس بنیاد پران کی تحقیق کو خالص تحقیق کہاجا تا ہے۔

پروفیسر نذیر احمہ نے اپنی کتاب ''قاضی عبدالودود تحقیقی و تنقیدی جائز نے '' میں ''اصول تحقیق '' کے زیر عنوان قاضی صاحب کا ایک بے صدا ہم مضمون بھی شامل کیا ہے۔ گونا گوں اوصاف اور خوبیوں کے حامل اس مضمون کے ابتدائی میں گواسے 'چندسر سری با تیں' قرار دیا گیا ہے۔ تاہم اس مضمون کے بغور مطالعہ سے پچھا لیسے رہنمااصول تحقیق مرتب کیے جاسکتے ہیں جو اس لیے اہمیت کے حامل ہیں کہ اُن کا ظہور قاضی عبدالودود دجیسے نا بغہ کے قلم سے ہوا ہے۔ قاضی صاحب نے اپنے موقف کی وضاحت کے لیے مثالیں بھی دی ہیں تاہم اختصار کے ساتھ اس میں سے چند سطور یہاں تحریر کی جاتی ہیں۔ قاضی عبدالودود کھتے ہیں ہو

۔۔ صخفیق کسی اَمرکواس کی اصلی شکل میں دیکھنے کی کوشش ہے۔کوشش کالفظارادۃٔ مستعمل ہوا ہے۔وجہ یہ کہ دیکھنااوردیکھنے کی کوشش ایک نہیں ،کوشش کامیاب بھی ہوتی ہےاور نا کام بھی ،کامیا بی بھی جزوی ہوتی ہے، بھی گُلّی ۔

- موضوع تحقیق کے ابتخاب میں اپنی صلاحیتوں کا لحاظ ضروری ہے اور یہ بھی دیکھنا چاہیے کہ جس سامان کی حاجت ہوگ، اس کی فراہمی لکھنے والے کے لیے ممکن ہے یانہیں۔
- بعض موضوعات ایسے بین که ان پر آزادی سے کچھ کھٹا ضرررساں ہوسکتا ہے اگراس کے لیے آمادہ نہیں توا یسے موضوع
   رقام اُٹھانا نامناسب ہے۔ کسی محقق کے لیے بینہایت نازیبابات ہے کہ اسے خوف راست گفتاری سے بازر کھے۔
- ہر بات یکساں اہمیت نہیں رکھتی لیکن بات اہم ہویا غیراہم ، محقق کو حق شقیق ادا کرنا چاہیے۔ بعض اوقات کوئی بات جو محض جزئی معلوم ہوتی ہے غیر معمولی اہمیت اختیار کر لیتی ہے۔
- محقق کوخطابت سے احتر از واجب ہے اور استعارہ وتشبیہ کا استعال صرف توضیح کے لیے کرنا چاہیے، آرائش گفتار کی غرض ہے نہیں۔
- اسا کے ساتھ صفات اسی وقت لانا چاہیے جب کوئی صفت لکھنے والے کی اصل رائے کو ظاہر کرتی ہو، تناقض و تضاد اور ضعف استحصا چاہیے۔ محقق کا مطفح نظریہ ہونا چاہیے کہ کم ضعف اِستدلال سے بچنا چاہیے اور مبالغے کو محقق کے لیے سم قاتل سمجھنا چاہیے۔ محقق کا مطفح نظریہ ہونا چاہیے کہ کم سے کم الفاظ میں پڑھنے والے پر مافی الضمیر ظاہر کردے۔ پیغلط ہی کیوں نہ ہو، مگر اسلوب بیان ایسا ہو کہ شہمے کی گنجایش ندر ہے۔
- اگرکوئی کتاب مصنف کی زندگی میں ایک بار سے زائد چھی ہو، تو اس کی صحیح شکل وہ ہے جو آخری بار چھی ہے۔ بشرطیکہ اگراس میں تغیرات ہوئے ہیں تو اس کا ذمہ دارخود مصنف ہو، کسی دوسر ہے تفض کے لیے بیرمناسب نہیں کہ اس کتاب کی ردکر دہ اشاعتوں کے اقتباسات بطور سند پیش کرے۔
- کتابوں کے قلمی شخوں میں بڑے شدید اختلاف پائے جاتے ہیں۔۔۔خودمصنف بھی ردّوبدل کر تار ہتا ہے۔اس کی متندشکل، آخری شکل ہے جس کی کتابت کے بعدمصنف نے کسی قسم کا تغیر نہیں کیا۔۔۔اس آخری شکل کی تلاش ہونی حیا ہے۔ یہ نہ ملے تواس نسخے سے کام لیا جائے ،جس میں الحاق کا احتمال مقابلیة کم ہے۔
  - 🔾 اہم مآخذ کی طرف رجوع کیے بغیر قطعی طور پر رائے قائم نہ کرنی جا ہیے۔
- عافظہ دھوکا دیتا ہے۔ لیکن کسی حد تک اس بر جروسا کیے بغیر چار ہ نہیں، ورنہ آپ کو اپنا نام ہتاتے وقت اپنا آڈٹٹی کارڈ جس پر آپ کا علم بھی ہو، دکھے لینا پڑے گا۔ سوال یہ ہے کہ کب جروسا کیا جائے اور کب نہیں؟ اس کا اطمینان بخش جواب جھے معلوم نہیں۔ دوبا تیں اسلیلے میں البتہ کہ سکتا ہوں، ایک یہ کہ برخض کو معلوم ہونا چا ہے کہ اس کا حافظ کن معاملات میں قوی اور کن معاملات میں ضعیف ہے۔ جھے سیکڑوں سنیں (سنین؟) جن کا تعلق تاریخ اُردو ہے ہے، معاملات میں کی بیلی فون نمبر مجھے یا دنہیں، اور وہ خود میرا ہے۔ دوسری بات بیہ کہ جن امور کے لیے حوالہ ضروری ہے وہاں جم وسانہیں کرنا چا ہے۔ اور کوئی بات ماخذ کی طرف رجوع کیے بغیر نہیں کہی جائے کہ عافظہ براع اور کیا ہے۔
  - 🔾 اگرکسی دوسرے کی نظم ونٹرنقل کی جائے توضحت متن کی پوری کوشش کرنی چاہیے۔
    - o محققین کے لیفن قافیہ سے واقفیت ضروری ہے۔
- ناموزوں شعرنقل ہُو، تو بیصراحت ضرور کر دی جائے کہ اس میں تقم ہے، ور نہ پڑھنے والا اگر بیسمجھے کہ ناقل کے نزدیک شعر میں کوئی عیب نہیں توبیاس کا قصور نہ ہوگا۔ وہ صاحب جوموز وں اور ناموز وں میں تمیز نہیں کر سکتے ، دواوین وغیرہ کی ترتیب کا کام اپنے ذمہ نہ لیں۔ دُنیا میں اور بہت سے کام ہیں۔ ایک نہ ہوسکا تو کیا ہوا۔
  - ن فنونِ ادبیہ کے مصطلحات سے واقفیت بھی ضروری ہے۔

فنِ تاریخ گوئی کے قواعد سے واقفیت ضروری ہے۔۔۔ سنین صرف ہجری،عیسوی اور فصلی نہیں ، اور بھی ہیں ، بیددیکھنا (۲۳) چاہیے کہ تاریخ گونے کس سے کام لیا ہے۔

سوله صفحات کومحیط اس وقیع اور پُرمغز صفحون میں ہے محولہ بالاسطور میرے نزدیک محققین و مدونین کے لیے ''اقوالِ
زرّین' کا درجہ رکھتی ہیں۔ایک ایک جملے کی بنیاد پر قاضی عبدالودود نے دلیوں اور مثالوں کی دِکش مجارت کھڑی کر دی ہے اور
پورامضمون پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے۔اس مضمون میں دوسرے اہلِ قلم اور محققین کی لغزشوں کے ساتھ ساتھ قاضی عبدالودود نے
اپنی بعض خامیوں کی جانب بھی اِشار میر کے اپنے وسیع الظر ف ہونے کا ثبوت بہم پہنچایا ہے۔اس لیے کہ ایک اچھا محقق بھی
اپنی دائے کو حرف آخر خیال نہیں کرتا اور نہ تحقیق اس کلیے قاعدے کو تسلیم کرتی ہے۔اپ اس مضمون میں ایک مقام پرقاضی
صاحب نے لکھا ہے کہ جافظہ دھوکا دیتا ہے لیکن کسی حد تک اس پر بھروسا کے بغیر چارہ نہیں۔اس ذیل میں قاضی صاحب نے
رسالہ'' نقوش' 'لاہور کے آپ بیتی نمبر میں مدیر'' نقوش' کی فرمایش پراپنے حالات کھے تھے۔قاضی صاحب نے اس حوالے
سے بتایا ہے کہ اپنے ہزرگوں کے ذِکر میں حافظے پراعتا دکیا تھا۔ مجھ سے ایک فاحش نططی میہ ہوگئی کہ میں نے نسب نام
میں ایک نام ہی چھوڑ دیا۔ اس اعتراف کے فوراً بعد قاضی صاحب نے میر حسن کے اس نسب نامہ کا ذِکر بھی کیا ہے جوانھوں نے
د بیاچ کلیا ہے اور تذکر کو شعرامیں دیا ہے۔قاضی صاحب نے بتایا ہے کہ وہ اس باب میں متفاوت ہے کہ ایک میں ایک نام زیادہ میراما می بر ہوتا ہے۔ کی کا ذمہ دار حافظ معلوم ہوتا ہے۔
ہے حالاں کہ دونوں جگہ خاتمہ میراما می بیہ ہوتا ہے۔ کی کا ذمہ دار حافظ معلوم ہوتا ہے۔

جمیل احمد خال نے قاضی عبدالودود کی مرتبه و مدونه کتب اور مقالات کا اِشاریه مرتب کیا ہے۔ یہ اِشاریه پروفیسر نذیراحمد کی کتاب''قاضی عبدالودود — تحقیقی و تقیدی جائز ئے''میں شامل ہے۔ ترتیب و تدوین کے عنوان کے تحت یہ تفعیلات درج کی گئی ہیں:

- ا۔ عیارستان (تین کتابوں پر مفصل تبصرے ہیں۔میرتقی میر، حیات اور شاعری ازخواجہ احمد فاروقی ، دیوانِ فائز دہلوی، مرتبہ معود حسن رضوی ،مرقع شعرام رتبہ رام ہابوسکسینہ۔)
  - ۲۔ اشتر وسوزن: (دوکتابوں پرتیمرے ہیں۔عمدہ منتج یعنی تذکرہ سروراورشاد کی کہانی شاد کی زبانی۔)
    - ٣- تذكرهٔ شعرا،مصنفها بن المين الله طوفان
      - سم د بوان جوشش عظیم آبادی
      - ۵۔ قاطع بُر ہان اور ورسائل متعلقہ
    - ۲ قطعات دِلدار،دِلدار بيك دِلدار، بهارك قديم أردوشاع كا كلام\_
- ے۔ آ ثارِغالب۔ آ ثارغالب کا بہت بڑا کا کلام حصقامی کتابوں سے لیا گیاہے، جو کتابیں اس وقت دست رس سے باہر ہیں، جس میں فارسی خطوط تکیم حبیب الرحمٰن مرحوم کے ایک قالمی مجموعے سے ماخوذ ہیں۔
  - ٨ خطبها فتتاحيه بين الاقوامي غالب سيمينار
    - 9۔ شهرآ شوب قال -

ُ جمیل احمدخال نے قاضی عبدالودود کے جن مقالات کی تفصیل دی ہے۔ان کی تعداد ۲۹ بتائی گئی ہے۔ان میں سے بیش تر مقالات ماہنامہ''معیار'' با نکی پور، پٹینہ، ماہنامہ''معارف'' عظیم گڑھ، ماہنامہ''معاصر'' پٹینہ، سہ ماہی''نوائے ادب' علی گڑھ،' نقوش''لا ہور'' خدا بخش لا ئبر سری جزئل'' پٹینی زینت ہے۔

قاضی عبدالودود دلیل کے ساتھ بات کرنے کو تحقیق کا گسن خیال کرتے تھے۔ یہی سبب ہے کہ وہ کسی تحریر کے تسامحات کی نشان دہی کے لیے امیر پیر پورمطالعہ سے کام لیتے اور اپنی بات بہر حال اسی اسلوب میں کرتے جو تحقیق کے لیے

بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔اس لیے کہ تحقیق میں شاعرانہ اسلوب اور داستانوی رنگ بیان کی کوئی گنجائش نہیں۔قاضی عبدالودود کے اس اسلوبِ تحقیق کی بہت ہے محققین نے داددی ہے۔قاضی عبدالودود کا بیانداز ملاحظہ ہو:

''ڈاکٹر مختارالدین احمہ نے پٹنہ کی ادبی شخصیتوں پر جومقالہ''نقوش' میں تحریر کیا تھا، اس میں جناب شاہ محمد سن بنا بستاہ محمد سن کہ ادبی خصیتوں پر جومقالہ''نقوش' میں تحریر کیا تھا، اس میں بھی دیکھا ہوگا، کیکن وہ نظر تو نہیں آتی کہ داغ کے شاگر دسمجھے جاسکیں اور وہ میرے رشتہ دار ہیں اور کسی زمانے میں ہم محلّہ بھی تھے۔ داغ کی وفات کے وقت وہ تین چارسال کے ہوں گے، استادی شاگر دی کا کیا سوال ہے۔ قیس مرحوم نے شاد تظیم آبادی پر جو کتاب کھی ہے اس میں انھوں نے شاگر دِشاد بتایا ہے، وریہی تھے ہے۔''(2)

مولوی عبدالحق نے ''خطبات گارساں دتاسی'' کے مقدمے میں لکھاہے کہ:

''اس میں (تذکروں کے مقابلے میں) زیادہ تحقیق اور تقید سے کام کیا ہے۔ ایک بات جو ہمارے تذکروں میں مفقود ہے وہ میہ ہے کہ اس نے ہرمصنف یا شاعر کی کلام سے بعض ایسے نتائے اور معلومات اخذ کیے ہیں جن سے اس کی زندگی اور سیرت پر روشنی پڑتی ہے۔۔۔اس کتاب میں جا بجا غلطیاں پائی جاتی ہیں۔ اس کی ایک وجہ تو میہ ہے کہ اس زمانے میں بہت سی سیرت پر روشنی پڑتی ہے۔۔۔اس کتاب میں جواس وقت ہماری دسترس میں ہیں۔ دوسرے آخروہ غیر ملک کا شخص تھا اور بھی ہندوستان السی معلومات ظہور میں نہیں ہواتھا۔ اس سے ہمارے اور ہمارے معاملات کے سیجھنے میں کہیں کہیں کہیں خلطی کا سرز دہو جانا تعجب کی بات نہیں۔ تعجب اس۔۔۔پر ہے کہ اس اجنبی محض نے۔۔۔پیرس میں میٹی کرایس بے شکل اور عجب کتاب کھوڈ الی۔ '(۸) مولوی عبرالحق کی اس رائے کی بابت قاضی عبدالود ودکھتے ہیں کہ:

''تاریخ ادبیات سخنیم جلدوں میں ہے اور ایک ایسی زبان میں جس سے ڈاکٹر عبدالحق قطعاً نا آشنا ہیں، مگریہ بات اس سے مانع نہ آئی کہ وہ اس کے متعلق اس طرح اظہار رائے کریں کہ گویا اس کا لفظ لفظ ان کی نظر سے گزر چکا ہے۔ یہ ''ہیمٹل'' نہ ہو مگر'' عجیب' ضرور ہے۔ وہ ایک ایسی کہ اس میں جا بجا نہ ہو مگر'' عجیب' ضرور ہے۔ وہ ایک ایسی کہ اس میں جو اغلاط سے بھری ہوئی ہے یہ لکھتے ہیں کہ اس میں جا بجا غلطیاں ہیں۔ کثر ت اغلاط کی محض میدو جہزہیں کہ جس زمانے میں وہ وجود میں آئی ہے، بہت ہی باتیں جو اب منظر عام پر آئی ہیں۔ پر دہ اخفا میں تھیں اور دتا ہی کو ہندوستان آنے کا موقع نہیں ملاتھ اور غیر معمولی طور پر بے پر واواقع ہوا تھا، اُردو فاری سے محل معمولی واقع ہواتھا، اُردو فاری سے محل انجھی طرح کام لے سکتا تھا۔'' (۹)

یدرائے دینے کے بعد قاضی عبدالودود نے گارساں دتا ہی کی • ۸ غلطیوں کی مدلُ نشان دہی کر کے دفت نظری اور متانت فِکر کے نا قابل تر دید ثبوت فراہم کیے۔ یہی نہیں بلکہ سلسلۂ کلام جاری رکھتے ہیں۔ قاضی عبدالودود نے بتایا کہ خطبات گارساں دتا ہی جوفرانسیسی زبان میں ہے کوفرانسیسی جانے بغیر ترجے کے اغلاط کی تھیج ہو سکتی تھی مگر مخشیوں نے اس کی طرف توجہ نہیں مترجم کی طرف سے اضافہ ہے اور کہیں عبار توں یا کسی خاص لفظ کا ترجمہ نہیں ہوا۔ اور اس ذیل میں قاضی عبدالودود نے مخشیوں کی اٹھارہ خامیوں کی جانب توجہ دلائی ہے۔ یا درہے کہ قاضی عبدالودود نے خشیوں کی باللہ ودود اشیہ میں رقم طراز ہیں کہ:

''فرانسیسی کتاب میری نظر سے گزرگ ہے گراس وقت پیشِ نِظر نہیں، میں نے محض چند خطبات کے ترجے کا صل سے مقابلہ کیا تھا، میں سب کے متعلق رائے نہیں دے سکتا۔''(۱۱)

عبدالودود نے لکھا کہ:

'' نکات کے ۱۰ شعرامیں سے صرف ۱۳ الیے ہیں جن کے کلام کی نسبت میرکی رائے'' بیبا کانہ'' کہی جاسکتی ہے۔ اس موقع پر قاضی عبدالودود نے یکرو، یقین ، عا جز بضلی ، داود ، مجمعلی حشمت ، تاباں ، خاکسار ، قدر ، عا جز ، عشاق ، قدرت کے نام کے بار اہ شعراکے حوالے سے میرکی فارسی عبارتوں سے اِقتباسات نقل کیے ہیں اور لکھا ہے کہ بیشتر کلام کے بارے میں کوئی رائے ہی ظاہر نہیں کی ، بہتوں کی نسبت جو کچھ کھا ہے اس کے لیے مطلقاً بے باکی کی ضرورت نہتی ۔'' (۱۳۱)

مولوی عبدالحق نے تذکرہ''عقد بڑیا''میں ایک جگہ صحفی کو حاتم کا ہم عصر بتایا ہے اور لکھا ہے کہ''مصحفی کی حاتم سے لے کر نصیرالدین تک ذاتی ملاقات تھی۔ بعض ان میں سے بزرگ تھے۔ جیسے حاتم ،خواجہ میر درد، میر ،سودا، فغال وغیرہ۔۔'' اس پرقاضی عبدالودود'' دیوان زادہ حاتم'' کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ :

'''حاتم اااھ میں پیدا ہوئے تھے اور صحفی الاااھ میں کچھ آل یا بعد متولد ہوئے۔ دیباچہ جس وقت ککھا گیا تھا، صحفی کی طفولیت کا زمانہ تھا، اس میں نہان کا ذِکر ہے اور نہاس کی کوئی وجہ ہے کہ اس زمانے میں حاتم ان کے بارے میں کچھ کبھتے ''(۱۲)

مشفق خواجہ نے اپنی کتاب''غالب اور صفیر بلگرامی'' میں صفیروغالب کے دوخطوط شائع کرنے کے بعداُن کے متنازع فیۂ ہونے کی بات کی ہے اور مقدمہ میں قاضی عبدالودود کی رائے بھی نقل کی ہے؛ جس میں قاضی عبدالودود نے صفیروغالب کے دوخطوط کو جعلی قرار دیا ہے۔ قاضی عبدالودود کی رائے ملاحظہ ہو:

''میں نے نادرخطوط غالب کے تبصرے میں جو''معاصر'' پٹنہ میں شائع ہوا تھا،موصوف (سیّد وصی احمد بلگرامی) سے دریافت کیا تھا کہ صفیروغالب کے خطائھیں کہاں سے ملے؟ لیکن انھوں نے اس کا کچھ جواب نہیں دیا۔ ید دونوں خط میری رائے میں جعلی ہیں اور جعل سازی کی غرض بیثابت کرنا ہے کہ بخن، صفیر کے شاگر دیتھے''(کا)

قاضی صاحب نے سبب بیہ بتایا کہ:

''صفیر کے خط میں دہلی جانے اور وہاں غالب سے خن کے متعلق گفتگو آنے کا ذِکر ہے۔صفیراواکل ۱۲۸۲ھ میں

دہلی گئے۔۔۔وہاں دوڈ ھائی مہینے تھہرے ہیں۔۔۔اس سے لازم آتا ہے کہ خط دہلی سے واپسی کے بعد کا ہو۔غالب کے خط میں جوان کی عمر کا ذِکر ہے اس سے اس کا زمانہ تحریر ۱۲۸۲ھ ثابت ہوتا ہے کین سروش بخن (قطعات تاریخ طبع اور تاریخ وتاس جلد ۲، ص اے ۱۸۱۱ھ میں لکھنؤ کے مطبع نول کشور نے چھاپ کرشائع کر دیا تھا۔ اس لیے میمکن نہیں کہ یہ خطاس کے بعد لکھے گئے ہیں۔جعل کسی ایسے خص نے بنایا ہے جو سروش بخن طبع اوّل کے سال انطباع سے ناوقف ہے اور اس بنا پر میں یہ بہتا ہوکہ اس کے ذمہ دارصفیرنہیں۔ یہ ستجدہے کہ وہ اسے نہ جانے ہوں۔''(۱۸)

وسیج المطالعہ ہونا تحقق کی نشان ہی نہیں ضرورت بھی ہے۔ عمیق اور با مقصد مطالعہ تحقق کے لیے تحقیق کے راویہ خار میں آسانیاں فراہم کرتا اور بہتر تحقیق بنائج کے استباط میں مددگار ہوتا ہے۔ اس مقصد کے لیے بین العلوی مطالعہ زیادہ کار آمد ہوتا ہے۔ قاضی صاحب نے لکھا ہے کہ فارس کے علاوہ انھوں نے پہلوی زبان بھی سیمی تا کہ وہ قدیم فارس شعرا کے ساتھ مرزا غالب کو حقیقی طور پر بھی سکیں۔ وہ مبادیا ہے قانون اور فلسفہ ونفسیات سے بھی آگاہ تھے۔ ان کا کہنا ہے کہ منطق نے بتایا کہ تنافس و تفناد کیا ہے اور صحت فکر کے لیم عالمہ طوں سے بچنا کس قدر ضروری ہے، نفسیات نے سکھایا کہ اعمال کے محرکات تنافض و تفناد کیا ہے اور صحت فکر کے لیم عالمہ طوں سے بچنا کس قدر پیچیدہ ہے اور کسی انسان کے متعلق رائے قائم کرنا کس فدر مشکل ہے۔ قانون شہادت کی تعلیم میں ہے کہ واقعات اور آرامیں تمیز کی جائے۔ بید میکھا جائے کہ گواہ جو بھی تہتا ہے وہ کس صدتک ذاتی مشاہدے پر بینی ہے اور کس صدتک ساعت پر گواہوں کے بیانات پر کسی اجھے و کیل کی جرح جس شخص نے دیکھی حدتک ذاتی مشاہدے پر بینی ہے اور کس صدتک ساعت پر گواہوں کے بیانات پر کسی اجھے و کیل کی جرح جس شخص نے دیکھی جہ اس کا احساس ہوگا کہ جو با تیس پہلے بڑے اعتاد سے کہی گئی تھیں، وہ کئی نا قابل قبول تھیں۔ گواہوں کے بیانات پر کسی اجھے و کس کی جرح جس شخص نے دیکھی تحقیقات سے دلچیسی رکھنے والوں کو اسٹیفلی گارڈ نر کے وہ ناول پڑھنے کی ترغیب دی ہے جس میں پیری میسن گواہوں پر جرح کرتا ہے۔ انھوں ایک لیور ٹی نقابل کے وہ ناول پڑھنے کی ترغیب دی ہے جس میں پیری میسن گواہوں پر جرح کرتا ہے۔ انھوں ایک لیور ٹی نیال کی بیان عالم بیان غلط فہنی کی طرف کی خور کیا جاتا ہے۔ کوئی کی حرف کی کہ کے دور آل

'' قاضی صاحب نے تبھروں کے واسطے سے نئی نسل کو تحقیق کے آداب سکھائے ،اصولوں کا عرفان بخشا اورا حتیاط کی اہمیت کو ذہن نشین کیا۔ اُن کے تبھروں میں تحقیق کے طریقۂ کار کے سلسلے میں سب سے زیادہ موادم محفوظ ہے اور تحقیق کا کوئی طالب علم اِن تبھروں کو پڑھے بغیر بہت سے ضروری امور سے واقف نہیں ہوسکتا۔''(۲۱)

یدرائے سیّد المحققین رشید حسن خال مرحوم کی ہے۔ جنھوں نے اپنے ایک مضمون'' قاضی عبدالودود بہ حیثیت تیمرہ نگار' میں قاضی عبدالودود کے طرزِ تحقیق اوراستنباطِ نتائج پرسیرحاصل گفتگو کی ہے۔ انھوں نے لوگوں کی آراکورڈ کیا ہے جن میں قاضی صاحب کو تخ بی محققین کے زمرے میں شامل کیا گیا ہے۔ رشید حسن خال نے'' نازہ واردِ بساطِ تحقیق'' کو یہ مشورہ بھی دیا ہے کہ آپ کو قاضی صاحب کے جتنے تبصر ہول کیا گیا ہے۔ رشید عور کے ساتھ دِل لگا کراور نظر جما کر پڑھ جائے، آپ کو جہاں بہت ہی نئی با تیں معلوم ہوں گی، وہاں یہ بات بھی معلوم ہوگی کہ قاضی صاحب نے اپنے تبصروں میں صرف اعتراضات نہیں کیے ہیں، صرف غلطیاں نہیں نکالی ہیں، شیخی بات کو بھی بتایا۔ یہ بھی بتایا ہے کہ جو پھی کھا ہے وہ اگر غلط ہے صرف اعتراضا جائے ہیں۔ اس میں کے بیں، صرف غلطیاں نہیں نکالی ہیں، شیخی بات کو بھی بتایا۔ یہ بھی بتایا ہے کہ جو پھی کھا ہے وہ اگر غلط ہے تو کیا لکھنا جائے ہیں۔ '(۲۲)

قاضی عبدالودود کوستائش گربھی بہت ملے مگر قاضی صاحب کے مانند دوٹوک بات کرنے والے بھی کم نہیں ہیں۔ ڈاکٹر نثاراحمد فاروقی بیتو مانتے ہیں کہ قاضی عبدالودود نے ادبی تحقیق کے ذیل میں جوخد مات انجام دی ہیں۔ وہ اہم ہیں کہ انھوں نے اپنے معاصر اہلِ قلم کے شعور تحقیق کو بیدار کرنے میں بہت اہم رول ادا کیا۔ وہ زمرہ اہلِ تحقیق میں اپنی منفرد خصوصیات سے ہمیشہ نمایاں رہیں گے۔ تاہم اُن کا کہنا ہے کہ قاضی صاحب اپنی اُنا 'کے حصار سے باہز ہیں آسکے۔ ان کی تحقیق شک اور الزام سے شروع ہوتی ہے اور وہ آخر تک اس چکا ہوسے باہر نہیں نکل پاتے۔ (۲۳) ڈاکٹر نثاراحمہ فاروتی، قاضی عبدالود ود کے طریح حقیق کوزیادہ پند نہیں کرتے تھے۔اس کے باوصف وہ یہ کیے بغیر ندرہ سکے کہ قاضی صاحب نے جو تحقیقی کام کیے ہیں ان کی موضوعات کے اعتبار سے ابنی اہمیت نہیں ہے جتنی اصول وطریق کاراور طریز استدلال واستنباط کے اعتبار سے ہواوراس میں کچھشک نہیں کہ قاضی صاحب نے اپنے معاصر اہل قلم کے شعور تحقیق کو بیدار کرنے میں بہت اہم رول اداکیا۔ وہ زمرہ کا اللہ تحقیق میں اپنی منفر دخصوصیات سے ہمیشہ نمایاں رہیں گے۔

کلیم الدین احمد جیسا سخت گیرنقاد بھی قاضی عبدالودودکوداددیے بغیر نه ره سکا۔ان کا کہنا ہے کہ قاضی صاحب کا نقطہ نظر سائنٹفک ہےوہ پوری جانکاری بہم پہنچاتے ہیں جو شے جیسی ہے اُسے و لیم ہی دیکھنا چاہتے ہیں اور پھراسے و لیم ہی کرنا چاہتے ہیں،وہ نہیں چاہتے ہیں کہ اس میں کسی قتم کی تبدیلی ہو،ارادی یا غیرارادی طور پراس میں پچھفر ق آئے۔

پروفیسرنڈریا تھروہ با کمال شخصیت ہیں جھوں نے دوسر مے محققین کے مانند قاضی عبدالودود کے حوالے سے لکھے گئے مضامین اور مقالات (جو پہلے' غالب نامہ' کے قاضی عبدالودود نہر کی زینت بنے ) کو کتابی صورت دے کراہم ادبی فریضہ ادا کیے مضامین اور مقالات (جو پہلے' غالب نامہ' کے قاضی عبدالودود سے تقیق و تقیدی جائزے' میں پروفیسرنڈریا تھ قاضی صاحب کوایک قاموی شخصیت کے مالک قرار دیتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ قاضی صاحب عظیم دانشوراور محقق سے انھوں نے تحقیق کو نئے جہات سے آشا کیا، روایت پر سی پر ضرب کاری لگائی، ب با کی کا در س دیا، مرعوبیت کاطلسم تو ڑا، ان وجوہ سے ان کی تحقیق اس درج پر پہنچ گئی کہ ہندوستان ہویا پاکستان، یہاں کا کوئی محقق ایسانہیں، جو قاضی صاحب سے متاثر نہ ہوا۔ (۲۲) عصر حاضر میں جامعات کی سطح پر بقیدِ حیات اہلِ قالم پر جو قتی کا مرکزے کی اجازت نہیں دی جاتی ۔ خدشہ ہی ظاہر کیا جاتا ہے کہ محقق کسی دباؤ میں آ کر چو تحقیق ادانہیں کر پائے گا یا گھروہ کسی مصلحت کا شکار ہو کر رہ جائے گا۔ ایسے میں قاضی عبدالودود کا طرقے تحقیق ہو کوئی وجہ نہیں کہ بقیدِ حیات اہلِ قلم کے خوف کے باوصف قلندروں جسیا طریق اختیار کرلے اور اس کی زباں ول کی رفیق ہو تو کوئی وجہ نہیں کہ بقیدِ حیات اہلِ قلم کے حوالے سے اسی طرح دادِ تحقیق دی جاسکے جس کا پر چم پہلے پہل بڑی جرائت اور متاثر گن استقامت کے ساتھ قاضی عبدالودود نہا کہ باند کیا تھا۔

جامعات میں محقق کے اوصاف کا ذکر کرتے ہوئے اس کے مختاط ہونے کے وصف کو خاص طور پر اجا گر کیا جاتا ہے۔ قاضی عبدالودود اِس حوالے سے ممتاز ترین منصب پر رونق افروز ہیں۔ جان بو جھ کر خاموثی اختیار کرنا اُن کے بس میں نہ تھا۔ انھوں نے تحقیق میں قانونِ شہادت کو اس عمد گی کے ساتھ برتا ہے کہ اس کی بدولت اردو تحقیق نئے جہانِ معانی سے آشنا ہوئی۔ قاضی عبدالودود کے بغیراردو تحقیق و تدوین کوموجود معیار و مقام تک پہنچنے میں جانے کتنے برس مزیدا تنظار کرنا پڑتا۔

\_\_\_\_\_

## حواله جات وحواشي

- ا۔ نیر مسعود، پروفیسر: سیّد مسعود حسن رضوی کی ادبی زندگی ،مشموله: سیّد مسعود حسن رضوی ادیب\_حیات اور کارنا ہے، نئی دہلی: غالب انسٹی ٹیوٹ، ۱۹۹۲ء، ص ۴۷۔۴۷
- سی می با در این مرتبه: پروفیسرابن کنول، دروقتی میں قاضی عبدالودود کے امتیازات، مشموله: تحقیق ویدوین، مرتبه: پروفیسرابن کنول، دبلی: کتابی دُنیا، ۲۸۸–۲۸۸ دبلی: کتابی دُنیا، ۲۸۸–۲۸۸
- سور عبدالودود، قاضی، مشموله: قاضی عبدالودود\_ تحقیقی و تقیدی جائزے، مرتبہ: یروفیسر نذیراحمد، نئی دہلی: غالب انسٹی

ٹیوٹ،۱۹۹۱ء، ص۸۸ یا کا

م\_ عبدالودود، قاضی،الیضاً،ص• ۱۸

رسالہ''نقوش''لا ہور کا آپ بیتی نمبر دوضخیم و جمیم جلدوں پر مشتل ہے۔ قاضی صاحب کا خودنوشت مضمون دوسری جلد میں شامل کیا گیا ہے (صفحہ نمبر دا•۱ تا ۱۰۲۱) نقوش کا بیشارہ جون۱۹۶۳ء میں إدارہ فروغ اُردو، لا ہور کے زیراہتمام شاکع ہوا۔ مدیر محمطفیل تھے۔اس مضمون کے حواثی میں قاضی عبدالودود نے ابتداً اپنے شاعر اور کہانی نویس ہونے کی جانب بھی اِشارہ کیا ہے۔وہ کھتے ہیں کہ میں شاعر ہر گرنہیں لیکن موزول طبع ضرور ہول لڑکین میں بہت سے مصر سے موزوں کیے۔ پہلا کمل شعر جو میں نے بیت بازی کے سلسلے میں شاید بارہ برس کی عمر میں کہا ہوتھا۔

ژولیدہ بال کیوں ہیں چہرہ ہے کیوں پریشاں مرگ رقیب کی کیا تم نے خبر سنی ہے

ڈاکٹر مختارالدین نے جواشعارا پے مضمون میں میری طرف منسوب کیے ہیں۔ان میں سے کچھفار ہی اشعار کا ترجمہ ہیں یہ بات نہ جانے کیوں اُنھوں نے نہیں کھی۔(نقوش آپ ہیتی ،نمبرلا ہور ،ص ۱۰۱۸)

قاضی عبدالودود نے اِسی مضمون کے حاشیہ میں اپنے کہانی نولیں ہونے کا نِر کبھی کیا ہے۔۔۔ان کے الفاظ ملاحظہ ہوں''۔۔۔شاید۱۹۱۳ء میں،مَیں نے ایک کہانی ککھی تھی جوخالص رومانی تھی اور جس کے اسلوب میں پریم چند کااثر نمایاں تھا۔وہ پرچہ جس میں بہ ثالغ ہوئی،میرے پاس موجوز نہیں۔' (نقوش،آب بیتی نمبر،ص ۱۹۰۹)

۵۔ عبدالودود، قاضی مشموله: قاضی عبدالودود- تحقیقی و تقیدی جائزے من ۱۸۰

ا جمیل احمر خان ، مشموله: قاضی عبدالودود - تحقیقی و تقیدی حائزے، ص ۲۹۸ - ۲۲۸

ے۔ عبدالودود، قاضی : بحوالہ: قاضی عبدالودود- تحقیقی وتقیدی جائزے، ص۱۸۳

۸ عبدالحق،مولوی، بحواله: عبدالحق بحثیت مصنفه: قاضی عبدالودود، پٹنه: خدا بخش اور منثل پیک لائبر ریی، ۱۹۹۵ء

9 عبدالودود، قاضى، عبدالحق بحثيت محقق، ص٢١٧

٠١ عبدالودود، قاضي،الضاً، ١٣٥ - ٢٣١

اا عبدالودودقاضی،حاشیه،ایضاً،ص ۲۳۷

۱۱ عبدالحق،مولوي، پیش لفظ: تذکره نکات الشعرا،اورنگ آباددکن: انجمن ترقی ادب طبع ثانی،۱۹۳۵ء، ص

۱۲۳ عبدالودود، قاضى ،عبدالحق بحثيت محقق ، ١٢٣٠

۱۲۵ عبدالودود، قاضی، ایضاً م ۱۲۵

۵۱\_ عبدالحق،مولوی: مقدمه: تذکره عقد ثریا، دبالی: جامع برقی پریس، باراول ۱۹۳۴ء، س ح

۱۷\_ عبدالودود، قاضي،ايضاً ، ٢٢٠

(i) افسر صدیقی امروہوی نے بھی بہت سے متخالف آرا پر بحث کے بعد صحفی کا من ولادت ۱۲ااھ بتایا ہے۔افسر صدیقی کی بیہ کتاب ۱۹۷۵ء میں مکتبہ نیادورکراچی سے شائع کی۔

(ii) شیخ ظہورالدین حاتم کا مجموعہ کلام' ' دیوان زادہ'' کے نام سے شائع ہوا جسے ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار نے مرتب کیا جو مکتبہ جدیدلا ہور کے زیراہتمام ۱۹۷۵ء میں شائع ہوا۔

کا۔ عبدالودود، قاضی، بحوالہ: غالب اورصفیر بلگرامی، مصنف: مشفق خواجہ، کراچی: مصری مطبوعات، ۱۹۸۱ء، ص ۸۵\_۸۵ قاضی صاحب نے غالب اورصفیر بلگرامی کے خطوں کا جائز ہیر مشتمل مضمون ما ہنامہ ''ہ ج کل'' دہلی میں' غالب کے

- خطوط صفیر بلگرامی کے نام' کے نام سے شائع ہوا تھا۔ (بحوالہ: قاضی عبدالودود بحقیقی و تقیدی جائزے، ص ۲۳۹
  - ۱۸ عبدالودود، قاضی، بحواله: غالب اورصفیربلگرامی ، ص ۸۵
- 9۱۔ عبدالودود قاضی:مشموله مجلّه ُمعاصرُ پیٹنہ قاضی عبدالودود نمبر، شارہ اگست ۲ ۱۹۷ء، ص ۷، بحوالہ: قاضی عبدالودود\_تحقیقی و تقیدی جائزے، ص۱۳۴۳
  - ۲۰ عبرالودود قاضي، ايضاً ، ١٣٢٠
  - ۲۱ رشید حسن خان: قاضی عبدالودود به حیثیت تیمره نگار، مشموله: قاضی عبدالودود \_ تحقیقی و تقیدی جائزے، ص ۱۳۰۰
    - ۲۲\_ رشيد حسن خال، ايضاً ، ١٢٧
- ت المراحم فاروقی، ڈاکٹر: اُردو تحقیق کی روایت اور قاضی عبدالودود، مشمولہ: قاضی عبدالودود \_ تحقیقی و تقیدی جائزے، ص ۱۱۷
  - ۲۷ نثاراحمه فاروقی ، ڈاکٹر:ایسناً ، ۱۲۲۲ ۱۲۲
  - ۲۵ کلیم الدین احمد، پروفیسر: قاضی عبدالودود، مشموله: قاضی عبدالودود\_ تحقیقی و تنقیدی جائزے، ص۳۲٫۳۳
    - ۲۷ ـ نذریاحمر، پروفیسر، پیش لفظ: قاضی عبدالودود تحقیقی و تقیدی جائزے، ص

## داغ اور مرادِ بيانی

Dagh Delhvi is essentially a prolific Ghazal-writer. His poetry is distinguished by its purity of idiom and simplicity of language. He is one of those few poets who emphisize poetic diction and purity of linguistic structure of Urdu. Moreover he did not use the words in those meanings which are given in the dictionary. Words used by him have a poetic meaning and a creative approach to the society. There is a need of close reading to understand his poetry, so that his poetic language can easily and substancially be compriharded completely by the respected readers.

ضرورت اس امرکی ہے کہ اردواد بیں الفاظ کے وہ معنی تلاش کیے جائیں جو لغات میں موجوز نہیں ہوتے ، کین تخلیقی اظہارات میں ان کی مرادی تعییر منکشف ہوتی ہے۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ ادبی متون کی وہ فرہنگیں تیار کی جائیں جو نئی لغت سازی میں معنی کے ان لامحدود امکانات کو ظاہر کریں، جوزبان کی ترقی میں ایک سنگ میل ثابت ہو۔ دیکھا جائے تو فرہنگ سازی میں مراد کو کلیدی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ رشید حسن خاں کا خیال ہے کہ فرہنگ نگاری کا مقصد یہ ہے کہ پرانے اور خے شاعروں کے دواوین، مثنویات، دوسری منظوم ومنثور داستانوں اور تحریروں میں استعال ہونے والے ایسے الفاظ شامل کیے جائیں، جن کا ہمارے زمانے میں چلان عام نہیں رہایا تو وہ متروک ہو چکے ہیں یا پھران کا تلفظ اور معنی بدل گئے ہیں یا پرانے معانی کے ساتھ نئے معانی بھی ان کے ساتھ شامل ہو گئے ہیں۔ ان کے معنوی متعلقات اب بیش ترلوگوں کو معلوم نہیں یا اچھی معانی کے ساتھ شامل ہو گئے ہیں۔ ان کے معنوی متعلقات اب بیش ترلوگوں کو معلوم نہیں یا اچھی معانی کے ساتھ شامل ہو گئے ہیں۔ ان کے معنوی متعلقات اب بیش ترلوگوں کو معلوم نہیں یا اچھی معانی ہو سکے گا کہ پرانے متنوں میں ایسے الفاظ اور ان کے معنوی متعلقات سے واقف ہو سکی اور تہذبی سرگذشت کے دھند لے نقوش بن کررہ گئی ہے فرہنگ کی صورت میں ایک ایسا مجموعہ مرتب ہوگا جو نہ صرف کا اسکی متون کے سرگذشت کے دھند لے نقوش بن کررہ گئی ہے خربنگ کی صورت میں ایک ایسا مجموعہ مرتب ہوگا جو نہ صرف کا اسکی معنویت کا دائر واثر بڑھرکر گئی زمانوں کو اینے حصار میں لے لے گا۔

ایسے لفظوں کا اشار میہوگا ، بلکہ اپنی مرادی اور اصطلاحی معنویت کے مختلف اور متنوع اظہار یوں کا آئیندوار بھی ہوگا۔ یوں اس کی معنویت کا دائر واثر بڑھرکر گئی زمانوں کو استعاد مصادمیں لے لے گا۔

راقم کی نظر سے جتنی فرمنگیں گزری ہیں ان میں متون میں سے الفاظ لے کرکسی لغت میں سے اس کے معنی ککھ دیئے جاتے ہیں ۔اور یہ کوشش نہیں کی جاتی کہ تخلیق کارنے لفظ کو جن نئے معنوی ابعاد میں استعال کیا ہے،وہ معنی بھی ککھے جائیں اور بتایا جائے کہ اس سے مراد کیا ہے؟

راقم نے اپنے ایک سابقہ مضمون میں [جو''مراد'' کے عنوان سے'' دریافت'' کے ثارہ ۸ میں چھپاتھا] مراد کا تفصیلی تعارف کروایا تھا۔وہ قارئین جن کے پیشِ نظروہ مضمون نہیں ہے،ان کے لیے مراد کا مختصر تعارف دوبارہ پیش کیا جاتا ہے۔ مراد کیا ہے؟ویسے توادب نام ہی مرادی معنی کا ہے،لیکن میرا مقصد مراد کوایک ادبی اصطلاح کے طور پر متعارف کروانا ہے۔ محاورہ میں فعل کا آنالازمی امر ہے۔ جیسے میٹھی چھری ہونا۔ بنارسی ٹھگ ہونا۔ اردو میں میٹھی چھری اور بنارسی ٹھگ فعل کے بغیر بھی مستعمل ہیں۔ ایسے الفاظ کے لیے سی ادبی اصطلاح کی ضرورت تھی۔ یہ تنقیدی اصطلاح ''مراد' سیر بشیراحمد سعدی سنگر وری نے اپنی کتاب معلم اردو میں استعال کی ہے جو ۱۹۵۳ء میں مکتبہ تنویر الا دب ملتان (مطبوعہ تعلیمی پرلیں لا ہور) سے چھی ۔

جس طرح رعایت لفظی کسی علمی اصطلاح کا با قاعدہ نام نہیں، بلکہ بدلیج کی صنائع معنوی اور لفظی سے نا آشنائی کی وجہ سے دیا جانے والاعوامی نام ہے، بالکل اسی طرح خاکسار کے خیال میں روز مرہ بھی عوامی نام ہے۔ اکثر کتابوں میں نسوانی بول چپل،معیاری اردو، اچھی اردویاروز مرہ کے نام سے دیے جانے والے مواد میں محاورہ ، کنایہ، ضرب الامثال اورخاص طور پرمراد کی کئی شکلوں کواکھٹا کردیا جاتا ہے۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ ان مہم اشکال کودھند میں سے نکال کرمنظر عام پر لا یا جائے اوران کے باقاعدہ علمی نام رکھے جائیں۔ شمس الرحمٰن فاروقی صاحب کی لغات ِروز مرہ میرے اس دعوے کی دکیل ہے۔

ایک لحاظ سے دیکھا جائے تو مراد کا دائر ہ اتناوسیج ہے کہ اسے معنی ، بیان ، بدلیج اور عروض کی طرح ایک با قاعدہ علم کا نام دیا جاسکتا ہے۔ جس کا نام علم مراد ہوگا۔ علم مراد روز مرہ کی علمی تعبیر کا نام ہے۔ مراد کی تعریف پچھاس طرح ہوسکتی ہے کہ '' وہ الفاظ یا افعال جو مفرد یا مرکب الفاظ یا ناتمام جملے کی صورت میں مجازی معنی دے رہے ہوں اور ناتمام جملے کی صورت میں اس میں فعل کی شکل '' نا'' استعال نہ ہو، اسے مراد کہیں گے۔'' جملہ وہ کمل جملہ ہے جو صرف لفظی معنی دے اور اگر جملہ کمل ہواور مرادی معنی بھی دے تو اس کا نام '' فقرہ'' ہے جوار دولغت تاریخی ترتیب میں موجود ہے۔ ویسے روز مرے میں گئی ایسے جملے بھی استعال کیے گئے ہیں جن کے مجازی معنی نہیں ہیں۔ مراد کی بنیاد '' ناتمام اور مرادی معنی'' پر استوار ہے۔ ایسے مراد کی الفاظ جن کے کوئی مراد کی نام نہیں ہیں ان کو نئے نام دے کر مراد میں شامل کیا جاسکتا ہے۔

علم مراد سے بیان کی لطافت میں کتنااضا فہ ہوسکتا ہے بااس علم کے پیچھے کتنے تہذیبی اورمعاشر تی عوامل کارفر ماہو سکتے ہیں۔ بدایک طویل بحث ہے۔مراد کی سب سے بڑی خوبی اس کا مقامی رنگ ہے۔علم مراد کے پیچھے پوری گزگا جمنی تہذیب چھپی ہوئی ہے۔ ہندوستان کامخلوط تدن ،اخلاقی اقد ار، جذبات ،حواس وغیر ہغرض کئی چیزیں ایسی میں جوعلم مراد کی تشکیل وترقی میں مدومعاون ثابت ہوئیں ۔آ سان اردو کی تشکیل میں مذہب کا بھیعمل دخل رہاہے۔ مذہب امامیی ثالی ہند سے دکن گیااور جب دکن میں مرشہ اورعزا دری کوفر وغ حاصل ہوا تو شالی ہنداور دکن کے درمیان اس عزا داری کی وجہ سے زبان کا فاصلہ کم کرنے کی کوشش کی گئی ،جس کی عمدہ مثال فضلی کی کربل کھا ہے علم مراد کے پس منظر میں بعض نہ ہبی عناصر بھی کارفر ماہیں جیسے نہ ہی شخصیات اور مقدس کتب کے نام نہیں لیے جاتے تھے کہ نہیں بےاد بی کا کوئی پہلونہ نکل آئے۔ دوسرا پہلویہ کہ!اس دور میں . فارسی خواص کی زبان تھی عوام کے ساتھ اس کا براہ راست تعلق نہیں تھا۔عوانی زبان میں عوام کی نفسیات اوران کی تہذیبی اور تدنی روایات، رسم ورواج اورعا دات واطوار کو مدنظر رکھنا نہایت ضروری عمل ہے۔ار دوایک عوامی زبان ہے۔زبان کےاس عوامی پہلوکوسی بھی صورت میں نظرا ندازنہیں کیا جاسکتا مختلف طبقات کی ساجی اور معاشی ضروریات بھی زبان کے کسی خاص پہلو کی تشکیل وتر قی میں مدددیتی ہیں۔ جیسے جاپان میں جو پہلی اردولغت ملتی ہے اس میں تجارتی اصطلاحات زیادہ ہیں کیونکہ بہاس طقے کی ضرورت تھی جو جایان میں تحارتی غرض ہے آیا تھا۔ا کبر کے دور میں ہندوؤں سے باہمی اختلاط اور جنگی ضروریات کے پیش نظر ہاتھیوں اور ہتھیاروں کے ہندوی نام رکھے گئے ۔جس دور میں اردو کی تشکیل وتر قی ہوئی اس میں مسلم اور ہندو ہر دو طبقات ایک دوسرے سے متاثر ہوئے۔اونچے گھر انول کے ہندواسلامی رسوم ورواج سے جب کہ نچلے طبقے کے مسلمان ہندی تہذیب وتدن سے متاثر تھے کیونکہ ان دونوں طبقات کا تعلق اپنے اپنے مذاہب کے لوگوں کے برغکس محض ساجی اور معاثی اعتبارات کی بدولت ہم مرتبطبقات کے ساتھ نہایت گہرا تھا۔ دیکھا جائے تواسی نچلے طبقے نے اردومیں مرادی معنوں کوفروغ

دیا۔اس طرح علم مراد کے فروغ میں عورتوں کا کر داربھی نمایاں رہاہے۔ہم نے آج تک عورتوں کی زبان کو کھلے دل ہے قبول نہیں کیا فرنگی محل کی عورتوں کی زبان ہوتو سند ہےلیکن عوا می عورتوں کی زبان ہوتو وہ قابل قبول نہیں ۔اصل میں ہندی مسلمانوں میں خالصء یی ماحول بھی پینے نہیں سکا۔مسلمانوں میں بھی اوبام رستی رواج پذیر ہوگئی۔ ہندی اوبام رستی نے بھی علم مرادکو گئ الفاظ عطا کیے ۔ جیسے اوپر والیاں ۔اس میں خوف کا عضر بھی شامل تھا کہ کہیں چڑیلیں ، پریاں اپنانام نہن لیں ۔اس طرح جادو ٹونے کے الفاظ۔ بدشگونی کے الفاظ۔ اسلامی شرم وحیانے بھی کئی مرادی معنوں کورائج کیا جیسے بیچے کو د دوھ پلانے کے مل میں حیا کے عضر نے آنچل جیسے مرادی الفاظ فرا ہم کیے۔ دیکھا جائے تو یہ مرادی الفاظ متبادل الفاظ نہیں ہیں بلکہ وہ اس مضمون کو لطیف پیرائے میں تشبیہ اور استعارہ کے رنگ میں پیش کرتے ہیں۔اردو کے ریختی گوشعراکے کلام میں مرادی الفاظ کی بہتات ہے۔اس کوصرف عورتوں کی زبان مجھ كرنظرانداز نہيں كيا جاسكتا۔ بلكداس ميں لفظ تراثى كانفيس عمل ہےجس نے گئ عربی فارى نقیل الفاظ کوارد و کا نرم اور جامہ زیب پیر ہن عطا کیا۔ کیفیات کے اظہار اورصوتی اثر ات نے بھی کئی مرا دی معنول کوفروغ دیا۔ جیسے رونے کی مختلف کیفیات ٹہوں ٹہوں، بلک بلک ،نس نس ٹھس ٹیسوے ، چہکوں پہکوں ،آٹھ آٹھ آٹھ آنسو رونا وغیرہ ۔اسی طرح صوتی اثرات میں بجھاناکسی چیز کے سڑنے کے ممل میں بلبلوں کی آواز ہے ۔خوبصورتی کے لئے بھی کئی الفاظ کو مرادیمعنی دیے گئے جن میں الفاظ کے جوڑے قابل ذکر ہیں ۔کوسنوں اور دعاؤں نے بھی گئی مرادی الفاظ دیے ۔مشتر کہ خاندانی نظام کی وجہ ہے بھی علم مراد کوفر وغ حاصل ہوا کیونکہ کی یا تیںالیی ہوتی تھیں جوگھر کے تمام افراد کے سامنے ہیں کی حاسکتیں تھیں ۔اس طرح کئی اشاروں نے بھی لفظوں کا روب دھارلیا۔ غصےاورنفرت کےاظہار نے بھی کئی مرادی لفظوں کوجنم دیا۔اسی طرح ہمدر دی،طنز ومزاح ،دوبر وں کی تحقیر جیسے کئی جذبات نے علم مراد کووسعت دی۔ دیکھا جائے تو مرادایک اصطلاح نہیں بلکہا یک جہان معنی ہے۔ ہمعلم مراد کی مدد سے اپنی تہذیبی لغت مرتب کر سکتے ہیں۔

اگر ہم محاورے کے دوٹکڑنے کر 'یں فغل اور بیانیہ کوا لگ الگ دیکھیں تو بعض اوقات دونوں مرادی معنی دے رہے ہوتے ہیں۔اس کے لیے راقم نے دونام تجویز کیے ہیں(۱) مراذ علی(۲) مراد بیانی۔

مراد کا اطلاق اگر کسی فن پارے پر کیا جائے تو گئی نئے معنی آشکار ہوتے ہیں۔ہم بیتو کہتے ہیں کہ داغ زبان کا شاعر ہے۔اس کی زبان کیا ہیں؟ داغ نے کون سے نئے محاور بے باندھے ہیں۔کن لفظوں کو نئے معنیٰ میں استعال کیا ہے۔داغ کے کلام میں مراد بیانی کی گئی صور تیں ملتی ہیں۔ذیل میں ان کی اقسام مع امثال درج کی جاتی ہیں۔

.. مراد بیانی: مراد بیانی کی بہت ہی اقسام ہیں۔انسب کے بھی اصطلاحی نام ہونے جا ہمیں۔

مرادِ بیانی مفرداورمرکب صورتوں کے علاوہ نیم جملہ کی صورت میں بھی ملتی ہے۔ان سب کے بھی اصطلاحی نام ہونے چا ہمیں۔ امفرد مرادِ بیانی: جو صرف ایک لفظ پر مشتمل ہو ،لیکن اس میں فعل نہ ہو:اس کی بھی کئی قسمیں بنائی جا سکتی ہیں۔ مثلاً مفرد مرادِ بیانی اسی ،مفرد مرادِ بیانی ضمیری ،مفرد مرادِ بیانی صفتی ،مفرد مرادِ بیانی اصطلاحی ،مفرد مرادِ بیانی سابقی ،مفرد مرادِ بیانی لاتھی ،وغیرہ

(الف) (آفاق: اُفْق کی جمع ،مرادد نیا) (آفتاب: مرادسورج کی روشی ،سورج) (خنده: مرادکوتاه قد) (روال: جاری ،مراد روح) (عنقا عنق بمعنی گردن سے لیا گیا، مراد ایک فرضی پرنده) (منشا: پیدا ہونے کی جگه، مرادمرضی) (نایاب: وه چیز کو بآسانی ہاتھ نہ آسکے ،مرادقیمتی)

، مفردمرادِ بیانی اسی: اس قتم میں اگر چہا یسے اساء جومرادی معنی دیں بیان کیے جاتے ہیں لیکن راقم الحروف نے بعض ایسے اساء بھی شامل کردیے ہیں جولفظی معنی ہی دے رہے ہیں اس کا مقصد داغ کی لفظیات کو بھی سامنے لا ناہے۔

```
آہٹ: آنے والے کے قدموں کی خفیف آ واز۔
یادگارداغ: پس سے یاؤں کی آہٹ کو پہیانے پس پیت اس کے جوآتا ہے گویا وہ مقابل ہے
آن:عادت ،خصلت ،جبلّت فتم،عهد - پرهيز - تكبر - ضد،اڙ ،هث - آرزو - پاس ، لحاظ - لاج ،شرم -عزت و آبرو - وضع و
                      ہیئت۔ نیز'' آنا'' کامخفف جوفعلوں کے شروع میں آتا ہے۔ جیسے آن گی ، آن دھم کا وغیرہ
گلزار داغ: ہربات میں کا فرکی کیا آن ککتی ہے واں آن نکلتی ہے یاں جان ککتی ہے
                                                                                       آنء می اورآن فارسی۔
                                                                           آن: سنج دهج ـ رنگ ڈ هنگ ـ وضع قطع _
          نرالي آن يا نکي وضع جب نکلي پهين نکلي
                                                             مهتاب داغ: بجااح حضرت واعظ کهان دنیا کهان جنت
آن بان: شان وشوکت _وضع ،طریقه ، دُهنگ _خود بینی _خودنمائی - تمکنت _ ( آن: جمعنی وضع وانداز _ بان بهمعنی جبلت و
                                                      اس خو بروکو برزم حسیناں میں دیکھیے
         کرتاہے آن بان بڑی آن تان سے
                                                                                                   بادگارداغ:
                                                                                              آئی:مرادموت_
       چوٹ کھائی عشق کی دل نے جگر تر ساکیا دوسرے پرآئے کیونکرایک کی آئی ہوئی
                                                                                                يە قاپ داغ:
                                  ا بٹن:غاز ہا کی مرکب جس کو چبرہ پر ملتے ہیں تا کہ رنگ صاف ہوجائے۔مراد سنگھار۔
    ابٹناوہ بن گئی ہےعروس بہار کا
                                          دامن سے رشک گل کے اڑی باغ میں جو خاک
                                                                                                 بادگارداغ:
                                                          ا یا بچ: ہاتھ یا وُں سے معذور جو چل پھرنہ سکے ۔مرادلا جار۔
                                            حضرت خضرا یا ہمج تونہیں ہیں یارب
                                                                                                  مهتاب داغ:
                                                                      انج:ایجاد واختر اع،ظهور،نمّو ،أبھار،حدّ ت۔
  أ ج ليتا ہے جب بيدل نئي صورت كى ليتا ہے
                                                     یادگارداغ: لگاوٹ میں بھی اکھڑی ان سے اک آفت کی لیتا ہے
                                                                         أترن: يهنا ہوا۔ برتا ہوا۔استعال كيا ہوا۔
      شخ جی کعبہ کے جامے کی جوائر ن لائے
                                                          صافی مے کو کیا پیر مغال نے تقسیم
                                                                                                بادگارداغ:
                                                                              اڻڪل: قباس،تخمينه،شناخت،حانچ۔
       اے پیرمغال تو مجھےاٹکل سے ملادے
                                                       پیانے کی حاجت نہیں مجھ شنۂ مے کو
                             اٹیرن: دومتوازی حلقوں میں ایک ہی سلسلہ میں گھوڑ ہے کوا دھراُ دھر چکر دیتے ہوئے دوڑ انا۔
       نه کاوا ہے نہاٹیرن نہ ہے پھرت اس کی
                                                       سمندعمر روال جب حلاتو تيز حلا
                                                                                            يادگاردارغ:
                                                                       اجاڑ:اجڑاہوامکان یاز مین۔ویرانہ جنگل۔
                                                          اجرًا: اجرً اهوا كامخفف وبريان مرادخانه خراب، بدكر دار ـ
       یہ ہے اجڑا ہوامسکن کسی کا
                                               دل وہراں کو جب دیکھاتو ہولے
                                                                                                 آ فتأب داغ:
                                                                      أحاث: نشانه يرنه بيٹھنے والا _مراد بيزار، متنفر _
       وہ بات کر کہ پیار کریں تجھ کو جی ہے ہم
                                                      دل کچھاُ جا ہے ساہے تر بے طور دیکھے کر
                                                                                                   بادگارداغ:
                                                                                          اُ گال:چبایاہوایان۔
                                                          ستمجهين أيسے ہم تولعل و ما قوت
                    مل جائے اگراُ گال تیما
                                                                                                  بادگارداغ:
```

```
ا گواڑا۔ پچھوڑا: سامنے کا حصہ اور پیچھے کا حصہ۔
                                                             یادگارداغ مکان منحوس بے ڈھنگا ہے دشمن کا نہتم لینا
    نها گواڑ اہی احیما ہے نہ بچھواڑ اہی احیما ہے
                                                                                    اُلٹی:برنگس۔ برخلاف۔
 اور لیجئے ہم کوالٹی بات دینی آگئی
                                              یڑ گئے لینے کے دینے دل کوواپس ما نگ کر
                                                                                         بادگارداغ:
                                                                   اُلش: کھائے ہوئے کھانے میں سے بیا ہوا۔
                                                 جھوڑ اجوہم نے کھا کے تو کھا باعدونے نم
  تھوڑ اساوہ ہمارا اُلش تھا بچاہوا
۔
آگھ مچول: ایک کھیل ۔ایک آدمی آگھیں بند کر لیتا ہے دوسرے جوایک سے زیادہ ہوں کہیں نہ کہیں حجیب جاتے ہیں ۔وہ
  یہلا آ دمی آ تکھیں کھول کران کوڈھونڈ تا بھر تا ہے جس کسی کو پکڑ لیتا ہے پھروہ آ تکھیں بند کر کےاوروں کو تلاش کرتا ہے۔
  کھیل بہآ نکھ مجولی کانرالا دیکھا
                                                 مهتاب داغ: غيركوگهر مين چهيايامري آنگهين دُ هانگين
                                                              اناڑی: بیوقوف-جس نے استاد سے کچھ نہ سکھا ہو۔
      اناڑیوں سے نہ جنت میں مے تشی ہوگی
                                                            یادگارداغ: سلیقہ جا ہے عادت ہے شرطاس کے لیے
                                                                                   انوك: انداز _ادا _غمزه _
           وهن وه انداز پهروه بانکین اس کا تحمیل بل ہے قیامت کی توانوٹ ہے غضب کی
                                                                                               بادگارداغ:
                                                                         او چھا: کم ظرف کم حوصلہ۔ تنگ دل۔
                          او چھے کوخداا تنی سائی نہیں دیتا
                                                     کیاغیر چھیائے گاتراراز محبت
                                                                 او چکی:وہ سیاہی جوتمام ہتھیارلگائے ہو۔ کمحشور۔
                  او پیکی بن کروه قاتل آج نکلاسیر کو خودتھاسر پرزره بھی تن پیھی بھتر بھی تھا
                                                                                            بادگارداغ:
                                                                         اودهم:شوروشغب، ہنگامہ، دنگہ، فساد۔
                                                           مهاب داغ: شور بے قلقل مینا کا چلوآ ؤپیو
      مغچوں نے بھی مجار کھی ہے کیا کیااودهم
                                                                                        ایلچی: قاصد _سفیر _
                                ايلجي کوکو ئي زوال نہيں
                                                          اےصباتو پیغام پہنچادے
                                                                                             يادگارداغ:
                                                                                         بارے: آخر کار۔
            داغ صاحب بھی ہوئے عاشق مزاج ہوگیاان کو بھی بارے ذوق شوق
                                                                                            مهتاب داغ:
                                                                           ماس:بو_رائحه، گندھ،مہک،سُگند _
     بو باس غیر ہے ترے بھولوں کے ہار میں
                                                            یاد گار داغ: بہنا تھا کیار قیب کے ہاتھوں سے رات کو
                                                                                        بانٹ تقسیم ۔حصہ۔
                             غيرى قسمت سے ہوں میں كم نصيب بانث كيسى تھى بتھى تقسيم كيا
                                                                                               يادگارداغ:
                                                 باتونی: باتیں زیادہ کرنے والاتقریری۔ آبرور ہنا۔ کلام باقی رہنا۔
                                                            س کے افسانہ مرابید داد دی
                 واہ باتونی تری کیابات ہے
                                                                                                بادگارداغ:
                                                                                        بانبي:سانپ کابل۔
                                                           کہتے ہیں تثمن کو مارآستین
             آسین ہے یا کہ بانبی سانپ کی
                                                                                               بادگارداغ:
                                                                         ماہر: بیرون مکان ۔مکان سے نکل کر۔
```

```
تم گھر سے تو نکلوکوئی آیا ہے مسافر تم بات تو کرلوکسی رہ گیر سے باہر
                                                                                              آ فياب داغ:
                                                                          باہر:علاوہ۔اس میں شامل با داخل نہیں۔
آ فآب داغ: در پر دہ جومنعمون اسے میں نے کھا ہے ہے کا تب اعمال کی تحریر سے باہر
بلہ ربیًا: (بَٹُ ٹَ ہ) (مٰرکر) تو لنے کا وزن ۔ باٹ ۔ کٹو تی ۔ گھاٹا۔ تفاوت وفرق ۔ کھوٹ ۔ داغ دھیہ ۔ عیب ونقص ۔ مسالا
                                                                       یسنے کا پھریا کھرل کی موسلی وغیرہ۔
                            بر کھ پیھو کھری کھوٹی رقم کی
                                                              لگاماتم نے بیہ نقدِ دل کو
                                                             بلی کان کا ایک زیورہے جو ہندے سے بڑا ہوتا ہے۔
           آم کی بجلی جس سے نہ پہنچے کھ گزند جان پر بجلی گرائے گی پہ بلی کان کی
                                                                                    برُهتی: فاضل، فالتو،زائد۔
    گھر سے بہدائغ بھی کم بخت مگر بڑھتی ہے
                                                        گلزار داغ کوئے سفاک میں بےخوف چلاہے دیکھو
                                                            ھزارداں. ۔۔
بھیڑیا: جھگڑالو۔فسادی۔
غ
جی بھی ہے یہ فسادی بھی
گفتاً، کر نا
                                 دل براہی بکھیڑیا نکلا
                                                          بکواس فضول باتیں کرنا۔ضرورت سے زیادہ گفتگو کرنا۔
        یادگارداغ: سن چکےٹرواس تیری اٹھ ہمارے یاس سے دردسر ہونے لگاناضح تری بکواس سے
                        بگاڑ: فساد،خرالی، بر با دی،رنبخش،اُن بَن ، دشمنی،نقصان،عیب، کھوٹ،خطا،عدم اعتدال،سرکشی۔
                                  تونےایسے بگاڑ ڈالے ہیں
       ایک کیا یک ہے ہیں بنتی
                                                   شایداس کی اصل وکارہےجس کےمعنی نا کارہ ہونے کے ہیں۔
                                                                                        بگٹٹ: تیز دوڑ تا ہوا۔
                                             بگٹٹ مرے مزاریہآ یاوہ شہسوار
              تو سن کواتنی دیر میں سو بارا بڑکی
                                                                                            يادگارداغ:
بل: زور ،طاقت (بل اكتباني قوت جسماني كو اور س طبعي قوت جسماني كو كتية
ہیں) پیج، تاب،مروڑ،اینٹھ،اکڑ،جکی،ٹیڑھ،رخ،طرف جیسے سر کے بل چلنا۔فرق،تفاوت،نخوت،چین،سلوٹ،ٹیکن
                               جیسے توری پربل آ گئے۔ مہنتے مہنتے پیٹ میں بل پڑ گئے۔ کیٹ، برتا، پشتی، حمایت۔
      شیوهٔ راسی ایسا ہے دکن میں اے دائغ بیل میں کیے مسلمان سے ہندودل میں
.
بناؤ: کِالاً کا لفیض منعت ۔ سنوار۔ موافقت ۔ دوئتی ۔ سنگار۔ آرائش ۔ آرائنگی ۔ ٹیپ ٹاپ۔ مندرجہ ذیل شعروں سے بناؤ کے
                                                                     وا وُ كالحيح تلفظ اوروزن بھى معلوم كرو۔
       تیرے بناؤ بھی مرے دم پر بنائیں گے
                                                      مهتاب داغ: تیرے بگاڑنے تو بگاڑا ہے دل مرا
                                             ،
بولی زبان، گفتگو، بھا کا۔ پرندُوں کی آ واز۔ نیلام میں قیمت کی آ واز۔
              وہ ن کرداع کے اشعار بولے خداجانے یہ بولی ہے کہاں کی
بھبوکا:شعلہ،شرارہ، تیزگرم، جیسے سرخ کیا ہوالو ہا۔استعارے کے طور پرمحض سرخ کے معنی میں بھی بولتے ہیں۔نہایت حسین و
                                                                      جمیل پیرخ وسفید فضب ناک به
        آ فتاب داغ: بياوُصْنا بيٹِشَامُحفل ميں او نکارنگ لائے گا قيامت بن ڪاوُمُس گے بھبو کا بن کے بيٹھے ہيں
            بھر ہار:اصل معنی بھر بھر کرمسلسل ومتواتر مارنامٹھی میں کنکر پھر لے کریا بندوق ۔مرادکسی چیز کی کثر ت اور بہتات۔
```

```
یادگارداغ: مجھتم دیکھتے ہی گالیوں پر کیوں اتر آئے
 بھرے بیٹھے تھے کیامحفل میں یہ بھر مارکیسی ہے
                                                              بھرن زور کا مینہ۔جل تھل کرنے والی ہارش۔
         مہتاب داغ: وہ گہر بارتر ادستِ کرم ہے شاہا آگے اس فیض کے یانی بھرے بھادوں کی بھرن
                                                                            بھگوڑا: بھاگ جانے والا۔
                غیر کوتل گہ عام میں لے جاتے ہو امتحال گاہ میں ٹھبرے کا بھگوڑا کیوں کر
                                             بھلا وا:حمِثلا وا، بہرکا وا، پھُسلا واجھیل،فریب،دغا،بھروسا، پھلاسرا۔
 مجھی تواس بھلاوے میں نہاہے بیدا دگرر ہنا
                                                    أٹھا ناظلم عادت ہےمری الفت نہیں تیری
                                      - ہے رہ کے بیاں برن
کھُلا وانچھے دے دیا اے اجل
          بلالیں گے ہم تجھ کوفر قت کے دن
                                                                                        گلزارداغ:
                                                                                 بھنک: ہلکی سی آ واز ۔
                           صورمحشر کوبھی تواس کے مست بانسری کی بھنگ سمجھتے ہیں
                                                                                      بادگارداغ:
                                                                        بگار:مفت میں زبردستی کام لینا۔
                                              صميمهٔ يادگارِداغ: پيارنازېم سےاٹھايانہ جائے گا
        بگاری کوئی ڈھونڈیئے بیگار کے لیے
            بیعانه: قیمت کاوه حصه جومعامله طے ہونے پر پہلے دیا جائے۔ خریداری کی کرنے کے لئے کی پھیلگی دے دیا۔
         دشنام دیا کہدکے یہ بیعانہ ہے اس کا
                                      ياك:
      پ
یادگارداغ:(۱)وسعت۔ پھیلاؤ۔ چوڑائی۔کیاجانے دوسراہے کنارہ کدھرکہاں دریائے عشق کا بھی سمندرکایاٹ ہے
  داغ: (۲) رسیلی اور بلندآ واز ۔ اے ہم صفیر میری فغال کا ہے اور رنگ آواز پاٹ دار کہال عند لیب کی
   یاسنگ:بہت کم چزکویاسنگ کہتے ہیں۔ترازو کے دونوں مایوں کو برابر کرنیکے لیے جو چزر کھتے ہیںاس کو پاسنگ کہتے ہیں۔
                .
یادگارداغ: بار ہاس پیگری برق بخلی اس کی طور بینانہیں یاسنگ بھی مرے دل کے
                                                                   یالنا: بچوں کوسلانے کا اک شم کا جھولا۔
        سینکروں ملتے ہیں اس یا لنے کے باعث ہے اہل خدمت کا بدہے پالنے والاجھولا
                               .
ینظار بینگ مشرور _آتش _ چنگاری _ادرایک کیڑا جو چراغ پر جلتا ہو _ پروانہ بینگ _
                                         جلّ جوشی تو دم بھر نہاس کو تا ب آئی
        تینگ تھا کہ تینگا تھااڑ کے جل ہی گیا
                                                                                       بادگارداغ:
                                                                                        يٿا:طوق۔
                                     فتمتى هوحسن قمرى كاجباك سروجين
       طوق کے بدلےاسے پٹا طلائی جا ہے
                                                                                        يادگارداغ:
                                                                                   ۔
پچکار:جپکار۔ چپکی۔
                                 راغ: ہے مند نازی شوخی بہت کب پی کھبرا آپ کی پیکار سے
                                                                                      ير: مگر ليکن ـ
       جینے دیتا کس کوداغ روسیاہ پیدا کیا
                                                                                      آ فتأب داغ:
                                                                      ير كه : جانج ، آز مائش ، تجربه ، امتياز _
                          لگایاتم نے بٹانقددل کو یکھوٹی رقم کی
                                                                                     يادگارداغ:
پکھال:سقوں کے پاس چڑے کی پکھال ہوتی ہے جو بیل یااونٹ پرلا دتے ہیں۔اوراس میں دونوں طرف آٹھ دس مشک پانی
```

```
خم کے خم پی گئے ہیںاک حضرت
               پیٹ ہے یا پکھال چیڑ ہے کی
                                                                                               يادگارداغ:
            پکوان: وہ کھانے کی چیزیں جوکڑاہی میں تھی یا تیل میں ڈال کر پکائی جاتی ہیں ۔جیسے پوری کچوری،گلےگلہ وغیرہ۔
         يكوان بھي تھا آج شراب و كماب بھي
                                                             یادگارداغ: ہمراہان کے باغ میں کیا کیا مزے رہے
                                                                                          یگلا: یا گل _د بوانه_
                وہ پگلاوہ پاگل وہ دیوانہ ہے
                                                      دیئے میرے ناصح کواس نے خطاب
                                                                                                 بادگارداغ:
                                                           بَيُهِ هِ فَ وَهُ كُنُوالِ مِا كُهاتْ جِهال عُورتينِ مِا فِي بَعِرتِي بِينٍ ـ
          ہےاس انداز کا ہرایک بت سیمیں تن
                                               حوریں یانی بھریں نیگھٹ کا دیکھیں جمگھٹ
                                                                                                مهتاب داغ:
                                              پلٹا: بدلہ، درغمل،گردش،انقلاب،تبدیلی،مؤنث پلٹی۔ دونوںمترادف۔
 تو کھاتی ہے یلئے زباں کیسے کیسے
                                                 وہ جب او بری دل سے کرتے ہیں وعدے
                                                                         ینڈول:ایک شم کی سفیداورسوندهی مٹی۔
                       لیپناپوتنابھی آتاہے
                                                       کیوں منگائے ہیں یہ پنڈول تم نے
                                                                                        يادگارداغ:
                                                                                    بوٹ: بوجھل مابر ی کھری۔
   کے میرے سریہ گناہوں کی بوٹ بھاری ہے
                                                               یادگارداغ: عدم کولے کے بہ بارگراں چلا ہوں میں
                                                 یوچین:صافی۔صاف کرنے کا کیڑاجس ہے کسی چزکوصاف کریں۔
             صافی ہےاب تو یہ پوچھن ہوگئی
                                                          ہم اسی سے یو چھتے ہیں دُرد مے
                                                                                   يوجي:سر مايه-پس اندازرقم -
       مہر بان اس کے علاوہ مری پونجی کیا ہے
                                                   دے چکامال توسب دل ہی رہاہے باقی
                                                                                               بادگارداغ:
                                                                       کھین: زیبائش، تناسب،خوشنمائی،رونق۔
        سبر ہ دشت میں ہے سبر ہ نو خط کی بھین
                                                          شاخ آ ہو پہگاں پیج وخم کاکل کا
                                                                                                مهتاب داغ:
                                                                       پھٹیل: الگ۔ پھٹے پھٹے۔سب سے جدا۔
                   میاں ملارہے پھٹیل تنہا
                                                      ہوئے لڑ کے توہے خانے میں داخل
                                                                                                  بادگارداغ:
                                                                                       پھپتس:اندر سے خالی۔
                        ان میں پھیس نہیں ہے کوئی سیب
                                                                                               يادگارداغ:
                                                            حيماتياں اس كى سخت پتھر ہيں
                                                                                                يھيولا: آبليه۔
        مرہم سے تواس دل کا پھپولانہیں جاتا
                                                   ر کھ دےم سے سینہ یہ کوئی دست حنائی
                                                                                                 يادگارداغ:
                                                        پھرت: گھوڑے کوسد ہانے کے لئے ادھرادھر دوڑانا۔ گھمانا۔
       نه کاوا ہے نہاٹیرن نہ ہے پھرت اس کی
                                                        سمندعمرروال جب حلاتو تيز حلا
                                                                                                 بادگارداغ:
                                                        پُھننگ: پَھنگی ۔ درخت کی سب سےاونجی شاخ کااخیر حصہ۔
                                                 طوبیٰ کے بھی پھننگ پہ باندھے جوآ شیاں
پھربھی تو عند لیب نہ صیاد سے بچے
                                                                                                بادگارداغ:
پھوٹ: ناا تفاقی ،باہمی عداوت،اختلاف،نفاق،انتشار۔ایک قتم کی تر کاری اورقتم خربوزہ۔( ٹوٹ پھوٹ مرکب محاورہ بمعنی
                                                                                       فنكست وريخت)
```

```
باہم تمھارے عشق میں بیہ پھوٹ پڑگئی
آنکھوں سے دل خلاف ہے دل سے جگر خلاف
                                                                                            گلزارداغ:
                                                                                     پھوٹ: ہاہمی جھگڑا۔
                                                 علامت پھوٹ کی ہے یہ بھی قاصد
          کہ پھوٹی ہے۔ یاہی ان کے خط کی
۔
پھیر: چکر، گھما یُ موڑ ،تغیر،انقلاب ۔راستے کا موڑ ۔ پیچ ۔ مکروفریب ۔ معاملہ کی پیچید گی ۔ دقت ۔ دشواری ۔ نفاوت ۔ فرق ۔ بل
                                                                                   يتر د دوتشوليش_
                   ہیں اس ضنم کے ملنے کے رہتے تو سیڑوں پرکوئی راست ہے کوئی رستہ ہے کچھیر کا
                                             چھیرا: برائے مرّ ق<sup>ا</sup>یعنیا یک بار کا گشت ۔ دورہ ، طواف ۔ جا کروالیسی ۔
     ان کواندیشہ ہے بھر جی نہاٹھیں میرے شہید بھیرے کر لیتے ہیں تا گورغریباں دوجار
                       پھکیت فن پٹہ ہازی کاما ہر۔ یٹے باز۔ پھری گدکے سے دا قف۔مجاز اُحالاک، ہوشیار، تجربہ کار۔
              گائے فلک پہ پینکا گاہے زمیں پہ پٹکا مشتِ غبارا پناباز یچہ ہے صباکا
                                                                                     پیجید: دھا گہ کی گئی۔
     پیرہن کے ککڑے مجھ وحثی کے جب بھی نے رہیں صرف ہوں گرایک درجن پیچکیں خیاط کی
                                                                                       يادگارداغ:
                                                                               تاب:برداشت ـ طاقت ـ
                                                         بغل گرم کرتاوہ کیا شمع سے
              کهاتنی کهان تاب پروانے کو
                                                                                         بادگارداغ:
                                                                                                تاك:
                                                    موت سے غافل نہ ہونا چاہیے
              دیکھواس صیاد کی ہے تاک کیا
                                                                    تانتا: (تانتا) (مذكر) قطار،سلسله، تواتر ـ
            ہردم مسافروں کا ہے تا نتالگا ہوا
                                                    آ بادکس قدر ہےالہی عدم کی راہ
                                                                                          مهتاب داغ:
                                                             توا: روٹی پکانے کالوہے کا ظرف۔۔مرا د کالاسیاہ۔
            مہتاب داغ: رخ برنوروہ روثن ہے کہ جس کے آگے مبر تاباں ہوتوا ماہ مبین خال سیاہ
تیک: جھالے یا زخم میں سوزش اور کھولن ،سوزش ،ٹیس ،ہؤل۔اس معنی میں صحیح اور فصیح لفظ یہی ہے۔اس کو بگاڑ کر بعض لوگ
ٹیک، چیک، چبک، چسک کہدو ہے ہیں ۔ حالانکہ چبک اس معنی کے لحاظ سے بالکل غلط ہے۔ چسک میں لذت کامفہوم
                                                               ہےاور تیک میں سخت اذبت واضطراب۔
    گلزارداغ: کشی ہے رات بھر کھتم تھے میں کر ہورہ کر تیک دل میں جگایا لے کے چٹکی درد نے جب بے خبریایا
                                                       تڑے: پھڑک،اضطراب، بے چینی،جست بجلی کی کوند۔
         نعرهٔ مست کا بادل کی گرج میں انداز گاہشوخ کا بجلی کی تڑپ میں عالم
                                                                                          مهتاب داغ:
   ترًا قا نسي خت چيز كِنُو شِنْ كَي آواز سينگيال كَفينِجْ كَي آواز له چنارا، ذا نقه كي آواز به زوراور شدت، جيستراق كامينه س
                                                 گلزارداغ: در پرده جوش<sup>حس</sup>ن نے بے پرده کردیا
  ٹوٹی گرہ تڑاق سے بندنقاب کی
تیراک: تیرا کی اورپیرا کی کےفن سے واقف انسان ۔ بیصفت جونکہ ذوی العقول کے ساتھ مرکب ہے اس لیے تیراک اور
                                                    پیراک دونوںلفظ انسان کے لیے بولے جاتے ہیں۔
                      كرسكےاس جوش میں تیراک کیا
                                                     مهتاب داغ: موج طوفان خيز وصرصر تندوتيز
                                              تپوري: ما تھے کی سلوٹیں ۔ چین جبیں بحالت غصّہ ۔ نظر ۔ چتون ۔ نگاہ۔
```

```
کہابزمانہ گیا تیوری چڑھانے کا
                                                    ٹرواس:ٹرٹرکرنا۔فضول بکنا۔
                 یادگارداغ: سن کے ٹرواس تیری اٹھ ہمارے یاس سے دردسر ہونے لگاناصح تیری بکواس سے
                                                                       .
توه: ٹول تجسس فخص ، کھوج۔
                                                   مهتاب داغ:لطف تها مين بهي شب وصل كهين حييب جاتا
        آ دمی ان کامری ٹو ہ میں گھر گھر پھر تا
ٹھوکر: پاؤں کی ضرب جوآ دمی اپنے ارادہ اور قصد سے کسی چیز کے یا آ دمی کے لگائے۔وہ ضرب جو پاؤں میں سنگ راہ وغیرہ
                                                          سے لگے۔لات۔ چوٹ۔صدمہ۔ضرر۔
           ٹھوکر بھی را عشق میں کھانی ضرور ہے چلتا نہیں ہوں راہ کو ہموار دیکے کر
کھی راہ میں وقفہ برائے استراحت محاورہ ہے ٹھیکی لینا لیعنی راہ چلتے جلتے بوجھا تارکر تھوڑی دیرآ رام کرنا۔ (شاید پیلفظ ٹیک
                                              ٹھیکیاں ناتواں لیتے ہیں
                                   جتّی: بندُ ل روٹیوں کی گڈی تھئی روپیوں یا پیپیوں کی گڈی۔ پیوستہ و گنجان۔
                       جيٰ جيٰ بھؤ وں کی وہ تحریر کیوں نہ دل اس کیسریر ہوفقیر
                                                                                    فرياد داغ:
                                                                                    جز:سوائے۔
                   یاس خدام قیامت کے نہیں جز انصاف دیں گے کیا کوئی بیدا د کا خواہاں نکلا
                                                                                گلزارداغ:
       جوڑ: دو چیز وں کامیل، وصلّ، ملنے کی جُگه مفصل، بند، پیوند، سیون، ٹا نکا ےجھال _میزان،ٹوٹل _ہمسر ومماثل ونظیر _
            گلزارداغ: خالی ہےشیشہ تو مجھے دے ڈال محتسب مل جائے کوئی جوڑ دل ناامید کا
                                                          جلن: سوزش، پیش _سوختگی _ حَسد _ کبینه _ غصّه _
                                                 آ فتاب داغ: مك من كئ اب داغ فرقت كي جلن
                  اس نشانی کامزاجا تار ہا
                                     جم گھٹ رجم گھٹا: ایس بھیڑ جہاں ہے آ دمی کا نکلنامشکل ہو۔انبوہ کثیر ۔ٹھٹ۔
                                                   آ فياب داغ: وه پھول والوں کا میلہوہ سیریادے داغ
      وہ روز جھرنے یہ جمگھٹ پری جمالوں کا
                                                                            جماهي بمجمع جهرمك
        مہتاب داغ: حوریں یانی بھریں پکھٹ کا جودیکھیں جمگھٹ ہے اس انداز کا ہرایک ہتے ہیں تن
                                           جو کھوں: ہر دووا وُمجہول ونون غنہ۔ آ ز مائش۔ابتلا۔خطرہ۔مصیبت۔
                    مگرڈرتا ہوں یہ جوکھوں بڑی ہے
                                                                داغ: امانت ركه تولول داغ محبت
                                                                           حجث: جلدی ہے۔فوراً۔
         نا گاه کوئی جوآ گیا حجیث سنجل گئے
                                                            گلزارداغ:   تنہاوہ جب ہوئے توریے محوآ ئینہ
           جھٹکا:مصیبت۔آفت ہضرر۔خسارہ۔رنج فخم۔(لازم کی صورت میں کھانااوراٹھانا کے ساتھ مرکب ہوتاہے )
         گلزارداغ: دام بلائے زلف سے باندھاہے سلسلہ دل جا ہتا ہے پھرکوئی جھٹکا اُٹھا پئے ۔
                                                                           جهرمك: جوم يجمله
                                            ایسے جھرمٹ کے باہم ہیں ٹریاتمثال
      کہزمیں پرنظرآنے لگے پروین ویرن
                                                                                     مهتاب داغ:
                                                                         حھر وکہ: کھڑ کی ،روثن دان۔
```

```
حجمر و کے سے ہوا درشن کسی کا
                                          بخلی روزن دل سےعیاں ہے
                                                                                              آ فتاب داغ:
                                                                                             حجرنا:آبشار۔
      وہ روز جھرنے یہ جمگھٹ پری جمالوں کا
                                                            آ فتاب داغ: وه پھول والوں کا میلہوہ سیریاد ہے داغ
             جهرمت: دویٹے یا دوشالے یا چا درمیں سے سرسے یا وَل تک بدن چھیانا۔ بھیڑ، انبوہ عورتوں کا گروہ یا حکقہ۔
       کہز مین پرنظرآنے لگے پروین ویرن
                                                    ایسے جھرمٹ کیے باہم ہیں ثریاتمثال
                                                                      جھلک:جلوهٔ ناتمام تھوڑ اساظہور۔ برتو۔
     وہ قیامت ہے جو چکمن کی جھلک ہوتی ہے
                                                     جلوہ بے پر دہ تو ہوتا ہے فقط ہوش رُبا
                                                                                              مهتاب داغ:
                                               جھونکا: ہوا کاریلا۔ ہوا کی لہر۔ نیندگی وجہ سے گرنے کے قریب ہوجانا۔
           آئے نہآئے کوئی جھونکا کبھی صاکا
                                                  اب خاك ميں ملاكر آتا ہے كون ہم تك
                                                                               جھیپ:شرمندگی۔لحاظ۔شرم۔
                                         نہ کی شکایت معثوق شرم عصیاں سے
کہ اور جھیپ چڑھی سامنے خدا
                                                                                              مهتاب داغ:
                                                                                             کے مجھے
چاہ :ایک قتم کی کھانے کی چیز جو چندمسالوں اور کھٹی میٹھی چیزوں سے مرکب کر کے بنائی جاتی ہے اور منہ کا مز ہ بدلنے کے
                             لي تفريحاً کھائي جاتي ہے جيسے چھو ہارے کی چاٹ (وغيرہ) مجازاً چيکا،عادت،ليکا۔
         کہلیں ساقی کوثر مئے کوثر کے مزیے
                                                             گزارداغ: داغ اس چاك يه ب تشغلب وتشنده بن
                                  چٹیک بگن، دھن، شوق، لٹک _ (حیاث کے الف کا امالہ کر کے کاف بڑھادیا گیاہے)
         چٹیک شمصیں بھی عشق کی ہوگر لگی ہوئی
                                                       ميرابي سا ہوجال تمھا رابھي ناصحو!
                                                              حاه رحابت: طلب،خوابش،محبت،میلان،شوق۔
          آ فآب داغ: تڑیتے ہیں اُنھیں غیروں کی جا ہت ایس ہوتی ہے خدا کی شان ہے ایسوں کی حالت ایس ہوتی ہے
وه طريقه توبتا دوشھيں چاہيں کيونکر
                                           حاہ کانام جب آتا ہے بگڑ جاتے ہو
                                                                                            آ فياب داغ:
                                                      چاہیے:باید،شاید،مناسب ہے،مطلوب ہے۔واجب ہے۔
          يُر ب كوجا ہيے انسال نگاہ ميں ر كھے
                                                   براہوں میں تو مجھےر کھیےا پنے پیش نظر
                                                                     معافی جاہنا: نصیح ہے۔معافی مانگناغیر صیح۔
چنگی انگوٹھے اور انگلی ہے ایک دفعہ گوشت کی گرفت۔(اگر پورے چنگل ہے گوشت بکڑا جائے تو اس کو بکُنّا بھرنا کہتے ،
ہیں)۔مجاز اُمٹھی بھرآٹا یااورکوئی چیز ۔گھوکھر ویعنی گوٹے کیچے کوموڑ کر بنائے ہوئے کنگورے۔ بندوق کے پیالہ کا سر
                         پیش کٹار دارگلبدن ومشروع۔ یا وَل کی انگلیوں کا زیور یعنی وہ چھلے جو پھوڑے ہیں۔
                                                                                               گلزارداغ:
       رنگ اس لیےفلک کاازل سے کبود ہے
                                               روز نخست لیں مری آ ہوں نے چٹکیاں
                                              چیکا:مزہ،حاٹ لت،دھت نوق،شوق (اس کاماخذ پُوساہے)
             توبه! مئے طہور میں ایبااثر کہاں
                                                     زاہدمری شراب کے جیسکے ہی اور ہیں
                                                                                               گلزارداغ:
                                                چپّر بغثی _دوران سر _گردش _حلقه _پیّا _گھر _احاطه بھنور _پھیرا _
        بہلےنہ آئے کوئی چکر آساں کی طرح
                                                     سمجھ کے بیجئے بر بادمیرامشت غبار
        گلزارداغ: رہبرنے راہ عشق میں برسول دیے چکر مجھے فالم سے جب یوچھا کہاا بآ گئے منزل کے پاس
```

```
بھولے بھٹے جوزے گھر میں چلے آتے ہیں اپنی تقدیر کے چکر میں چلے آتے ہیں
                                                                                                گلزارداغ:
               حال: رفتار، پانو وَں کا کام حرکت، انداز رفتار۔ طرز رفتار۔ تدبیر، مکر وفریب۔
مہتاب داغ: سنجل کرذ را پانور کھیے زمیں پر اگر چال بگڑی تو بگڑا چلن بھی
                                                                                        حال: دهوکه ـ فریب ـ
              عال، جیمه، فقره، دم، جھانسه، فریب سیکھ جائے کوئی اس دم باز سے
                                                                                       يادگارداغ:
                                                                      حالیا: حالباز فریب کار ۔ دھو کہ دینے والا۔
                                                          یادگارداغ: تم نے دیکھاہے کیاز مانے کا
                    داغ ہے جالیاز مانے کا
چلن :رسم ورواج ،طورطریقهٔ ،طرزمعاشر<sup>ت</sup> ،کفایت شعاری ،معتدل زندگی _(اگر چلنامیے حقیقی معنی مراد ہوں یا ابتدائے سفریا
                                                                   حرکت تو حاصل مصدر'' چلن''نہیں ہوگا )
                                 ز مانے کے چلن سیکھے ہیں تونے
                                                                                 آ فتاب داغ:
   کسی کا دوست ہے دشمن کسی کا
                                                                                  چلن بار: عازم سفر، یا برکاب۔
   نه گئی آج اگر ،کل بیچلن ہارگئی
                                            جان کیار کنے کی شئے ہے جسے روک سکیں
                                                       چلو: یا نچوں انگلیاں ملا کرجس قدرسیال چیز ہاتھ میں آجائے۔
                         گزارداغ: بھلا ہو پیر مغال کاادھرنگاہ ملے فقیر ہیں کوئی چلوخدا کی راہ ملے
                         چک: روشنی، تابش، فروغ، جوڑوں کا در د جوٹر کت سے ایک دم شدت کے ساتھ محسوس ہوتا ہے۔
گزار داغ: جہاں گئی آئھ کچھ اینہیں ہی وہیں چبھی بھانس ہی جگر میں کہ در دِدل کی چیک نے کیا کیا دکھائے صدمے جگاجگا کر
                                                                        چوك: بھول ـ خطا ـ لغزش ـ نا گھاں سہو ـ
                چوک تجھ سے اگر نہ ہو جائے
                                                             نامہ بر! ہے بنی بنائی بات
                                                                                       بادگارداغ:
       ۔
چھاؤنی: پوشش کرنے کا سامان مثلاً پینونس ٹھٹر تھپر میل کڑیاں تختے وغیرہ لشکرگاہ کیمپ۔ کینٹ۔
یادگارداغ: عشق کا تھم ہےدل ہی میں رہے فوج الم چھاؤنی چھائے نہاں طرح کالشکر باہر
                                                                                      حييب: وجاهت ـ وضع ـ
                                                         پ جبر ہو ہا۔
ضمیمهٔ یادگارِداغ:اللّٰدرے ترابانکین اف رے تری سج دھج
قربان تری گات کےصدقے تری حیوب کے
                                                                           چھتی رچھانی: چھاننے کا آلہ۔غربال۔
                  يادگارداغ: وقت نظاره موئے ہيں يارسب تيرنگاه د کي چھلني موگيا آئنفولا د کا
چھلاوہ: لغوی معنی حچل دینے والا مجاز اُغول بیابانی ۔ (وہ فاسفورس یعنی پرانی ہڈیوں کاروثن مادہ جواکثر برسات میں یانی کے
قریب یا پرانے قبرستانوں میں رات کے وقت چیکتا ہوا دکھائی دیتا ہے جس کولوگ بھوت پریت خیال کرتے ہیں) مراد
                                                     شوخ چنچل _ چلبلا _ حيالاك _ ابھى يہاں ابھى وہاں _
                ابھی نکلاہے کوئی روبروسے
                                                             بادگارداغ: خداجانے چُھلا واتھا کہ بجلی
بوچھاڑ وہ مینہ کی باڑ جو ہوا کے جھو کئے کے ساتھ ترچھی پڑتی ہے۔(مرکب باؤ+ چھال۔یا باؤ+ چھاڑ) مجازاً کسی چیز کی
     یادگارداغ: ادهرملامت احباب کی ہے اک بوچھاڑ اُدهروہ چلتے ہوئے سیدھیاں سنا کے مجھے
                    چھوٹ : رہائی۔ آزادی۔ فرصت ۔مہلت ۔خفیف ۔کٹو تی۔اجازت ۔ یے تکلفی ۔فری اسٹاکل مقابلہ۔
```

```
وہ کوئی گھڑی دید کے قابل تھی لڑائی
   جب چھوٹ لڑی ان کی نظرمیری نظریے
                                                                                       بادگارداغ:
                                  ۔
چھیڑ بمس بننی ٹے ٹھٹھا۔دل گلی تعلق ۔لگاؤ۔دل چسپی ۔ چڑاؤنی بات تحریک۔
 اک چھیڑ ہوگئی ہے ترے پاسباں کے ساتھ
                                        ہم ایک کہہ کے سُنتے ہیں دو جارگالیاں
                                                                                گلزارداغ:
                       چھیڑ چھاڑ بنسی نداق ،نو کا چوکی طعن وتعرض ،بات چین تجریک نے خط و کتابت لڑائی بھڑ ائی۔
                                        گلزارداغ: اےآرزوئے تازہ نہ کرمجھ سے چیٹر چھاڑ
      میں یائے شوق ودست تمنا بریدہ ہوں
                                                                                 چیستان: پیلی _معمه_
                           چیستاں شمجھےوہ دہمن کا وصف کہتے ہیں کچھا تا تیا تو کہو
                                                                                         بادگارداغ:
                دشمن (آپ کے ):تعریصاً طنز سے دشمن پر ڈھال کر کہنا یعنی آپ کا ہی کوآنے گئے آپ کے دشمن آئے۔
            اے داغ گلہ غیر سے کیا بزم میں تم کو جب دوست کہ آپ کے دشمن کدهرآئے
                دشمن (تمہارے) خیرخواہی کے جذبے میں کہتے ہیں کتم ایسا کیوں کرو بلکتھارے دشمن بھی نہ کریں۔
          یہ کیسے بال جھرے ہیں بیر کیوں صورت بنغم کی تمھارے دشمنوں کو کیابڑی ہے میرے ماتم کی
                                                                            دُلا ئي:رضائي ـ روئي کي فرد ـ
                                                      ُ دلا ئی نه کیوں کر ہو بارنزا کت
          کہاس نازنیں کا اکہرابدن ہے
                                                                                      يادگارداغ:
                                                                            دهرٌ کا:خوف،اندیشه،خطره۔
                                      مہر بانی سے تری وصل میں یہ دھڑ کا ہے
       نه نکل جائے مرے دل کوتمنادے کر
                                                                                        مهتاب داغ:
                                 دھک بیخت آ واز سے د ماغ کے اندرجو چوٹ کا گئی ہے۔ قدموں کی آ واز ، آہٹ۔
     غنچہ چیکے تو کہے سرمیں دھمک ہوتی ہے
                                       مهتاب داغ: اس نزاکت پیه سنے کیاوہ ہماری فریاد
                                                    دھول: دھي۔ ہاتھ سے ضرب پہنچانا۔ ہاتھ سے مارنا۔
       یادگارداغ: بادصبائے جھونکے نے بے آبروکیا غیچے کی ایک دھول میں پکڑی اترگئ
ذرا: کچھ بھی تھوڑ اسا بھی۔
          تم كه بيدا دكرواورنه شرماؤذرا جم كه ناكرده گذاور پشيمان بهت
                                                                                      آ فتاب داغ:
                                                                                    ذكر: مات چھیٹرنا۔
            کوئی آئے اس بزم ہے کیا نکل کر کہ دورہ گیاہے مراذ کرچل کر
                                                                                       گلز ار دارغ:
                                                                               رنگ: حالت _ کیفت _
    گلزارداغ: سروعیش ونشاط کیے جل گئے رنگ ہی جہاں کے سنانہ تھا کان سے جوہم نے وہ آئکھ سے انقلاب دیکھا
                                                                                ر
رئىكھى:رونى صورت ـ
   کیوں رکھی شمع تربت ہوگئی
                                                      پھول مینتے ہیں ہماری قبریر
                                                                                         بادگارداغ:
                                       ..
سلام ترک کرنا۔ بے تعلق ہونا کسی کوچھوڑ نا دینا۔اظہار بیزاری ونفرت۔
          محفل میں تری جوکوئی آیا خجل گیا
                                                  گلزارداغ: جنت اسی کا نام اگر ہے تو بس سلام
                                                                                        سلونا نمكين _
حیث پٹاحس نمکدارسلونا کیاہے
                                         مہتاب داغ: د کیچ کرسانو لیصورت تری پوسف بھی کیے
                                                               سائی: گنحائش، عالی طرفی ، بردیاری ،کھیت ۔
```

```
اتنے سے دل میں ہےاتنوں کی سائی کیونکر
                                                       کثرت رنج والم سن کے بیالزام ملا
سنا ٹا:ایسی خاموشی اورسکوت کاعالم جس میں ہوا کی سرسراہٹ یا یانی کے بہا ؤ کےعلاوہ کوئی آ واز نہ ہو۔ تیر کا کان کے پاس سے
گزرنا بھی اسی کے مانند ہے۔ ہُو کا عالم، دہشت ناک منظر۔ جیسے تمام شہر میں سناٹا چھایا ہوا ہے۔ حیرت، سکتہ، جیسے وہ
                                             بیٹے کا مرناسُن کرسنّا ٹے میں رہ گئی۔ٹھنڈایا گرمسانس یاغم کی لہر۔
                      آج کچھکوچہ محبوب میں سنا ٹاہے
                                                                داغ: نہیں معلوم کہاں ہے دل نالا ں اپنا
                                                     راغ: دل کے سنا ٹوں سے جنگل میں لرزتی ہے صبا
            یادآتے ہیں جوغربت میں مجھے گھر کے مزے
                       تم کوسناٹا گزرجائے گامحشر دیکھر
                                                                 گلزار داغ: خوگررنج و بلا ہوں مجھ کو کچھ پر وانہیں
                                                          سنبھالا: وہ عارضی افاقہ جو بیار کوموت سے پہلے ہوتا ہے۔
                       دهوكا ديتا بي طبيبول كوسنىجالاميرا
                                                             داغ: کہیں بیار محبت بھی ہوئے ہیں اچھے
                                                     داتغ: تمها راأتُه كي آناورم يضغُم كامرجانا
           مری جاں فرق ہوتا ہے سنجھلنے میں سنجالے میں
                                                                                            سوغا تيں: تخفے۔
         ایک سرکارٹی جاتی ہے سوغاتوں میں
                                                            آ فآب داغ: بصيح ديتا ہے انھيں عشق متاع دل وجاں
               سهارا: مدد، آسرا بهروسا، وسله به امید، تو قع تقویت آرٹیکن باڑ واڑ توت ( ڈویتے کو تنکے کاسهارا )
                                                        ت
داغ: بتو دین و دنیامیں کافی ہے مجھ کو
                             كجروسا خدا كاسهاراتمها را
                                                                                 سها گن: جس کا شوہر زندہ ہو۔
               اس میں پیشرط ہے گوندھے گی سہا گن سہرا
                                                                       مہتاب داغ:حور کو بھی بہتمناہے کہ مالن بنتی
                                                                                        سهى: مانا_ایساہی ہو!
        اتے بھی نہیں آپ کہ بیداد کریں گے
                                                                                              گلز ار دارغ:
                                                       مانا کہ عداوت ہی سہی غیر سے کیکن
                                                               سیدهی: کھری۔صاف_ بے دھ<sup>و</sup>ک_ دشنام دہی۔
       سیدھیاں سرووصنو برکوسنانے کے لیے
                                                          گلزارداغ: باغ میں جاتے ہیں وہ تو گل کھلانے کے لیے
                                                                                     شامت:لمبخي۔ پنھيبي۔
           آئی تھی اجل در د کا در ماں نہ ہوا تھا
                                                   شامت مری جومیں نے مسیحانصیں جانا
                                                                                       گلزار داغ:
                                                              شرميلا: حيادار، لحاظ دار فيرت مند _مؤنث شرميلي _
   کرے جومیان ہی میں کام وہ تلوارکیس ہے
                                                    یادگارداغ: پہ یوچھودل سے شرمیلی نگاہ یارکسی ہے
                                                                                     قلاش:مفلس _ بے ماہیہ
                                                           يول ہومشہورقيس سا قلاش
                          یوں ہومشہورا یک سنگ تراش
                                                                                               فرياد داغ:
                                                             کاوا:ایک حلقه بنا کراس میں گھوڑا دوڑا نااور چکردینا۔
                  یادگارداغ: سمندعمرروال جب چلاتوتیز چلا نه کاواب نه ایمران نه به پهرت اس کی
گرارا: زبردست، شهزور، طاقت ور، دلیر مجاز أیژ مرده کانقیض خوب به کا جوا بسکٹ یاروٹی وغیره مونث کراری _ (شاید
                                                     اس کی اصل'' کر ہارا'' ہے بعنی ہاتھ والا ۔صاحب الید )
               یوں نہ گھبراتے اگردل کے کرارے ہوتے
                                                                مهتاب داغ:امتحال گاہ محبت میں نہ گھہرےاغیار
                                                                        گریز: برگرجانے کی حالت کو کہتے ہیں۔
```

```
صیاد باغ باغ ہے بلبل کود مکھر
                                                     یادگارداغ: جمنے نہ پائے پر جونکل کر کریز ہے
کڑا: نرم کانقیض پیخت، درشت،شدید،سخت گیرجیسے کڑا جا کم ۔ طاقتور، تگڑا۔ تندمزاج۔ تندو تیز جیسے کڑی شراب ۔ چست کمر
                                           مرد ـ جفائش، برد بارتھن ـ دشوار ـ بهادر ـ دلیر ـ (مؤنث کڑی)
                                         مهتاب داغ: وہی اک بات ہے کین تری بات
           عدوسے زم ہے مجھ سے کڑی ہے
كىك: بلكاسا درد _ كھنك _ چىك _ درد كا بقيه _ ( ئيس اور تيك مين شدت اور ترقى ہے اور كىك ميں خفت اور تنزل ہے _ كىك كا
                                                                  تعلق اعصاب اور مفاصل ہے ہے )
                   جوسكيس پېردو پېرېوگئ
                                                                  دانغ: کسک دل میں پھر جارہ گر ہوگئ
           گودردکم ہوابھی تو کم ہوکے رہ گیا
                                                             داغ: اے جارہ گرجگری کسکس طرح مٹے
   چین اے درد تھے بھی شب ہجراں میں نہیں
                                                  دانغ: پیلیم دل میں کھٹک اب تو ہے رگ رگ میں کسک
                درداینا کم ہے کم بس ہو جکا
                                                             مہتاب داغ: ول میں رہنے دے کسک اے حیارہ گر
                                                                                  کیاں: (۱) کب۔
         آ فتاب داغ: باغ فردوس میں حوروں نے بھی دل لوٹ لیا جو ہے تقدیر کا نقصان کہاں جاتا ہے
                                                                                      (۲) کیوں۔
                جھے ہے کھ جان نہ پہچان کہاں جاتا ہے
                                                            آ فقاب داغ: غيرجا تا تھاوہاں میں نے بیہ کہہ کرروکا
                                                                                   (۳)کس جگهه
           داغ تم نے تو بڑی دھوم سے کی تیاری آج پیعید کا سامان کہاں جا تاہے
                                                                                   آ فتاب داغ:
(۴) بھی نہیں۔
       آ فآب داغ: یاؤں سے میرے بیابان کہاں چھتا ہے ہوتھ سے میرے گریبان کہاں جاتا ہے
کھٹا کسی چیز نے ٹکرانے یا گرنے کی آواز ۔ ہلکی تی آواز جوکسی چیز کے ملنے سے ہو۔ پیروں کی آواز ۔ دروازے کی کنڈی یاز نجیر
                 كا كَعُرُ كَا خِلْش ، چيمن ، كھٹك _ چيخن ، مِك ، كانثا ، قفل كا گٽا _ آواز كَ مُثكر ي يعني جھڻكا _خطرہ ، انديشه _
     میرے دروازے بیگرآپ کا درباں ہوتا
                                                              داغ: موت كامجه كونه كليًا شب ججرال هوتا
 کہددیاان سے کہ آئکھوں میں کھٹک ہوتی ہے
                                                            مہتاب داغ:اس بہانے سے بہائے سمحفل آنسو
                                                               تحلّی: مزاح ،ٹھٹھا،نتسنح، چُہل ،ہنسی، نداق۔
                          نام اس کھیل کا ہے ہریازی
                                                              كوئي كھلىنہيں نظريازى
کھیل:بازیچہ، اہو ولعب کھیلنے کی قتم اور کھیلنے کی چیز جیسے شطرنج ، ہا کی ' کرکٹ ۔ وغیرہ ۔ تماشا، کرتب ۔ دل بہلاوا۔ سیر وتفریح
            شغل شغل بشغلی بهل،آسان،معموتی بات صنعت، کاریگری، کارفر مائی جیسے قدرت کے کھیل۔
                     دانغ: عشق کچھیلنہیں اے دل آرام طلب سیکھنا تھا تجھے وہ کام جوآساں ہوتا
                                                                     كيبا!: (1) كسطرح كا! كسقتم كا!
           کوئی کیساہے کوئی حیاہنے والا کیسا
                                                          آ فاب داغ ایک ہی رنگ ہے سب سے بہتماشا کیسا
                                                                                     (۲)کس قدر!
              مانی ہوہوکے بہاخون تمنا کیسا
                                                          آ فتاب داغ: روئے ہم پاس میں اس رنگ کارونا کیسا
```

```
(۳) كيون! كيونكر!
                                                            آ فيّاب داغ: بخش د بياس بت سفاك كواب داور حشر
        خون ہی مجھ میں نہ تھا خون کا دعویٰ کیسا
                                                                           (۴) کس کس طرح ہے۔کتنا۔
        لوگ کرتے ہیں بری بات کا چرچا کیسا
                                                             آ فتاب داغ: خوبيان لا كه كسى مين هون تو ظاهر نه كرين
                                                                           گات: وضع ـ انداز ـ معثو قانه روش ـ
موں گے حوران بہثتی کے زالے انداز آپ کی بات نی گھات نی گات نی
                                                                                                آ فياب داغ:
                                         گدگدی: وه چُل جو بنننے کا سبب بنے میبٹھی میٹھی تھجلی لہر،شوق، جوش ولولہ۔
          یهان اک گدگدی سی دل میں ہوگی
                                                       و ہاں چٹکی میں جبوہ تیرلیں گے
                                                                                    گذارا: ضرور پات زندگی۔
              گلزارداغ: گذرجائے گی ہرصورت کروں کیاداغ اندیشہ مرے مولاکو ہردم فکر ہے میرے گذارے کا
                                                                       گزری:وہ بازار جوشام کورہ گزر پرلگتا ہے۔
                                                               گزارداغ: کیاجہان گزران میں بھی لگی ہے گزری
           مول لے حاتے ہی غم ماں سے گزرنے والے
                                                                       گُلتی: کمی نقص تخفیف _زوال،انحطاط_
گھاٹ: دریا۔تالاب وغیرہ کا وہ کنارہ جہاں سے پانی لیتے ہیں یا نہاتے دھوتے ہیں یا جانوروں کو پانی پلاتے ہیں ۔ دریا کا
یا پاہ حصہ۔ دھوبیوں کے کیڑے دھونے کی جگہ۔ تلوار کی دھار سے اوپر کا حصہ۔ طرف، جانب ۔ گریبان کی گولا ئی جو
                                                    کاٹ کرنکالی جاتی ہے۔تراش _رول _ڈھنگ _راستہ _
      گزارداغ: بری شمشیر برخم نے ہزاروں سرا تارے ہیں یہی تو گھاٹ ہے بحرمحبت کے اُتارے کا
گھڑی ۲۲٪ منٹ کی مقدار۔ ڈھائی گھڑی کا ایک گھنٹہ اور رات دن کی ساٹھ گھڑیاں (اہل تقویم تو ۲۲ گھنٹے کی ساٹھ گھڑیاں کہتے
                                                       ہںاورشعرا چونسٹھ گھڑی کہتے ہیں۔معلوم نہیں کیوں؟
            غم ہ ٹھوں پہر چونسٹھ گھڑی ہے
                                                            مہتاب داغ: مجھے انجام الفت کی پڑی ہے
مجازاً تھوڑا سا وقت جیسے گھڑی میں پچھ گھڑی میں پچھ ۔ گھڑی بھر کو وہاں جانا ہوا تھا ۔مطلقاً وقت جیسے خدا کر کی گھڑی نہ لائے
                                                   ۔ایک مشین جووفت بتاتی ہے۔ گھڑی گھنٹہ ٹائم پیس وغیرہ۔
گھڑیال: پیتل یا بھرت کاروٹی کی شکل کاسیاٹ گھنٹہ جوعبادت گا ہوں اور درسگا ہوں میں لئکار ہتا ہےاور وقت کا اعلان کرنے
                              کے لیے بحایا جاتا ہے۔ فارسی میں جرس کہتے ہیں۔اورمگر مجھ کوبھی گھڑیال کہتے ہیں۔
      ورنه گھڑ مال گھیم تاہے گھڑ ی سے بھر پور!
                                                              گلزار داغ: مجھ کودم بھر کی بھی فرصت نہ ملی نالوں سے
                                            گھڑیال: کانسی یا پیتل کا تواجس پرکٹڑی کی موگری مارکر گھنٹہ بجاتے ہیں۔
                   كيا گھڙيال گھڙيا لينہيں
                                                         دل کی تھی فریاد ضرب عشق سے
                                                                                                  بادگارداغ:
                                                                             گھڑ مالی: گھنٹہ گھڑ مال بحانے والا۔
                   كيا گھڙيال گھڙيا لينهين
                                                           دل کی تھی فریاد ضریعشق سے
                                                                                                  بادگارداغ:
                                                                              ليكا: عادت ـ لت ـ حياك ـ چسكا ـ
               لیکایژا ہواہے بہ گفت وشنید کا
                                             ہم ایک کہہ کے سنتے ہیں منہ سے تر بے ہزار
                                                  لٹك: آ ویزش،لٹکا ؤ۔ آن بان، چنگ مٹک،آسیب،مالیخولیاوغیر ہ۔
```

```
عجب انداز کی کچھان میں لٹک ہوتی ہے
                                                       مهتاب داغ: حجومنااوروه بنسناترے دیوانوں کا
                                                    مهتاب داغ: سودائيان زلف ميں كچھ تولىك بھى ہو
           جّت میں جائے تو پریشان جائے
                                                                     لٹک: نشہ کی ہی جالت ۔ وحد کی ہی کیفت ۔
     ملے تھےراہ میں کل داغ بادہ خوار ہے ہم
                                                           یادگارداغ: عجبترنگ میس تھاہائے رے لٹک اس کی
لٹکا عمل حُب عمل تنخیر۔جادومنتر ـ ٹونا ٹوٹکا۔شعبدہ،کرتب۔چٹکلا _گن،ہنر _گر ۔ دونو چے جتن ـ تدبیر _مشغله ـ دل
                                                       بهلا وا_مکروفریب،حِهانسه_سرلیجالتا ثیردوا_اکسیر_
                                                                 گلزارداغ: دېکھتےرہ جاؤگے گرکوئی لڻڪا چل گيا
        جوتمھاری آنکھ میں ہے یاں وہ افسوں دل میں ہے
        کوئی کیاوقت آنے کامقرر ہوہیں سکتا
                                                            يادگارداغ: مهينة سال هفتهٔ عشره روز وشب گھڑی لحظه
                            لڑی:موتیوں کی مالایا پھولوں کے ہار کی ایک قطار مجاز أسلسله ہشلسل جیسے آنسوؤں کی لڑی۔
       تاربارش میں ہے موتی کیلڑی کاعالم
                                                       مہتاب داغ: گردا فلاس کوبھی ابر کرم دھوتا ہے
                                                                             لرُ كھڑ اہٹ:لغزش،ڈ گمگاہٹ۔
                                                               داغ: آتی ہے کوئے بار سے متانہ کس قدر
     کیالڑ کھڑائے جاتے ہیں یادسحرکے بانؤ
                                                    الهی قاصد کی خیرگزرے که آج کوچہ سے فتنہ کرکے
     صانکلی ہےلڑ کھڑا کرنسیم چلتی ہےتھرتھرا کر
                                لگّا تعلق محبت، رابطه، ساز باز ، ہمسری ، مطابقت ، ڈھنگ ، شروع ، آغاز ، رسائی ، وخل ۔
                                                          يادگارداغ: جام پرجام جرك ايساقي
                   آج زِکّالگائے گا کہ بیں
                                                                            لگاتار: پیهم بسلسله حاری هوجانا به
               یادگارداغ: کسی میں کچھ بہانہ ہے کسی میں کوئی حیلہ ہے لگا تارآج میرے نام تارآئے تو کیا آئے
لاگ تعلق ،ربط ـ قرب واتصال ـ أنس ـ حياك، چيكا ـ شوق ورغبت ـ حريفانه تعلق ـ عداوت، مثني ـ كرتب، شعبده ـ نفرت
                                                                           وحشت ـ سهارا، ٹیک وغیرہ ـ
                                                    ت
داغ: عداوت لاگ ہو بالگاؤ ہو کچھ بھی نہوتو کچھ ہیں
  بن کے فرشتہ آ دمی بزم جہاں میں آئے کیوں
               آ فآب داغ مخالفت وحسد ہے لاگ کامزہ دل بے مدعا کے ساتھ میں کیا کروکسی کواگر آرز ونہ ہو
     لاگ کی آگ بری ہوتی ہے چلنے کے لئے
                                                  آ فیآب داغ: غیرت آتش رشک عدوخاک کرے گی ہم کو
 لگاؤ تعلق، نسبت _رسائی، گزر، باریابی _راه ورسم _ربط وضبط مطابقت _جوز، بهمسری _آمیزش _شرکت _رغبت ومیلان _
  بن کے فرشتہ آ دمی بزم جہاں میں آئے کیوں
                                           داغ: محت لاگ ہو ہالگا ؤہو کچھ بھی نہ ہوتو کچھییں
(واضح ہوکہاں تشم کا حاصل مصدر جو'' آؤ''بڑھا کر بنایا جاتا ہےاس کااصل وزن وہی ہے جس وزن پرتمام اساتذہ نے باندھا
                     ہے۔ مجروح اورظَفرنے واؤسے پہلے ایک ہمزہ بڑھا کروا وَکوساکن کر دیاہے۔ یہ غیرضیح ہے )
لگاوٹ:ایسےاشارے کنایے، حرکات وسکنات، چھیڑ چھاڑ جن سے اتحاد وا تفاق محبت وارتباط کو بڑھانایا قائم رکھنایا شروع کرنا
گگی: گلی ہوئی کا مخفف۔عشق ومحبت کی یا کمال شوق کی یا بھوک پیاس کی آ گ۔مبہم یاالجھاؤوالی بات۔گلی لیٹی بات۔وابستہ
                                                                                      ،برقرار، ہاقی۔
                                                               دل گی دل گینہیں ناصح
     تیر ہے دل کوابھی لگی ہی نہیں
                                                                                            گلزارداغ:
```

```
لوٹ: فریفتہ، دلدادہ، بےقرارتمنا۔
                                                        گزارداغ: جس پیعاشق ہےصااس خاک کا ذرہ ہوں میں
برق جس برلوٹ ہےاس تھیت کا میں دانہ ہوں
لبر موج آب۔وہ نشیب وفراز جوتح کی ہوا سے سطح آب برنمودار ہوتا ہے۔امنگ،ولولہ۔حال،وجد،جذبہ۔وہم،خیال
              ، دیوانگی،کسی مرض یاا ثر زہر کا دورہ۔سانپ کا زہر جڑھنے سے جسم میں پھر بری آنا۔کشیدہ کاری کی بیل۔
        لہرسی دل میں ہمار بے لب جوآتی ہے
                                                            گلزار داغ: یادآ جاتی ہےوہ چین جبیں دیکھ کےموج
متی خاک ،خواہ ختک ہو یا گیلی مجازاً زمین ،سرشت ،فطرت و جبلت _ پرانی اُردواور ہندی میں بیافظ ماٹی استعال ہوا ہے
۔اب موجودہ فضیح اُردومیں میٹی بفتح اول وتشدید'' ہے۔الف کوٹ سے بدل کرادغام کردیا ہے۔بعض لوگ بکسیرمیم
                                             بھی بولتے ہیں مگر سنسکرت اور برج بھاشا میں بکسسرمیم نہیں یا یاجا تا۔
            مجھ کوخبرنہیں مری مٹی کہاں کی ہے
                                                               داغ: کعبہ کی ہے ہوس جمعی کوئے بتال کی ہے
              عطرمٹی کا دم مرگ سنگھاد ومجھ کو
                                                              آ فیآپ داغ: ماغ فر دوس میں بھی بوئے وطن یا در ہے
          بھوکے پیاسے بے وطن بے خانماں بیٹھے ہوئے
                                                              مہتاب داغ:ان کومجراتھے جوزیرآ ساں بیٹھے ہوئے
                                                                                          مهار:اونٹ کی ٹیل ۔
               اوراونٹوں برچلیں کچھساریاں بیٹھے ہوئے
                                                                گلزارداغ: وا دریغادست عابد میں تو ہوان کی مهار
                                                        نشان: پرچم _جھنڈا۔عزت اور ملک گیری کی علامت ہے۔
                     ملانہ گورگڑ ھابھی مکان کے بدلے
                                                                  گلزارداغ: نصیب دار ہوئی ہےنشان کے بدلے
                    گلزارداغ: نصیب دار ہوی ہے سان ہے بد ۔
نکمّا: بیکار، ناکارہ، از کاررفتہ، بےمشغلہ، معطل حقیر خراب مؤنث نکمّی۔
کام ایساسکھا دیا تونے
                                                                                           وگرنه: ورنه نهیں تو۔
          یادگارداغ: ہمیں پاس محبت سے طرح دے جاتے ہیں اکثر وگرنہ کیاتمھارے ہتھکنڈوں سے کوئی غافل ہے
ہٹا: دستہ۔موٹھ۔ جیسے چکی کاہٹا۔قابو۔ دانؤ ۔جیسے ہتے جڑھ گیا تو بتاؤں گا۔ دار۔ ہاری۔ جیسے ہمارے ہتے پر نہ بولو۔ (صحیح لفظ
                                                                   ہتھاہے۔مؤنث برائے تصغیر تھی ماہتّی )
               اس کے ہتے چڑھ گئی بیدا دکیا
                                                        چل ر ہاہے خنجر فولا دکیا
بچکی حلق میں ایک خاص قتم کا جھٹکا جس کو فارسی میں ہُکےکہ ۔ اُرر ہُاہُک ۔عر بی میں فواق کہتے ہیں۔عام حالات میں تیز مرچ
کھانے پایے دریے نوالے نگلنے ہے بچکیاں آنے لگتی ہیں، یانی پینے سے سکون ہوجا تا ہے۔روح نکلتے وقت جو جھڑکا لگتا
ہے اس کو بھی بچکی کہتے ہیں۔ ہندوستان میں عام اعتقاد ہے کہ جب بچکیاں اتفا قاً بلاکسی ظاہری سبب کے آتی ہیں تو کہتے
ہیں کہاہیۓ کسی عزیز یارشتہ دار نے یا دکیا۔اور خیال دوڑاتے ہی ہچکیاں تھم جاتی ہیں۔ بمجض نفساتی علاج معلوم ہوتا
                                                              ،
یاد گار داغ: خدا بھی یاد کرتاہے وہ بت بھی یاد کرتاہے
گواہی دےرہی ہیں دوطرح کی ہچکیاں میری
                               ہی بھی خیخر بیداد نہ آتی
                                                                 بادگارداغ: عرض مطلب پیالگ گئی پیکی
                                قصه ہی مختصر نہ ہو جائے
پکچل:افراتفری پھگڑ کھابٹی۔ ہنگامہ فتنہ دنگا فساد نفسانفسی ۔عام اجتماع میں افراد کی الیمی بھاگ دوڑ جو بدحواسی لیے
```

ہوئے ہو۔ سبب اس کا خوثی کی تقریب ہویا فتنہ فساد ہویا کوئی حادثہ ہو۔ خوف ودہشت یا کاروبار کی مشغولیت ہو۔ بری ہلچل تریمحفل میں ہوگی نہآئے داغ تواجھاہےورنہ دانغ: کیا گری که آه پرهی ماده خوار کی ہلچل پڑی ہوئی ہے بجب خانقاہ میں واتنع: اك زماني مين سرائل المجل کردہاتم نے بے قرار کسے ہنسی: خندہ۔مجازاً خوش طبعی ۔ مذاق ۔ دل گلی متسخر۔ ذرارہے پاس آبروبھی کہیں ہماری ہنسی نہ کرنا گلزارداغ: ہماری میت پتم جوآنا تو حیار آ نسو گرا کے جانا ہنس مکھ: بنتے ہوئے چیزے والا۔ شگفتہ رو۔خوش مزاج۔ یوں:اس طرح۔ ہم بیٹھ بیٹھ کر جو چلے بھی تو کیا چلے يوں چلئے راہ شوق میں جیسے ہوا چلے

## مفر دمرا دبیانی ضمیری:

آب:(۱)اسماشاره صنميروا حد حاضر ـ احترامی کلمه خطاب (۲) خود بخو د ـ ايخ آپ ـ آپ کیوں خاک میں ملاتے ہیں ہم مصیبت طلب ملیں گے آپ گلزارداغ: وو:وه\_

گلز ار داغ: الٹھائے غیرنے جوناز بے جااس کووہ جانے مجھے بھی تم نے ووسمجھا مجھے بھی تم نے وہ جانا (پ) ( آفرید گار: پیدا کرنے والا ،مراد خدا) ( آمین گو: مراد خوشامدی) (شاہوار معنی وہ چز جو بادشاہ کے لائق ہو،مراد موتی)(مرزامنش:مرادصاحب ذوق)

(ج) (تر دامن: مرادگنهٔ گار) (سرفر وثی: مراد جان نثاری) (سرگران: مراد فغا، ناراض)

۲۔مرکب مرادِ بیانی:اس میں بھی مرکبات کے لحاظ سے نام رکھے جاسکتے ہیں۔مرکب صفتی مرادِ بیانی،مرکب عددی مرادِ بیانی ،مرکب جوڑ مرادِ بیانی( جوڑ سے مراد لفظوں کے جوڑ ہے )،مرکب سابقی مرادِ بیانی،مرکب لاحقی مرادِ بیانی،مرکب شبہی ، مرادٍ بياني وغيره

( اُٹھاؤ چولھا: مرادوہ آ دمی جوابک جگہ جم کر نٹھیرے ) ( اُن گِنا مہینہ: مراد آٹھ مہینے کاحمل ) ( بناری ٹھگ: مرادیڑا دھوکا ہاز ) (بنتی بات: مراد بے مزہ بات) (بیلے درجے ریر لے سرے: مراد بہت زیادہ) (بیٹھ پیچھے: مراد غیر حاضری میں)(ٹیڑھی کھیر:مرادمشکل کام جونہ ہو سکے، پیچیدہ مسئلہ)(جھیاک جھیاک:مراد جلدی جلدی) (جھنجی گوڑی جھنجی زبرے ۔ٹوٹی ہوئی کوڑی۔جس کے آریار سوراخ ہو۔اس کے پاس جھنجی کوڑی بھی نہیں ،مراداس کے پاس کچھ بھی نہیں)(چھیارتتم: مراد پوشیدہ طوریر با کمال ہونا،چھیا شریر)(چک چک لوندوں:مرادکھی میں تربتر نوالے)(چور محل:مرادداشتہ۔رکھیل)(خراب حال:مراد برے حال میں )( دھویا دیدہ:مراد بے خوف، بے شرم) (سرد بازاری:مراد بازار میں خرید و فروخت کا کم ہوجانا)(طرفہ تماشا :مرادعجیب تماشا)( کالے کوں:مراد بہت دور ہونا)( کالے کوسوں:مراد بہت دُور) (کیے دن:مرادایّا محمل) ( کھلے بندوں:مراد کھلم کھلا) ( کوراپنڈا:اپھُو تابدن مراد دّن بیا ہی لڑکی)( گرم بازاری:مرادچہل پہل ،رونق)( گندم نما جوفروث:مراد مکار ،ریا کار)(لاگ لگاؤ:مراد

رشمنی اور دوستی ) (موٹا شکار: مراداچھی چیز ) (میٹھی چھری :مراددوست نما دشمن ) (میٹھی نیند:مراد بے فکری کی نینر) (نصیبوں جلا: مراد بدنصیب) (ننگی بخی: مرادلباس اور زیور سے خالی) (یکتا روز گار: مراد بہت قابل ہستی ) ( يكتا بے زمانه: مرادد نياميں واحد) ( يك جان دوقالب: مرادنهايت گهر بے دوست ) آتش بیان: بهت موثر اور جوشیلی تقریر کرنا ـ ولوله ـ تری آتش بیانی داتغ روثن ہے زمانے پر پھل جاتا ہے مثل شع دل ہراک تخن داں کا گلزارداغ: آتش قدم: بےقرار کہیں یاؤں نٹکنا۔ گزارداغ: میں وہ ہوں آتش قدم جس سے یکھلتے ہیں پہاڑ موم ہوجا تاہے جوآتا ہے پھرزیریا اچھی طرح: پورے طور سے ۔خوب طریقہ سے ۔ ضمیمۂ یادگارِداغ: اُن کو پہنچاہے پیام اچھی طرح ابنکل آئے گا کام اچھی طرح ىر آڑےزخم: یادگارداغ: آڑےزخوں کی جوقاتل نے پنہائی بدھی آج مقتل میں شہیرآئے ہیں دولہابن کر اً کھڑیا اُ کھڑی لگاوٹ: کبھی کبھی کی محبت نیمیرستقل اتحاد ۔ اُ کھڑیا اُ کھڑی پدلگاوٹ ہی تتم کرتی ہے ۔ ایاس کیوں ہوکسی کم بخت کوار ماں کیوں ہو بادگارداغ: ا گلا دور: پچھلا ز مانہ۔ كيفيت زمانه جمشيد د كيه لي ساقى يلاشراب كهن الكله دوركي گلزارداغ: آلےزخم: ہرا گھاؤ۔ زخم آلے بھی تو خشک ہوا کرتے ہیں داغ ٹتا ہی نہیں اس کا نشاں رہتا ہے مهتاب داغ: التي سمجھ: نافنهی \_مفہوم کےخلاف سمجھنا۔ جرم عابد ہونا۔ اليي التي مجھ كا كما كہنا میں کہوں کچھتم اور کچھ مجھو يادگارداغ: آ واره مزاج: قائم نهر ہنے طبیعت متلون \_ ضميمه يادگارداغ جمارے ايكمشفق مك كئے ہيں دختر رزير مزاج اس كات واره طبيعت لا أبالى ہے مال بھر: ذراسا۔ مثال تارگیسو ہے کمربھی نہیں ہے فرق اس میں بال بھر بھی بادگارداغ: باسی منہ صبح اٹھ کرمنہ نہ دھویا جائے تو باسی منہ کہلاتا ہے۔ غم بھی کھاتے ہیں ہم توباسی منہ کون منہ دھوئے اٹھ کے مبنح فراق يادگارداغ: باس ہار: رات گذری ہوئی پھول مالا۔ صبح کووہ زلف مشکیس کی بہار اوروه بوباس باسی ہار کی يادگارداغ: بال باندهانشانه: باريك نشانه ـ سيانشانه ـ یادگارداغ: نه چھوڑا تیرمژگاں نے مرادل أزايابال باندهابه نشانه بره ی بات: انهم کام مشکل \_ دشوار \_

```
نه گله آئے زبان پر نه دعا ئیں آئیں
                                                    کیابڑی بات تھی باتوں میں اسے بھلانا
                                                                                                 گلزارداغ:
                                        بڑادن: عیسائیوں کا تو ہار۲۵ دمبر کوہوتا ہے حضرت عیسیٰ کی پیدائش کادن ہے۔
                نصارامیں جوہوتاہے بڑادن
                                                            ہمارابھی وہ روز وصل ہوکاش
                                                                                                 بادگارداغ:
                                                              بڑھتی دولت: ترقی پزیر دولت _ بڑھنے والاسر مایی۔
                           کہتے ہیں اسی کو بڑھتی دولت
                                                            کیا کیا ہےتر قی مضامین
                                                                                           بادگارداغ:
                                                                       بگڑے دل: جلد بگڑا ٹھنے والا۔ دیوانہ سا۔
                                                        ياد گارداغ: داغ كي ديوانگي وه د كيير كهنے لكے
 ایسے بگڑے دل سے ڈر ہے دیکھئے کیونکر بنے
بوڑھے منہ مہاسے: شاب میں گری جذبات سے منہ پر مہاسے نکل آتے ہیں ۔ بڑھا یے میں مہاسے نکل بڑنا۔ بے موقع
                                                   جذبات کا بھڑ کناہے۔ پیری میں جوانوں کے سے کام کرنا۔
           مثل سچ ہے کہ بوڑ ھے منہ مہاسے
                                                          ياد گارداغ: موئ بين دخت رزير شخ عاشق
                                                                       ئىيىنى بىيىنى خوشبو: ماكمى مېكى سہانى مېك ہونا۔
    مینڈی ٹھنڈی وہ ہوائیں ہیں کہ دل ہوخرم
                                                   مہتاب داغ: بھینی بھینی ہے وہ خوشبو کہ معطر ہود ماغ
                   مہم ہب رس
بھاری پتھر: بوجھل پتھر۔وزنی۔
ادگار داغ: کوہکن ہم تو نہیں جو سرا پنا پھوڑیں چوم کر چھوڑ دیا کرتے ہیں بھاری پتھر
                                                                      ی
بھد ّ ااور بھونڈا: بے ڈول ۔ بدقطع۔ بدوضع۔
                 ناتوانی قیس کی لیالی کوشی دل سے پیند کیوں نہ بھٹاتی وہ بھڈ ااور بھونڈا دیکھ کر
                                                                            كهرايُر اخزانه: لبالب _خوب معمور _
                                                          ضميمهٔ يادگارِداغ: در هم داغ دل ميں ہيں موجود
                         بيخزانه بھرايُر انكلا
بھیڑیا جِال جس طرح ایک بھیڑ کے بیچھے اندھا دھندسب بھیڑیں ہولیتی ہیں اسی طرح اوروں کی دیکھا دیکھی کام کرنے
                                                                لگنا ـ مرا داندهی تقلید ـ پابندی رسم ورواج ـ
                                        بھیڑیا جال ہےز مانے کی
                                                                      کے پس ویپیش سوجھتا ہی نہیں
                                                                                یا از ارآ واز: برای باند آ واز به
                                                    اے ہم صفیر میری فغال کا ہے اور رنگ
             آ وازیاٹ دارکہاں عندلیب کی
                                                                                                  بادگارداغ:
                                                               یرانا گھاگ:بہت تج به کار۔ہوشیار سردوگرم چشیدہ۔
                          ا گلے وقتوں کی باتیں کرتاہے
                                                           ناصح پیرہے پرانا گھاگ
                                                                       ۔
یرائی چیز:غیر کی ملکیت۔دوسرے کی چیز۔
               پ قابیر ساجات
یادگارداغ: دل کے کسے دینے لگے مجھے تو پوچھو خیرات کوئی چیزیرائی نہیں دیتا
                                                                                یگایان: بوڑھا۔قریب مرگ۔
                                                             ُ دختر رز سے نتھے گی کس طرح
                 یہ جوال ہے شخ پیگا یان ہے
                                                                                               يادگارداغ:
                                                                        ينج شاخه: يانج شاخول والي،مرادشم دان_
بنی ہیں پنج شاخہ جل کے پانچوں انگلیاں میری
                                                              یادگارداغ: جب ایناباتھ رکھاسینهٔ برداغ برمیں نے
                                                                        ین کٹی: یان کوٹنو الی چیز ،مراد ماون دستہ۔
```

| ین کٹی ان کےواسطےلوہے کی چاہیے                      | يادگارداغ: بوڙھے جناب شيخ ميں كيونكر چبائيں يان                                     |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                     | ین کیڑا: یانی میں بھگویا ہو کیڑا،مراد گیلا۔                                         |
| زخم پر با ندهانه پن کپڑائھی                         | ياد گارداغ: سوز دل بعد جراحت بھی رہا                                                |
|                                                     | چھٹے سے منہ: کنا ہیہے لعنت وملامت سے۔                                               |
| چھٹے سے منہ مجھ کو کہہ کر چل دیئے                   | یادگارداغ: اس سے رستہ میں جومطلب کی کہی                                             |
|                                                     | کپھروہی:دوبارہاسی طرح _                                                             |
| پ نے کلام کیا                                       | یادگارداغ: پھروہی ذکرغیر ہوتا ہے پھروہی آ ۔                                         |
|                                                     | تر نوالے:اچھی غذا۔مرغن کھانے۔                                                       |
| میسرعاشقِ مبچورکوبھی تر نوالے ہیں                   | یادگارداغ: پیزنها جرمین خون جگر کھا تا ہی رہتا ہے                                   |
|                                                     | ترش گفتگو: ناخوشگوار بات چیت۔                                                       |
| زباں کے لیں گے چٹخارے زباں سے                       | یادگارداغ: مزاہان سے ہوگی گفتگوترش                                                  |
|                                                     | تلوؤل تلے: پاؤل کے پنچے:                                                            |
| وہ سرہے جوڑے نیزے پیسر بلند ہوا                     | گلزارداغ: ب و ه دل ہے جوتر ہے تلوؤں تلے ہوا پامال                                   |
|                                                     | تيز پر برځي اژان والا _                                                             |
| تيز پرا پنا ڪبوتر ڪوئی بھاگا تو نہ تھا              | یادگارداغ: کیون نہ لے جاتا وہ خطشوق وہ دم مجرمیں وہاں<br>میں شد                     |
|                                                     | ٹھنڈی مٹی: بےحس متحمل مشتعل نہ ہونے والا۔                                           |
| می ناصح مرے بھڑ کانے سے                             | گلزارداغ: کهبین دستان این تو شندی منی تجهه گیااور؟<br>مهست:                         |
|                                                     | ثابت قدم: پخته اراد بےوالا مستقل مزاج _                                             |
| محبت میں اگر <u>نکل</u> تو ہم ثابت قدم <u>نک</u> لے | گلزارداغ: نه مرکز بھی اٹھے ایسے تر کو چید میں ہم بیٹھے                              |
|                                                     | جگ ہنسائی لوگوں کا ہسی اڑ انا۔ دینیا کا ہنسنا۔ مٰداق اُڑ انا۔                       |
| اورروناہے جگ ہنسائی کا                              | مہتاب داغ: ہنمی آتی ہے اپنے رونے پر                                                 |
|                                                     | حبَّت آشنا:سب سے ملنے والاجس سےسب واقف ہوں ۔کثیرالاحباب ۔<br>                       |
| مگراب تووہ آپ کا ہور ہاہے                           | يادگارداغ: حكت آشاد آغ ملتاتهاسب سے                                                 |
|                                                     | جھٹیٹے وقت:غروب آ فتاب کے وقت جب کہ سیاہی شب کی کم ہو۔                              |
| ہ گرم آ فتاب بھی ہے                                 | ر الله الله الله الله الله الله الله الل                                            |
|                                                     | جھوٹی شراب: کچھ پی کر چھوڑی ہوئی۔                                                   |
| ٹوٹے ہوئے پیالے سے جھوٹی شراب سے                    | جھوئی شراب: چھ پی کر چھوڑی ہوئی۔<br>یادگارداغ: میں خوار مفلسی میں مٹاتے ہیں خواہشیں |
|                                                     | عاندهاری: نثانه لگانے کی جگه۔<br>م                                                  |
| چرخ ڈرتا ہے جو پڑتا ہے بھی ہالہ ؑ ماہ               | پ<br>مهتاب داغ:                                                                     |
|                                                     | چاردن آگے: پہلے ہے۔<br>س                                                            |
| ىن چكامىں جاردن آ گےمقدر كا جواب                    | گلز ارداغ: نامه برکهتا ہےاب لا تاہوں دلبر کا جواب                                   |
|                                                     | چاردن:تھوڑی <b>مدت</b> ۔                                                            |
|                                                     |                                                                                     |

جیتے جی کم بخت مرجا تاہے دل کس کی بنتی ہے ہمیشہرسم وراہ يادگارداغ: چلن ہار:جانے والی چیز۔ یک جان کیار کنے کی شے ہے کہ جسے روک سکیں نہ گئی آج اگر کل بیچلن ہارگئی مهتاب داغ: . حرام موت: خود کشی۔ ی پروانہ ہو کہ شع براہے مال کار اس کی حرام موت ہے وہ صورت حرام ہے يادگارداغ: خانهٔ خراب: تاه به برباد به گلزارداغ. بیدل تواعشق گھرہے تیرا کہ جس کوتو نے بگاڑ ڈالا مکاں سے تالا مکاں جود یکھاتھی کوخانہ خراب دیکھا دا دخواهی: انصاف حیا هنابه مجھے کہتے ہیں جلدی توبہ کیے دادخواہی سے جفاکے بعدوہ اچھے ڈرے قبرالٰہی ہے گلزارداغ: دل گی: نداق۔ دم لوہ تمصیں بھی اس کے مزے آتے جاتے ہیں دل کالگاؤغیر ہے کچھ دل گی نہیں يادگارداغ: دل لگی:خوش طبعی \_مشغله\_بنسی کھیل \_ ے میں ہوگ پیدل لگی بھی قیامت کی دل لگی ہوگی خدا کے سامنے جب میری آپ کی ہوگی يادگارداغ: دل جلا: ستاما ہوا۔ آتشِ غم سے داغ بہتا تھا كون اس دل جله كي سنتا تھا فريادداغ: دم کھر: ذراسی دہر۔ایک کمحہ۔ قبر میں تنہا مجھے یاروں نے کیوں کرر کھودیا زندگی میں یاں سے دم بھر نہ ہوتے تھے جدا گلزارداغ: دودن:تھوڑی مدت۔ آج کل میں داغ ہوگے کا میاب کیوں مرے جاتے ہودودن کے لیے مهتاب داغ: دور بلا (عقلمندول کی ماکسی کی ): بلا کا دورر ہنا۔ عقل مندوں کی داغ دور بلا فرباد داغ: پھر پہ سمجھے کہ اینا گھر ہے بھلا ڈانواں ڈول:کسی مرکزیر نہ ہونا فتلون کسی خیال پہ قائم نہ رہنا۔ بھنگتی تم بھی ڈانواں ڈول نیت اپنی رہنے دو مہتاب داغ: اگر حضرت دل ہے وہ ہر جائی تو کیاغم ہے رام کہانی:طویل سرگذشت۔ فرماتے ہیں کچھاور بھی ہےاس کے سوایاد مهتاب داغ: وه سنته بین کب دل سے میری رام کہانی رس بھری یا تیں :میٹھی میٹھی یا تیں۔ مبیٹھی چھریاں وہ رس بھری باتیں سينكرون بات بات ميں گھا تيں فرياد داغ: روک تھام: آمدورفت بند\_ممانعت\_ حسين بيج ميں تھےروک تھام حارطرف یڑی تھی گھیرے ہوئے فوج شام حار طرف مهتاب داغ: سادہ دل: بھولا ۔سیدھاسا دا۔ ہرایک پراغتبار کرنے والا۔ گلزارداغ: ساده دل ہےوہ بت آئینہ سیما کیسا سُوائی قیمت: زیادہ دام یعنی ایک کے بجائے سوا۔ سوا گئے۔

مہتاب داغ: قیمت سوائی ہینجی ہے پہلے کشید سے جومے فروش ہے وہ مراقرض دارہے سيدهاسا داچلن:طورطريق ميں بناوٹ نه ہونا۔ اب اینٹھے وہ پھرتے ہیں کس بانکین کے ساتھ بادگارداغ: تھاسیدھاساداان کاچلن کل کی بات ہے عذرخوا ہی: معذرت کرنا۔عذر کرنا۔ گنهگاروں کونفرت ہوگئی ہے بے گناہی سے گلزار داغ: منالیتے ہیں ہرمظلوم کووہ عذرخواہی سے كاجل بھرى آنكھيں: سرمەلگى ہوئي آنكھيں۔ پھراس پیدهواں دھاروہ کا جل بھری آ تکھیں مہتاب داغ: ہیں لال بری نشہ مے سے بری آئکھیں کسی آن!:کسی وقت به ہوکے بےفکرسی آن رہاہے نہ رہے مہتاب داغ:خوش کسی حال میں انسان رہاہے نہ رہے کسی پہلورکسی طرح: ہرصورت ہے۔ کسی کروٹ ۔ ہرطریقہ ہے۔ یکارتے ہیں اجل کواجل نہیں آتی گلزارداغ: رشیرآ شوب سی طرح کسی پہلو سے کل نہیں آتی کون سی: دوسری کیا۔اس کےعلاوہ اور کیا۔ موت کی کوئی بتائے تو دوا کونسی ہے گلزارداغ: جس سے جانبر ہوں وہ تدبیر جفا کونسی ہے۔ کوئی دم :تھوڑی دیر \_ کوئی دم اور بھی آپس میں ذرا ہونے دو آئنداین نظریے نہ جدا ہونے دو آ فتأب داغ: کوئی گھڑی:تھوڑی دیر۔ حال دل کوئی گھڑی آنکھ لگالوں تو کہوں ىر. آفياپ داغ: رات بھر ہجر میں جا گا ہوں میںا بے داور حشر گرم فقرے: چست اور چھتی ہوئی باتیں۔ پھتیاں۔ گرم فقر ہے بھی شرارت سے ۔ گل تکبیہ: چھوٹے چھوٹے ملائم گول تکبیہ جوسوتے وقت رخساروں کے پنچےر کھتے ہیں۔ ین دو ہن گویازیب بستر آفتاب وماہتاب یادگارداغ: خواب گاہشاہ میں گل تکیہ ہیں زریفت کے لال برى:شراب\_ اُڑ کے پیچی ہے جو تجھ تک خبر جام شراب آ فآب داغ: به بھی اے محتسب اس لال پری کا ہے اثر لٹ بٹی دستار: ڈھیلی ہی لیٹی ہوئی پگڑی جس کے بینچ مر بوط نہ ہوں۔ کہاس کے سرسے ہے وہاٹ بٹی دستار کیالیٹی کوئی د کھےتو ہائلی وضع رندلااو ہالی کی مهتاب داغ: لن ترانی لغوی معنی اگر دیکیشا تو مجھے۔اصطلاحی معنی بحث اور کمبی چوڑی گفتگو۔ مهتاب داغ بن چکے بس لن ترانی ہو چکا مجھ سے تجاب آيئ اب آيا اے بنده پرورسامنے لهربهر: چهل پهل ـ رونق ـ سین ہیمہ جبیں بیشہرالی لہربہر داغ کلکتہ سے لاکھوں داغ دل پر لے چلا آ فتاب داغ: لېرى بندے:موجى آ دمى \_ آ زاد \_ جس کولا کچ ہووہ ساقی جم کے بیٹھے جم کے پاس ہم ہیں اہری بندے آئے ٹی پلا کرچل دیئے مهتاب داغ: مجذوب کی بڑ: دیوانے کی بکواس۔ بےسرو ہا گفتگو۔ آ

ناصح کی بھی جو بات ہے مجذوب کی بڑ ہے يادگارداغ: كهتاہے يہ كياا ين سمجھ ميں نہيں آتا مٹ بھیڑ: مقابل آ جانا۔روبروہوجانا۔ رسته میں بھی تضمتانہیں زاہد کا وظیفہ مٹ بھیڑا لہی کسی مےخوار سے ہوجائے يادگارداغ: منەز يانى:روبروكهنا\_زيان سے كهنا\_ نامەبرنے طے کئے سارے پیام مندزبانی کامزاجا تار ہا آ فياب داغ: منیظمی چیری: ظاہر میں خوشنما اوراصل میں مضرت رساں۔ سینکڑوں بات بات میں گھا تیں سیٹھی چیریاں وہ رس بھری باتیں فريادداغ: نئى بود: ئى نسل \_ ئے بود \_ \_ باغ عالم کی وہ بہارگئی ابنی بود ہے زمانے کی يادگارداغ: نياروپ: ننۍ شکل \_ نيا بھيس \_ روز جاتا ہوں نے روپ سے اس کے دریر روز رکھتا ہوں نیانام بدل کراپنا گلز ار دارغ: وائے ویلارواویلا: فریاد۔ جومراتهم فن تھامیرا ہم صفیر وائے ویلاچل بساد نیاہےوہ بادگارداغ: (ب )مرکب عددی مرادِ بیانی: (اِک خدائی: مراد بہت ہےلوگ، دنیا بھر) ( دو چار ہاتھ: مرادتھوڑی دور ) ( دورنگی: مرادفریب، دورُخی ) ( سولہ سنگار: مراد آرائش،زیپوزینت) ایسےاسی ہزار:مراد کثرت سے ہے۔ ایسےاسی(۸۰)ہزار پھرتے ہیں ایک نه دو:ایک دو پربس نہیں بلکه بہت زیادہ۔ مجھ کودس بیس دیئے داغ الم ایک نہ دو چرخ سااور تخی کون ہے دینے والا آ فتاب داغ: ایک آن: ایک کمحه ـ اٹھاؤمیرے لیےایک آن کی تکلیف ذ راسی د بر کروامتحان کی تکلیف بادگارداغ: ایک سر ہزار سودا: ایک جان سو جنحال۔ ایک آ دمی کے لئے بہت سے کام ہونا۔ یہ تووہ ہی مثل ہےا یک سر ہزار سودا یادگارداغ: دنیا کے کام پورے انسان سے ہوں کیونکر دوس بے تیسر ہے: دوسر بے دن۔ تیسر بے دن۔ گلزارداغ: پہھیا حسان ہے جو وعدے ہوں دوس ہے تیسرے قیامت کے (ج)مرک لاحقی مرادیبانی: (اندر والا:مراددل)(اوپر والا:مرادنیا چاند)(اوپر والا: مراد خدا)(اوپر والیان:مراد چیلین)( پگڑی والا:مراد حکیم )( دیوانہ وار:مراد بے تحاشا، بے سویے سمجھے )( دیوار والی:مراد چھپکل) ( فقرے بازی:مراد چوٹ کی باتیں آ

```
، نداق) (گھروالی: مراد ہوی)
                                           اونچی د کان والے: بڑے سوداگر۔گراں مابیۃ اجر۔ بڑے دوکا ندار۔
              یادگارداغ: بیٹھے ہیں بام پروہ ہرایک مشتری ہے لیتے ہیں نفع کیا کیااونچی دکان والے
                                                                   بوند بھر: بہت تھوڑی سی ۔ایک قطرہ۔
   مہتاب داغ بتضمین مے بوند بھر پلاکر کیا ہنس رہا ہے ساقی بھر بھر بھر کے پیتے آخر پیانے آدی ہیں
                                              یاس والے: ندیم _نز یک رہنے والے _ بے تکلف دوست _
                      فرياد داغ: ونهم بھی بے قياس تھاان کو ياس والوں کا ياس تھاان کو
                                                                      خدائی خوار: مارا مارا پھرنے والا۔
 عشق کے ہاتھوں ہوئی ہیں داغ کی بربادیاں کیاحقیقت یوچھتے ہواس خدائی خوار کی
                                                               گانٹھ کترا: گانٹھ کاٹ کر مال چرانے والا۔
             گانٹھ کترااٹھائی گیراہے
                                                     يادگارداغ: دل ندر كوزلف مين ايكاب
                                                                      (د) مركب سابقى مرادِ بيانى:
                                                                            بلانوش: بے حدیثے والا۔
    مےنوش کیا ہوئے کہ بلانوش ہو گئے
                                                    مهتاب داغ: تلچمٹ ہی آج حضرت ِ زاہد نے صاف کی
                                                                        بےطرح: بہت - بری طرح -
   بے ڈھب ہے گرم معرکہ کارزارآج
                                              گزارداغ: يطرح ہے نگاہ سے دل کی کٹی چھنی
                                                                   به دهب: بری طرح - بےطریقه-
   بِ ڈھب ہے گرم معرکہ کارزارآج
                                              گلزارداغ: بطرح ہے نگاہ سے دل کی کئی چھنی
                                                                               بے اختیار: بے ارادہ۔
   آنسونکل بڑے مرے بے اختیار آج
                                         ناصح نے مراحال جومجھ سے بیاں کیا
                                                                                       گلزارداغ:
                                                      بے تھور بے ٹھ کانے: بے جگہ۔ غیر کل ۔ بے خانماں ۔
   جاتا ہے بیرمسافر بے ٹھور بے ٹھ کانے
                                               ینچےکہاں بینالہ کیا کوئی اس کوجانے
                                                                                       بادگارداغ:
                                                      یے دھڑک: بےخوف بغیر روکٹوک ببیباختہ۔
                   یادگارداغ: بوهرک غیر چلے آتے ہیں مرگئے آپ کے دربان بھی کیا
                                                           بے جوڑ باتیں: بے ربطی کی ۔ بے میل باتیں۔
     بے جوڑتری باتیں ہیں ساری پیامبر توچیاں لگانے لگابات بات میں
                                                                                       يادگارداغ:
                                                                         ہے ساختہ ین: قدرتی انداز۔
                                   ز پور کی نہیں حاجت ہر گز بھی حسینوں کو
معشوق وہ ہے جس میں بےساختہ بن ہو
                                                                                       يادگارداغ:
                                                                        بِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ
  بھونڈی بے ہنگم عجب بے ڈول زاہد کی ہے قطع رنداس کود کھر کر کیاسخت بھو چکے ہوئے
                                                                                يادگارداغ:
                                                                    سخت جان:مشکل سے مرنے والا۔
```

گلزارداغ: نہیں ہے کچھ آل ان کا آساں میہ تخت جال ہیں بری بلاکے سنراختر: مبارک۔ سبزاختر: مبارک۔ مہتاب داغ: آساں سبز قدم ہو کے بنا سبزاختر عکس اُفکن جو ہوا سبز ہ کہ سارود من لا و بالی: بے پروا۔ خیال ندر کھنے والا۔ مہتاب داغ: کوئی دیکھے تو بائی وضع رند لا او بالی کی کہ اس کے سرسے ہے وہ لٹ پٹی دستار کیا لیٹی

> مرکب جوڑ مرادِ بیانی کے نام سے لفظوں کے جوڑے ثامل کیے جاسکتے ہیں،اس کی بھی کئی قسمیں ہیں: (الف) تابع موزوں رموضوع:

دونو ں لفظ بامعنی ۔ لغات میں تابع موضوع ہے، کیکن شمس الرحمٰن فاروقی نے اسے تابع موزوں ککھا ہے۔

(آشنادوست: مراددوست) (آشنا، دوست: مراددوست) (آل اولا د: مراداولا د) (آنکهاک: مرادشکل وصورت) (اجنبی مبافر:مرادمبافر)(اینٹ پقر:مراد پقر)(بیتابیتی:مرادآب بیتی)(باگ ڈور:مرادلگام)(بھلاچنگا:مراداحیها)(بناؤ سنگار: مرادسجاوٹ \_ بننا) (بھول چوک: مرادسہو غلطی ) (بھولا بسر ا: مراد بھولا ہوا) (بوڑھا آڑھا: مراد بوڑھا) (بوڑھا بڑا:مراد بوڑھا) (بھلا چنگا:مراد صحت مند) (بیٹھے بٹھائے:مراد اجانک) (تال سُر رہم تال:مراد گانے بحانے کا وزن) (تنبو قنات:مراد يراؤ) (توبه استغفار:مراد توبه) (جان بوجه:مرادعداً) (جوش خروش:مراد للكارنا) (جوب توں:مرادمشکل ہے)(جھاڑ پھونک:مراد دم)(جیتا جا گہا:مرادصحت مند)(چاق چوبند:مرادصحت مند)(ج چگ : مراد کھانا) (چور زخمی: مراد زخمی) (پُوری چَھیے: مراد چیپ کر) (چوہا جاٹی: مراد بوسه) (هته بخر ا: مراد حقه تقسیم) (جھے بخے ہے:مراد ٹکڑے)(جیران پریثان:مراد تکلیف میں (جیران پریثان:مراد تکلیف)(خاطر مدارت:مراد خاطر تواضع بـ تواضع جوچز ابنی طرف سے مہمان کے سامنے پیش کی جائے اور خاطرمہمان کی فر مائش برمہها کی جائے)(خاک دُھول: مرادمٹی ۔گرد) (خرپیفروخت: مرادتجارت) (خطخطوط: مرادمراسات) (خُلامُلا: مرادمیل جول)(خَلْط مَلط:مرادگل مُد\_دربهم بربهم)(نُو بُو:مرادعادت)(خیر خبر:مراد خیریت)(داغ دهته: مرادداغ نشان) (دان دهیز: مراد جهیز) (دانا بینا: مراد حال حاننے والا) (دانه وُ نکا: مرادایک آده۔دانه)(وکھ درد:مراد تکلیف)(وَم خم:مرادحوصلہ۔ہمّت)(دم وِلاسا:مرادسلّی)(دم وِلاسا:حَکِنی چیری باتیں) ( دوا دارو: مرادعلاج معالجہ ) ( دوا درمن: مرادعلاج معالجہ ) ( دوڑ دھوپ: مراد کوشش ) ( دَھن دولت: مراد مال دولت) (دهان بان:مرادنازک به پتلارؤ بلا) (دهکا بیل:مراددهکم دهگا) (دهونس دهرٔ کا:مراد دهمکی) (دهول چھکڑ:مرادیٹائی)(دهول دهیا:مراد ماریپیٹ، چھیٹر جھاڑ)(دیکھ بھال:مراددیکھنا۔نگرانی)(دیکھے بھالیو:مراد تفاظت كرنا) (دكھے بھالے:مراد جائزہ لينا)(ڈھونڈ ڈھانڈ:مراد تلاش كركے)(ڈھونڈھ ڈھانڈھ:مراد ڈھونڈ نا)(ڈِيل ڈول:مرادقد و قامت)(راہ باٹ :مراد رستہ)(راہی، مسافر:مراد مسافر) (رسم رسومات:مراد رسوم )(رعیت، برجا: مراد رعاما) (روپیٹ: مراد آہ و زاری) (رو کھے تھکے: مراد ناراضی) (روئے بٹنے: مراد آہ و رازی) (ریت رسم:مراد رسم) (رُوتے بسورتے:مراد عاجزی سے) (رُوتے بسورتے:مرادالتحا کرنا) (روک ٹوک: مرادر کاوٹ ۔روکنا)(رونادھونا: مرادگریہ)(زرق برق: مرادقیتی)(زورظلم: مرادز بردتی)(ساتھ سنگت: مراد ساتھ)(ساٹھا باٹھا مرادوہ شخص جس کے قویٰ ساٹھ برس کی عمر میں بھی درست رہیں)(ساز باز:مرادسازش میل ملاب) (سجیلی کثیلی:مرادخوبصورت) (سدھ پُدھ:مراد حواس) (سکھابڑھا:مراد تاکید

كرنا)(سوچ ريجار: مرادسوچنا يجهنا فور كرنا)(سودا سُلف: مرادوه چيز جو بازار سے خريدي جائے)(سودا سلف:مرادسامان )(سیر تماشے:مرادسیاحت)(سینا برونا:مرادسلائی کا کام)(شان شوکت:مراد شکوہ)(شرمانٹرمی:مرادشرم کے مارے)(صاحب سلامت:مراد دعا سلام)(صاحب سلامت:مراد حان بہجان،میل جول) (صحیح سلامت: مراد خیریت) (صحیح سلامت: مراد سلامتی) (طعنه مهنا: مراد طعنے) (عشر عشیر: مراد تھوڑا سا حصه ) (عرض معروض: مراد درخواست ) (علَيك سَلَيك: مرادسلام ) (غريب غربا: مرادغريب ) ( غل شور: مراد بلند آواز)(غُل غمارٌه:مراد شوريغُل)( قرض وام:مرادأ دهار)( قول قرار:مراد وعده)( كاٹ جھانٹ:مراقطع و برید کتر بیونت)( کاٹھ کیاڑ: مرادگھر کا اساب واشا)( کالابھجنگا: مرادنہایت کالا)( کالا کلوٹا: مراد کالے رنگ كا) (كام كاج: مرادكام دهندا) (كير التّا: مرادكيرًا وغيره) (كرُّوا كسيلا: مراد بد ذا نَقه) (كلمه كلام : مراد بات چیت) ( تُورًا کرکٹ: مرادگندگی) ( کھانے یینے: مراد نشاط کی محفل) ( کھلایلا: مراد طعام) ( کھینچا تانی: مرادکش كش ) (كھيل مود: مراد كھيلنا كودنا) (كونا محمدرا: مرادكونا كونا) (كيڑے مكوڑے مراد حشرات الارض) (كاڑ داب:مراد فن كرنا) ( كالى كلوچ:مرادكالى) ( مم سُم:مرادچُپ حاب) ( كورا چنّا:مرادسفيد رنگ كا) ( كهنا یا تا:مرادز پور وغیره)( گھاٹ باٹ:مرادرسته)( گھریار:مراد جائداد)( گھریار:مراد وطن)( گھریار:مرادگھراور اس کے متعلق سامان) (گھر ہار:مرادس اساب)(لاڈیبار :مراد لاڈ)(کت پُت:مرادلتھوا ہوا۔آلودہ)(لڑ بھڑ:مرادلڑائی)(لڑ کا ہالا:مراداولا د)(لڑ کے بالے:مرادلڑ کے)(لیب بوت:مراد پلستر)(لُوٹ کھسُوٹ:مرادلوٹنا ) چیننا)(لین دین:مراد کاروبار) (ماریپیه:مرادیثائی) (مال اساب:مراد ضروریات زندگی)(مال اساب:مراد تحائف) (مال اسباب:مراد سامان (مال اسباب:مراد نقتری) (محنت مشقت :مراد کوشش) (مردِ آدمی:مراد جوان)( مکر چکر:مراد جھوٹ)(موٹے جھوٹے :مراد برانے) (مول تول:مراد تحارت)(میلا چکٹ:مرادمیلا کچیلا)(میله تصله: مرادمیله وغیره)(نازنخ بے :مراد فخر ہے)(ناؤ نواڑ بے :مراد کثتی)( نسبت ناتا :مراد نکاح) (نشان ما قی:مراد بستی) ( نکه سکه: مراد شکل وصورت) ( نوک جمونک:مراد طنز کی بات) ( نوک جموک:مراد تکرار ) ( نوکر حا کر:مرا دخدمت گار) (ننی نوبلی:مرادنگ) (نبیت نابود:مراد تباه) (وابی تبایی:مراد نضول) (وابی تبایی:مراد نضول ُُّنْقَلُو)(وِرد وظيفه:مرادشيج)(وَضْع قطعُ:مرادشكل صورت)( بنهي خوثي:مرادخوش وخرم)( بنهي خوثي:مرادلطف اٹھانا)( ہوتے ساتے:مراد ہوتے ہوئے )( ہوش آرام:مراد سکون )( ہیر پھیر:مراد گردش۔ چکّر )

آ پادھا پی: اپنافا کدہ پیش نظرر ہنا۔خود کا می صرف اپنی ہی غرض پوری کرنے کی کوشش۔ (دھاپ: وہ فاصلہ جوانسان ایک سانس دوڑ کر طے کرسکیں )

مہتاب داغ: دل کا بدلہ دل ہے مجھ سے لوتو اپنا دو مجھے آن ہان: سج دهجے ہے ہے۔ ہے۔ ہے۔ اگڑ۔ وضعد ارکی۔اطوار۔

یادگارداغ: اسخو بروکو بزم ِ حسیناں میں دیکھئے کرتا ہے آن بان بڑی آن تان سے سر : : : : :

آن تان:غرور\_د ماغ\_غیرت\_

یادگارداغ: اس خوبروکوبزم مسیناں میں دیکھئے کرتاہے آن بان بڑی آن تان سے اُدلاد (ادلا: جانور کی ران کا بےریشہ گوشت۔بدلہ: معاوضہ) مراد تبادلہ ہونا۔

اد نابد نا را دلا جا ورق ران 6 ہے رہے۔ بدلہ معاوضہ ) ہمراد بادلہ ہونا۔ یاد گارداغ: کون روکش ہو مجھ کے تن پر نور سے ادلا بدلا جس کے سامیکا ہو برق طور سے

الٹ چینے:الٹی سیدھی۔ چکر کی ۔صاف بات نہ ہونا۔

```
سیدهی سا دی ہم تو یا تیں ان کوکھ جیجیں گے داغ           واں الٹ پنجوں کی گرتقر براٹی ہوتو ہو
                                                                                  گلزارداغ:
      الگ تھلگ: کنارہ کش ۔ گوشنشین ۔ تنہائی پیند محفوظ ۔ اچھوتا ۔ ( کھل کےمعنی کنارہ تھل لگ ) دونوں ہامعنی لفظ ہیں ۔
         یادگارداغ: کچھاس کووجم کچھاس کوغرور رہتا ہے۔ الگتھلگ وہ بہت دوردور رہتا ہے
                                                                          اندهادهند: بے دیکھے بھالے۔
چھان بین اس میں نہ کچھ چھان پھٹک ہوتی ہے
                                                     مهتاب داغ: ول اندها دهند ہی آتا ہے ہمیشہ اے داغ
                                                               اندهادهند:اندهیر _ بےانصافی _ بے خبری _
 عشق کی سرکار میں ہے کیاا ندھا دھندان دنوں دل لئے جاتے ہیں ان کا کوئی بھی پرسال نہیں
                                                            أناب شناب: بحد- بمقدار باندازه
                            يادگارداغ: كهائے جاتا ہے غم اناپ شناپ بڑھ گئی دل كى اشتہاكيسى
                                     الياتيسا: كمينه - نالائق - كلمه حقارت - (تيسا: اس طرح كا، جيسے كے مقابل)
          تجھے ہے آئندہ ملے گاکوئی ایباتیسا
                                            یادگارداغ: رخ فرفت میں تری ہم نے اٹھایا کیسا
                                                             ا یلے گیلے: اترا کر چلنا۔ ناز کرتے ہوئے پھرنا۔
                    یادگارداغ: مندلگایاتم نے غیرول کوبہت کیوں ندایلے گیا اتراتے پیر بن
                                                              اینچ پنج چکر کی بات۔جوصاف صاف نہ ہو۔
                                                      یادگارداغ: نہیں ہے پینے سے خالی کوئی تھاری بات
        پیانچ کی با تیں مجھ میں کیا آئیں
                                                             ابرے غیرے:اجنبی معمولی آ دمی۔ کم حیثیت۔
          ایسے ویسوں سے کیا ملے کوئی ایرے غیرے ہیں تیری محفل میں
                                                                                   ضميمهُ بادگارداغ:
بھول بھلیاں:ابیامکان جس میں بیبیوں کیساں درجہاور در ہوتے ہیںان میں ہے آ دمی کوراستہ باہرنکل آنے کانہیں ملتا،اندر
                                                                ہی گم کردہ راہ چکر کھاتے رہتے ہیں۔
        میں پینچ روشق میں ایسے کہ نہ پوچھو بیچوں ہے جو ل بھلیاں تو سمجھ میں نہیں آتیں
                                                                                       بادگارداغ:
                                                                   بھولی بسری: بھول کرچھوڑی ہوئی چیز۔
   بھولی بسری کوئی شے دیکھونہ رہ جائے کہیں
                                      تم خفا ہوکر چلے ہولے چلے ساماں بھی
                                                                            بھک منگا: بھیک ما نگنےوالا۔
بھک منگا تجھ سا زمانے میں کہیں
                                              یادگارداغ: بوسه لے کراور کچھ خواہش جو کی کہنے لگے
                                                                                     دېکھانہيں
                                                   بھیکتے بھا گتے: بارش سے ٹیتے ہوئے۔ دوڑے ہوئے آنا۔
       بھیکتے بھا گتے مےخوار چلےآتے ہیں
                                                      یادگارداغ: کلّه ابرگھربار چلے آتے ہیں
                                                                                  بھاؤ تاؤ:مول تول۔
        اس کانہ بھاؤ تاؤنہ کچھ مول تول ہے
                                       دل مفت نظر کرتے ہیں قیمت نہ یو چھئے
                                                                                         بادگارداغ:
                                                                                بیٹے بٹھائے: نا گہانی۔
            اے داغ کیا بتا کیں محبت میں کیا ہوا بیٹھے بٹھائے جان کوآزار ہو گیا
                                                                                      گلز ار دارغ:
                                                                                بھول چوک بسہو وخطابہ
```

ہم نے بھولے سے تمھاری یاد کی ہوہی جاتی ہے بشر سے بھول چوک يادگارداغ: بھاؤ تاؤ:نرخ۔ قیمت۔ يادگارداغ: دل مفت نظر كرتے بيں قيمت نه يو چھئے اس کانہ بھاؤ تاؤنہ کچھمول تول ہے یاس برڈوس: ہمسائیگی۔ ہمسائے میں عدو کوبسایا ہے آپ نے یادگار داغ: احیمانہیں ہے یاس بڑوس اس کی فکر ہے یرانا دهرانا: پهٹا۔ پرانا۔خستہ۔ چلے گا جناب خضریہ کہاں تک ىرانا دھرانا ہوارخت<sup>ہست</sup>ی بادگارداغ: پھيکتی بيکتی کی تھی مشق کيا کيا ہراکفن سے تھے کامیاب اوّل اوّل تاك جھانك: چورى چھپےد يھنا۔ یردے بڑے ہیں آنکھوں برغفلت تو دیکھئے مهتاب داغ: كرتا بي داغ كوچهُ قاتل ميں تاك جها مك تراش خراش: درسی \_سنوارنا \_طرز \_روش قطع وضع \_ به کانٹ جھانٹ تجھے باغباں نہیں آتی یادگارداغ: عجیب صانع قدرت نے کی تراش خراش ترُّاق پرُّاق: بے تکلف۔ بلا تامل۔ اورادهر گفتگوتراق براق ادهراظهار در دورنج فراق تیر تکا: کم وبیش \_احیھا برا \_ بڑی دفت سے گذر ہونا \_ اس کی مژگاں پر ہوا قربان دل تیرتگوں پر قناعت ہوگئی يادگارداغ: تھکا ماندہ: راستہ کا ہارا ہوا۔تھک کے چور ہوکر منزلیں طے کئے ہوئے۔تھکا ہارا۔مؤنث تھکی ماندی۔ آتا ہے اب توضعف میں آنسو بھی اس طرح جیسے مسافر آئے تھا کا ماندہ راہ کا بإدگارداغ: بنیں گے نامہ برہم نامہ برکے یژا ہوگا تھکا ماندہ سر راہ يادگارداغ: تھورٹھکانا: حگہ۔منزل مقصود۔ ینچے کہاں یہ نالہ کیا کوئی اس کوجانے جا تاہے بیمسافر بےٹھور بےٹھکانے بادگارداغ: جول توں: جیسے تیسے۔جس طرح بھی ممکن ہو۔ اشك يي كررنج كھا كر ہجر ميں ہو گیا جوں توں گذارا ہو گیا ضمیمهٔ بادگارِداغ: حجيث پيٹ: فوراً ۔ آج اس حرف تسلى نے لٹار کھا ہے گلزارداغ: کھائی ہے وعد ہُ فر دایشتم کیا حجٹ پٹ جھوٹ موٹ: جھوٹ ۔ خلاہری ۔ دکھاوے کے۔ ہوتے ہیں جھوٹ موٹ کے احسال بھی بھی مهتاب داغ: وه ہاتھ رکھ کے سریے مرے کھاتے ہیں قتم حال دُ هال: المُهنا بييُهنا ـ رفيّار گفتار \_ وضع \_ تيري سي بول ڇال بھي ہو ڇال ڈھال بھي ياْدگارداغ: چيابي ايني آنکه ميں وه خوش جمال بھي حال چلن:طورطریقه ـ طرززندگی ـ ضميمهٔ يادگارِداغ: ﴿ وَكُلِهِي كِهِهِ ان كَي حِيلَ دُهالَ اوررنگ دُهنگ ﴿ وَيَنادِلِ ان حبينوں كومدت ميں حيا ہيے

```
چپ جاپ: خاموش۔
        اگر چلے تو مجھے سیدھیاں سناکے چلے
                                                       یادگارداغ: حیاوشرم سے جپ چاپ کب وہ آ کے چلے
                                                           چٹ یٹا: بہت مزیدار نمک مرچ جس میں تیز ہو۔
 جٹ پٹاحسن نمکدارسلونا کیاہے
                                              مہتاب داغ: د کچھ کرسانولی صورت تری پوسف بھی کھے
                                                                                اللے تللے:فضول خرچی۔
                                      یادگارداغ: وہ فیاض حاتم زمانے کے ہیں اللے تلاخزانے کے ہیں
                                                    چلتے پھرتے:إدھراُ دھراَ تے جاتے۔اپنا کام کرتے ہوئے۔
                                  شہی پہنچادو چلتے پھرتے پیام
                                                                   اےمہومہر وگر دشِ ایام
                                                            چوری چھے:کسی دوسرے کوخبر نہ ہو۔ پوشیدہ طور پر۔
        شهرمیں پوشیدہ ااک پیانہ ایسا جا ہے
                                                      آ فتاب داغ: بھیس بدلے حضرت زامد پئیں چوری چھیے
                                                                          دن د ہاڑ ہے: روز روشن میں ۔
                دن دہاڑے مرے آگے شب فرقت آئی
                                                                  يادگارداغ: روزمخشر جوگهٹادر دجگر میں سمجھا
                                دھوم دھانی: بڑے پیانہ پر۔ بڑے اہتمام واحتشام سے۔ بہت چہل پہل کے ساتھ۔
        یہ جلسہ وہ اک دھوم دھامی کریں گے
                                                                 مہتاب داغ: مرقِل کے روزمیلا لگے گا
                                                                   دھواں دھار بمسلسل _ پرزور _ لگا تار _
  پھراس پہ دھواں دھاروہ کا جل بھری آنکھیں
                                             مہتاب داغ: ہیں لال پری نشہ ہے سے پری آتکھیں
                                                    رنگ روپ:شکل وصورت ـ رنگ روغن ـ حالت و کیفیت _
            وه رنگ روپ ہی نہیں صبح بہار کا
                                                گلزارداغ: توبہ جومیں نے کی نکل آیا ذراسامنہ
                                                                              ر ہاسہا: باقی ماندہ۔ بیجا تھیا۔
                                              :
جنوں کے ہاتھ سے تارنفس بچائے خدا
       ر ماسہارہی لے دے کے تار باقی ہے
                                                                         سج درجج: ونبع قطع ـ رنگ ڈھنگ ـ
        آ فتاب داغ: دیکھے جو تیرے قد کو قیامت تو ہے کہ سے دھے ہی اور ہے میرایا ہی اور ہے
                                                         کانٹ جیمانٹ:سنوارنا۔درست کرنا۔تراش خراش۔
       يه كانث حيمان تحجيه بإغبال نهيس آتي
                                                         یادگارداغ: عجیب صانع قدرت نے کی تراش خراش
کٹ کھنا: کاٹ کھانے والا۔ کٹے کٹے حروف جو بچوں کی مثق کے لیے تختی پر لکھ دیتے میں۔عادت، کوتک، ڈھنگ۔اپنی ڈالی
                                                                                     ہوئی بنیاد۔
            نقثه بگڑار ہتے رہتے غصہ ناک کے صورت ہوگئی
                                                                                          يادگارداغ:
                                       ...
کٹاچھنی:( کٹامکھنی )(مؤنث)قل وغارت۔مارکاٹ ییخت عداوت۔
          بیڈھب ہے گرم معرکہ کارزارآج
                                                 بےطرح ہے نگاہ سے دل کی کئی چھنی
                   لیپنا پوتنا مٹی کی دیواروں اور فرش کو گو ہر سے لیتے ہیں۔اس پر کھریا کے پانی سے سفیدی کر دیتے ہیں۔
                    لیینایوتنا بھی آتاہے
                                                   کیوں منگائی ہے یہ پنڈول تم نے
                                                                                        يادگارداغ:
                                                                              مول تول: قيمت اوروزن په
```

یادگارداغ: دل مفت نذرکرتے ہیں قیمت نہ پوچھے نوک بلک:خوبصورتی۔ناک نقشہ۔ سج دھج۔

مہتاب داغ: دل میں عاشق کے تصور سے کھٹک ہوتی ہے ان حسینوں کی غضب نوک پلک ہوتی ہے نوک جھوک: خاص پہلو۔

گلزارداغ: ہے کلام لطف میں بھی اک طرح کی نوک جھوک میٹھی چیریاں چلتی ہیں شیرینی تقریر سے ہتھ کھنڈا: ہاتھ کا کرتب۔ ہاتھ کی چالا کی۔شعبدہ۔ چال۔ فریب۔عیاری۔ دا نؤچے۔

یادگارداغ: اثرنه کیول مووه ہے اپنیا ہاتھ کا داؤ کی سے کہ ہوگئے ہیں رواں ہتھکنڈے دعاکے مجھے

ہتھکنڈے: حالیں۔ترکیب۔

یادگارداغ: تہمیں پاس محبت سے طرح دے جاتے ہیں اکثر وگرنہ کیا تمھارے تھکنڈوں سے کوئی غافل ہے مترادف:

تن بدن:ساراجسم\_

دم کہاں ہے مجھ میں اولہ ہو گیا ہے تن بدن

یادگارداغ: دیکھائے بف کیامردے کی تواہے جارہ گر

## (ب) تابعمهمل:

پہلا لفظ بامعنی اور دوسرائے معنی۔

(اکّا وُکّا:مراداکیلا) (اکیلادکیلا:مراداکیلا=تنها) (بات چیت:مرادبولی) (بات چیت :مرادگفتگو) (بانٹ چونٹ :مرادبولرو) (بکیلا:مراداکیلا:مراداکیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مرادبیلا:مراد

بات چيت: گفتگو ـ

بات چیت ان سےاب نہیں ہوتی

یادگارداغ: ہم بھی کچھ کہتے وہ بھی کچھ کہتے بچھاکھچا: باقی ماندہ۔جورہ جائے ۔ باقی فیچر ہے۔ شفہ

کچھ ہے بچا کھچاغم وآ زار کے لیے

پ بادا ضمیمهٔ یادگارِداغ: کچھنون دل ہے دیدہ خوں بار کے لیے حِيمان بين: (مؤنث) حِيماننا ـ مُينا ـ مرادِّحقيق تِفتيش ـ جبتو ـ مہتاب داغ: دل اندھا دھند ہی آتا ہے ہمیشہ اے داغ

جھان بیناس میں نہ کچھ جھان پھٹک ہوتی ہے

(ج)سابق مهمل:

یہلا لفظ ہے معنی اور دوسرا ہامعنی سٹس الرخمن فاروقی نے اس اصطلاح کا نام سابق موز وں رکھا ہے۔

( آس پاس: مرادز دیک) ( آمنے سامنے: مراد بالمقابل) (اتا پا: مراد پیته۔نشان) (اڑوس پڑوں: مراداردگرد) (اٹھواٹی کھٹواٹی:مرادحاریائی) (اونے بونے:مراد کم وبیش، گھاٹے بر) ( جنتر منتر:مرادجادو) (جھاڑ پُھونک:مرادمنتر وغيره)( دانتا کِل کِل:مراد جھگڑا،تکرار)( دھکم دھکا:مراد دھکیلنا)(سان گمان:مراد خیال)(سان گُمان:مرادوہم و

(د) تثنیه کمل:

دونوں لفظ ہے معنی۔ بدا صطلاح راقم کی تجویز کردہ ہے۔

( تتربتر: مراد کھرنا)(ٹائیں ٹائین ٹا ٹاپ:مراداہتمام)(جزبز:مرادحیران)(ہٹا کٹا:مرادصحت مند)(بٹر بڑا:مراد چونکنا)(ہل بلا:مراد چونکنا)

(ه) ضدر بن موزول:

متضاد بامعنی جوڑے۔ بیاصطلاح راقم کی تجویز کردہ ہے۔

( آتا جا تا:مرادحاضری دینا) (اینے بگانے:مرادسب) (ادنا اعلا:مراداریا غیرا) (امرا بادشاہ:مرادتمام ) (اونچ نج:مرادنقصان) (آگا پیچھا :مرادتعاقب) (آنے جانے :مرادمعمول) (بھلے برے:مرادناسازگار)(جھوٹھ سچ:مرادحقیقت) (جرند برند:مراد جانور) (حچوٹے بڑے:مرادسب) (دانا پانی:مرادروزگار) (دن رات:مراد ہر وقت)(راجایہ جا:مرادیوراملک)(سوال جواب:مراد نکرار)(عورت مرد:مرادتمام)(غریبغنی:مرادتمام)( کہنے سننے:مرادبات کرنا) (گھاس بات:مرادمعمولی غذا) (لڑکے بوڑھے:مرادتمام) (مرنے جینے:مرادزندگی) (موت حیات:مراد جینامرنا)(نیجاویر:مرادسلیقے سے)

این پرائے: یگانہ و برگانہ۔اعزا واغیار۔مرادسب۔

دل میں نے لگاماہے مگرد تکھئے کیا ہو سب جھنکتے ہیںائے پرائے مرےآگے مهتاب داغ:

اندهیرےاُ جالے:وقت بےوقت بےموقع بےموقع برات میں بادن میں بے کسی نہ کسی وقت بہ

ہمیں بھی رات دن اس تاک میں گذرتی ہے مجھی اندھیرے اجالے وہ ل ہی جائیں گے اوخ نيج: بھلائي برائي \_نشيب وفراز \_

بادگارداغ:

میں اس کوکیا کروں کہ یہ دل مانتانہیں

ناصح نے اونچ نیچ توسمجھائی ہے بہت

(و)مترادفموضوع: لیعنی دونوں بامعنی اورمترادف۔ بوياس:خوشبوپه

صبح کووه زلف مشکیس کی بہار اوروہ بوباس ہاسی ہار کی بادگارداغ: ٣- تركيبي مرادِيباني: ويسے توتر اكيب اور مركبات كے بھي اردو كے لحاظ سے اصطلاحی ناموں كی ضرورت ہے۔

(الف)

گلزارداغ:قصيده

بادگارداغ: حرف مطلب:

( آب زیر کاه:مراد ریا کاری، مکرو فریب)( آتشِ سیّال: بہنے والی آگ،مرادشراب)(یایان عمر:عمر کا نحیلا حصه،مراد بڑھایا)( ذاتِ شریف :مراد جالاک، استاد)( سگ دنیا: دنیا کا کتا، مرادلا کچی)( شتر بےمہار:مراد آ وارہ، آ زاد ) (شبرخموشان: مراد قبرستان، وبریانه) (طفل مکتب: مراد ناسمجھ، ناتج به کار) (غلام بے دام: مراد وفا دارغلام) (فرعون بے ساماں : مرادوہ تخص جوخواہ نخواہ اِترائے اور سرکثی کرے ) (قستام ازل:مراد َفدا) (قبل وقال:مراد بحث مباحثه ) ( کیب دست میدان:مراد ویران،صحرا، بیابان ) ( گربهٔ مسکین :مرادمسکین بلی، مکارشخص ) (مارآستین:مرادمطلی دوست، دوست نمادشن) (مانیداعاد ؤ شاب: جوانی لوٹ آنے کے مثل ، مراد ناممکن) (پوسف ٹانی: مراد بے حد حسین) بارخدا: خدائے بزرگ۔

دیتاہے کس کو پہ فلک کینہ ہارعیش حیران ہوں کہ بارخداما جراہے کیا حرف دل شکن: دل تو ڑ دینے والی بات ۔ ناامید کر دینے والی گفتگو۔ امیدٹوٹ جائے گی امیدوار کی تم حرف دل شكن نه زكالوزبان سے

حرف مطلب نه مرے لب په مکررآیا وه سنایای کئے ایک کی سوسو مجھ کو گلزارداغ: سدسکندری: ایک فولا دی مضبوط دیوار جوسکندراعظم نے بنوائی تھی۔ صبح دم: فجر کے وقت مبیح کے وقت۔

قیامت تک بھرے گی دمنیم صبح دم میرا برنگ بوئے گل ہے ہرنفس یا دالہی میں گلزارداغ: صبرايوب بهرمصيبت وكلفت ميںخوا وو كتني ہوشد بيخوش ر ہنااوراف تك نه كرنا ـ

کے محبت میں تو بیاکام ہے برکاروں کا صبرابوب کی اے داغ نہ کرتا خواہش گلز ار دارغ: نام خدا: الله الله كرك\_

اب خدا جا ہے تو مطلب بھی ادا ہونے لگے کچھودہ سرگرم پخن نام خدا ہونے لگے آ فياب داغ: وردزبان: زبان يه چرهنا-زبان يه جاري مونا-اب نام تراور دزباں ہونہیں سکتا یادگارداغ: کیون عرض تمنایه مرے ہونٹ سئیے تھے

(L)

( آمد ورفت: مرادسفر ) (امير ودبير: مرادمصاحب ) (بإزار وكو پچ: مراد بإزار ) (پس وپيش: مراد حاضر ) ( تاج وتخت: مراد حکومت) (تخت وچھتر:مرادحکومت) ( تگ و دو:مراد کوشش) (تمام و کمال:مرادمکمل) ( جاگیرومنصب مراد انعام ) (جان ودل: مرادکمل طوریر) (جان ومال: مراد زندگی) (جان ومال: مراد دولت ) (جان و مال: مراد زندگی) (چین و آرام:مرادسکون) (حسن و جمال :مرادخوبصورتی) (حفظ و امان:مراد حفاظت) (حیران و پریثان:مراد فکر مند) (حیرانی وسرگردانی:مرادیریثانی) (خشک وتر :مراد برقتم کا) (خفاو برهم :مراد ناراض) ( خواب وخیال :مرادافسانه، بھولی ہوئی واردات)(خوف ورجا:مراد کش مکش)( داد ودہش:مراد خاطر مدارت)( دیدہ و دانستہ:مراد جان بوجھ کر)(راز و نیاز:مراد پوشیده بات) (راه و رسم :مراد رواح)(رعیت و سیاه :مرادرعایا) (رنج و محنت:مراد تكلیف)( زمین وآسان:مراد کا ئنات) ( زبر وزبر:مراد گرفتار كرنا) ( زبروزبر:مراد فتح كرنا) (سوغات وتخفه:مراد

تخنه) (ثنان وثوکت: مراد کروفر) (عزت وحرمت: مراداحترام) (عقل وشعور: مرادیمجهه) (عقل و بهوژی: مرادحواس) (عیش وطرب: مراد نشاط) (عیش وعشرت مراد نشاط) (غل وشور: مراداو نچی آواز) (کسب وفن: مراد بهنر) (گفت و شنید: مراد بات چیت) (لباس و پوشاک: مراد کپڑے) (لیل ونهار: مراد زمانه) (مال واموال: مراد بهرچیز) (مال و خزانے: مراد دولت) (منت وزاری: مراد عاجزی) (ناز وقعت: مراد لا ڈپیار) (ناله وزاری: مراد رونا) (نام ونشان عراد بیته) (نگ وناموس: مرادع زت

(5)

(انگشت بدندان: مراد جیران ہونا) (برانداز: مراد برباد کرنے والا) (بہنوشی و خاطر جمعی: مراد خوثی سے) (بہ خیروعافیت: مراد سکون سے) (بہ خیروعافیت: مراد خیریت سے) (سربگریبان: مراد فکرمند، نادم) (سردرگریبان: مراد فکرمند، نادم)

()

(دارالحن: رِنْح كا گھر،مراددنيا)

(ھ)مرکب تشبیهی مرادبیانی:

ا پناسا: مقابل \_خودجیسا\_

آقاب داغ: تم کوچا ہا تو خطا کیا ہے بتا دو مجھ کو دوسر اکوئی تو اپناسا دکھا دو مجھ کو پانو خطا کیا ہے بتا دو مجھ کو پانو خطا کیا ہے بتا دو مجھ کو پانوں کی طرح ہے ہیں۔ پادگار داغ: غنچے چنگ رہے ہیں پٹاخوں کی طرح سے سادی ہے کیا چمن میں عروس بہار کی رسوائی ہی دیے دیا دہ بدنامی۔

آ فتاب داغ: ہائے دنیا تو کہاں وہ عیب پوشی اب کہاں

۴- ناتمام یا نیم جمله مرادِ بیانی: اس میں بھی حروف کی قسموں کے لحاظ سے الگ الگ نام رکھے جاسکتے ہیں۔ (الف) کا۔ کے۔ کی

وجود نہ ہو)(چوشی کی دلہن:ٹی دلہن ۔مراد وہ عورت جو بہت بنی ٹھنی رہے)(چودھویں کا جاند:مراد بہت خوبصورت)(چولی دامن کا ساتھ:مراد ہر وقت کاتعلق )(خاک کا بتلا:مرادانسان)(خاک کےمول:مراد بہت کم قیت بر،مفت ) (خاله جی کا گھر:مراد کا م کوآسان تنجھنا ) (خداواسطے کا بیر:مرادخواہ نخواہ کی دشمنی ) (خدائی کا جھوٹا:مراد بہت جھوٹا)(خواب کی یا تیں: مراد ناممکن یا تیں)(خون کا بیاسا: مراد جانی دشن)(دل کا غیار: مراد رنج وغم ،غصه )( دور کی سوچھی: مراد کوئی باریک بات ذہن میں آئی ) ( دُھن کا پورا: مراد ادارے کا یکا ) ( دیوانے کا خواب: مراد بے حقیقت بات ) (رات کی رات: مراد صرف ایک رات) (ریشم کی گانشو: مراد مضبوط گره) (سناٹے کا عالم: مراد خاموثی، سکوت)(سوڈے کا جوش رسوڈے کا اُمال: مراد عارضی ما قتی جوث وخروش) (شمشیر کا کھیت: مرادمیدان جنگ، جہاں لا شیس ہی لاشیں ہوں ) (شہد کی حچیری: مرا د دوست نمارشن ) ( شبطان کی آنت: مرادبہت لمیا) (عیش کابندہ: مرادعیاش ،آرام طلب )( قاعدے کی بات:مراد اچھی بات، دستور کی بات) ( قسمت کا دھنی:مراد خوش قسمت ) ( کاٹھ کا اُلّو: مراد بے عقل، بے وقوف) ( کان کا کیا: مراد سنی سائی بات پریقین کر لینے والا ) ( کتاب کا کیڑا: مراد ہر وقت مڑھنے والا آ دمی) ( کولھوکا بیل: مراد بہت محنتی) ( کوئی دن کامہمان: مراد چنددن جینے والا ) ( کہنے کی یا تیں: مراد ایسی بأتيں جن يرغمل كرناممكن نه ہو) ( گفتگو كا چراغ: مراد گفتگو كا ماہر، بيان كى قدرت ركھنے والا ) ( گلے يڑے كا سودا: مراد ز بردسی کاسودا)( گنید کی صدا: مراد واپس سنائی دینے والی آ واز ، جیسیا کہنا ویباہی سننا)( گونگے کا خواب رسینا: مراد کچھ سمجھ میں نہآنے والی بات) (لے دے کے:مراد صرف) (مٹی کے مادھو:مرادیے عقل، بدھو) (مٹی کے مول :مراد بہت کم قیمت بر، مفت ) (محذوب کی بر؛ مراد بے حقیقت بات، بکواس) (مطلب کا بار: مراد خود غرض دوست ) (معر کے کا آ دمی: مراد دلیر اور بہادر آ دمی۔) (مند دیکھے کی محت: مراد ظاہری، سامنے کی ) (ہشیلی کا کھیچولا: مرا د تکلف دینے والا ) (ہر کھر کے: مراد ہالآخر )

> اب کا:اس ز مانے کا موجودہ۔اس وقت کا۔حال کا۔ جرمتها پیشتر تغافل بھی مهتاب داغ:

حال جب كاكهول كه ميں اب كا

اب کے:حال کے۔ابھی کے۔

یو چھابہنشاں کب کے ہیں کہنے لگے اب کے

ضمیمهٔ یادگارداغ: گالول به تھے کچھ نیل کے دهبه مری شامت اینے مطلب کی:خودغرض ۔سب سے الگ رہنا۔

اینے مطلب کاسب زمانہ دیکھا

بگانه یهان هرایک پگانه دیکھا گلزارداغ:

اتش کابرکالہ: آگ کاٹکڑا۔ سربسرآگ۔

نگهآفت كايركاله تورُخ آتش كايركاله

بچائے جان کیوں کر تجھ سے تیرا جا بنے والا بادگارداغ:

کوه کن آ دمی بہاڑی تھا

أحارً كا: وبرانے كا\_ قيس تقااك أجاز كاوحشي بادگارداغ:

آخور کی بھرتی: کوڑا کرکٹ ۔معمولی چیز ۔

اس میں بھرتی ہوتو آخور کی بھرتی ندر ہے

بادگارداغ:

لطف جب شعر کا ہےلطف سے خالی نہ رہے آستین کاسانپ: ظاہراور دوست باطن میں دشمن۔

دوستی دشمن جتا تا ہے مجھے

آستیں کے سانب سے ڈرتا ہوں میں

آفت کے مارے:مصیبت زدہ۔

بے خود آساں پیاماتمھارے دل فگاروں کا گلزارداغ: کرےانصاف دُنیامیںا گرآ فت کے ماروں کا آفت کی:انتهادرجه کی بهت زیاده به اُن کی لیتاہے جب بیدل نئی صورت کی لیتاہے یادگارداغ: لگاوٹ میں بھی اُ کھڑی اُن سے اک آفت کی لیتا ہے آفت كايركاله: آفت كالكراب سربسرآفت. نگهآفت كايركاله تورُخ آتش كايركاله یادگارداغ: بجائے جان کیوں کر تجھ سے تیرا جا ہنے والا ا گلے وقتوں کی :یرانے زمانے کی۔ ا گلے وقتوں کی بات کرتاہے ناصح پیرے یُرانا گھاگ بادگارداغ: -آنگھول کااندھا: نابینا۔ په کنویں میں گریڑا آنکھوں کااندھادیکھئے ضميمهٔ يادگارداغ:آپ كے جاه ذقن سے دل نه نكلے گائھي اوندھی پیشانی کا آ دمی:الٹی سمجھ کا۔ بےوقوف۔ اوندهی پیشانی کااوندهی کھویری کا آ دمی یادگارداغ ہم نے دیکھاہی نہیں ناصح ساکوئی بےوقوف اوندهی کھویری کا:الٹی سمجھ کا۔ کے وقوف۔ یادگارداغ: تم نے دیکھاہی نہیں ناصح ساکوئی بےوقوف اوندھی پیشانی کااوندھی کھویری کا آ دی آئینه کی شکل: آئینه کی طرح حیران ہونا۔ حیرت میں آنا۔ آئينے کی شکل یاں عالم وہاں تصویر کا گلزارداغ: آنکھ کے ملتے ہی باہم چھا گئیں حیرانیاں آئے دن کا:روزروز کا۔ یپرُ ا آئے دن کا جھگڑاہے روزآنے گگی شپ فرقت بادگارداغ: آئے گئے کا سودا: قریب مرگ ہونا۔ ہم ترے آتے ہی سوجان سے قربان گئے مہتاب داغ: د کیھے کہتے ہیں اسے آئے گئے کا سودا آئی گئی کا سودا: سانس آیا آیانه آیانه آیا۔ اب تو آئی گئی کا سوداہے تیرے بیار میں رہا کیا ہے ضمیمهٔ بادگارِداغ: ایک جہاں کی تکلیف: تمام دنیا کی مصیبت۔ ہاری جان پہہاک جہان کی تکلیف بیان کس ہے کریں اپنی جان کی تکلیف بات کا چھینٹا: فریب دنیا۔ چاپلوس کرنا۔ ذراس بات تھوڑ اسا ذکر۔ گلزارداغ: سنا كلام جورندول كاشخ چكرايا و بان توبات كاچھينٹا بھى بےشراب نەتھا بات كى بات ميں: آناً فاً ـ بركار ـ یادگارداغ: جبشبوصل ان سے بات چلی بات ہی میں رات چلی بائك كابانا:لباس ،تصيار ـ وردى ـ ايك چيز جو بائك اپنے پاؤں ميں پہنچتے ہيں ـ جگر پرداغ سینہ پرنشان ہے ان کے چھلے کا پیش پیاماشق کا تمغہ ہے یہی بانے کا بانا ہے برچھی کی بھال برچھی کی انی۔ نیزے کا کھیل۔ ظالم کھنچ آئے گامرادل بھی سناں کے ساتھ سینے سے دیکیہ بھال کے برچھی کی بھال کھنچ برابر کاشریک: آ دھا آ دھا حصہ لینے والا۔

میری قسمت سے سوا بگڑی ہوئی ہے خوئے دوست مهتاب داغ: میں بُرائی میں بھی ہوجا تا برابر کا شریک برچھی کی انی:برچھی کی نوک۔ کیاہے میں نے ضبطِ آہ جس دم انی برچھی کی سینہ میں گڑی ہے مهتاب داغ: مهتاب داغ: بِس کا گانٹھ: زہر کی پوٹلی۔ مارر کھتی دل کواس کی گانٹھ ہے زلف کی بھی گانٹھ بس کی گانٹھ ہے بادگارداغ: بسم اللَّه كا كُنبد بمحفوظ حبَّكه \_امن وامان كي حبَّكه \_ پھونک دیں گےایک دم میں پیشرارے آ ہ کے آساں رہتا ہے کیا گنبد میں بسم اللہ کے بادگارداغ: بوندوں کی پھو ہار: ہلکی ہلکی نتھی نبھی بوندیں پڑنا۔ کہیں بوندوں کی پھواریں ہیں برسی جھم جھم مہتاب داغ کہیں بادل کی گرج ہے کہیں بکل کی کڑک بہلی کی سواری بردہ کی دو پہیر کی گاڑی۔جس میں بیلوں کی جوڑی جوتی ہو۔ خوب بہلی کی سواری میں طبیعت بہلی ڈال کریردہ گئے سیرکوتم پردے میں بادگارداغ: يانى كى يوك: بالكل يانى ہى يانى ـ پوٹے آئکھ کے یانی کی ہیں بوٹ ہوئی ہےمرد مک مانند ماہی يادگارداغ: یازیب کی جھنکار:ایک قتم کازیور ہوتا ہے، پاؤں میں پہننے کا۔اس کی آواز۔ پھر قیامت خیز ہے یازیب کی جھنکار بھی فتنه بریا کررہی ہے آپ کی رفقار بھی یردے کی بات: راز ۔ پوشیدہ بات ۔ کہہ دوں گامیں یکار کے بردے کی بات کو ہادگارداغ: شر ماؤگےوہ سن کے جوگذری ہیں رات کو پورٹروں کےامیر: پیدائشی امیر ہونا۔ پورٹروں کےامیر: پیدائشی امیر ہونا۔ وہ جو کہ تھے بوتڑوں کےامیر بادگارداغ: نه ملاغدر میں کفن بھی آخیں یادگاردارگ: خەلاعدریں ن ن، یں تنځے کی پیچک: جس تینچه کی نال پیچد ارہواس کو پیچک کہتے ہیں یعنی پیچد ارتینچہ۔ تنځ کی پیچک جنازک کمر میں تقديركا چكر:مقدركا پھير:قسمت كى گردش\_ بھولے بھٹے جوزے گھر میں چلے آتے ہیں اپنی تقدیر کے چکر میں چلے آتے ہیں گلزارداغ: تلوارکا بانی:تلوار کی تیزی \_ برش \_ دھار \_ یہ پسینہ ہے کہ یانی ہے تری تلوار کا ضمیمهٔ یادگارِداغ: سنت جان پرشرم سےمنه پھر گیا تلوار کا تلواركا گھاؤ:تلواركازخم\_ زخم ہے یہ تیرکا پیگھاؤ ہے تلوار کا ۔ داورمحشر کوائے قاتل دکھا ناہے مجھے صميمهُ بادگارِداغ: گھاٹ دونوں کے خوش اسلوب ہیں دونوں مکتا جوہروآ بکوییشکل کہ بحرمواج بادگارداغ: تنکے کا سہارا:تھوڑی میں مدد۔ بھروسہ کیاارے ناادن تنکے کے سہارے کا گلزارداغ: یقیناے دل نہ کرتواس کے مڑگاں کےاشار بے کا تھکا ماندہ راہ کا: راستہ کا ہارا ہوا۔تھک کے چور ہوکرمنزلیں طے کئے ہوئے۔

آتا ہے اب توضعف میں آنسوبھی اس طرح جیسے مسافر آئے تھ کا ماندہ راہ کا يادگارداغ: گھوکرکا: بہت حقیر ۔ دھوم ہے حشر کی سب کہتے ہیں یول ہے یول ہے فتنہ ہےاک تری ٹھوکر کا مگر کیج بھی نہیں گلزارداغ: ٹھکانے کا:قرینے کا۔اچھے ڈھب کا۔ سائیں اپن نگاہوں میں ایسے ویسے کیا رقیب ہی ہوآ دمی ٹھکانے کا آ فتأب داغ: حان کا جنحال: زندگی کے لئے مصیبت۔ ضميمهٔ يادگارداغ: پنجابهون مجازي سے حقیقت کو بھي ليکن كبعشق مرى جان كاجنجال نه نكلا حان کے:ارادہ سے۔دانستہ۔ ہیرے کی کئی جان کے کھائی نہیں جاتی گلزارداغ: آنسونہ یے جائیں گےا ناصح نادان جب کے: پچھلے زمانے کا۔ گذرا ہوا۔ حال جب كا كهون كه مين اب كا جرم تفا پیشتر تغافل بھی مهتاب داغ: جب کا:اس وقت کے۔ ضميمهٔ يادگارداغ: كياسخت گهڙئ تھي كه مرى آ كلهاڙئ تھي بددرد بہآ زار بہآ لام ہیں جب کے جہاں کا چکر: دنیا بھر میں پھرتے پھرنا۔ جناب خضر یونہی انقال کرتے ہیں آ فتاب داغ نہیں ہے موت سے کم اک جہان کا چکر حسرت کے مارہے: مایوس۔حسرت زدہ۔ ب سنوافسانهٔ فر بادد یکھوقصهٔ مجنوں سنوافسانهٔ فر بادد یکھوقصهٔ مجنوں غرض کیاتم کو پوچھوحال ہم حسرت کے ماروں کا حسرتوں کی پوٹ: ماپوسیوں کی گھری۔ يہيںاک شخص کی تربت بھی تھی مهتاب داغ: جهان سوحسرتون کی پوٹ ہےاب خدائی کامارا: آ واره - ہر حگہ ہے راندہ ہوا۔ کیا جانے وہ خدائی کا مارا کہاں ہےاب گلزار داغ: مدت ہوئی کہ داغ کو سنتے تھے سوئے دیر دستار کے پینے: گیڑی کی بندش۔ خوشما ہیں چے کیااس لٹ پٹی دستار کے اللَّداللَّدوه جواني اور پھروه ہانگین دل كاعالم: دل كي حالت \_ ہوگیا جو کچھ ہمارے دل کا عالم ہوگیا گلزار داغ: بن گئ فرقت میں جو کچھا ہے جی پر بن گئی ول کی لاگ ہالگن:محبت په دل کی لگی په بے ہوئی ہیں۔ لاگ نے دل کی کھودیاسب سے اسى كم بخت كا خيال ر ما گلزارداغ: دل کی گئی:محت عشق ۔ ضميمهٔ يادگارداغ: دل کي گلي بهوئي بھي کوئي دل گلي بوئي بجھتی نہیں بجھائے سے ایسی لگی ہوئی دل کالگاؤ:محت ـ دلچیسی ـ دم لو ہم میں بھی اس کے مزے آتے جاتے ہیں يادگارداغ: دل كالگاؤغير سے كچھ دل لگي نہيں دل کی (گئن ) جلن: دل کی آگ۔

کہ مٹے شمع کی بھی دل کی گئن دل کی جلن یریروانه جھلے پھولوں کا پنکھااییا مهتاب داغ: رنگ کا:طرح کا۔ ڈھب کا۔ یانی ہوہوکے بہاخون تمنا کیسا روئے ہم ماس میںاس رنگ کارونا کیسا يەنقاپ داغ: 1 قىماپ داغ: روز کی جھک جھک: ہر دم کی دانتا کل کل \_روز کی خفگی لڑائی \_ بک بک \_ ' سنتاہوں کہناصح کی زباں بندہوئی ہے ہرروز کی جھک جھک سے مرانا ک میں دم تھا روز کے سلامی: روزانہ سلام کوآنے والے۔ مہتاب داغ: جب غیر کوئی آئے بے شباس کوٹو کے ہم روز کے سلامی کیوں کھائے ہم یہ دھوکے رەرەكے: ذراذرادىر میں۔ ہوتے ہیں دل ہی دل میں پشیماں بھی بھی رەرەكے مادآتے ہیںا پیخستم انھیں مهتاب داغ: زمانے کے:اپنے وقت کے۔دنیا بھرکا۔ یادگارداغ: وہ فیاض حاتم زمانے کے ہیں اللے تلاخزانے کے ہیں سانپ کی پھٹکار:سانپ کی آواز۔ یادگارداغ: زلف پیچال میں مرے دل کی صدا کم نہیں ہے۔ مانی کی پھنکار سے سہا گ کاوقت محبت جوزن وشو ہر میں ہو۔ ناز ونیاز جوخاوند بی بی ہوتا ہے۔ . بھیرویں گاتے ہو بھاگ کےوقت کرتے ہوشکوئے سہاگ کے وقت شام کا نکلا: سرشام سے گیا ہوا۔ صبح آتا ہے شام کا نکلا مهتاب داغ: بیسنا ہے کہاب وہ ہر جائی طورطوري: دُ هنگ دُ هنگ کي \_ آ زردگی جودل ہے نہ ہوتو گانہیں رنجش بھی اک ادامگر طور طور کی گلزار دارغ: غضب كا: آفت بھرا مصيبتيں سر لينے والا۔ . گلزارداغ: بہرنظارہ چلاہے کوچۂ قاتل میں داغ کس بلا کا ہے کا پیجہ کس غضب کا دیدہ ہے غلام کی صورت: مکروہ صورت بری شکل ۔ خالق مگر بنائے نہ صورت غلام کی يادگارداغ: هوگرچه بادشاه رقیب سیاه رو قیامت کی: بےانتہا۔ بےحد۔ اوربات ہےاتیٰ کہادھرکل ہےادھرآج گلزارداغ: وعدے پیمیریان کی قیامت کی ہے تکرار کالوں کا کھیت: وہ زمین جہاں کالے سانپ بکثرت ہوتے ہیں۔ تمھارے بال ہیں یا کھیت ہے بیکالوں کا آ فتاب داغ: هرایک مارسیه زلف وگیسوو کاکل ک کے:کس وقت کے۔ یہ جھکڑے ہیں کس وقت کے یہ قصے ہیں کب کے ضمیمۂ یادگارِ داغ:سن س کےمراحال وہ بولے توبہ بولے كتنولكا: كتنے كى جمع ہے۔ بہتول كا۔ وزن سيرون بره ه گيا قاتل تري تلوار کا ضمیمهٔ یادگارِداغ: خون کتوں کا پیاہے تیجے ہے آشام نے کسی کے ق کا: حصہ کا۔

رکھناا لگ بچاکے رقیبوں سےانے فلک آزارمیرے ق کاجفامیرے نام کی گلزارداغ: کسی کے نام کی: حصہ کی ۔کسی کے لئے مخصوص۔ آ زارمیرے تن کا جفامیرے نام کی رکھناا لگ بحاکے رقیبوں سےانے فلک گلز ار دارغ: کس عذاب کا؟:کس مصیبت کا۔ کس تکلیف کا۔ اللَّه بيثواب بھی ہے کس عذاب کا روز ہ رکھیں نماز پڑھیں حج ادا کریں مهتاب داغ: کس قیامت کے؟:کس ہلا کے؟ کس غضب کے؟ کس قیامت کے بینامے مرے نام آتے ہیں مہتاب داغ: خط میں لکھے ہوئے رنجش کے کلام آتے ہیں کسی کی آئی:کسی دوسرے کی موت۔ اجل روزِ جدائی کیوں نہآئی کسی کی مجھ کوآئی کیوں نہآئی مهتاب داغ: کوئی دم کی دم میں جھوڑی ہی دیر میں۔ لومبارک ہوتر قی کی بھی ساعت آئی یادگارداغ: دم کی دم میں کوئی (دم) دن کے:تھوڑی مدت کے۔ ہں رنگ بہارشمنستاں کوئی دن کے مہتاب داغ: ہمن نغمہ مرغان خوش الحان کو کی دم کے گناہوں کی پوٹ: بہت زیادہ گناہ۔ کثرت معصیت۔ کہ میرے سریہ گناہوں کی بوٹ بھاری ہے یاد گارداغ: عمرم کولے کے بیہ بارگراں چلا ہوں میں گھاٹ اتارے کا: دریا سے کنارے برآنے کی جگہ۔ یہ ہی تو گھاٹ ہے بحر محبت کے اتارے کا گلزارداغ: تری شمشیر برخم نے ہزاروں سرا تارے ہیں گھاس کا پولا: گھاس کی ٹھی۔ نا توانوں کاتمھارے شق میں پیرحال ہے یادگارداغ: گھاس کے بولے کی صورت خشک ہیں سب بڈیاں گھر کے دھندے: کام کاج ۔گھر کےانتظام کے بھیڑے۔ پھنسا ہوا ہے بیدن رات گھر کے دھندوں میں آ فتاب داغ: جنول كي خانه خراني سے اب كہال فرصت لاکھوں من کے: بہت بھاری بھرکم ۔ باوقار۔ آ فتاب داغ سبک ہوجا ئیں گے گرجا ئیں گےوہ بزم رخمن میں کہ جب تک گھر میں بیٹھے ہیں تولا کھوں من کے بیٹھے ہیں لے دے کے: کر دھر کے ۔س کچھ کرنے کے بعد۔ رہاسہایہ ہی لےدے کے تار باقی ہے گلزارداغ: جنوں کے ہاتھ سے تارنفس بجائے خدا کیا جان کسی کی: کیا طاقت کسی کی۔ کیا محال کسی کی۔ مہتاب داغ: کیا جان کسی کی ہے نظر بھر کے جود کیھے انداز پھراس دلبرطناز کاانداز منه دیکھے کی!: ظاہر داری کی۔ کہہ سکتے ہیں منہ دیکھے کی الفت نہیں جاتی آفتاب داغ: آئينه ہي اب رہنے لگا آپ كآگ مینه کی بوجھار: ہوا کے زور سے بارش کے تیزی سے گرنے والے چھینٹے۔ یادگارداغ: محصرو،دم لو، چاہیےاس وقت میں کچھآ ربھی تیز چلتی ہے ہوابھی میندکی ہے بوجھا ربھی ناحق كا: بلاوحهه

یاد گار داغ: رو تھے کومناتے ہیں وہ پیار سے یہ کہہ کر تیری توبیعادت ہے ناحق کا گلا کرنا نظر گذر کے لئے: اُ تاردینا۔صدقہ اُ تارنا کہ بری نظر کااثر نہ ہوجائے۔ تجھ سے رونق نہیں ہے گھر کے لیے ۔ رکھ لیا بے نظر گذر کے لیے فرياد داغ: نگاہوں کی ہانک: لڑتی ہے کیا حچری کٹاری ہے ہانک دیکھوتوان نگاہوں کی بادگارداغ: ۔ نیند کے ماتے: آنکھوں میں نیند بھری ہونا۔ نشهٔ مے بھی نہیں نیند کے ماتے بھی نہیں مهتاب داغ: سرالهاؤتوسهي آنکه ملاؤتوسهي ماتھ کاسجا: ایماندار۔ دیانت دار۔ کسی کو ہاتھ کاسچانہ پایا ترے دستِ حنائی میں بھی ہے چور ہار کے: آخر کار۔جب کھین نہ آئی۔ . بچتی تھی دخت رز کی نہ حرمت کسی طرح یہ نیک بخت ہار کے قاضی کے سر ہوئی مهتاب داغ: (ب)ير (اردیر سفیدی:مراد بہت کم) (پتھریر کیر:مراد نہ مٹنے والی چیز) (سرآ تکھوں پر:مراد دل و جان سے ) (سونے پرسہا گہ:مراد . اچھائی پراچھائی) ( کس برتے ً پر؟ کس گھنڈ پر) (ہماری بات ہم پر: مراد جو بات کوئی کرے اس پروہ بات لوٹا دینا) ایک پرایک: اوپر تلے۔لگا تار۔متواتر۔سلسلہ بہسلسلہ۔ ہ جمحفل میں گرےمت شراب ایک پرایک گلزارداغ: ساقیابرہےدےجام شراب ایک برایک ایک رنگ پر: کیسال ۔ایک ہی حالت میں مخمل کا گرم ہونا۔ گزارداغ قسیده پریول کاجمگھٹ اورحسینول کامجمع ہے کیاایک رنگ پر ہے بیجشن شہانہ آج برتے پر: کھروسہ پر۔ یپزاکت کیوں اسی برتے پیدعو کا قتل کا کھول دوخنجر کمر سے پھنک دوشمشیر بھی بادگارداغ: پراتنا:بس پیه کیکن اس قدر به كەترى بدمزگى مجھۇگولارا ہوجائے کچھنہ ہوتیری محبت میں پراتنا ہوجائے یرائے برتے یر: دوس سے کے سہارے پر۔ غرورکرتے ہیں دشمن پرائے برتے پر بادگارداغ: وه ہوگئے ہی طرف دار کیوں نہاترا کیں سرآ کھوں پر: قبول ومنظور۔ بسروچیثم ۔ دل وجاں سے۔ مهربان آپ کی خفت مرے سرآ تکھوں پر گلزارداغ: بزماغیارکاظاهر ہے اثر آنکھوں پر (ج) میں (ایسے میں:مرادان حالات میں) (بتیس دانتوں میں زبان:مرادد شمنوں میں گھرا ہوا) (چنگی بجاتے میں:مراد بہت جلد ) (چیثم زدن میں:مرادفوراً، بل مجرمیں) (رنگ میں بھنگ:مرادمزے میں خرابی) (لینے میں نہ دینے میں:مراد بے تعلق ہونا) (ہنسی ہنسی میں مراد دل گلی میں )

اینے حق میں: اپنے واسطے۔اپنے گئے۔ طعنے دے دے کے رنج مول لیا فرياد داغ: اين حق ميں بهز هر گھول ليا اڑے تھُڑ ہے میں مصیبت کے وقت مشکل پیش آنے بر۔ اڑ ئے میں ہمارے بیکام آتا ہے یادگارداغ: کریں نہ قدرجودل کی تواورنس کی کریں آن کی آن میں: آناً فاناً۔ایک لمحہ میں۔ذراسی دیر میں۔ آن کی آن میں سب کھیل بکھر جائے گا رخنه گروه ہوتومحشر کا تماشا کیسا . آنگھوں میں خاک:چثم بددور۔خدانظر بدسے بچائے۔ اے فلک خاک تیری آنکھوں میں آ دمی کوبُری نظر سے نہ دیکھ مهتاب داغ: آنکھوں آنکھوں میں:صرف نگاہ سے کام لے کرنظروں نظروں میں آنکھ کے اشارے سے۔ آنگھوں آنگھوں میں کیااس نے مرا کام تمام شکرہے کشتۂ انداز تغافل نہ ہوا ادل میں: ضانت ـ برغمال \_کسی چیز کی عوض چیز کوامانت رکھ دینا ـ بلوادواینیادل میں میرے رقیب کو یادگارداغ: آنے کاوعدہ کرتے ہوکیااس کااعتبار بات بات میں: ہرایک بات میں۔ د بی د بی تر بے اب سے ہنسی نکلتی ہے ضمیمۂ یادگارِداغ: پیات بات میں کیاناز کی نگلی ہے پیوبیج میں: بالکل درمیان میں۔ یار ہوکشتی ہماری کس طرح جب بھنور پڑتا ہے بیچ و بیچ میں بادگارداغ: ىل كھرميں:ايك لمحه ميں \_ د لی کے غدر میں بھی کیاانقلاب دیکھا ہے گئے تھا بھی ایکھوں کے دیکھتے ہی بل بھر میں کچھ کا کچھ تھا بادگارداغ: یلک جھیکنے میں:اتنے تھوڑے وقفہ میں کہ پلک جھیک جائے۔ذراسے لمحہ میں۔ لے گیادل پلک جھیکنے میں اس نے جبآ نکھ سے ملائی آنکھ بادگارداغ: یل مارتے میں: بلک مارنے میں ۔ ذراسی دریمیں ۔ فوراً طرفۃ العین میں ۔ یل مارنے میں مارلیاہے ہزار کو تیغ نگاہ یارنے میدان کردیا بادگارداغ: يوٹلي ميں: بغچرميں - تھري ميں۔ ہم کو یہ قبلاہے کرا مے تنسب تلاش زاہد کی پوٹلی میں ہے بوتل شراب کی يادگارداغ: جنگل میں منگل ورانے میں چہل پہل ہونا۔ شروں کا بن تھاجنگل جنگل میں اب ہے منگل میں جمردی شکار کر کے کیا صیدگا ہ دیکھو يادگارداغ: حق میں:واسطے۔ لئے۔ یادگارداغ: شہی نکالو کے چن چن کئم سے ہےامید ہمارے حق میں جو کانٹے رقیب بوتا ہے دهند لکے میں: کچھرات اور کچھدن کسی قدراندهیراباقی رہےاس وقت۔ یادگارداغ: دم رخصت تم آنچل میں مرادل باندھ لے جانا ابھی تورات باقی ہے چلے جانا دھند ککے میں کسی کے دق میں کسی کے واسطے۔ عدوئ نیش زن کی آپ سنتے ہیں وہ کہتا ہے کہ جب آنا سے کا نٹے ہمارے حق میں بوجانا گلزارداغ:

کئی ہاتوں میں: چندوا قعات میں۔ آ زمایا ہے تھے ہم نے کئی باتوں میں به بھیتم جانتے ہو چندملا قاتوں میں آ فياب داغ: گھڑی میں :کسی وقت کچھسی وقت کچھ۔ایک بات بیقائم نہر ہنا۔ گھڑی میں تو بہ کرتے ہوگھڑی میں دم نکلتا ہے گلزارداغ: تلوناس قدراے داغ پھر پیصبر کے دعوے (ر)سے ( آنے ہے رہے: مرادآتے نہیں )( پہاڑسی را تیں: مراد بہت کمبی را تیں ) (حلوبے مانڈے سے کام: مراد مطلب برستی شکم کی غاطر)(میری پیزارہے:مراد مجھے پروانہیں)(میری جوتی ہے:مراد مجھے پروانہیں) آپ سے دور، آپ کی جان سے دور: آپ کونقصان نہ پہنچے۔ آپ کوخدا بچائے۔ گلزارداغ: داغ کهتے ہیں جنھیں دیکھئےوہ بیٹھے ہیں آپ کی جان سے دور آپ بیمرنے والے اب سے دور: دوراز حال ۔ خدائکروہ کے کل پر پیماورہ بولا جا تا ہے یعنی جووا قعہ بیان کیا جا تا ہے دقوع میں نہآئے۔ یادگارداغ: سوال وصل پر بول اس نے ٹالا مجھ کوہنس ہنس کر پہاں ہے یا ک محبت اب سے دورالیانہیں ہوتا اٹکل سے:انداز ہے۔ اے پیر مغال تو مجھے اٹکل سے بلادے یہانے کی حاجت نہیں مجھ شنہ مے کو مهتاب داغ: أويري دل سے: ظاہراطور پر۔دکھانے کو۔ تو کھاتی ہے یلئے زباں کسے کسے مهابداغ: وهجباويرى دل يركرت بين وعده اوبری دل ہے: ظاہراطور برینا گواری ہے۔دکھاوے کو۔ جس کوتم لو گےاسی چیز کود نیا لے گی مهتاب داغ:اویری دل ہی ہےاس دل کےخریدار بنو ایک صورت سے: ایک ہی رنگ میں ۔ یکسال ۔ دومہینے تک ایک صورت سے گذرےاوقات عیش عشرت سے بُرِي آنکھ ہے:نفرت کی نظر ہے۔ کس بُری آنکھس بُرے دل سے ميري تصوير بھي وه ديڪھتے ہيں بڑے دل سے: نا گواری سے۔ کس بُری آنکھس بُرے دل سے ميري تصوربهي وه ديکھتے ہیں مهتاب داغ: بڑے د ماغ سے: بہت تکبر سے۔ بڑی شان سے۔ بڑے د ماغ بڑے نازسے غرور آیا آ فتاب داغ: بتوں نے ہوش سنھالا جہاں شعور آیا بلاسے: پروانہ ہونا۔نقصان نہ ہونا۔اجھا ہونا۔مناسب ہونا۔ ملے ہوئے ہیں جورشمن سے وہ گواہ ملے بلاسے دعویٰ الفت نہ پیش کرتے ہم گلزارداغ: پہلوؤں سے: بھانوں سے۔ ہر چندان کو وصل کا اقرار ہی رہا دن پېلوۇل سے ٹال د ما کچھونہ کہہ سکے آ فتاب داغ: خیرے: بھلےکو۔ بڑی احجھی بات ہے تعاناً یہ بھلائی کا جملہ کہا جاتا ہے۔ خيرہے آپ کی طینت میں تو شریجھ بھی نہیں گلزارداغ: میرے ہی جوش طبیعت نے اٹھائے ہیں فساد

دم سے: ذات سے۔بدولت۔ ساراہے جلوہ کلب علی خال کے دم ہے آج گلزارداغ: رنگ رنگ سے:طرح طرح سے۔وضع وضع سے۔ گلزارداغ: اس روئے بےنقاب کا جلوہ ہوا نقاب نکلے ہے رنگ رنگ سے صورت تجاب کی زمانے سے زالا: سب سے الگ عجیب۔ اداتیری اداکیا کر سکے گاخوب روکوئی ستم بھی تو زمانے سے زالا ہونہیں سکتا بادگارداغ: سوجان سے: نثار ہوجانے کا انتہائی شوق ۔ گویا ایک کی جگہ سوجانیں ہوں تو قربان کر دیں۔ و مکھے کہتے ہیں اسے آئے گئے کا سودا ہم ترے آتے ہی سوجان سے قربان گئے کس منہ ہے!:کس حوصلہ ہے۔ اب دکھائیں انھیں کس منہ سے جگر کی صورت مہتاب داغ: خط میں کھاتھا کہ آتا ہے کلیجہ منہ کو لا كھلا كھ جان سے: شدت اور كثرت مراد ہے كو يا ايك جان شاركرنا كو يا اپنى طرف سے لا كھ جانيں شاركيں ۔ ہےلا کھ لا کھ جان سے تجھ پر نثار عیش گلزارداغ: ہےلا کھ لا کھ جان سے صدقے تری خوشی مَرے دل سے: نا گواری سے۔ بجھے بین سے۔ مابوسی سے۔ مہتاب داغ: ہوگئی ماس عہد ماطل ہے ہم کو جینا پڑامرے دل سے  $\int (,)$ ( ٹھونک بحاکر:م ادا چھی طرح و مکھ بھال کر) ( خدا خدا کر کے:م ادمشکل سے ) ( دل کھول کر:م ادفراغ ولی سے ) (مانگ تا نگ کر: مراد إدهراُ دهر ہے لے کر) حان توڑکر: نہایت محنت سے۔ ہم جان توڑ کر جو کہیں گھر بنائیں گے مہتاب داغ: افسوس ہے کہٹوٹ پیڑے گاو ہیں فلک جی کھول کر: دل بھر کر۔ یوری طرح نبجس قدر ممکن ہو۔ کہ جوآ نسوٹیکتا ہے چھپالیتا ہوں دامن میں آ فتاب داغ: سسس کسی کےخوف سے جی کھول کررویانہیں جا تا جی بھرکر: سپر ہوکر۔اچھی طرح۔ جی بھرکے خوب بی کہ جو ہوخوشگوار رعیش گلزارداغ: گربس چلے تو ہاتھ سے میناسے مے نہ رکھ چن چن کر: و مکھ کر۔ایک ایک کر کے۔ ہارے حق میں جو کانٹے رقیب بوتا ہے یادگارداغ: شہی نکالو گے چن چن کتم سے ہے امید د مکھ کر: جان ہو جھ کر۔ سوچ سمجھ کر۔ آ فياب داغ: حينه ديتاكس كوداغ روساه ىرخدانے دېكھ كرپيدا كيا م پھرکر:لوٹ پھیرکر۔ آخر کار۔ یادگارداغ: شمھیں دل دینے والا کون ہر پھر کروہی اک میں بیشامت اور کس کی آئی ہے اے مہر بال میری (و)حرف تا کید:ہی

( چھوٹتے ہی: مراد جھٹ فوراً ) آييآپ:خود بخود \_آپ ہي آپ \_ شکل به پریوں کی به حوروں کی صورت ہو چکی آ فياب داغ د كيوكرآ ئينية في آب وه كيني لك آب، ہی آپ: خود بخو د۔ مہتاب داغ: رو ٹھنے کا بھی سبب کوئی ہوا کرتاہے آپ ہوجاتے ہیں باتوں میں خفا آپ ہی آپ الگ الگ ہی اینے طور پر۔بغیر دوسرے کوشریک کئے ہوئے۔ الگ الگ ہی کیاسب معاملہ دل کا مهتاب داغ: موانهاس ہے کوئی اور کا نوں کا ن خبر الگ ہی الگ: دور سے ہی۔ دامن بچائے جاتے ہوسل کے ہاتھ سے کٹیم وذ راا لگ ہی الگ وارکر حلے گلزارداغ: ایسے ہی ویسے :معمولی کم درجہ کےلوگ۔ مگرایسے ہی ویسے پر دومجمل میں رہتے ہیں آ فآب داغ: جوہوتی خوبصورت تونہ چیتی قیس سے لیا ايك ہى ہوئى: لاجواب ـ لا ثانی ہوئى ـ اچھی کہی بدایک ہی اے دلر با ہوئی مہتاب داغ: دل لے کے یو چھتے ہوتری چز کیا ہوئی دوہی:ایک دوہی تھوڑا۔ ذراسے ہی۔ گلزارداغ: دوہی جھکے جوذ رازلف دوتا کے یائے دوہی جھکے جوذ رازلف دوتا کے یائے د كيستے ہى د كيھتے: آئكھوں كے سامنے حالات جلد جلد بدل جانا۔ د یکھئے ہیں اور کیا پیش آنے والی صورتیں ياد گار داغ: د کيهتے ہي د کيھتے گذر اطلسمات ِ جہاں وه آيي:وه آپ ہي۔وه خود ہي۔ یادگارداغ: نهین قتل عشاق سے فائدہ کچھ وہ آپی مصیبت کے مارے ہوئے ہیں یونہیں: یوں ہی۔اسی طرح۔ زامدمری تقدیر میں دشمن دیں تھا مجبور ہوں اللّٰد كومنظور يونہيں تھا (ز)اشاره (وہ دن بیدن: مراداس دن ہے آج تک) (5)اپنے ہاتھوں:اپنے آپ۔بالارادہاپنے ہی فعلوں سے۔ کوئی بدخواہ ہیں اپنے سے بڑھ کراپنا گلزارداغ: جم توبر بادهوئ<sup>عش</sup>ق میں اینے ہاتھوں آپاپنے منہ: اپنی ہی زبان سے اپنی تعریف۔ آپاینے منہ مبارک باد کیا آ فاب داغ فصل گل میں کیوں ہے بلبل نغمہ شج (ط)اور اور (۱):حرف عطف ہزاروں کوں ہوگر ہو بہت قریں سے قریں مهتاب داغ: پڑاہے تفرقہ کیادل میں اور دلبر میں

(۲) پیر اس عاشقی میں روح بھی عاشق قضا کی ہے یادگارداغ: مرتاہوں اور روز ہے مرنے کی آرز و (۳)سوا\_زياده راہ بران کولگالائے تو ہیں باتوں میں اورکھل جائیں گے دوجیار ملا قاتوں میں آ فمآب داغ: (۴)طرفه عجيب بیاور قیامت ہے کہل کرنہیں ملتا مہتاب داغ: دودن میں وہ کسی سے برابز نہیں ماتا (۵) کسی خلاف قیاس بات پر تعجب سے کہنا قصورہے پیفقطان کے مندلگانے کا مهتاب داغ: خطامعافتم اے داغ اور خواہش وصل (۲)اس کے سوا طبیعت اس زمیں میں پھھڑی ہے غزلاک اوربھی اے داغ لکھو مهتاب داغ: (۷) دوسری جگه وہ کہتے ہیں رکھواسے لے جاکے کہیں اور یادگارداغ: میت ہی ہاری ندر ہے کو یے میں ان کے (۸)آگے۔برے بڑھ جاتی ہے تا ثیر سے قدموں کی زمیں اور یادگارداغ: مشکل ہے کہ میں منزل مقصود کو پہنچوں (۹) دوسرا۔اس کے علاوہ ارمان نہیں اس کے سواا سے شددیں اور یادگارداغ: امیدشفاعت ہے مجھےروز قیامت (۱۰)غير ـ دوسرا ـ گلزارداغ: اوراور ہیں آپ آپ ہیں کیا آپ سے نسبت ہوں لا کھزمانے میں اگررشک قمراور اور بھی: (۱)زیادہ آ قاب داغ: تندخو ہے کب سے وہ دل کی بات اور بھی برہم کو برہم کیا کریں (۲)اورکوئی۔دوسرا۔ کہاور بھی کوئی اس میں ضرور رہتا ہے بادگارداغ: ہمارے دل میں وہ آئے توبد کمان ہوئے اور اِس برراُس بر: باوجوداس کے۔ گلزارداغ: ایک تووعده اوراس پیتم یہ یقیں ہے کہ اب ملیں گے آپ اوراس ربھی: ماوجوداس کے۔ گلزارداغ: کرلیاوعدہانھوں نے ہوگئی تدبیروصل اوراس يربهي اگر تقذيرالڻي ہوتو ہو اور پھراس پر:متنزاد۔اس کے سوا۔ مہتاب داغ: تیری تمکیں کم نتھی کچھ مارر کھنے کے لیے ادر پھراس پر بہشوخی بہشرارت الحفیظ اورجو:اگر۔جب۔کلمہُ شرطہے۔ اورجوہم نے آ کے دیکھ لیا آ فياب داغ: تم كو بي وصل غير سي انكار اور جو کچھ:اس کے علاوہ۔ گزار داغ: کیجئے دیتا ہوں میں دل کے سوا اور جو کچھ ہے مرے امکان میں

```
اورزیاده: نهایت تا کید
                                                     گلزار داغ: جب کھیے ان سے ہوئے اور زیادہ مضطر
       مرض عشق کے یر ہیزنے مارا ہم کو
                                                              اور کچھ: نئی چیز ۔اس کے سوا۔ بہت زیادہ۔
       فغاں میں حشر کے آثار دیکھتے جاؤ
                                                  مهتاب داغ: هواہے کیا ابھی ہنگامہ اور کچھ ہوگا
                                                                                 اورکو: دوس ہے کو۔
                         وه دشمن هماراوه پیاراهمارا
                                                                  گلزارداغ: سناہے سی اور کوجا ہتا ہے
                                                                اور چندے: چند دنوں تک۔ کچھ دنوں۔
                                     گلزارداغ: داغ ہم کوسرائے دنیامیں اور چندے قیام کرناتھا
                                                                                 اور لیجئے:اور سنئے۔
                                                  یادگارداغ: پڑگئے لینے کے دینے دل کوواپس مانگ کر
         اور ليج ہم کوالٹی بات دین آگئی
                                                                         اورہی کچھ: دوسرا۔خلاف۔
                           اور ہی کچھ ساگٹی اس کو
                                                               فريادداغ: كچه كدورت ي آگئاس كو
                                                                                       (ی) تکرار
                                                                                آخرآ خر: بعد میں۔
وہ کب لطف کرتے ہیں ہے آزمائے کرم آخر آخرعتاب اوّل اوّل
                                                                                     مهتاب داغ:
                                                                     اوّل اوّل: پہلے پہلے۔ابتدامیں۔
          مهتاب داغ: وه كب لطف كرتے ہيں ہے آزمائے كرم آخر آخر عما ب اوّل اوّل
                                                                    پہلے پہل:اول اول ۔ شروع میں ۔
                  پہ
مہتاب داغ: وہ پہلے پہل دل لگاناکسی ہے وہ پھے شوق کا اضطراب اوّل اوّل
                   توبہ تو بہ: ہرگزنہیں ۔ توبہ کے لفظی معنی ہیں' دپھرنا'' ۔ گناہ سے پھرنا۔ یہاں مرادیہ ہے کہ ہرگزنہیں۔
                                     فريادداغ: لوگ چالين بزارول چلتے بيں توبتوبه يہل نكلتے بيں
                                                                جھک جھک: یک یک _ بکواس _ جھگڑا _
ہرروز کی جھک جھک سے مرانا ک میں دم تھا
                                    مہتاب داغ: سنتا ہوں کہ ناصح کی زباں بند ہوئی ہے
                                                                           خارخار: کثرت مرادی۔
       دھجیاں ہوہو کے اُڑ نا دامن فولا د کا
                                          خارخارناامیدی نے دکھایا ہے مجھے
                                                                               بإدگارداغ:
                                                        .
خال خال: کہیں کہیں ۔ کوئی کوئی۔ نہایت کم تعداد۔
     نكلاستاره بهي كهين كوئي توخال خال سا
                                            تارے گن کے کاٹتے رات فراق کی مگر
                                                    دیکھتے دیکھتے: آنکھوں کے سامنے تھوڑے زمانہ میں۔
        جلدجم جاتاہے ہرشخص کانقشہ کیسا
                                                    بادگارداغ: و کیھتے دیکھتے پلٹا بے زمانہ کیسا
                                                              رنگ رنگ:طرح طرح کے قشم تھم کے۔
                  ہے رندگر کہیں کہیں پر ہیز گارعیش
                                              گلزارداغ: ہےرنگ رنگ عیش مگرتیرےعہد میں
```

سوند ھے سوند ھے: کورے کورے مٹی کے برتن جن میں مکلی ملکی خوشبوآتی ہے۔خوشگوار۔ يادگارداغ: سوند هيسوند هيآب خورول مين مزاآجائ گا توجماد يرف ايساقي مخ انگوركي کسے کیسے: (۱) کس کس طرح۔ مہتاب داغ: نشیب وفرازان کو مجھائے کیا کیا ملائے زمیں آساں کیسے کیسے (۲)ایک سےایک بڑھکر۔ مهتاب داغ: سکھانے پڑھانے کو ہیں دوست دشمن یہاں کیسے کیسے وہاں کیسے کیسے (٣) كتنا چھے۔ نہیں حیدرآ باد پیرس سے کچھ کم مهتاب داغ: شکایت حکایت بی میں رات گذری رہے تذکرے درمیاں کیسے کیسے آ قاب داغ: نالہ چن کر دل کی باتیں دل سے باہر لے چلا یہ بیارت پینچر ہیم وہ گھر لے چلا (ك) كيفيتى حروف: أف:كلمەندا\_چىرت\_استعجابادراندىشەخلامركرتاہے\_ آ فتاب داغ: ہرا دامتانہ سرسے یا وَں تک حِصالَی ہوئی اُف ترى كافر جانى جوش يرآئى ہوئى اللَّدرے:کلمهاستعجاب جوکسی چیز کی زیادتی یا خوبی پر دلالت کرے۔واہ واہ۔ اوہ: ندائیہ ہے اظہار بے پروائی۔ یادگارداغ: تیچه طبیعت تھہرہی جائے گی اوہ یوں بھی گذر ہی جائے گی اوه جی: نداہے۔اظہار حقارت۔ یادگارداغ ، دل کو لے کرد کھتے ہوکیا ہمیں اوہ جی کیااس کی ہے پرواہمیں اےلو: نداہے۔مرادیہ کیجئے۔ ن نام ناصح کالیاتھامیں نے اےلوحضرت وہ چلے آتے ہیں بل بے: کثرت وشدت پراستعجاب کاکلمہ۔ اب بھی تو نہ آیا کہ دم باز پسیس تھا گلزارداغ: الله رے تیری بے خبری بل بے تغافل كاش:اظهارحسرت وآرز وكے لئے بيلفظ بولتے ہيں۔ یادآ جائے مجھے کاش بہانہ دل کا مهتاب داغ: موت سے وہ ہی دم نزع بہانہ کولوں كيا كهنا!: كلمهُ تعريف-كياتعريف كي جائے-جذب وحشت تری تربان تراکیا کہنا مجنع کے رگ رگ میں مری نشتر فصّا د آیا واہ شاباش:تعریف کا کلمہ ہے۔ یادگارداغ: بگذتونے قبل عام کیا واهشاباش خوب كام كيا

کچھا لیے جملے بھی ہیں جومکمل معنی دیتے ہیں اور مرادی معنی بھی ۔ یہاں یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہا گر جملہ مکمل ہواور مرادی معنی بھی دے اسے کیا کہیں گے؟ ان کے لیے بھی نے نام کی ضرورت ہے۔ان میں سے پچھالیے بھی ہیں جن میں ہے بعض کومحاورے میں شامل کیا گیا ہے ۔ضرورت اس امر کی ہے کہمحاورے کی بھی تشکیل جدید کی جائے۔ جرنجی لال نے بھی بہت سے ایسے الفاظ اور ناتمام جملوں کومحاورے میں شامل کر دیا ہے جواصل میں مراد ہیں ۔بعض جگہ ضرب الامثال میں بھی کئی ایسے بامعنی مرادی جملے شامل ہیں ۔ اردو میں ایسے کئی جملے حض علمی اصطلاحوں کی عدم موجود گی کے سبب بے سروساماں پھررہے ہیں ۔ضرورت اس امر کی ہے کہ ان کو بھی حیبت فراہم کی جائے۔اور اگر روزمرہ کی اصطلاح رکھنی ضروری ہوتو ان کوروز مرہ کا نام دیا جاسکتا ہے کہا یسے جملے جومرا دی معنی دیں اور جملے میں خیال کا ابلاغ مکمل ہوا سے روزم رہ کہیں گے۔ گو ہاروزم ہوہ مکمل جملہ ہے جولفظی اورم ادی معنی دونوں دے۔ (دن عید، رات شب رات: مراد دن رات عیش) (صورت تو دیکھو: مرادا ظہمارِ تفر، طنز) ( کچھ تو ہے: مراد کو کی بات ضرور ہے ) ( گمان غالب ہے: مراد یقین ہے ،ضرور بالضرور ) (منہ کے میٹھے دل کے کڑوے : مراداُویر سے کچھاندر سے کچھ) (میں کی گردن پرچیری:مرادمغرورنقصان اٹھا تاہے) (وضع کیے دیتی ہے: مراد کیلیے سے ظاہر ہے) کچھا یسے نامکمل جملے بھی ہوتے ہیں جن کے لفظی معنی ہوتے ہیں۔ان کے لیے بھی نئے نام کی ضرورت ہے۔ ( آشنائی کا جھوٹا: مراد بے وفا۔ دوستی کونباہ نہ سکنے والا ) ( آشنائی کا سجا: مراد وفا دار۔ دوستی نبھانے والا ) آ ٹھول پېر چونسٹھ گھڑی: دن رات \_ چوبیس گھنٹہ \_ چود وسوچالیس منٹ \_ غم آ ٹھول پہر چونسٹھ گھڑی ہے مجھےانجام الفت کی پڑی ہے مهتاب داغ: اینے مطلب کے بار: غرض آشنا ہونا۔ اینے مطلب کے یار ہم بھی ہیں مہتاب داغ: تم اگرانی گوں کے ہومعثوق اجی بس: اےصاحب رہنے دیجے۔ ا جی بس رینے دوواں لطف بشریجھ تھی نہیں خواب میں دیکھ لیا خلد کوہم نے واعظ گلزارداغ: اُڑئی ہوئی سے :ابیامعلوم ہوتا ہے جیسے سی کی نقل ہو۔ مانند تقلید کرنے کے۔ مهتاب داغ: تم دل سے مهر بان مواس كالفين نهيں پیطر زِالتفات اڑائی ہوئی سے اس میں دم کیا ہے؟: اِس میں جان کہاں ہے۔اس میں کچھ طاقت باقی نہیں رہی۔ وہ دیکھ کرمجھے کہتے ہیںاس میں دم کیا ہے ضمیمهٔ یادگارِداغ: رہوں ستم ہے بھی محروم بیشم کیا ہے ایک دل بہ کہتا ہے: ایک خیال بہآتا ہے۔ دوسرا خیال بہآتا ہے۔ ایک دل کہتا ہے کیچے ان سے رسم وراہ ترک ایک دل کہتا ہے کچھ دن اور دیکھا جا ہے ایسے کہاں کے ہیں: وہ میرے مقابل کے نہیں۔وہ میرے سامنے کچھ نہیں۔معمولی درجہ کا ہونا۔ مجھ سے کہاں چھپیں گےوہ ایسے کہاں کے ہیں گلزار داغ: جلوے مری نگاہ میں کون ومکاں کے ہیں ایک کوایک کھائے جاتا ہے: رشک وحسد کرنا۔ ایک دوسرے سے جلنا۔ گلزارداغ: د کیمنارشکاس کی محفل کا ایک کوایک کھائے جاتا ہے آئے تو کیا آئے: آنے سے کیا ہوا۔ نہآنے کے برابر۔ ضميمهٔ بإدگارداغ: تمهاري بزم مين جم نے نه ديكهاداغ ساكوئي جوسوآئة كماآئ بزارآئة توكياآئ ایمان کی توبہ ہے:حق بات توبہ ہے۔ پیچ تو یوں ہے۔

```
ایمان کی توبہ ہے غضب ہیں بتانِ ہند
         ایناہی سامجھے بھی یہ کا فربنا ئیں گے
                                                                                             مهتاب داغ:
     بڑے بات نہ کرنے والے :طعن کےطور بڑسی شخص کے لئے اس لئے پیکمہ استعال کیا جاتا ہے۔ جسے کسی قتم کا دعویٰ ہو۔
   میں بھی دیکھوں توبڑی بات نہ کرنے والے
                                                     گاليان غيركوديتا ہوں سنوتم خاموش
                                                                                               گلز ار دارغ:
                                                            بس بس جی بس: حیپ رہو۔ جانے دو۔قصہ مختصر کرو۔
                                                   آ زمایاہے مدام آپ کوبس بس اجی بس
دونوں ہاتھوں سے سلام آپ کوبس بس اجی بس
                                                                                        مهتاب داغ:
تو ہی جانے گی: تنبیبہ کے لئے یا خوف دلانے کے لئے اس طرح کہا جاتا ہے گویااس کی ذمہ داری تجھ پر ہی ہواگر کچھ برائی
                                                                                        در پیش ہ کی۔
                             توہی جانے گی پھرا گرآئی
                                                                  جاشب ہجروہ سحرآئی
                                                                                               گلزارداغ:
                                                               توسہی: تنبیہہ سے مرادیہ کہ جبٹھیک بات ہے۔
                             دېكىنے كامزاد كھاؤں مىں
                                                          توسهى رات دن رلاؤں تحقیم
                                                                                               فرياد داغ:
                                                                          تیر کیامنہ ہے: تیری کیا قدرت ہے۔
 تیرا کیامنہ ہےاسے بھرتے ہیں بھرنے والے
                                           دختر رز ہے بہت تیزمزاج اے زاہد
                                                                                         گلزارداغ:
                                                           تیرا کلیجا کیسا: طنزاورنا گواری سےاس طرح کہتے ہیں۔
    غیر کے فم میں وہ خاموش تھے میں نے پوچھا جی ہے کیسا تو کہا تیرا کلیجا کیسا
                                                                                            ر قابداغ:
آفابداغ:
                                                                    جاردن کی جاندنی: عارضی تھوڑے دن کی۔
            رقیبوں کی ہے جاندنی چاردن کی ہمیشہ کہیں دور دورے رہے ہیں
                                                        چیثم بدور: دعاہے کہ نظر نہلگ جائے۔ بُری نظر دوررہے۔
چشم بدورا ج کل ہیں روپ پر بازوے دوست
                                                            مہتاب داغ بیخت جانوں پر ہوا کرتی ہےا کثرمشق تیخ
                                                                            خاكنہيں: يجھ بيں۔ يجھ نہ ہونا۔
                                                      ہمهی تھےوہ جو بھی تھے خزانۂ عرفاں
همهی بیںاب کہ جوڈھونڈ وتو ہم میں خاک نہیں
                                                                          خبرخاك نہيں: كچھ حال نہيں معلوم۔
                                                         وه میں کہ مجھےعالم بالا کی خبرتھی
                                                                                               گلزارداغ:
                    اے بے خبری خاک نہیں اپنی خبرا ج
                                                                             فدافداكر: توبهر الله يے ڈر
  کیا ہے دینداراس صنم کو ہزاروں طوفاں اٹھااٹھا کر لگا نمیں وہ پہتیں کہ بولا خداخدا کرخداخدا کر
                                                         خدا بھلا کرے:اللہ تعالی فائدہ پہنچائے۔دعا ئیکلمہ ہے۔
                                                         گیاہے عرش معلی پیشور نالوں کا
          خدا بھلا کرےآ زاردینے والوں کا
                                                                                         آ فياب داغ:
                                                       خداخیرکرے:اللہ سے بہتری کی دعا کرنا۔دعا سیہ جملہ ہے۔
            یے طرح گھات میں ہےاس بت عمار کی آئکھ
                                                             گلزارداغ: طوربےطورہوئے دل کی خداخیر کرے
                                                                                         خل کیا؟: ناممکن۔
                                                                                             مهتاب داغ:
        وخل کیا ہم سے محبت میں جو بازی لے جائے میر کے ہاتھ بیمیدان رہا ہے نہ رہے
                                        دن كب آيا كب گياردن آناردن جانا: سورج كس وقت نكلا كس وقت جهيا ـ
  خدا جانے کب آیا کب گیادن
                                                 بہت ہی مختصرتھا وصل کا دن
                                                                                        ضميمهٔ بادگارداغ:
```

دور ہی سے سلام ہے: اظہار بےزاری۔ مائل نہ ہونا۔ بچنا۔ تو کہا کہ میں نہیں جانتا مرادور ہی سے سلام ہے گلزارداغ: مراذ کران ہے جوآ گیا کہ جہاں میں ایک ہے باوفا دونوں ہاتھوں ہے سلام: پشیمان ہوکرتر ک تعلق کرنا۔ دونوں ہاتھوں سے سلام آپ کوبس بس اجی بس مهتاب داغ: آزمایا ہے مدام آپ کوبس بس اجی بس دور ہو!:حقارت کا جملہ ہے کہ یہاں سے نکل جاؤ۔ چلے جاؤ۔ دور بھی ہویانی مرتاہے درود بوار میں یادگارداغ: میں جورویااس کے کویے میں تو جھنجلا کرکہا دہن دہن سے دعا: ہرا یک دہن سے دعانگلتی ہے۔ کثرت مراد ہے۔ سخی خن میں ہے شکروسیاس حدسے زیادہ مہتاب داغ: دہن دہن سے دعائے بقائے دولت وعمر دینے والوں کا بھی مند دیکھا ہے؟ :تعریض وطنز کا کلمہ ہیمر ادآ پخو دتو کیا ہیں فیاض آ دمیوں کا منہ تک نہیں دیکھا۔ ایک بوسہ کی بھی خیرات ہوا کرتی ہے دیے والوں کا بھی منہآ پنے دیکھا ہے بھی دین ود نیاسے گذراہوا: دونوں جہاں سے فارغ \_ بےواسطہ۔ گیا گذراجوہود نیاودیں سے گلزارداغ: تمھارے گھر میں ہےاس کاٹھکانا ذراکوئی کچھ کہے! تھوڑی میں بات نا گوارکسی کے منہ سے نکلے! اں کا ہےا نظار ذرا کوئی کچھ کیے گلزارداغ: اے داغ اس کی بزم میں ہم گل کھلائیں گے رُ ہے بھنّا چنوں کی طرح: ضائع ہونا۔ جیٹ پیٹ خرچ ہونا۔ كەرُ يے بھنتے ہیں چنوں كى طرح لگ گئی آگ ایسی دولت کو بادگارداغ: صبح کی پوچھی شام کی کہی: لے کل جواب دینا۔ بدحواس ہونا۔ یوچی جو بح کی تو کہی اس نے شام کی کیا جانے خط میں کیاہے کہ قاصد کا ہے بیحال گلزارداغ: عقلمندول کی دور بلا: عقل مندول کی داغ دور بلا پھریہ سمجھے کہاینا گھر ہے بھلا فرياد داغ: فاتحه نه درود: ثواب پہنچانے کا کچھسامان نہ ہونا۔ افسوس فاتحہ ہے نہ جس کی درود ہے کیا قبرنا توال کی تر ہے بےنمود ہے گلزارداغ: فرشتوں نےخواب میں نہ دیکھا ہو علم و گمان میں نہ ہونا۔ ترے فرشتوں نے دیکھانہ ہوگا خواب میں دل تخفي خبرنہیں دل چیز کیا ہےا ہے ناصح بادگارداغ: کا ہےکو:کسی واسطہ۔ کیوں ۔کب ۔ مگرخیال ہے دیکھا توخواب تھی دلی جواب کاہے کو تھالا جواب تھی د لی گلزارداغ: كتنے يانى ميں ہيں!:انداز ەكرنا\_جانچنا\_ وہ نہآئیں گےتم بلادیکھو کتنے پانی میں ہیں ذراد یکھو فرياد داغ: يکھ ہو!: جو ہووہ ہو۔ جو بھی ہو۔ گلزار داغ تضمین کیا جانیں ہم زمانے کو حادث ہے یا قدیم کچھ ہوبلا سے اپنے کہ ہیں فانیوں میں ہم کس گنتی میں ہوں: کون سے شار میں ہوں ۔کون سے درجہ میں ہوں ۔ بے حقیقت ہونا۔ میں تو کس گنتی میں ہول قیس کا قصبہن کر گلزار داغ: میری شامت ہے دکھاؤں جوانھیں داغ جگر

```
کوئی آنے میں آناہے: مرادنہ آنے کے برابر۔
                                            ضمیمۂ یادگارِداغ بسلی ہے نہسکیں بیکوئی آنے میں آناہے
    عیادت کومری وہ چند ہارآئے تو کیا آئے
                                                               کیادهراہے؟: کیارکھاہے؟ کچھ باقی نہیں ہے۔
                  اوپر کے دم وہ بھررہا ہے
                                                         یادگارداغ: بیار میں تیرے کیا دھراہے
                                                                         كباطاقت!: كبامحال _ كباقدرت؟
                                                  ضميمهٔ يادگارِداغ: كرسكون اس پيمجت كي نظر كياطاقت
   بزم میں پیارے دیکھوں جوادھر کیا طاقت
                                                                                کیوں جی:طنز بیاستفسار۔
           دودن ہی میں مزاج تھا رابدل گیا کیوں جی؟ یہی قرار ہوا تھانباہ کا
                                                      کہنائی کیاہے؟: مدعا حاصل ہے۔ تعریف کیا ہوسکتی ہے۔
             ۔
اگرین لیس وہ حال زاراے داغ ترے کینے کا پھر کہنا ہی کیا ہے
                                                                   كيابلاً موئى: كياموگيا؟ كيامصيبت آگئي۔
      مہتاب داغ: اے داغ کس کود کھ لیا تو نے خیر ہے اب تک تو ہوش میں تھا تھے کیا بلا ہوئی
                                       كيا آئ كيا جلي نه آكر كچه حاصل موانه جانے سے فائدہ - آنا جانا بيكار موا۔
                آ فابداغ: بيٹھاداس اٹھے پریثال خفاط پوچھٹو کوئی آپ ہے کیا آئے کیا طلے
                                                                        كيا ٹھكانا!: كوئى حذنہيں _ بےانتہا_
               کیا ٹھکا ناتری طبیعت کا ابتدامیں ہےانتہا کی شوخ
                               کیابات ہے؟ تعریف نہیں کی جاسکتی۔اس کی خوبی تعریف کی صدیے بڑھی ہوئی ہے۔
                                                      یادگارداغ: سن کےافسانہ مرابیداد دی
                              یارہ روں کے گئی ہے۔
کیا چیز !:کیسی اچھی چیز۔
گلان ، اغ کے چھاز ہر نہ تھی شراب انگور کیا چیز حرام ہوگئ ہے
                                                                                      لوآ وُ!: تنار ہوجاؤ۔
                                               نفرت ہے ترف وصل سے اچھا یونہی سہی
    لوآ ؤاور بات سنووه نہیں سہی
                                                                                           مهتاب داغ:
                                                             لواورسنو: ليجيرينځ بات به يواور عجيب بات سنيه
                                                 آ فتاب داغ: لواور سنو کہتے ہیں وہ دیکھ کے مجھکو
         جوحال سناتهاوه پریشان نہیں دیکھا
                                                        مٹی کہاں کی ہے؟:معلوم نہیں کہ مرکرس جگہ دفن ہوں۔
                                                گلزارداغ: کعیے کی ہے ہوں کبھی کوئے بتال کی ہے
مجھ کوخبرنہیں مری مٹی کہاں کی ہے
                ملنے سے کوئی ماتا ہے: باہم ملاقات سے اتحاد ہوجا تا ہے۔ جوکسی سے ماتا ہے وہ دوسرا بھی اس سے ماتا ہے۔
            مثل مشہور ہے ملتے سے کوئی ماتا ہے مات کے اور آئھ ملے دل ملے نگاہ ملے
                                                                                            گلزارداغ:
                                                              منہ تو دیکھو: یعنی اس قابل بھی ہے ذراغور کرو۔
                            منەتۈ دىكھوتم آئىنەلے كر
                                                           بوسه ما نگاتو به جواب ملا
                                                                                            بادگارداغ:
                                                              میراہی کلیجاہے!: میں ہی برداشت کرسکتا ہوں۔
                                            سن سن کے تربے عشق میں اغبار کے طعنے
میراہی کلیجاہے کہ میں پچھ ہیں کہنا
                                                                                   گلزارداغ:
```

```
میری شرماس کے ہاتھ ہے!: وہ ہات رکھ لے ۔ کا میاب کردے ۔ لاح رکھ لے ۔
    میں گناہوں سے جو مجوب ہوا خوب ہوا
                                              داغ ہےروز قیامت مری شرماس کے ہاتھ
                                                         ميرا ماته تمها را گرييان: فريا د كرنا بدله لينا ـ مطالبه كرنا ـ
   ہاتھ میرا تو گریبان تمھارا ہوگا
                                     خیربهتر ہے رہے حشریہ جھگڑا موقوف
                                                                                         ضميمهُ بادگارِداغ:
                                                   میرا ہاتھ تھا را گریبان: انصاف طبی اور دادخوا ہی کا ایک طریقۃ۔
   ہاتھ میرا تو گریبان تمھارا ہوگا
                                       خیر بہتر ہے رہے حشریہ جھگڑا موقوف
                                                                                        ضمیمهٔ بادگارِداغ:
                                                                            نەدىكھانەسنا فنم وگمال سے باہر۔
                                               ديكيس بوسف بي جوحضرت كوكهير صل على
آپ ساحسن خدا دانه دیکھانہ سنا
                                                                                             مهتاب داغ:
                                                                          وہٰ ہیں ہے: (۱) ایسیٰ ہیں ہے جو۔
                                                      نکل جائے بیدسرت وہ ہیں ہے
           بدل جائے بیقسمت وہ نہیں ہے
                                                                                            آ فياب داغ:
                                                                                     (۲) اُس جیسی په
             خداوندایہ صورت وہ ہیں ہے
                                                           يكاراد مكھ كرميں حور كى شكل
                                                                                            آ فتاب داغ:
                                                                                    (۳) بہلےجیسی۔
       وہ ہی صورت ہے سیرت وہ نہیں ہے
                                                       وہ ہی تم ہوطبیعت وہ ہیں ہے
                                                                                             آ فمآب داغ:
                                                         مائے کیا ہو گئے: افسوس کہاں چلے گئے۔اُن کا کیا ہوا۔
                          مائے کیا ہو گئے پرانے لوگ
                                                             اب نئی روشنی ہے دینیا میں
                                                                                              بادگارداغ:
                  .
ہزار منہ ہزار باتیں برشخص اپنی ہی کہتا ہے۔ایک ہی بات کوالگ الگ آ دمیوں کامختلف طور پر بیان کرنا۔
   مجال کس کی ہےا ہے تھ گرسنائے جو تجھ کو ہزار باتیں بھلا کیا اعتبار تو نے ہزار منہ ہیں ہزار باتیں
                                                                                             آ فتأب داغ:
                                                      ہماراہی کچھآتا ہے:ہماراہی مطالبہ کچھتم پرواجب رہتاہے۔
       فقط وعدے پیدد وبوسوں کے دل لے کروہ کہتے ہیں ہماراہی کچھآتا ہے تھا راکیا نکاتا ہے
                                                                                            گلزارداغ:
                                                                ہماری بلا جانے: ہم کو کیاغرض۔ہم کو کیا معلوم۔
      مهتاب داغ: جب ان سے حال دل مبتلا کہا تو کہا بیائے تجھ سے خدا کچھ اوراس کے سوامہ عاکہا تو کہا ہماری بلاجانے
                                                                   ہے تو بین بات تو بیرے کہ ۔ اصلیت تو بیرے ۔
             ہےتو یہ،ایک ہی شریہے دل
                                                         چھیڑاس برق وش سے کرتا ہے
                                                                                      يادگارداغ:
                                             یادش بخیرا:اس کی یا دخوب آئی ۔ غائبانہ تذکرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں۔
  نہیں معلوم اک مدت سے قاصد حال کچھواں کا مزاج اچھاتو ہے یادش بخیراس آفت ِ جاں کا
                                                                                        گلزارداغ:
                                                                     یانصیب! قسمت کومخاطب کر کے گله کرنا۔
                                                          وه نشان میرامٹائے یا نصیب
          آج جس کے نام پیمرتا ہوں میں
                                                                                              بادگارداغ:
                                                         يه أئ! گويا حدنظريس بين -سامنے چلي آرہے بين -
               بشارت دی مجھے بادصانے
                                                          وہ آئے اوراب آئے بہآئے
                                                                                               بادگارداغ:
                                                                                       به ہی نا!: یہیں نہیں۔
           یمی نا کہ شیریں کلامی کریں گے
                                                         وہ کیا جارۂ تلخ کا می کریں گے
                                                                                        مهتاب داغ:
```

یمی نا!: اتناہی تو کہ! یادگارداغ: کے دماغ کہ احسان چارہ گرکے اٹھائے میرکیا: (۱) کیوں۔ بیرعیب بات ہے۔ تو ہے مشہور دل آزار میرکیا میرکیا!:(۲) ایسا کیا کرنا۔ مذکر ناصحالی دیوانی باتیں میرکیا گھنٹی ماراجو پھرکسی کو

> كتأبيات کتب ود واوین: ا ـ آ فياب داغ، داغ د بلوي، مطبع انوارمجمدي، بكھنو ۲۰ ۱۳۰ه ۲ حیات داغ: سیماب صدیقی ،اسلامیه ٹیم پریس ، لا ہور،س ن ٣- داغ كا بم تلانده ، اسعد بدا يوني ، ليتُصْكِر پرنش على گرْه ، ١٩٨٦ ء ۴ ـ زبان داغ،مرتبه سيدر فيق مار هر وي نسيم بك دُيوبكه صنَّو ،١٩٥٧ء ۵\_ فريا د داغ، داغ د ہلوي، مطبع مطلع العلوم واخبار نيّر اعظم، مراد آباد ١٨٨٥ء ٢ ـ فريا د داغ، نواب مرزا خان داغ، طبع مطلع العلوم مرادآ با د ١٩١٣ء -۷\_ فرياد داغ،نواب مرزاخان داغ، مطيع منشي امحد على خان مرادآيا د، ١٨٩٩ء ۸ \_ گلزار داغ، داغ د ہلوی، نیر پریس یا ٹانالہ ہکھنؤ، س۔ن 9\_مطالعه داغ، ڈاکٹرسید محمعلی زیدی، کتاب نگر دین دیال روڑ ،کھنؤ ۱۹۷۳ء ٠١ ـ مهتاب داغ، داغ د ہلوی مرتبہ: سیر سبط حسن مجلس ترقی ادب، لا ہور، ٢٠٠٨ء اا ـ مهتاب داغ، داغ د ہلوی مطبوعه عزیز دکن، ۱۳۱۰ھ ۱۲ ـ پادگار داغ، داغ د ہلوی،مرتبهاحسن مار ہروی،اسلامییییم پریس، لا ہور۔ ۱۳- بادگارداغ،نواب مرزاداغ دہلوی مرتبہ: کلے علی خال فاکق مجلس ترتی ادب، لا ہور، 919٨۴ء حامعاتى تحقيقى مقالات: يوني ورسٹي الهاجمل حميد فرہنگ کلام فیض اجمير على گڑھ ۲۔ام ہانی انثرف،شالی ہند کے اردوقصا کد کی فرہنگ ٣ ـ حاويد يونس،فر ہنگ آ ب حيات ينجاب ۴ حسین حارث،نوطر زمرضع میں عربی اور فارسی کی فرہنگ جواہر علی گڑھ ۵ \_خورشدانور، دکنی ار دوقصائد کی توضیحی فرہنگ علی گڑھ ۲ ـ ذ کاءالدین ،اشهارهویں صدی کی اردوشاعری کی فرہنگ ۷۔ سمیرامختار ، فرہنگ کلام ذوق (اردو) ينجاب

| راجستهان                                                                                           | ٨_صادق على ، فر ہنگ کلیات ا قبال                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| پنجاب                                                                                              | ۹ ـ صباحت قمر ، فر ہنگ کلیات سودا ( اول ، دوم )                             |
| پنجاب                                                                                              | • الصفيرصدف، فرہنگ کليات راشد                                               |
| علی گڑھ                                                                                            | اا۔ضیاءالدین، ثنالی ہند کی اٹھارھویں اورانیسویں صدی کی مثنویوں کی فرہنگ     |
| علی گڑھ                                                                                            | ۱۲_عبدالرشیدصدیقی،فسانهآ زاد کی تهذیبی فرہنگ،                               |
| جواهر                                                                                              | سوا-مجابدالاسلام،فرېنگ قصيده سودا                                           |
| وهلي                                                                                               | ۱۲_عمر فاروق اعظم ،اردوتنقید کی فرہنگ ( ۱۸۵۷ء تا ۱۹۴۷ء)                     |
| راجستهان                                                                                           | ۱۵ فریداحد برکاتی ،فرهنگ کلیات میرمع مقدمه                                  |
| جي سي يولا ہور                                                                                     | ۱۷_قد ریا نجم، فرہنگ کلیات میرا.تی                                          |
| پنجاب                                                                                              | ۷ ـ کرن الطاف،فر ہنگ کلیات سودا ( سوم، چہارم )                              |
| جواهر                                                                                              | ۱۸ مجابدالاسلام ،فرېنگ کليات سودا                                           |
| راجستهان                                                                                           | ١٩_څړنيم خان ،فر ښک کليات ميرحسن                                            |
| راجستهان                                                                                           | ۲۰ څرنیم فلاحی ،فر ہنگ کلیات سودا                                           |
| پنجاب                                                                                              | ۲۱_مسعوداً حمر ، فرهنگ کلیات مومن                                           |
| مگدھ                                                                                               | ۲۲_مسعود حسن، فرهنگ لفظیات مصحفی                                            |
| پنجاب                                                                                              | ۲۳_مظهرا قبال ،فرېتگ خطوط غالب                                              |
| سنده                                                                                               | ۲۴- نثارالجم، فرہنگ قلی قطب شاہ                                             |
| جواهر                                                                                              | ۲۵_نذرارشاد،رانی کیتکی کی کہانی کی فرہنگ                                    |
| کرا چی                                                                                             | ۲۷ نیم بیگ، فرهنگ نظیرا کبرآ بادی                                           |
| علی گڑھ                                                                                            | ۲۷_نکہت مسلطانہ جلسم ہوشر با کی فرہنگ                                       |
|                                                                                                    | لغات وفرچنگیں :                                                             |
|                                                                                                    | احمد بکیم الدین، ۱۹۷۸ء،'' فرہنگ اد بی اصطلاحات''، دہلی: ترقی اردو بیورو     |
|                                                                                                    | اردودائرُ ه معارف اسلامی، • ۴۰ اهر • ۱۹۸ء، لا مور: پنجاب یو نیورش پرلیس     |
|                                                                                                    | اردولغت، ۱۹۷۷ء،''ار دولغت ( تاریخی اصول پر )''، کراچی ترقی ار دو بورڈ       |
| اشفاق احمد،ا كرم چغتائى،فضل قادر فصلى ( مرتبين )،۴۴ ۱۹۵ ئفت زبانی لغت'، لا هور: مرکزی ارد و بور دُ |                                                                             |
| اصغر، را جیسور راه، را جا،س ن' ' هندی ار دولغت' ، اسلام آباد : مقندره قو می زبان                   |                                                                             |
|                                                                                                    | امروهوی نتیم ،۱۹۸۴، مفر بنگ قبال '،لا هور: اظهار سنز                        |
|                                                                                                    | الجم خليق، ١٩٦٩ء' اردو هندي لغت' ، دهلي: الجمن تر قي اردو                   |
|                                                                                                    | بدخثانی مقبول بیگ ۴٬۰۲۰م،'' فیروزاللغات ( فاری _اردو)''، کراچی: فیروزسز<br> |
| برکاتی ،فریداحمه، دٔ اکثر ،۱۹۸۸ء ، ' فرینگ کلیات میر' ، گور کھ پور: آ فسٹ پریس                     |                                                                             |
| پلیٹس، جان، م ۱۹۷۰ 'A Dictionary of Urdu Classical Hindi and English''ندن: آ کسفورڈ یونی ورشی      |                                                                             |
|                                                                                                    | برلیں                                                                       |

تفهیمی،ساجدالله،۱۹۹۷ء٬ <sup>د</sup>فر هنگ اصطلاحات علوم اد کی'،اسلام آباد: مرکز تحقیقات فارسی ایران حالبي جميل، ڈاکٹر، سن' قومی انگریزی اردولغت' اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان جين، گيان چند، ڈاکٹر ،۱۹۷۳ <sup>در</sup>لساني مطالعه' ،نئي دہلي: ترقی اردو بيورو حتى،شان الحق ٣٠ • ٢٠٠٠: فرينگ تلفظ '،اسلام آباد: مقتدره تو مي زبان خان،رشیدحسن،۲۰۰۴ء'' کلاسکیادے کی فرینگ''نئی دهلی:انجمن ترقی اردو ہند ر چرو این ۱۹۸۴ 'Persion, English and Arabic dictionary' ، لا ہور: سنگ میل پیلی کیشنز ىرن كىف،ىرسوتى،، ٢٠٠٠ء ، ' فرينگ ادب اردۇ' ، دېلى: ساېتيه ا كادى سميع الدين، عابده، ٤- • Encyclopedia Dictionary of Urdu Literature "، دبلي: گلومل وژن پېلشگ سیداحمد دہلوی ۴۴ ۱۹۷ء'' فرہنگ آصفیہ'' دہلی: ترقی اردوبورڈ شاهینه تبسم،۱۹۹۳ء٬ نفر ہنگ کلام میر' ،نئ دھلی :معیار پبلی کیشنز عبدالحق، ١٩٧٧ء٬ 'لغت كبيراردو' ، كراچي:انجمن ترقي اردو ماكستان عبىداللەخان،سن" برىم چند\_ان كاعهداورفن"،لا ہور: پنجاب يوني ورشي عتیق الله،۱۹۹۵؛ 'اد بی اصطلاحات کی وضاحتی فر ہنگ جلد اول''، دہلی: اردومجلس فيروزالدين،مولوي،١٩٦٧ءُ' فيروزاللغات''،لا ہور: فيروزسنز قريثي، أكبرسين، دُاكبُر، 199۵ء ' فرہنگ طلسم ہوشر با'، اسلام آباد: مقتدرہ تو می زبان قريثي، أكبرحسين، ڈاكٹر، 199۵ء' فرہنگ فسانه آزاد''،اسلام آباد:مقتدرہ قومی زبان منهاج الدين شيخ، بروفيسر،١٩٦٥ء ، " قاموس الاصطلاحات' ، لا بور:مغر بي باكستان اردوا كيدٌ مي نارنگ، بروفيسر گويي چند (مرتب)،۱۹۸۱ء،"اردوافسانه روايت اورمسائل"، دېلى: ايجويشنل پېشنگ ماؤس نارنگ، روفیسرگونی چند (مرتب)،۱۹۸۵ء''لغت نولیی کےمسائل''، دہلی لبرٹی آرٹ بریس نقوی حسین، نائب،۵۷۹ء "فر پنگ انیس"، دہلی: پ۔ن نير،مولوي نورالحن، ١٩٨٥ءُ' نورالغات \_جلداول تا ڇهارم' اسلام آباد نيشل بك فاؤنڈيش

## مولوی کریم الدین کی ایک نایاب تصنیف: انشائے اردو

Molve karim ul din was a well known urdu writer of nineteenth century. His books:" karim ul lughaat" and tazkara "tabqaat ul shoara e hind" earned a great importance in urdu history. He also wrote many other book but unfortunately non of these is available. In this article I m introducing one of his important book " Insha e urdu" which I found recently in a personal library of molvi fazal Husain. It was written in 1863 and published in 1874. The text of this book is also enclosed with introduction.

\_\_\_\_\_

## مولوی کریم الدین (مختصرتعارف، سوانح اورتصانیف):

مولوی کریم الدین اردوادب کی تاریخ میں اپنے تذکرے''طبقات الشعرائے ہند'' اور کتاب لغت''کریم اللغات'' کے حوالے سے ایک متنقل حیثیت رکھتے ہیں۔وہ غالب وسرسید کے معاصر اور انیسویں صدی کے ہندوستان بالخصوص پنجاب میں بختہا ہی وعلمی تحرک کے فعال داعی سے دکھ ۱۸ امک جنگ آزادی کے بعد جب لا ہورعلم وادب کا مرکز بنا تو مولوی کریم اللہ بن اس کی ترقی واستحکام میں پیش پیش سے ڈاکٹر لائٹر اورمولوی محرحسین آزادگی رفاقت آئھیں میسر رہی دلا ہور میں ساجی اصلاح ، تعلیمی ترقی او تنظیمی مزاج کی ترویج میں ان کی خدمات بہت قابل قدر ہیں۔ تاہم ان کی زندگی اور احوال و آثار پردستیاب مواد خاصا کم ہے۔'' تذکرہ طبقات الشعرائے ہند'' سے جو مختصر معلومات ملتی ہیں ان کے مطابق مولوی کریم اللہ بن کیم شوال ۱۳۲۷ھ (مطابق ۱۸۲۱ھ) پانی بت میں پیدا ہوئے ۔ ان کے والد مولوی سراج اللہ بن محلے کی متجد میں امامت کی خدمت انجام دینے کے ساتھ بچول کو درس بھی دیتے ہے۔ انھی سے مولوی کریم اللہ بن فیرواصول فقہ اور کچھ صدیث کی فارس کی ابتدائی کتب پڑھیں۔ بعد میں وہ دلی آئے اور صرف ونحو، معانی و منطق ، فلسفہ ہند سے مولوی کریم اللہ بن نے قرآن مجمدیث کی خصیل کی ۔ ان دنوں وہ کتابت کی مزدوری پر گزر بسر کرتے رہے۔ ۱۸۲۲ء میں دلی کالنج کی تنظیم ہوئی تو آئیس بھی داخلیل کیا۔ سولی رواح کے اس انہوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میا استرامی موالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میاضی ، مطالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میاضی ، مطالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میاضی مطالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میاضی مطالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول قوانین لیکٹیکل اکانوی علم میافی مطالعہ کرتے رہے۔ پرنیل دلی کالئج کے تھم پر انھوں نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول نے قوانین دیوائی وفو جداری ، اصول نے قوانین دیوائی وفو جداری ، استحد کی میانوں کی معلم کے انگر کیونی کے ان کے درور کی کونوں کی کانوی کی معرفری کی کرنور کی کرنے کے درور کی کی ک

انگریزی وانگریزی کی مخصیل کی تعلیم کی تکمیل کے بعد وہ دلی ہی میں قیام پذیر ہے۔ شادی کی اور معاشی ضروریات کو پورا کرنے کے لیےایک مطبع قائم کیا۔ پچھ عرصہ بعد شراکت داروں نے بیمطبع ہتھیا لیا۔ان حالات میں ڈاکٹر سپرنگر، پرنسپل دلی کالج اور سیکرٹری اردوسوسائٹ نے ان کی مدد کی اور تراجم کے پچھکام دیے۔ تذکرے میں مولوی صاحب نے اپنی تیرہ تالیفات کاذکر کیا ہے اوران کی مختصر کیفیت بھی کتھی ہے۔ کتابوں کے نام یہ ہیں:

تذکرہ''طبقات الشعرائے ہند' ۱۸۴۸ء میں تالیف ہوا۔ اس وفت مولوی صاحب کی عمرستا کیس سال تھی۔ تصنیف و تالیف کا سلسلہ بعد میں بھی جاری رہا۔ بلکہ یہ کہنا مناسب ہے کہ ان کی حقیقی ترقی کا زمانہ لا ہور آنے اور محکم تعلیم پنجاب سے وابستہ ہونے کے بعد کا ہے۔ انقلاب ۱۸۵۷ء کے بعد وہ ڈائر کیٹر پبلک انسٹر کشن مدارس ممالک پنجاب کے دفتر میں سرشتہ دار مقرر ہوئے۔ ۱۲ ۔ ۱۲ ۔ ۱۲ میں آخیس ڈپٹی انسپکٹر مدارس حلقہ لا ہور تعینات کیا گیا۔ دس بارہ سال تک پیفرائض انجام دینے کے بعد ڈسٹر کٹ انسپکٹر مدارس حلقہ امرتسر مقرر ہوئے۔ ۲ کہ ۱ء میں وہ اسی منصب پر فائز سے جب انھوں نے ڈاکٹر لائٹر کوسنین اسلام (حصد وم) کی تدوین میں مدددی۔ غالبًا وہ اسی منصب سے سبکدوش ہوئے۔ ۱۸۷۹ء میں ان کا انقال ہوا۔ (۲)

و الكر غلام حسين ذوالفقار نے اپنے تحقیقی مقالے میں مولوی صاحب کی جن دیگر کتب کا ذکر کیا ہے ان کے نام میہ ہیں: ا۔ کہر بائی بالکمس اور مغناطیس اور مغرالکہر بائی ۲۔ قواعد المبتدی ۳ تشہیر ظہوری ۴ ۔ کریم اللغات ۵ ۔ خط نقد بر ۲ ۔ قصہ پنجاب سنگھ کے تکریم ظہوری ۸ ۔ اشارات التعلیم ۹ ۔ تاریخ ہندوستان ملقب به واقعات ہند ۱ ۔ سنین اسلام (حصه دوم) ا ۔ جامع القواعد فارسی ۱۲ ۔ شرح مقامات حریری ۱۳ ۔ منتاج انوار سہبلی ۱۲ ۔ خلاصہ گلتان ۱۵ ۔ نقشہ آلات الطبیہ ۱۲ ۔ مقال العلوم کا ۔ حروف جبی ۱۸ ۔ جغرافیہ بنجاب ۱۹ ۔ مواعظ اللیان ۲۰ ۔ پندسود مند ۲۱ ۔ شہبل القواعد ۲۲ ۔ انشائے اردو ۲۳ ۔ انتخاب دیوان صاحدی مع سوانح ۲۵ ۔ مقال الارض ۲۱ ۔ دستوراتعلیم ۲۷ ۔ انتخاب رقعات بیدل ۲۸ ۔ انتخاب دیوان صاحدی مع سوانح ۲۵ ۔ مقال الارض ۲۱ ۔ دستوراتعلیم ۲۷ ۔ انتخاب رقعات بیدل ۲۸ ۔ انتخاب دیوان سام مقام ۲۵ ۔ گلدسته مشاع و ۳۲ ۔ کریم الاخبار (رسالہ واخبار) (۳)

## انشائے اردو (ایک تعارف):

مولوی کریم الدین کی تصانیف و تالیفات میں ' انشائے اردو'' کا نام موجود ہے لیکن کہیں بھی اس کے متن کے حوالے سے تفاصیل درج نہیں ۔ غالبًا اس کی بنیادی وجہ کتاب کی عدم دستیا بی رہی ۔ کیونکہ مندر جات کے اعتبار سے دیکھا جائے تو مولوی کریم الدین کی بیتصنیف ان کی دیگر گئ کتابوں سے زیادہ اہم اور لائقِ تذکرہ ہے ۔ حال ہی میں راقم کو اس کتاب کا ایک نسخ مولوی فضل حسین مرحوم ساکن میر پور آزاد کشمیر کی ذاتی لا بُھریری سے دستیاب ہوا ہے ۔ مطالعے کے دوران بی حقیقت

واضح ہوئی کہ انیسویں صدی کے نصف آخر میں کھی گئی بیداردو کی ایک منفر دتھنیف ہے۔جس میں دط ، درخواست، تم مامہ اطلاع نامہ، اشتہار، ودیعت نامہ، بیج نامہ، اجارہ نامہ، کرابینامہ، ہمسک ، دستک ، وقف نامہ، قول قرار نامہ، قبولیت نامہ، رسیداور وصیت نامہ وغیرہ کھنے کامروج طریقہ نمونوں کے ساتھ بتایا گیا ہے۔ کتاب میں دیئے گئے مخضر تعارفی نوٹ کے مطابق مصنف نے بید کتاب کپتان فلر بہادرڈ اگریکٹر پبلک انسٹر کشن مما لک پنجاب کے تھم پر ۱۸۲۳ء میں کھی۔ یہ وہ زمانہ ہے جب سرسیداردو جب کی بیتان فلر بہادرڈ اگریکٹر پبلک انسٹر کشن مما لک پنجاب کے تقم اور نہ پنجاب میں ''انجمن اشاعت مطالب مفیدہ پنجاب' جب کی بنیاد پڑی تھی۔''انشائے اردو'' کی اہمیت اس حوالے ہے بھی مد نظر رہے کہ اس میں پیش کی گئی نمونے کی تحریب وفتر ی مراسلت اور تکنیکی امور سے متعلق ہونے کے باوجود بہت سلیس ، واضح اور روال دوال ہیں۔ نجی اور ذاتی خطوط کے نمونے تو اور میں اسے اردو کی بہلی دفتر ی بھی زیادہ تہل میں اسے اردو کی بہلی دفتر ی بھی زیادہ تہل میں سے محموقی طور پر یہ کتاب اردو کی فنی نثر کا ایک بہترین نمونہ ہے اور میرے خیال میں اسے اردو کی بہلی دفتری وفی نشر کی کتاب ہونے کا عزاز بھی حاصل ہے۔

''انشائے اردو'' کا زیر نظر نسخہ ۹.۲۵×۲۰ مائز کے۲۴ صفحات پر مشتمل ہے۔ ہر صفحے پر اوسطاً ۲۳ سطریں میں۔ سرورق بردرج ذیل عبارت کھی ہے۔

> انشائے اردو برائے فائدہ مبتدیان حسب فرمائش چراغ الدین تاجر کتب ساکن لا ہور بازار شمیری سن ۲۵۸ء باہتمام منشی قادر بخش پرنٹر در مطبع سلطانی واقع لا ہورطبع شد

اس عبارت میں کتاب کا سالی اشاعت ۲۸ کا اء ہے۔ یعنی کھے جانے کے ااسال بعد بیطیع ہوئی۔ یہاں مصنف کا نام درج نہیں لیکن دیبا ہے میں اس کا ذکر ہے۔ اور ساتھ ہی کتاب کے حوالے سے مختضر وضاحت بھی ۔ عبارت ملاحظہ ہو:

''انشا کے معنی لغت میں لکھنا اور پیدا کرنا ہے اور اصلاح میں وہ فن ہے جس سے طریق لکھنے خطوط اور
کاغذات مروجہ معاملات دنیاوی اور دفاتر سرکاری کا معلوم ہو۔ پس اردو میں ایسی انشا جو کاغذات مروجہ ما بین
عوام اور خاص اور دفاتر سرکاری کے سکھلانے کے متلفل ہوآ سان ترکیب کے مرتبہ نہ ہوئی تھی۔ اس لیے
حسب حکم جناب کپتان فلر بہا در ڈائر کیٹر پبلک انسٹر کشن ممالک پنجاب کے بندہ کریم الدین نے درمیان
ماہ جنوری ۱۸۲۳ء کے بیر کتاب تیار کی۔ اس لیے بچوں کونام اس کا باسانی یا در ہے انشائے اردونام رکھا۔''
اس عبارت میں بیہ جملہ بہت اہم ہے'' اردو میں الیسی انشا۔۔۔آسان ترکیب کے مرتبہ نہ ہوئی تھی۔'' بالفاظ دیگر

انشائے اردوکوچپارابواب میں تقسیم کیا گیا ہے۔ دیبا ہے کے فوراً بعدان ابواب کا مختصر تعارف ہے۔مصنف کے لفظوں میں: '' یہ تماب چپارابواب میں منقسم ہے:

باب اول: اس میں وہ خطوط اور رقعات ہیں جوآ پس میں لکھے جاتے ہیں۔ چونکہ اس طرح کے خطوط سوائے تین سے اور زیادہ نہیں ہو سکتے اس لیے یہ باب تین فصل پر منظم ہوا فصل اول: اس میں وہ خطوط ہیں جو خور دوں کی طرف سے خور دوں کی طرف سے بزرگوں کو ککھے جاتے ہیں فصل دوم: اس میں وہ خطوط ہیں جو بزرگوں کی طرف سے خور دوں کے نام پر لکھے جاتے ہیں فصل سوم: اس میں درجہ مساوی کے خطوط ہیں۔ باب دوم: اس میں عرضی لکھنے کا طور بتلایا ہے اور چند نمو نے عرضوں کے لکھے ہیں۔ باب دوم: اس میں چند ضروری کا غذات سرکاری ہیں جود فتر وں میں اور پچہریوں میں لکھے جاتے ہیں۔

باب جہارم:اس میں وہ کاغذات درج ہیں جومعاملات دنیاوی میں دنیاداروں کے کارآ مدہوتے ہیں۔''

ابواب کی فہرست کے بعدای صفحے سے باب اول کامتن شروع ہوجا تا ہے۔جو بیان کردہ تین فصلوں کا احاطہ کرتا ہے۔صفحہ نمبر ۱۰ سے دوسرا باب ،صفحہ نمبر ۱۷ سے تیسرا اورصفحہ نمبر ۱۸ سے چوتھا باب آغاز ہوتا ہے۔ان ابواب میں پیش کیے گئے متن کے تفصیلی مطابعے کا میکل نہیں تا ہم تعارفیے کے اختقام پریہ کہنا ضرور ہے کہ مولوی کریم الدین کی اس کتاب کے متن کو سنجیدگی سے زیر بحث لانے کی ضرورت ہے۔مندرجات کے ساتھ ساتھ اس کے املائی واسلوبیاتی نظام کا تجزیہ بھی اہم ہے تا کے کتاب کی صحیح قدرو قیت واضح طور برسا منے آسکے۔متن کی عکمی نقل برائے ملاحظہ پیش ہے۔

-----

## حوالهجات

- ۔ مولوی کریم الدین، طبقات الشعرائے ہند، بحوالہ جامع التذکرہ (جلدسوم) از محمد انصار اللہ، قومی کونسل برائے فروغ اردوزبان، بنی دبلی ، ص۲۷\_۵\_۸
- ۲۔ غلام حسین ذوالفقار، ڈاکٹر، طبقات شعرائے ہنداور مولوی کریم الدین، مطبوعہ صحیفہ، شارہ جولائی ۱۹۶۷ء ، مجلس ترقی ادب، لاہور، ص۱۸

س الضاً

-----

''انشائے اردو' کے متن کی عکسی نقل

## سائنس اورادب کے باہمی روابط واشتر ا کات

This article is basically concerned with the domain occurred between the entities of Literature and Science, which the land of commonalities in the both. The article addresses the issues and concerns which have an importance simultaneously in the both fields different apparently but very close to each other as far as the human life and its interests are concerned. The beginning of the essay exhibits the deep relation of the both Literature & Science with the light of Philosophy, as it is very rightly believed that each & every aspect and dimension of Knowledge has its roots in Philosophy. Later, it is explored by the various examples from theoretical and implied realm of the history i.e.of Scientific development, of academic progress and of socio-political perspective. The article encircles almost the whole dimensions related with the common domains of interests among Literature & Science e.g.Mythology, Anthropology etc as the ancient times of Greek and Roman civilization is also recalled, while discussing the origin of this journey of enlightenment. I hope, it would be studied thoroughly and judged on the justified grounds.

سائنس حقیقت کے ادراک ،عقلیت کی نفی ،غیر جانبداری ،تعقبات شکنی ،آفاقیت ،انفرادیت ،مطلق آزادی اور انسانی فلاح و بہبود کے بیشتر پہلووں کا احاطہ کرتی ہے۔سائنس چونکہ ایک آفاقی نم جی عینیت کی حامل ہے لہذا پوری دُنیا نے بالحصوص اوراسلامی دُنیا نے بالعموم اسکے افادی پہلووں کوسامنے رکھتے ہوئے اس کواپنی زندگیوں میں شامل کرنے پر متفقہ طور پر اتفاق کر لیا ہے ،حالانکہ سائنس کو کلیسا اور مندر و مسجد نے بھی بھی دل سے تسلیم نہیں کیا مگر اسکے باوجود عام بی نوع انسان نے اپنی زندگیوں میں مثبت تبدیلیوں اور سہولتوں کے پیش نظر اس کے استعال میں ہمیشہ سُرعت سے کام لیا ہے۔سائنس میں شخصی ، نظر ، بجسس اور ساجی و معاشرتی ضروریات کلیدی حیثیت رکھتے ہیں تا ہم زندگی میں درآنے والے واقعات وحاد ثات اور ضروریات زندگی کو پورا کرنے کے لیے سائنس نے ہمیشہ اپنا کر دار ادا کیا لہذا اسی لیے ایسی سائنس کوصحت مند سائنس کے ضورت نرمے میں شامل کیا گیا مگر مض ضروریات زندگی کو پورا کرنے کی خواہش لیے ہوئے سائنسی طرز فکر اختیا رکرنا کسی بھی صورت میں سائنس کواہم مقام پر فائز نہیں کرسکتا کیونکہ سائنس نبیا دی طور پر ہماری ساجی و معاشرتی زندگیوں میں خون کی طرح گردش

کررہی ہے۔

سائنس ایک مربوط (Systematic) مکمل (Complete) اور درست واقفیت کاعلم ہے جبکہ طبعی علوم یعنی سائنس ایک مربوط (Natural Science) میں بیان کرنے کا نام ہے۔ رابرٹ بریفالٹ کے مطابق ''سائنس سے مراد تحقیق کی نئی روح ، نفیش کے خطریقے اور پیاکش و مشاہدہ کے نے اسلوب ہیں۔۔۔۔ بن سے لوگ بے جبر ہیں' سائنس ارتقائی نقط نظر کا سہارا لیتے ہوئے حالات وواقعات کی مجی تصویر معاشرے کے سامنے پیش کرنے کا بنیادی فریصہ سرانجام دیتی ہے جبکہ سائنسی طرز فکر میں معروضی طریقہ کار کو اپنایا جاتا ہے اور بیہ مشاہدہ المحاص میں بیٹ کرنے کا بنیادی فریصہ آ غاز کرتا ہے اور مشاہدہ کوم بوط انداز میں چیش کرنے کے لیے مفروضہ المجاب ہواتا ہے پھر مفروضے کی جات در تجربات بعنی المدان المحاص ہوائی کیا جاتا ہے پھر مفروضے کی درست انداز میں مثب پیش کریں تو صرف ایک منظم نظام سے راستہ تلاش کیا جاتا ہے اور اگر تجربات امور پھر نظریہ کے بعد پیشین گوئی یعنی مون وضی کے موضوئی درست انداز میں مثب ہوجاتی ہے جبکہ صورت اختیار کر لیتا ہے اگر پیشن گوئی منتی تنائج کی صورت میں سامنے آئے تو نظر یے کی صدافت مشکوک ہوجاتی ہے جبکہ صورت اختیار کر لیتا ہے اگر پیشن گوئی میں درشنی میں درخ عاصل کر لیتی ہے۔ سائنس کا مقصد کا نیات کو طبعی قوانمین کی روثنی میں درشنی میں در کیا اور فیک کا مرحلہ کی عدالت کا سائنسی طرز فکر کی روثنی میں درست انداز داکی میں در آنے والے واقعات و حالات کا سائنسی طرز فکر کی روثنی میں درست انداز داکی ان ان کاعل اورز ندگی میں در آنے والے واقعات و حالات کا سائنسی طرز فکر کی روثنی میں درست انداز داکھا ہے۔ کا ایک منظم طریقہ کار

کا ئنات اورفکر کی تنجیر کا نام ادب ہے گویا ادب فکری جمود کوموضوی صورت میں پیش کرنے کا ایک منظم طریقہ کار ہے جس کی مدد سے انسانی ذہن علم وادراک کی وسعتوں کو کسی ایک نقطہ تک محدود نہیں کریا تا بلکہ وہ پوری کا ئنات کوموضوع بنا کر مرکزی نقطہ فکر کے شعوری جوالوں کو پیش کرتا ہے۔

ڈاکٹر فرمان فتح پوری کے نزدیک:

''ادب و تخلیق کا ماحصل مان کراتنا تو بحرحال ما نناپڑے گا کہ ادب اپنی کلیت و ماہیت میں علم وفکریا فلسفه منطق کا اسیر وحلیف نہیں بلکہ ایک حد تک ان کافقیض و حریف ہے علم کی صورت یہ ہے کہ وہ فرد کے ذاتی میلانات یا جذبات کومَس کرتے ہوئے گزرے تو نامعتبر تھہرے گا اس لیے محض علم کی بنیاد پرادب کے بارے میں کوئی تحکم لگانا مناسب نہ ہوگا' (1)

ادب تاریخی شعوراورسائنسی طرزِ فکر کے دباؤسے آزاد ہوکر تخلیقی عمل کے بیان کرنے کا نام ہے۔نظریات تین قتم کے ہوتے ہیں، رُوہ اَنی عملی اور فکری ۔ادب ان تینوں نظریات کو بیک وقت استعال کرتے ہوئے ادیب کے لئے فکری راہ کا تعین کرتا ہے جب ہم ادب کی آئھ ہے تمثال یعنی Images کا مشاہدہ کرتے ہیں تو اس سے متعلق ذہن کی آئھ بیدار ہوتی ہے اور ان تمثال کی روشنی میں مکمل تصور کے کینوس پراتار دیتی ہے، خیالات وقصورات ایسے جامد بن کا شکار نہیں کہ شعور کی دنیا میں اچا تک سے دَر آئیں اور پھر ہمیشہ کیلئے عکس چھوڑ کر لاشعور میں کہیں کھوجا کیں بلکہ بیتو حالات وواقعات کا ایسا امتزاج ہوتے ہیں جو خیالات کو تخرج کے طور پر پیش کرنے اور ان کو ذہنی اور فکری تمثال Images کے ساتھ مر بوط کرنے کا سارا عمل مرانجام دیتے ہیں۔

سائنس اورادب کے باہمی اشتراکات زندگی میں درآنے والے واقعات کوفکری آسودگی ہم پہنچانے کا سبب بنتے ہیں جس طرح سائنسی فکر میں Dogmatic یعنی ضابطہ عقا کداور جامدین خودا پنے ہی وجود سے عاری ہوتے ہیں، اسی طرح ایس جس طرح سائنس نے جس طرح ساخ کی ہیت ترکیبی کو بدل کر رکھ دیا ہے ادب میں بھی کسی ایک خاص پیانے کو معیار نہیں بنایا جا سکتا۔ سائنس نے جس طرح ساخ کی ہیت ترکیبی کو بدل کر رکھ دیا ہے

بالکل اسی طرح ادب ہم عصر زندگی کے مسائل کے ال اور ادراک کی دنیا ہے کہیں آ گے نکل گیا ہے۔ جہاں سائنس فکری بے راہ روی کو انسانیت کے Destruction لین تباہی کا ذمہ دار بھھتی ہے وہیں منفی ادب بھی انسانوں کے لہو میں (Posions) زہر ملی آ میزش کومہلک گردانتا ہے۔ادب بھی ساجی تغیرات کے ساتھ ساتھ اپنی فکری رجحانات کوجدیدیت سے ہم آ ہنگ کرتا چلا جارہا ہے گویا گرسائنس کوجسم مان لیا جائے تو ادب کوروح تشلیم کرنا پڑے گایا اس کے بھس بھی۔

تغیرادب اور سائنس دونوں کے لیے عصری حیثیت کا درجہ رکھتا ہے۔ معاشر تی تبدیلیاں ادبی ماحول میں تہذیبی آئمیزش پیدا کرنے کا باعث بنتی ہیں جبکہ سائنسی طرزِ فکر ٹیکنالو جی کی سیڑھی استعال کر کے انسانی فکر کوآ سائنٹوں سے آشنا کر دیتی ہے اور یوں فکر سائنس اورادب کے پچ کہیں گم ہوکررہ جاتی ہے مگر وجدانی فکر کوان دونوں کے پچ سے گزر نے کا بہترین سنگِ میں کہا جاسکتا ہے جبکہ ادب ان دونوں کے مرکز سے گزر کر شعور و آگی اورادارک کا دوسرانا م ہے۔ ادب ہمارے سائنس سنگِ میں کہا جاسکتا ہے جبکہ ادب ان دونوں کے مرکز سے گزر کر شعور و آگی اورادارک کا دوسرانا م ہے۔ ادب ہمارے سائنس انداز فکر کو کیسے متاثر کرتا ہے یا سائنس ہمارے ادبی میل نیسے دخیل ہے؟ اس بات کوفہم وادارک اور شعوری کوششوں سے سیجھنے کی ضرورت ہے ، جب ہم آگیبی نے بغیر سائنس کے نہ ہونے کا جواز کیسے پیش کیا جاسکتا ہے؟ ہرادب اپنی فکری جمود سے آزادی چاہتا ہے اور بیآزادی اس کوزندگی کے مسائل کے طل اور اس کو منطقی انداز میں سوچنے پر مجبور کرتی ہے۔ جبلت اور جذبات کی نفسیات ہمارے ادب کو ہم کی ظما تاثر کر رہی ہے۔ انسانی امور میں ادب کے مقام و مرتبہ کو جانے کیلئے تج بے حکموں ڈھانچے کا ادارک ضروری ہے۔

فکر، و جدان سے شعوری بالیدگی حاصل کرتی ہے اور ساجی تغیرات اس کے ارتفاء کی منازل طے کرنے ہیں اس کی مدد کرتے ہیں ، ادراک کی بدولت فکر میں گہرائی ، وسعت اور فکری منہاج متعین ہوتی ہیں اور یوں انسانی فکر کا تمل بھی سائنسی طرز فکر کی طرح دوطریقے کا راختیار کرتا ہے ۔ استخراجی ( Deductive ) جو کل سے جزویعن کرتا دیکھائی دیتا ہے ، اس جانب سفر کا آغاز کرتا ہے جبد دوسرا استقر ائی طرز فکر ہے جو جُز سے گل کی سمت فکری کا وشوں کو متعین کرتا دیکھائی دیتا ہے ، اس جانب سفر کا آغاز کرتا ہے جب دوسرا استقر ائی طرز فکر کے طرح تجربے اور مشاہدے کو ہی حاصل ہوتی ہے ۔ سائنس و ادب فلس فلسفیانہ نقطہِ نظر میں زیست سے متعلق آگی اور تہذیب نفسِ و شعور کی جانب پیش قدمی ہے بہترین ذرائع ہیں ۔ سائنس کے ضمن میں فلسفیانہ مباحث نے عام انسان کی زندگی کو بھی بہت حد تک متاثر کیا اور سائنسی انکشافات سے متعلق حقائق کو اپنی فکر میں شامل کرنے برمجبور کردیا ہے ۔

تاریخی تناظر میں سائنس اورادب کے متوازی ارتقاء عہد ہے عہد سائنسی ترقی اوراد بی رجھانات کے عوالی جانے کے لیے تہذیبی تغیرات کے مطالعے سے اس بات کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ سپارٹا اورا بیضنز کی ابتدائی معاشرتی اوراد بی ضرور توں کا تجزیہ کرنے کے بعد سوفسطائی فلسفہ علم وادب کی ابتداء پانچویں صدی عیسوی سے شروع ہوتی ہے۔ سوفسطائی اسا تذہ کو بینائی زبان کا پہلفظ 'سونی وسوف' سے ماخوذ ہے جس کے اس تذہ کو بینائی زبان کا پہلفظ 'سونی وسوف' سے ماخوذ ہے جس کے بین لغتی ان اسا تذہ میں اخلاقی بلندی بدرجہ اتم موجودتھی اور بیاسا تذہ یا فعوی معنی متی بہنچاتے تھے اور اس طرح آزاد خیالی کا آغاز ہوا اور عقائد وروایت فلسفی زیادہ ترکشت کرتے ہوئے اپنے تعلیم کو دوسروں تک پہنچاتے تھے اوراس طرح آزاد خیالی کا آغاز ہوا اور عقائد وروایت پرتی سے ہٹ کرتوا نین قدرت اور حقیقت کی جانب رسائی کا سلسلہ شروع ہوا، دراصل پہیں سے سائنس کی ابتداء ہوتی ہوا وراس طرح آزاد خیالی کا آغاز ہوا اور عقائد و لاور علی میں جا کرا پی تعلیمات لوگوں تک پہنچاتے تھے اور مقامی مسائل پر گفتگو کرتے اوران کا با قاعدہ حل پیش کیا جاتا تھا، اور شہر میں مثابدہ اور خوروفکر کا عضر پیدا ہوا لیکن ایشنز کا قدامت پہند طبقہ اس آزاد خیالی کو پہند نہیں کرتا تھا اور جسی جھتے تھے کہ یہ وضطائی طبقہ فکر کے مصلحین بدنام وہ یہ ہوتھتے تھے کہ یہ موضطائی طبقہ فکر کے مصلحین بدنام وہ یہ ہوتھتے تھے کہ یہ موضوطائی طبقہ فکر کے مصلحین بدنام وہ یہ ہوتھتے تھے کہ یہ موضوطائی طبقہ فکر کے مصلحین بدنام

ہونے گئے ، مشہور ریونانی مفکرسقراط کا تعلق بھی اس گروہ سے تھا۔ جس پر حکومت ایتھنٹر نے مذہب کے خلاف جذبات بھڑکا نے کے الزام میں مقدمہ بھی چلایا اور یوں اس مقدمے کے فیصلے کے ضمن میں سقراط کوسزائے موت دی گئی۔سقراط کے بھڑکا نے کے الزام میں مقدمہ بھی چلایا اور یوں اس مقدمے کے فیصلے کے ضمن میں سقراط کو سنرائے موت دی گئی۔سقراط کا اللہ دوسم کے علوم کا تذکرہ ملتا ہے، علم حقیقی اور علم غیر حقیق ۔سقراط کا طریقہ تدریس استدلائی تھا اس کے علیم توقیق اور عہم کرتا ہے۔ " مکالمات " سے اس کی علمی وفکری تعلیمات کی نوعیت کا بخو بی اندازہ لگایا جا سکتا ہے، حالا نکہ سقراط کی ذاتی باقاعدہ کوئی تحریز ہیں سقراط ملتی جس سے اس کے حالات زندگی کا اندازہ لگایا جا سکتا گر دافلاطون کی تحریروں ، تصانیف اور مکالوں میں سقراط کی بحثوں کے تذکر رہا منے آتے ہیں جس سے اس کے حالات زندگی اور طرز تعلیم وفلہ خانہ افکار کا پینہ چلتا ہے۔

یونان کے عظیم مفکرسقراط[ہر] آنے جہاں سائنس وفلنفہ کو وجودیت عطا کی ہے وہیں ادب کے ذریعے اپنی ریاستوں میں زندگی کی پیچید گیوں کو دور کرنے کیلئے کلیسا کے راستے پر چلنے کے لیے راہ کوبھی ہموار کیا۔ جب ہم یونان کی دوظیم شہری ریاستوں ایستوں کرتے ہیں وہاں بھی نئی اقدار متعین کرتی دکھائی دیتی کا استعمال نظر آتا ہے گویا ادب کی جڑیں ان کے فکری جمود کو سبوتا ژکرنے کیلئے وہاں بھی نئی اقدار متعین کرتی دکھائی دیتی وہاں بھی نئی اقدار کی جڑیں ان کے فکری جمود کو سبوت کی استوں کے خوال سے کم نہ کے ایستوں کے خوال سے کہوں کہوں کے خوال سے کہوں کے خوال کے خوال کے خوال کی کثر کے مامل کو گو تیت ماصل ہے۔ یونانیوں کے خود کے ایستوں کے خوالے سے بہت می پیچیدگیاں پیدا ہونے کی وجہوں سے جمال میں اقتدار کی جنگ اور باہمی احکامات کے حوالے سے بہت می پیچیدگیاں پیدا ہونے کی وجہوں سے جنگ وحدل کا بازار گرم رہتا ہے الغرض بونانی عقید سے میں ذاتی عقا کہ بنیاد کی امیت کے حامل ہوتے ہیں۔

عرب جنگ وحدل کا بازار گرم رہتا ہے الغرض بونانی عقید سے میں ذاتی عقا کہ بنیاد کی امیت کے حامل ہوتے ہیں۔

''در هیقت Reduction نظریت قلیل یونانی تصور کا نئات اور یونانی تمدن کی اصل بنیاد تھا مثال کے طور پر بابائے فلسفہ ستراط کا یہ خیال تھا کہ انسانی روح کے تین اجزاء ہیں عقلی ، جذباتی اور اکتسابی ۔ صالح روح میں ان تینوں اجزاء میں مکمل ہم آ جنگی ہوتی ہے اور ہر جزود وسرے جزو سے تعاون کرتا ہے ، عقل سربلند مقام پر فائز ہونے کے باعث جذبات کی مدد سے وہ تمام افعال وا عمال وقوع پذیر ہوتے ہیں جن کا عقل تھم دیتی ہے اور ان اجزاء میں اشتراک عمل کے فقد ان کے باعث روح مریض ہوتی ہوتی ہے'۔ (۲)

ستراط کے بعدافلاطون کے تعلیی اوراد بی نظریات ہمار سے سامنے آتے ہیں اس کے فلسفہ کو پیجھنے کیلئے'' فلسفہ نصور'' کو پیجھنا بے حدضروری ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ'' حقیقت کو تصور کی مدد سے معلوم کیا جاسکتا ہے جبکہ حواس خمسہ صرف مادی علوم کا ذریعہ ہیں''۔افلاطون ان لوگوں کو ہی فلاسفر گردانتا ہے جوعقل وادراک کو تصور کی آئکھ سے دیکھنے کے قائل ہیں۔افلاطون کی کتاب''جہوریت'' میں مکالموں کا مرکزی کردارستراط ہی ہے۔

ارسطوتعلیم میں روایت کی بجائے درایت کا قائل تھا اُس نے سائنسی فکر کے حوالے سے مشاہدات ، تجربات اور معقولات کے ساتھ ساتھ سب سے زیادہ زوراستدالال پر دیا اور و عقل کو جذبات سے برتری پر رکھتا ہے۔ارسطواستقر اکی طریقہ پر توجہ مرکوز رکھتا تھا۔سائنسی علوم کے ساتھ ساتھ وہ روحانی ،اخلاقی اوراد بی علوم کو بھی زندگی کیلئے ضروری سمجھتا تھا اس سلسلے میں ارسطوکا سیہ نظر بیاسکی ساجی اور معاشرتی لیس منظر کو بنو کی بیان کرتا نظر آتا ہے۔

''ارسطو کا پینظر یہ کے علوم عقلیہ کی عِلّت اولی لازمی ہے چوتھی صدی قبل مین کے Pyrrhon و جیسے منتشکک فلسفیوں کو قابل قبول نہ تھا۔ان فلسفیوں کے ہاں مرکزی نقطہ تشکیک ہے Pyrrhon کے شاگرد Empiricus نے منطقیوں کے استخراجات کے بنیاد کی مقد مات تیج نہ ہوئے نہ ہوئے نہ ہوئے کرفت کی ۔ Empiricus نظریہ قبیاس کومنطقی اور بے بنیاد بتاتے ہوئے مستر دکیا ان کا کہنا تھا کہ منطقیوں کے ہاں مقد مات ہی کی بنا پر نتائج کوفرض کرلیا جاتا ہے۔انہوں نے نظریہ علیّت کو بھی اس لیے ردکیا کہ بیک وقت وقوع پذیر ہونے والے واقعات میں تو کوئی ربطہ تلاش کیا جا سکتا ہے لیکن اسباب معلول سے قبل واقع ہوتے ہیں۔ان کے بقول نظریہ علیّت ذہن کی اختراع محض ہے۔'' (۱۳)

یونان کاعہد اول اوب (۲۵۰۰ق۔م) سے شروع ہوکر ہوم کے دورتک پھیلا ہوا ہے جو (Myth) کے دلچسپ اور چیرت انگیز دیو مالائی تصوں اور دیوی دیوتاؤں کی پرستش اور رسومات وعقائد پر محیط ہے جبکہ اس ضمن 'ایئیلڈ اوراڈیی' یونانی ادبیات خاص طور پر اپنا ایک علیحدہ مقام رکھتی ہیں۔ بیسویں صدی کے موزخین کے نزدیک چھٹی صدی قبل مسے کا یونانی اوب تاریخی حیثیت کا حامل ہے اور یہی وہ دور تھا جس میں ہوم اور ہسیڈ Hesiod کا فلسفہ حیات خاص طور پر اہمیت کا حامل ہے۔ Hesiod ہسیڈ کہتا ہے کہ'' کا کنات قدرتی ہے اور اس کو عقلی اُصولوں سے ہمجھا جاسکتا ہے''۔واضح باد کہ:

''برٹرینڈرسل نے کھا ہے کہ استخر ابی طریقہ کار دو ہزار برسوں تک انسانی ذہن پر چھایا رہا، راجر بیکن نے استقر ائی طریق فکر کو آ گے لانے کی کوشش کی لیکن اس کی نگارشات توجہ کا مرکز نہ بن سکیں لگ بھگ تین صدیوں کے بعد یورپ کے نشاۃ ٹانید کے آغاز پر فرانس ہیکن نے راجر بیکن کے استقر ائی طریق فکر کو آ گے بڑھایا اور یوں جدید بیت کا تانا بانا سائنسی منہاج بڑھایا اور یوں جدید بیت کا تانا بانا سائنسی منہاج اوراس کے احداث کے مارت ہے' (مم)

جبکہ اس کے برعکس چینی طرزِ فکر اور خریقہ علم زیادہ تر نامیاتی وجود کا قائل ہے اور چینی معاشرتی ضرورت کے حوالے سے سائنس وٹیکنالوجی کو بطور تجربہ کی حد تک دیکھتے ہیں اور چینیوں کی زیادہ تر سائنس معروضی طریقہ کارپر شتمل دکھائی دیتی ہے جبکہ یونانی طرز فکر منطق اور نظریے قلیل کو بنیاد سجھتے ہیں ۔اس طرح فیثا غورث کا ئنات کو ریاضیات کی آساس تصور کرتے ہیں جبکہ ارسطوکا ئنات کو ریاضی کی تجرید کی شکل گردانتے ہیں بحرحال کا ئنات کا پورا وجود ایک انتہائی پیچیدہ اور خود مکفی نظام کی اساس ہے اور اس اساس کی بنیادی وجہ وہ سائنسی طرزِ فکر ہے جو سائنسدانوں کو اپنی طرف متوجہ کرتی ہے۔

مینی تمدن حیات یونانی تمدن سے یکسرمختلف ہے چونکہ بیتمدن سائنس کو بہت دریہ قبول کرتا ہے اس لئے اس نے ادب کا سہارالیا ہے اوراس تناظر میں انسانی رشتوں اوراقد ارکومتعین کیا گیا ہے۔ ہرتمدن اپنے خدوخال کوواضح کرنے کیلئے ایک مخصوص تصور کا کنات کا اعادہ کرتا ہے اس ضمن میں یہ بات نہایت اہم ہے کہ:

> ' چینی تصور کا ئنات کینفوشش Confucious کی تعلیمات سے ماخوذ ہے جس میں تقریباؤھائی ہزارسال تک کینفوشش کی تعلیمات کا دور دور در را ہاان کی تعلیمات کے زیرِ اثر چینی تمدن معرض وجود میں آیا'' (۵)

ابل یورپ میں علمی بیداری عرب سیاحوں کی مرہون منت ہے۔عربوں کی علی واد بی زندگی کا آغاز طلوع اسلام سے ہوتا ہوا افریقہ، چین، پین اور سے ہوتا ہوا افریقہ، چین، پین اور ہندوستان تک جا پہنچا اور پھر یوں نویں اور دسویں صدی میں عرب لوگ ابل یونان کے علمی واد بی سرمایہ سے نبرد آزما ہوئے اور انہوں نے تمام تربین نافر کاعربی علی میں ترجمہ کیا اور ان عربوں نے نہ صرف یونان بلکہ اہل روم و ہندا ورایران میں بھی حصول علم کیا کے کوششوں کو تیز کردیا اور علمی دنیا میں ایک تہلکہ مجاور کردیا۔ مشہور کیا کے کوششوں کو تیز کردیا اور علمی دنیا میں ایک تہلکہ مجاور کردیا۔ مشہور

مورخ ایج جی گوڈ لکھتا ہے کہ

''مغربی ممالک میں ثقافت، تہذیب کی توسیع اوراشاعت میں عربوں کامؤ ثر حصہ ہے''۔ (۲)

یورپ کی درسگا ہوں میں عربوں کی ترجمہ کی ہوئی کتب سے چھ صدیوں تک استفادہ کیا جاتارہا اوراسی طرح فرانس اوراٹلی کی درسگاہیں بھی عربوں کی تصانیف سے اپنی علم کی پیاس بچھا تی رہیں۔مسلم تہذیب وتدن کے عروج کا زمانہ سات سوسالوں پرمحیط ہے جود بیق م معد 10 ق م تک کھیلا ہوا ہے، اس ضمن میں ۱۳۰۰ طلبطله میں متر جمین کا مدرسہ قائم کیا گياجهال عرب تصانيف كالاطيني زبان ميں ترجمه كياجا تا تھاالغرض پورپ ميں بار ہويں اور تير ہويں صدى ميں يوناني اورلاطيني علوم سے استفادہ کاعمل شروع ہوتا ہے۔ پورپ اس زمانے کو Renaisance سے موسوم کرتا ہے یہی وہ زمانہ تھاجب اہل پورپ نے یونانی اور رومی تصانیف کا مطالعہ شروع کیا اوران کے فکر وعمل میں ایک انقلاب بریا ہوا اور بیا نقلاب ان کی وہنی بيداري،سائنسي زرخيري اوراد يي ميلا نات كاباعث بنا \_ يورب مين چونكه تمام علمي واد يي فكرير كلينسا قابض تفالهذا انهيس سائنسي طر زِفکراورا دبی شعور نے بکسر چنجھوڑ کرر کھ دیااور وہ بیہ بات سوینے برمجبور ہوگئے کہ مذہبی آزادی کوشعور وآ گہی صلّب کرتے جا رہے ہیں اور یوں کلیسا کی فوقیت علمی واد بی فضامیں کہیں دھندلا نہ جائے ، اس خطرے کے پیش نظرانہوں نے سائنسی فکراور فلسفیانہ سوچ سے آزادی ختم کرنے کیلئے تمام تر تعلیمی نظام اور فکری احیا ءکو کلیسا کے ماتحت کر دیااور یوں چودہویں اور یندر ہو سصدی بورپ میں مذہبی واقتصادی تبدیلوں کامپیش خمیہ بن۔ بورپ کی تمام تریو نیورسٹیوں اور تعلیمی اداروں کو یادریوں کے ماتحت کر دیا گیاا ورکلیسا کے کےمنشور کےخلاف بات کرنا تو در کنارسو چنے پریخت سزا کا قانون بنالیا گیا۔ چھایا خانہ کیا بیجاد سے کلیسا کے اقتدار کا سورج ایک مرتبہ پھر ماندیڑتا نظر آر ہاتھا اور یونان اور رومااد بی دنیا کے لیے ماڈل کی حیثیت رکھتے تھے اورا نہی لوگوں کو خاص فوقیت دی جاتی تھی جو کلا سکی ادب کے ماہراور کلیسا سے جذباتی ہم آ ہنگی رکھتے تھے۔مشہور مذہبی مصلح حان لوکان اور مارٹن لوتھر جیسے ندہبی ا کابرین نے ندہبی اصلاح کیلئے تحریک کوجنم دیا اور یوں جرمنی ، انگلینڈ اورفرانس میں بھی سائنسی طرز فکرر کھنے والےمفکرین نے سنجید گی ہےادب اورادب کی افادیت کے حوالے سے سوچنا شروع کیااوروہ بیک وقت فلیفه منطق اورطبعیات کے ساتھ ساتھ ادب کی طرف راغب ہونا شروع ہوئے ان مفکروں میں جان ایموں کومنیٹس 1592ء كى كتاب "The way of Light" " چين چيكوئس روسوكا ١٣ ا ١٥ اء كى شهره آ فاق تصنيف "EMILE" ، جويانج ، جلدول ير مشتمل ہےخصوصی مقام رکھتی ہےاس میں خو درومیوا سنے ابتدائی زندگی کے بارے میں یوں لکھتاہے کہ

> ''اس نے چوری بھی کی ،جھوٹ بھی بولا اور گندی حرکات کا مرتکب بھی ہوا، وہ ذبین اور کاہل تھااس کا کوئی اصول نہ ''ا تھا کیونکہ اس کو بچین میں صحیح تربہت نہیں ملی تھی'' ۔

عہد حاضر میں شواہد و نظائر اور اوب و سائنس کے انجذ اب کو ظاہری صورت میں دکھنے کے لیے ضروری ہے کہ دونوں علوم کے متوازی ارتقاء کوسا منے رکھا جائے۔ تخیل اور نظر کسی بھی سائنسی واد بی تخلیق کے لیے ذی روح کی حیثیت رکھتے ہیں ،سائنس و ٹیکنالو جی اورسوشل و نیچرل سائنسز انسانی شعور یا لاشعور کی تخلیق کا وشوں کے ہی مر ہون منت ہیں اور فہم وادارک کسی بھی تخیل کو مملی صورت میں لاکرسائنسی ایجادات یا ادبی کا وش کے ضمن میں ہمار سسامنے بہترین صورت میں پیش کرنے کا فریضہ ہرانجام دیتا ہے، بنیا دی طور پر محرک اور قوت متخلیہ کو مجھوڑ نے والی تحریک ہی دراصل فہم وادارک کی ٹئی ٹئی را ہوں کوانسان کے لیے آئینہ کئے رکھتی ہے اور یوں سائنسی اور ادبی تخلیقات دراصل ایک دوسر کی مخفی صلاحیتوں کو فکری اور شعوری سطے سے قریب ترکر نے اور نئی ایجادات اور ادبی شہ پارے وجود میں لانے کا باعث بنتی ہیں لہذا سائنسدان یا ادبیب عرف خارجی نہیں بلکہ داخلی طور پر بھی جمالیاتی اظہار کے لیے اپنی قوت فکر اور معروضی نقط نظر کوسا منے رکھتے ہوئے گئے و شیریں حقائق کی ہوتے ہیں اور بیدوہ حساس اور بے رحم طبقہ ہے جواپنی قوت فکر اور معروضی نقط نظر کوسا منے رکھتے ہوئے گئے و شیریں حقائق کی

جانب ہماری توجہ مبذول کروا تا رہتا ہے جبہ عام انسانی معاشرہ الیم سوچ سے یکسر محووم دکھائی ویتا ہے، سائنسدان یا او بیب اپنی فہم وفکر اور شعور و آگی کے سبب تمام تر موضوعی حوالوں کومفروضوں ، تج بوں اور نظر بوں کی کسوٹی پر پر گھتے ہوئے ایسے معروضی حقائق پیش کرتے ہیں کہ جباں اوب اور سائنس باہم مر بوط اور منظم صورت میں ہمارے سامنے آتے ہیں۔ اوب انسان کوانسان کے قریب جبلہ سائنس معاشرتی اور تہذیبی رشتوں کے درمیان پیدا ہونے والی خلیج کو کم سے کم کرنے کیلئے اپنی کاوشوں کو ہروئے کارلاقی ہے، اگر چہ سائنس معاشرتی اور تہذیبی رشتوں کے درمیان پیدا ہونے والی خلیج کو کم سے کم کرنے کیلئے اپنی کاوشوں کو ہروئے کارلاقی ہے، اگر چہ سائنس وا دب اور سائنسی طریقہ کار اور اوبی میل طریق کار ترخیل، فکر اور ساجی و تہذیبی حالی نہیں مربوط ہوتے ہیں تاہم وہ فکری و شعوری طور پر سائنسی طریقہ کاراور اوبی کو وہ ابلاغ سمجھتا ہے جبکہ سائنسدان اور سائنسی طریف کررکھنے والے خص کے لئے '' خیال' سب سے اہم شے نہیں ہے، وہ خیال کو اہم سمجھتا ہے مگر ان خیالات کو جو اس کے مشاہدے، مفروضے ، نظر یے اور تج بات کی کسوٹی پر پورا اترتے ہیں گویا وہ علی وادارک کو بھی بھی جذبات کی آئی کھے سے نہیں مشاہدے، مفروضے ، نظر یے اور تربسا کیا ایک کو کہ جائے کرتا ہے مگر اصل کام روح اور جسم کا باہمی تعلق دائر کے میں مربوط اور منظم انداز میں پر کھ لیتا ہے تب جا کروہ' قانون' بنتا ہے اور اس کی فکری اور شعوری جہتیں کھل کرسا منے دائر سے میں مربوط اور منظم انداز میں پر کھ لیتا ہے تب جا کروہ' قانون' بنتا ہے اور اس کی فکری اور شعوری جہتیں کھل کرسا منے دائر سے میں مربوط اور منظم انداز میں پر کھ لیتا ہے تب جا کروہ' قانون' بنتا ہے اور اس کی فکری اور شعوری جہتیں کھل کرسا منے دائر سے میں مربوط اور منظم انداز میں پر کھ لیتا ہے تب جا کروہ' قانون' بنتا ہے اور اس کی فکری اور شعوری جہتیں کھل کرسا منے دائر سے میں مربوط اور منظم انداز میں پر کھ لیتا ہے تب جا کروہ' قانون' بنتا ہے اور اس کی فکری اور شعوری جہتیں کھل کرسا منے دائر سے میں مور کا ورشوعوں کیا ہو تھیں۔

"Poetry elightens us in different way from science; it speaks directly to our feelings or imagination. The findings are no more and no less frece then science.

اس اقتباس میں سائنس وادب میں موجود دائی رشتہ اور زیادہ کھر کر سامنے آتا دکھائی دیتا ہے کہ
'' نیچرل سائنسز ،سوشل سائنسز ،ٹیننگ سائنسز ، انسانی شعور ، لاشعور اور تحت شعور کسی نہ کسی سائنس کے زیر اثر
ضرور ہے بینی کو کسی بھی تخلیق و مشاہدے اور پر کھ میں بنیادی حیثیت حاصل ہے ، بنیادی فکر اور ادارک و فیم
اس قوت تخیلہ میں جان ڈالتے ہیں اور کسی سائنسدان اور شاعر کو تج بے اور مشاہدے ہے گزر کر اصول و
قوانین اور ادب میں نئی تخلیقات کے فکری اور سائنسی انداز ہے وجود میں آنے کا سبب بنتے ہیں'۔ (۸)
ادب اور سائنس اپنے تہذبی و ثقافتی ورثے کے ساتھ ساتھ حال اور ستقبل کے ساتھ بھی مربوط اور منظم رشتہ
استوار رکھتی ہے اور سائنسی فکر واد بی شعور کسی بھی معاشر ہے و بے لیقین کی کیفیت سے نکا لنے اور جمود سے آزاد کرنے کا بہترین

''ہرعہداورساج کے کچھ تقاضے ہوتے ہیں۔ تہذیب وروایات اور پسندو ناپسند کے معیار ہوتے ہیں جو قوموں کے مزاح کی تشکیل کے اہم عضر کی تیشیث رکھتے ہیں اورا نہی کا اظہارادب میں بھی ہوتا ہے''۔(۹)

اگر سائنس وآرٹس یا ادب عملی فنون ہیں تو پھرادیب سائنسدان کیوں نہیں ہوسکتا؟ خیالات جب فکری سطح سے بلند ہوکر سائنسی فکر کے تابع ہوتے ہیں تو سائنسی طریقہ کارایک شخص کوسائنسدان اور جب یہی خیالات ادراک کی جہتوں سے گزر کر عملی صورت میں اظہار پاتے ہیں تو ادب تخلیق ہوتا ہے اور یوں ایک شخص سائنسدان ہونے کے ساتھ ساتھ ادیب کی صف میں بھی آن کھڑ اہوتا ہے۔ نظریات کا مطالعہ انسان میں ایسا شعور پیدا کرتا ہے جواس کو زندگی سے آگہی کے ساتھ ساتھ کی کے ساتھ ساتھ کی سے آگئی کے ساتھ ساتھ کی سے آگئی کے ساتھ ساتھ کی ساتھ کی سائنسی فکر کے حامل تصورات رکھنے والا ہر شخص ادبی جیسے نہیں ہوتے بلکہ اپنے عہداور تدن کے آئینہ دار ہوتے ہیں تو گویا سائنسی فکر کے حامل تصورات رکھنے والا ہر شخص ادبی شعور کا حامل ہوسکتا ہے اور وہ ادب اور سائنس دونوں میں کا نکات کے سائنسی فکر کے حامل تصورات رکھنے والا ہر شخص ادبی شعور کا حامل ہوسکتا ہے اور وہ ادب اور سائنس دونوں میں کا نکات کے سائنسی فکر کے حامل تصورات رکھنے والا ہر شخص ادبی شعور کا حامل ہوسکتا ہے اور وہ ادب اور سائنس دونوں میں کا نکات ک

قدرتی حسن اور رنگار تگی کواصل طریقے سے دیکھ سکتا ہے۔

''ہم سائنسی دور میں جی رہے ہیں جس کا لازمی تقاضا یہ ہے کہ ہم سائنسی طرزِ فکراختیار کریں اوراضطراری یا جذباتی فیصلے کرنے کی بجائے مسائل کامعروضی تجزیہ کریں،سائنسی اصولوں کی روشنی میں اُن کاحل سوچیں اور ماہرین کی رائے پڑمل کریں''۔ (۱۰)

سائنس کی اس انتہائی ضرورت کے ساتھ ساتھ سائنس فکر کا حامل ہر شخص ادب کو کسی بھی طرح سائنس سے جدانہیں گردانتا بلکہ اردوادب بلا شبہ جغرافیائی حدود وقود سے بہت آگے کی جانب اپنے سفر کے اشارے بہم پہنچار ہا ہے اور دوسری زبانوں کے اصناف ادب وسائنس کوار دومیں ڈھالا جارہا ہے تا کہ زیادہ سے زیادہ سائنسی شعوراوراد کی ذوق کو یک رکئی کیفیت سے مزین کیا جائے اور ساتھ ہی ساتھ بہت کی اردواصناف ادب اور سائنسی انکشافات کودیگر عالمی زبانوں میں تراجم کے ختم ن میں خصوصی اہمیت حاصل ہے۔ اس ضمن میں بیادار بیاخاصی توجہ کا مستق ہے کہ

''ہمارا بیاحساس اس حقیقت کے پیشِ نظراور بھی تقویت حاصل کر رہا ہے کہ مغرب جس کی زبان ہی نہیں بلکہ تہذیب ومعاشرت بھی جنو کی ایشیاء پر اپنامکمل تسلط جما چکے تھے اور جن کی گرفت سے ہماری حیات اجتماعی کے مظاہر بلکہ اذہان تک آج بھی آزاد نہیں ہو سکے ہیں،خود اردوزبان وادب کی سحرانگیز افادیت کے زیرِ اثر آتا جارہا ہے، اس کا سہرا بالحضوص جنو کی ایشیاء سے نقل مکانی کر کے مغرب کی طرف جانے والوں کے سر ہے جن میں یا کتانی تارکین وطن زیادہ سرگرم و تحرک نظر آتے ہیں'۔ (۱۱)

ادیب یا سائنسدان ایک ایسے معاشر کے میں سائس کے رہے ہیں جہاں تفکر مشاہدہ تجربہ اور تخیل ہر ممکن صورت میں ہرزی روح کو متاثر کرتا ہواد کیھائی دیتا ہے۔ فطرت کا مطالعہ چاہے وہ ادب کی آئھ سے ہو یا سائنسدان کی سائنسی فکر کے سائے میں بہر حال یقینی صورت میں اپنا شبت تاثر اور حقیقی نقش پورے تہذیبی ومعاشرتی فضاء پر مسلط کرتا ہے جہاں سائنس انسانی فکر، رویے اور سوچ کو متاثر کرتی ہے وہیں ادبی فضا انسان کے سائس لینے کا سامان پیدا کرتی دکھائی دیتے ہیں اور فطرت الیہ قطرت الیہ تھی ہے۔ انسانی فطرت الیہ قطرت الیہ قرار وقتم کی اور کہ موادارک ادبی رشتوں میں باہم جڑے ہوئے دکھائی دیتے ہیں اور شایداس حقیقت کو تسلیم کرنا ہے گا کہ

''آج ضرورت ایسے نقاد کی ہے جو Big Bang سے نیا جہانِ نقد وجود میں لائے اسے'' حالیٰ' قرار دیا جا سکتا ہے مگراییا'' حالیٰ''جوحال کی بجائے مستقبل میں ظہور پائے گا''۔(۱۲) اس اقتباس رغور کیجئے کہ

'' تجربہ، جذبات اور رجحانات سے بنتا ہے جذبات ہی وہ محرک ہیں جوجسمانی تبدیلیوں میں بازگشت کے ساتھ رؤمل کے طوز عمل کے طرز عمل کے جواب بار ڈمل کے دوسر مے تم کے طرز عمل کے جواب بار ڈمل کی مدد سے بیدا ہوتے ہیں'' ۔ (۱۳)

ہرادیب اور سائنسدان کی ذبنی سطح اپنے اپنے فکری ماحول میں پروان چڑھتی ہے ہم میں سے اکثر لوگ بیجاننا چاہتے ہیں کہ بیجانا تا اور اہمیز ازی کیفیات کے سواکیا سائنسی تصور کا تنات کا انسانی جذبات سے کوئی سنگم ہے؟ جذبات ہر ذی شعور خض کی زندگی میں بنیادی محرکات کار درجہ رکھتے ہیں حالانکہ انسان خود آگاہی اور تفکر پہندی کی جبلت لیے اس دنیا میں آیا ہے اور وہ زیادہ سے زیادہ (Inquestive) یعنی پڑنجس ہے۔ احساسات، رویے اور زندگی میں در آنے والے واقعات انسانی شعور کو متاثر کرتے ہیں ہماری معاشرتی ضروریات بساوقات ہماری فکر پر حاوی ہو جاتی ہیں ہماری معاشرتی ضروریات بساوقات ہماری فکر کے دائی اظہار وا بلاغ میں پریشان نظر آتا ہے مگر

ساتھ ہی ساتھ اس کی فکر وادراک کے دھارے الی کشکش میں اس کے لیے فکر کے نئے راستے کھولنے کا باعث بنتے ہیں۔
سائٹیفک اور جذباتی بیان وعمل میں تفاوت ہوتا ہے سائنس' سچائی'' کوتجر ببگاہ میں جانچنا چاہتی ہے جبکہ ادب اس کورویوں اور
افکار کی روشنی میں ویکھنے کا خواہاں ہوتا ہے۔ فرضی اور خیالی دنیا میں تخیل خود آپ اپنی دنیا پیدا کرتا ہے غیر حقیقی باتیں
(Fiction) ادیب اور سائنسدان کی فکری رویوں میں تبدیلی کا پیش خمیہ ہوتی ہیں۔''سچائی'' اور'' سائنسی سچائی'' دونوں میں
خاصا فرق ہے مگر دونوں اپنے اپنے افکار ونظریات کے خمن میں درست معنی رکھتے ہیں۔ رویے اور عوامل ادیب اور سائنسدان
دونوں کواسے اپنے فکری اور منطقی رشتے میں باند ھے ہوئے ہیں۔

''یرضروری ہے کہ بیاری کی صحیح تشخیص ہو، عام طور پرسائنس کی نام نہاد'' مادیت'' کوالزام دیاجا تا ہے بیٹلطی ایک حد تک بھونڈی بے بیٹلم فکر کی وجہ سے ہے لیکن خاص طور پر جاد دئی نظر یے کی یادگاروں میں سے ایک ہے کیونکہ اگر کا نئات کو پورے طور پر'' رومانی''سمجھا جائے تو یہ بات اسے انسانی رویوں کے مطابق نہیں بناتی ، پہنیں کہ کا نئات کن چیزوں کا مرکب ہے بلکہ بیدہ کسے کام کرتی ہے؟ وہ کونسا قانون ہے جس کی وہ پابندی کرتی ہے؟ یہ چیزیں جوعلم کو ہمارے جذبات ابھار نے سے قاصر کردیتی ہیں اور پھر بذات خود علم کی نوعیت بھی اسے ناکانی بنادیتی ہے'۔ (۱۲)

"The Enlightenment a period in the eighteenth century when many writers and scientist's believed that science and knowledge, not religion, could improve peoples [12]

سائنسی طرزِ فکرنے فلسفہ کی افادیت کوئم کرنے کی بہت کوشش کی مگر کوئی بھی علم اپنے افادی پہلوؤں پر ہی کھڑا ہوتا ہے سگمنڈ فرایڈ نے علم نفسیات اور سائنسی فکر وفلسفہ کو ہم معنی قرار دیا ہے جدید فلسفہ نے فلسفہ فقدیم کے افاقی پہلوؤں کو نئے اسلوب ومعنی عطا کیے۔ آئن سٹائنِ اورگلیلیو سرفہرست ہیں،گلیلیو نے سائنسی فکر وشعور کی بناء پر نظام مشی سے متعلق قدیم فاسفیانہ فکر کے تمام بُرج الٹ کر رکھ دیئے اور بطلمیسونسی عقائد کا خاتمہ کر دیا۔ قدیم یونانی فلنفے کے افادی پہلوؤں میں صُّوق ثبوت یہ ہے کہ اس فلسفہ نے تمام قدیم ہذا ہب کوفکری ہم آ بنگی کا راستہ دکھایا ہے، سوفسطائی طبقہ فکر کے معلمین کے بارے میں پانچویں صدی میں تحریک عقلیت یونانی فکر وفلسفئہ قدیم کو بہترین صورت میں ہمارے سامنے پیش کرتی ہے۔ الغرض ادب اور سائنس تاریخی و تہذیبی تناظرات، روابط اور اشتراکات کا ایک ایسا حسین امتزاج ہمارے سامنے لاکھڑ اکرتے ہیں جہاں جسم اور روح باہم مربوط ومنظم دکھائی دیتے ہیں۔

-----

## حواشي وحواله جات

- ا۔ فرمان فتح پوری، ڈاکٹر'' ادب اورادب کی افادیت''، اختر کتاب گھر کراچی، جولائی <u>199</u>6ء، ص9۔
- ۲۔ ضیاءالدین سردار،''اسلامی سائنس کیوں؟'' ،سنٹر فارسٹیڈیز انِ سائنس ،سول لائن ،علی گڑھ،انڈیا،اشاعت دوم اپریل <u>199</u>1،ص9۔
- س۔ ضیاءالدین سردار''اسلامی سائنس کیوں؟'' سنٹر فارسٹڈیز ان سائنس،سول لائن ،علی گڑھ،انڈیا،اشاعت دوم ایریل 1991،ص 15۔
- پیت ۴ قبرزی، سائنسی فکراور جمعصرزندگی'' نگارشات،۳ ٹیمپل روڈ لا ہورا شاعت اول ۱۹۸۸، ۴ سے پیش لفظاز قاضی جاوید۔
- ۵۔ ضیاءالدین سردار، ''اسلامی سائنس کیوں؟'' ، ہنٹر فارسٹڈیز ان سائنس ، اشاعت دوم <u>1991</u>ء سول لائن علی گڑھ انڈیام 6۔
  - ۲۔ رسول بخش سرانی، بیروفیسر''مغربی مفکرین تعلیم''ص 39۔
- 2. بحواله انواراحمه، دُاکَمْ، غالد جاوید،''پروین شاکر کی شاعری میں سائنسی شعور''، جزئل آف ریسر چاردونیکاٹی آف لنگو بجزاینڈ اسلامک سٹٹریز اشاعت 2008، والیوم 14، ص 164۔
- Oxford University Press Oxford, 1999,p.221.(Kemp, Peter; edited, "Literary Qutations"
- ٨٠ بحواله انواراحمد، ڈاکٹر، خالد جاوید،'' پروین شاکر کی شاعری میں سائنسی شعور''، جزئل آف ریسرچ اردوفیکٹی آف لنگو بجز اینڈ اسلامک سٹڈیز اشاعت 2008، والیوم 14، ص 148۔
- 9۔ روبینیر آین ، ڈاکٹر ،''اردو کی ابتدائی نثری تصنیف معراج العاشقین بخقیق و تنقید کے آئینے میں'' ریسر چ جزل فیکٹی آف لینگو بجزا بنڈ اسلا مک مٹد ڈیز بہاؤالدین زکریا یو نیور شی ملتان <u>200</u>1 والیوم 1 ، ص 102 ۔
- •ا۔ شان الحق حقی ، 'سائنسی تعلیم اور لال بھجگر والی منطق''،اخبار اردو،شارہ خصوصی اپریل <u>1990</u>،مقتدرہ تو می زبان ، اسلام آباد ، ص 16۔
  - اا ـ ادارىية، سه ماىي الا قرباء، اسلام آباد، جولا كى تائتمبر 2004، الا قرباء فا وَندُيثن، اسلام آباد، ص 6
- ۱۲ سلیم اختر، ڈاکٹر،''مشرق اور مغرب کے معیارات تقید کا تصادم اور انجذ اب''، جرنگ آف ریسرچ، نیکٹی آف

- لينگو يجز اينڈ اسلامک سڈ ڈیز بہا وَالدین زکریایو نیورٹی ملتان،اشاعت <u>200</u>3،والیوم 4،ص 71۔
- ۱۳۔ آئی۔ائے رچرڈس،''سائنس اور شاعری (1926)''،ارسطونے ایلیٹ تک طبع ہفتم اشاعت <u>2003</u>، نیشنل بک فاؤنڈیشن کراچی، ص436۔
- : ۱۳ آئی۔ائے رچرڈس'' سائنس اور شاعری (1926)''،ارسطونے ایلیٹ تک طبع ہفتم اشاعت 2003، بیشنل بک فاؤنڈیشن کراچی، ص452۔
- 1۵۔ ''اردومیں خردافروزی کی فکری روایت' حمادرسول، ریسرچ سکالر، بہاؤالدین زکریا یو نیورٹی ملتان، جزل آف ریسرچ فیسکلی آف لیگو بجزاینڈ اسلامک سٹڈیز، من 2008، والیوم 13 مس 265 (لانگ مین 455)
- اسطوشالی بونان کی ریاست مقدونیہ کے ساحلی علاقے مینگر میں ۱۳۸۴ ق میں پیدا ہوا تھااس کا والدا یک طبیب تھا اس نے ارسطوکی تعلیم کا خاص اہتمام کیا اوراس کوستر ہسال کی عمر میں افلاطون کی مشہورا کا دی میں داخل کرایا وہ علم جراحی میں ارسطوکی تعلیم کا خاص اہتمام کیا اوراس کوستر ہسال کی عمر میں افلاطون کے در حق میں شامل کرلیا۔ افلاطون کے در حق میں ارسطوکی عمر ۱۳۳۷ سال کے قریب تھی ارسطوکو طبیعات علم ہیت، طب، ریاضی اور حیاتیات پر مکمل دسترس حاصل تھی وہ ادبی کیا ظریب شاعرانہ افکار کا شوقین تھا اس کی قابلیت کی شہرت جب مقدویہ بیٹی تو با دشاہ فلپ نے ارسطوکو اپنے بیٹے کے لئے اتالیق مقرر کیا۔ ارسطونے ایتی تھنٹر میں ایک ذاتی مدرسہ قائم کیا اور اس کا نام جولائی سے رکھا۔ ارسطونے اپنی اہم تصانیف منطق وخطابت ، ادبیات ، جمالیات ما بعد الطبیعات اور اخلاقیات چھوڑس اور ایتیسٹر میں ایک وفات ہوئی۔

## ما بعدنوآ بادياتي مطالعه: حدودوامتيازات

This article seeks to investigate and evaluate the conceptual boundaries of Postcolonial theory and its particular significance in literary and cultural studies of previous colonies. The article asserts that colonizer constructs many forms of power, usually tolerable by colony's customs and traditions to make her rule unbeaten and booming. Undoubtedly colonialism thrives on 'Power Paradigm' but power is built and exercised only around and within the 'social space'.

آخر ما بعدنوآ بادیاتی مطالعه ہی کیوں؟

اس سوال کے گئی دُرخ ہیں جنھیں زیرِ بحث لا یا جانا ضروری ہے۔ صرف اس لیے نہیں کہ اس طرزِ مطالعہ کی اہمیت اور جواز سے متعلق شبہات رفع کیے جاسکیں بمحض اس لیے بھی نہیں کہ تعبیر و تجزیے کی اس نبج کو اختیار کرنے کے مقاصد کی نوعیّت فیاف علمی واکیڈ مک ، نقیدی ، نقافتی ، سیاسی یا پجھاور \_\_\_\_ واضح کی جاسکے، بلکہ اس لیے بھی کہ مابعد نوآبادیاتی مطالعے کی قسموں ، دائر ، ممل اور طریق کار کی وضاحت بھی کی جاسکے۔

میں وہ سب افراد، آبادیاں،ادارے،سرگرمیاں بھی نثر یک ہوتی ہیں، جو بادشاہوں کے فرامین سے لے کر نسلی تفآخر میں مبتلا کسی قوم کی ساسی تدبیروں کانشانہ ہوتی ہیں،لہذا تاریخ کا واحتنظیمی اصول مقتدر طیقنہیں اور نہ ہی فقط ککوم طبقے کو تاریخ کے نظم ونت کا ذمے دار قرار دیا حاسکتا ہے۔ایک طبقہ خواہ کتنا ہی بااختیار ہو یا کتنا ہی بے بس ہو، تاریخ سازی کے ہشت پہلومظہر پر حاوی ہونے کا دعوے دارنہیں ہوسکتا۔ تاریخ کوصاحبان اقتدار کے زاویے سے بیان کرنا جتنا گم راہ گن ہے، اُ تناہی غلط صاحبانِ بےاختیار کےزاویے سے تاریخ کو پیش کرنا ہے۔ آج کل تاریخ کے sub-altern مطالعات کی حیثیت رقیمل کی ے۔ بہمطالعہء تاریخ کا نیا طریق کارنہیں ، برانے طریق کار (طبقاتی ) کواُلٹ دینے سے عیارت ہے۔ تاریخ ،اعمال ، وطاً نَف، سر گرمیوں اوراثرات سےعمارت ہے۔طبقات اوراشخاص کی پیجان عمل کی قوّت واختیار اور رقبمل کی نوعیّت وست، اثر اندازی کی صلاحیت اوراثریزیری کی کیفیّت کےاعتبار سے ہوتی ہے۔ بلاشبہ تاریخ میں ہم کچھاشخاص (محمد رانی ، چندر گیت مور په ،سکندر، دارا،حضرت عمرٌ ،ا کبراعظم ، نیولین ،مسولینی ،ثلر، چرچل ) کیامتیاز ی پیجان رکھتے ہیں ۔اسی طرح کچھ طبقات ( کائن ، بادری، بادشاہ ،ملاّ ، جا گیردار ،سر مایہ دار ) کوبھی نشان ز دکر سکتے ہیں ۔ کچھنسلیں (مصری، یونانی، ہندستانی،عرب، انگریز،افریقی) بھی تاریخ کےصفحات اور ہمارے تاریخی حافظے میں جدا گانہ شناخت رکھتی ہیں،مگر شناخت کی بُنیا دوہی عمل کی قوّتُ واختيار عمل كى قلم رَو واختيار كے استعال كى تدبير اور تدبير كے اثرات ونتائج ميں۔ چناں چہ جب تاریخ گوشخص، طبقے يا نسل کی بنباتہ پر سمجھا اور اکھا جاتا ہے تو ہیرو، سُور ما، طبقاتی عظمت وغرور نسلی تفاخر کی کہانی وجود میں آ جاتی ہے؛ تاریخ کا ہشت پہلومظہ نظرانداز ہوجا تا ہے۔حالاں کہ یہی مظہر مخص کو ہیرو، طبقے کوعظمت اورنسل کو تفّا خرہے ہم کنار کرتا ہے۔اس مظہر سے باہر اورا لگ محکومیت واستحصال اوران کی طبعی ،نفساتی اورآ ئیڈیالوجیکل صورتوں کا بھی وجودنہیں ہوتا۔لہذا ہم کہ سکتے ہیں کہ تاریخ کی کوئی ایسی ریاضیاتی ساخت نہیں ہوتی ، جسے ہم پوری انسانی تاریخ میں دریافت کرسکیں اوراس میں کارفر مادیکیسکیں۔ تاریخ کا ہشت پہلومظہ مختلف ز مانوں اورمختلف قوموں میں مختلف اورمنفر دانداز میں ظہور کرتا ہے۔ مابعد نوآ یا دیات تاریخی عمل کے اسی'' مختلف اور منفر دظہور' کے انکشاف کو اپنامطم نظر بناتی ہے۔ دوسر لے فظوں میں مابعد ٹو آبادیاتی مطالعہ اوّلاً بیشلیم کرتا ہے کہ نوآبادیات ایک ایسا تاریخی عہد ہے جومحض پورپی نسل کی ایشیائی وافریقی اقوام پرسیاسی حکم رانی کا عہدنہیں ہے۔اسے ایشائی وافریقی قوموں کی فقط محکومیت واستحصال سے نبھی عیارت قرارنہیں دیا جا سکتا۔ یعنی اس تاریخی عہد کی ہشت پہلوئی حقیقت کومخس ایک نسل کی ساسی برتر ی اور دوسری کی ساسی عُلا می ہے گرفت میں نہیں لیا جاسکتا۔ یہ دوزاو بے''نہشت پہلوئی حقیقت'' کے دو پہلووں کی طرّف اشارہ ضرور کر َتے ہیں مگر صرف آخھی دوزاویوں پراصرار سے نوآبادیاتی تاریخ کے آئس برگ کا صرف وہی حصّه نشان ز دہوگا جو پہلے ہی باہراور دُور سے نمایاں دکھائی دیتا ہے۔ مابعد نوآ بادیاتی مطالعه آئس برگ کے اوجھل، بھاری بھرکم وجودکوجس سے اکثر سابق نوآیا دیاتی اقوام کی کمراب تک ڈہری چکی آتی ہے،ساحل سرتھینچ لانے کی کوشش کرتا ہے ۔اتنی بھاری ذیمے داری قبول کرنے والے کی ہمّت دادطلب ہے!!

مابعدنوآبادیات کیوں؟ \_ اس سوال کا دوسرا رُخْ یہ ہے کہ بعض کے نزدیک ابھی مابعدنوآبادیاتی نظام کا خاتمہ خہیں ہوا، اس نے اپنا چولا بدلا ہے۔اگر چہ ۱۹۵ء کی دہائی میں تمام ممالک یورپی استعار کے شکنج سے آزاد کردیے گئے یا وہ آزادی حاصل کرنے میں کام یاب ہوگئے تھے، مگر دوسری جنگ عظیم کے بعدام ریکا اور (سابق) سوویت یونین دو بڑی عالمی قو توں کے طور پر اُمجرے (امریکا خاص طور پر) جنھوں نے نوآبادیاتی نظام کی ایک نئی صورت متعارف کروائی عسکری، سفارتی، سیاسی مداخلت کے ایک بنیادر کھی ۔ سوویت یونین کے خاتمے کے بعدام ریکا نے واحد عالمی طاقت کا منظارتی، سنجالا، جستا حال کوئی مملک امریکا سنجین سکا۔امریکا این 'دمنھی' نوضع کی اور اس سے مرادوہ ممالک سے جو دنا (یواں سے مرادوہ ممالک سے جو دنا (یواں سے مرادوہ ممالک سے جو

مابعد نوآبادیاتی مطالعات کے بےمحل ہونے سے متعلق بید دونوں دلیلیں بہ ظاہر قوی ہیں اور بیہ باور کرانے کی صلاحیت رکھتی ہیں کہ نوآبادیات کا طوق اس قدر بھاری ہے کہ ہما پنی گردنیں سیدھی کر کے نہ کھڑے ہو سکتے نہ'' مابعد نوآبادیاتی عہد'' کوآزاد ذہمن کے ساتھ دیکھا ورجانج سکتے ہیں۔ مگر کیا واقعی ؟

ید دونو ال دلیلی واقعے اوراس کے اثرات کو خلط ملط کرنے کا نتیجہ ہیں۔ نوآبادیات ایک تاریخی واقعہ تھا جوا پنے انجام کو پہنے گئے گئا ہے۔ اس کے اثرات بعین الموجود ہیں، مگر کیا یہ کہا جاسکتا ہے کہ اب جو کچھ ہے، وہ اس واقعے کے اثرات ہیں۔ ہم اپنی دگر گوں صورت حال کے ہر ہر پہلو کو نوآبادیاتی نظام کے اثرات کی موجودگی ،خوداس نظام کی موجودگی کے مترادف ہے؟ کیا سیلاب کی تباہ کاریوں کا جابجا نظر آنا، فسلوں کا ملیامیٹ، درختوں کا ٹنڈ منڈ دکھائی دینا، گھروں کا مسار ہونا اور انسانوں کا بے گھر ہونا، سیلا بی ریلے کے تا حال پُر خروش ہونے کے مترادف ہیں یاسیلا ہی تباہ کاریوں سے مقامی آبادی کے نمٹ نہ سکنے کی صلاحیت کا چیختا چنگھاڑ تا اعلان ہیں؟ بیشلیم کیا جاسکتا متر ادف ہیں یاسیلا ہی کہ باجی کہ ہر ہونا ہوں کا خاتمہ ہو چکا ہے اور اب ہمارام حاملہ اس کے بعد کے عہد سے ہوئی ہو، مگر اس صورت ہیں بھی یہ مانا ہی پڑے گا کہ نوآبادیات کا خاتمہ ہو چکا ہے اور اب ہمارام حاملہ اس کے بعد کے عہد سے ہوئی ہو، مگر اس صورت ہیں بانی پڑے گا کہ نوآبادیات کا خاتمہ ہو چکا ہے اور اب ہمارام حاملہ اس کے بعد کے عہد سے مطابعے کا موضوع بنایا جاسکتا ہے نوآبادیات کی روح کو تجد ہی ہم اس کے مابعد اثر ات کی نوعیت کا ٹھیک ٹھیک اندازہ لگا ہیں۔

واقعے اوراس کے اثرات کوخلط ملط کرنے کا ایک سبب وہ تاریخی نسیان بھی ہے، سابق وَ آبادیاتی ممالک جس کا عام طور پرشکاررہے ہیں۔ وَ آبادیاتی عہد میں محکوم ملکوں کی تاریخ کومنخ کرنے کے لیے آئیڈیالوجیکل طریقے اختیار کیے گئے،
گران کا اثر وہی ہوا جونفسی تشدّ د کے نتیج میں کسی شخص کے حافظے پر ہوتا ہے اور وہ واقعات کو الگ الگ کر کے دیکھنے کی صلاحیت کھو بیٹھتا ہے۔ اسے اصطلاح میں bepisodic amnesia کہتے ہیں۔ اکثر سابق وَ آبادیاتی نسیان کہ ہستے ہیں۔ اکثر سابق وَ آبادیات کُوو آبادیات قراردیت کی جس روش کا مظاہرہ ہوتا ہے، وہ تاریخی نسیان ہی ہے ۔۔۔ تاریخی نسیان کی موجودگی نوآبادیاتی آئیڈیالوجیکل تھدّ د کے جس روش کا مظاہرہ ہوتا ہے، وہ تاریخی نسیان ہی ہے ۔۔۔ تاریخی نسیان کی موجودگی نوآبادیاتی آئیڈیالوجیکل تھدّ د کے

گہرے اثر ات کی نشان دہی تو کرتی ہے، مگر ساتھ ہی ہمارے تاریخی وثقافتی وجود پر لگے زخموں کے سلسلے میں ہماری شدید بے حتی کا مظہر بھی ہے۔ بہی نہیں ، یہ ایک نفسیاتی فرار بھی ہے، اپنی صورت حال کی ذمنے داری ان قوّتوں پر ڈالنے کی کوشش ہے، جو با ہرا یک مادی حقیقت کے طور پر کم اور ہمارے اندرا یک طاقت ورنفسیاتی وجود کے طور پر زیادہ کار فر ماہیں۔ لہذا تاریخی نسیان کے آس یاس گہرا خوف بھی موجود ہے

مابعد وآبادیاتی مطالعات کی اہمیّت براُنگلی اٹھانے والوں کا موقف بیجی ہے کہان کے ذریعے اپنی تاریخ میں یورپ کومرکزی حقیّت دینے کی خواہ کوشش کی جاتی ہے۔اس موقف میں خود تر دیدی کے عناصر ہیں۔اوّل میہ کہ مابعد 'وَآبادیاتی مطالعہٰ ہیں ، تاریخی نسیان بورپ کی مرکزیت براصرار کرتا ہے۔ ابعد نوآبادیاتی مطالعے کی بنیاد ہی'' یور بی مرکزیت'' کے تصوّر کی نفی پر ہے ۔نوآبادیات کا قیام بڑی حد تک پورپ یا مغرب کی مرکزیت کے قیام،انجذاب اورا سخکام کا مرہون ا منت تھا۔ پورپ یامغرب کاعلم، نظام حکمرانی، تعلیمی تصوّ رات، ثقافتی رسوم مثالیہ اور آ فاقی قرار دیے گئے تھے اورنوآ بادیوں میں اخییں بھیلانے اور رائج کرنے کی کوششیں کی گئیں۔ چوں کہ رہ کوششیںاُس تاریخی عمل کے بغیرتھیں، جس نے مغرب کے مثالیہ اورآ فا قی اقد ارکوجنم دیا تھا،اس لیے نہان کا انحذ اب کامل ہوا نہاختیں حقیقی اشکام حاصل ہوا۔اگر یہ دونوں یا تیںممکن ہوتیں تو سابق نوآ بادیاتی مماً لک میں بھی بشر مرکزیت، جدیدیت اور روثن خیالی کے فلنے اپنی حقیقی رُوح کے ساتھ رائج ہوتے۔ آ زادانهٔ غور وفکراور تحقیق برائے تخلیق علم کی روایت وجود میں آتی اور بهمما لک بھی طبعی ،ساجی اور تنقیدی ساجی سائنسوں کی عالمی روایت میں هتبه ڈالتے ۔ فی الوقت تو یہ مما لک علوم کےصارف ہیں ۔اسی کےساتھ یہ بھی حقیقت ہے کہان ملکوں میں مذکورہ فلیفے اور سائنسوں کوطرح طرح کے شبہات اور مزاحت کا سامنا ہے اوران کے ملم بر داروں کومکمی اشرافیہ قرار دینے کے باوجود ، ساجیعمل میں حاشیے پر دھکیلا جاتا ہے۔شبہات اور مزاحمت میں مرکزی نکتہ،ان فلسفوں اور سائنسوں کا پور ٹی/مغربی سمجھا جانا ہے۔بشرمرکزیت اور جدیدیت سے ماخوذ ومستنیر ہرعلم ونظریے کومر دود قرار دینے کے لیے بیرکافی ہے کہ وہ مغربی ہے۔ان کے علمہاتی ووجو ہاتی سوالات کواوّل تو زیر بحث نہیں لا ہاجا تا اورا گرکوئی اس کے لیے کمرکتنا بھی ہےتو ان سوالات کومغم بی ثابت کر ے،ان کی گردن مروڑ نے کے لیے!سابق نوآ بادیاتی ممالک میں اس''شبہ پیند ذہنیت'' کے فروغ پانے کا باعث یہ ہے کہ یہاں جدیدیت اور روثن خیالی کا تعارف نوآ بادیاتی صورتِ حال میں ہوا۔اس میں ایک طرف جدیدیت کو پور کی مظہر کے طور پر پیش کیا گیا،اس کی حقیقی انسانی قدر پر یورپ کاامٹ شیبدلگایا گیااور دوسری طرف محکوم ملکوں میں یورپ/مغرب سے سیاسی وجوه سے جس عام نفرت نے جنم لیااس کی زویر بیافسفے اور سائنسیں بھی آئیں۔

'یور پی مرکزیت' خاصا پیچیدہ مگر کثیر المقاصد تصوّر ہے۔ یہ جدیدا نسانی فکر کی اصل ، نشو ونما اور فروغ کے علمیاتی اور الباغی و سائل پر یورپ کے گل اجارے کو تسلیم کرنے سے عبارت ہے۔ اس تصوّر کی مدد سے یورپ نے گئی سیاسی اور ثقافتی مقاصد حاصل کیے ہیں۔ وہ نوآبادیاتی مما لک میں علوم کے میدان میں اپنی دھا ک بٹھانے میں کام یاب ہوا، جس کا اسے سیاسی فائدہ ہوا ہے۔ عام معنوں میں سیاسی فائدہ ہوا تت ، برتری اور حاکمیت کے حصول اور ان کے نفاذ سے عبارت ہوتا ہے ۔ یہ سیاسی فائدہ تو محضول میں سیاسی فائدہ تو محضول میں سیاسی فائدہ تو محضول میں سیاسی فائدہ یہ ہوا کہ سابق نوآبادیاتی مما لک جدید فلسفوں اور سائنہوں کو یور پی ارمغر بی مرکزیت کے خریعے ،مغرب کو گہر اسیاسی فائدہ یہ ہوا کہ سابق نوآبادیاتی مما لک جدید فلسفوں اور سائنہوں کو یور پی ارمغر بی سمخف اور ثقافتی میں مہتر ہیں۔ نیجناً علمی بے چارگی ،معاشی کم زوری ،نفسیاتی ضعف اور ثقافتی میں ماندگی کا شکار ہوئے ہیں۔ اس صور سے حال کے نتیج میں مغرب 'ہم' اور'وہ' کی اس شویت کونا قابلِ عبور خلیج میں بدلنے میں کا میاب ہوا ہے، جس کی ابتدا نوآبادیاتی عہد میں ہوئی۔ تاہم واضح رہے کہ نہم' اور'وہ' کی اس شویت کونا قابلِ عبور خلیج میں با قابلِ عبور کا میاب ہوا ہے، جس کی ابتدا نوآبادیاتی عہد میں ہوسکتا، وگرخ ہم' کے نتیج میں اور نوہ کی کا میاب ہوا ہے، جس کی ابتدا نوآبادیاتی عہد میں ہوسکتا، وگرخ ہم' کے نتیج میں بازی ایک میں میا ویا ندرشتہ قائم نہیں ہوسکتا، وگرخ کا میاب ہوا ہون وہ کی طرف رہتا ہے۔ چوں

کہ وہ صارف رہتا ہے اور ہم فاکق اس لیے وہ پر ہم' کی سیاسی ، معاشی اور ثقافتی برتری قائم رہتی ہے۔ مابعد نوآبادیاتی مطالعہ
اس ساری صورتِ حال کا تجزیبے پیش کرتا ہے۔ یور پی مرکزیت کے تصوّر کی کار فرمائی کی سب صورتوں کو طشت ازبام کرتا ہے۔
مابعد نوآبادیاتی تجزیبے یورپ کونہیں ، کولونیل ازم کومرکز میں رکھتا ہے۔ یہ درست ہے کہ یورپ نے اسے اختیار کیا ،
گراختیار کرنے کا عمل ایک نئی تمثیل شروع کرنے کی ما نند تھا۔ کولونیل ازم ایک نیا ڈراما تھا، جس کا سکر پٹ یورپ نے لکھا اور
جسے کھیلنے کے لیے ایشیا وافریقا کی سرز مین کونتخب کیا۔ ڈرامے کے مرکزی کردار یورپی تھے، تا ہم پچھ معاون اور خمیرہ کا تفصیلی تجزیبے
وافریقی تھے۔ مابعد نوآبادیاتی مطالعہ اس ڈرامے اور اس کے کرداروں کے با ہمی رشتوں ، واقعات ، پلاٹ وغیرہ کا تفصیلی تجزیبے
کرتا ہے۔

بیرواضح ہے کہ مابعد نوآ بادیاتی مطالعے کا موضوع ٹوآ بادیات یا کولونیل ازم ہے ۔بعض لوگ کولونیل ازم کے ساتھ یااس کی جگہامپر مل ازم لاتے ہیں۔اس میں شکنہیں کہ دونوں میں تاریخی رشتہ ہے، مگر دونوں ایک دوسرے کے مترادف نہیں ہیں۔ایڈ درڈ سعید کےمطابق امیریل ازم سےمراد دُور دراز نظے پر حکمرانی کرنے والے کسی غالب میٹرویولیٹن مرکز کا عمل، نظریهاوررویتے ہیں۔ کولونیل ازم جوتقریباً ہمیشہ امیریل ازم کا نتیجہ ہوتا ہے، وہ دُور دراز نظے برآباد کاری کومسلّط کرنے کا نام ہے''۔(۲) الہذاامیریل ازم کواس طر زِمطالعہ کاموضوع بنانے کامطلب امیارُ قائم کرنے کے عمل ،امیارُ کی ثقافتی وسیاسی سرگرمیوں بازیادہ سے زیادہ امیر مل کلچر کا مطالعہ کرنا ہے بااس سے چندقدم آ گے بڑھیں توامیر مل کلچراورامبائز میں شامل ، اُس کے محکوم ملکوں کے کلچر میں آمیزش و آو بزش کی صورتوں کواُ جا گر کیا جاسکتا ہے ۔ان سب صورتوں میں مرکزیت امہائر کو حاصل رہتی ہے، جوسیاسی لغت میں ایک شان دارتصوّ رہے ۔ نوآ بادیات امیر میں ازم کا نتیجہ ضرور ہے، مگراس کے مترادف ہرگز نہیں۔ یہ بھی ضروری نہیں کہ جہاں امیریل ازم ہووہاں لاز ما کولونیل ازم بھی ہو۔امیریل ازم اپنی محدود سرزمین سے باہرمکنه حدتک یاؤں پھیلانے اور وہاں اینایر چم لہرانے کی غلبہ پیندخواہش کا نتیجہ ہے۔امیائراینے پایہ بخت،اینے میٹرویولیٹن مرکز کی طاقت اورا ختیار کومسلسل وسعت ضرور دیتی ہے مگرا نئ محکوم آیا دیوں سےصرف ساسی اطاعت کی طالب ہوتی ہے۔ان کو ثقافتی طور پرمغلوب کرنے کی کوشش عام طور پرنہیں کی جاتی۔اس کی مثال میں یونانی امیائر،رُ ومی امیائر،مغل امیائر پیش کی جا سکتی ہیں۔انامیائر کےاپنی محکومآبادیوں پر ثقافتی،لسانی، مذہبی اثرات ضرور مرتب ہوئے اوران کے نتیجے میں ایک نئی ثقافت، نئ زبان اور مذہبی روا داری کا ایک نیا تصوّ رووجود میں آیا ،گر بہسب نقل کےاس فطری اُصول کے تحت ہوا جو کلچر کے فروغ کا ئبیا دی اُصول ہے۔اس میں جبر، زبردسی، منخ کرنے کے وہ عناصر عام طور پرنہیں تھے جونو آبادیات کا خاصہ ہیں ۔اس بات کو برّصغیر میں اسلام اور عیسائیت، اور اردواور انگریزی کی اشاعت وفروغ کی کہانی سے سمجھا جاسکتا ہے۔ برصغیر میں اسلام کی اشاعت میں اہم کر دارمسلمان صوفیا کا تھا، جب کہ عیسائیت کی تبلیغ عیسائی مشنری اداروں نے کی مسلمان صوفیا،مسلم دریاروں سے عام طور پر فاصلے پررہے،مگرمشنری اداروں کواپیٹ انڈیا کمپنی کی سرپرستی حاصل رہی۔صوفیا طاقت کے مراکز سے دُورمگر مشنری ان مراکز سے جُڑے رہے اوران کے ذریعے تبدیلی مذہب کے لیے شدّت سے کوشاں رہے۔ نتیجاً صوفیا کے تکیوں اور خانقاہوں میں نہ ہمی رواداری اور انسانی برا دری کا بے مثال مظاہرہ ہوا ۔ اور محبّب واخوّت کا انو کھا کلچر وجود میں آیا۔ عیسائیت نے فقط مناظروں کوجنم دیا۔اس طرح اردو ہند مسلم ثقافتی اشتراک کا غیر معمولی نمونہ ہے۔فارسی مغل امبائر کی سرکاری ز ہان تھی۔ اس کے کھڑی بولی سےاختلاط کامظہرار دوہے۔جب کہانگریزی نے ثقافتی اشتراک کے بحائے ثقافتی اختراق اور استحصال کی بنیادرکھی ۔انگریزی نےخودکواستعاری زبان کےطور برہی پیش کیا۔

نوآ بادیات میں بھی طافت اوراختیار کو برابر وسعت دینے کی امٹ پیاس ہوتی ہے، مگر بیصرف سیاسی اطاعت پر اکتفانہیں کرتی۔ میگھوم آبادی سے ثقافتی اطاعت شعاری کا تقاضا بھی کرتی ہے۔ چوں کہ بینقاضا، سیاسی اطاعت کے مقالبے میں بڑا ہے کہ سیاسی اطاعت میں نے طرزِ حکمرانی کے خلاف بغاوت نہ کرنے کا عہد ہوتا ہے، جب کہ ثقافتی اطاعت شعاری کا مطالبہ انسانی وجود کے اُن حصّوں کو سرِ تسلیم خم کرنے پر مجبور کرتا ہے، جوصد بوں کے بھیر میں صورت پذیر ہوتے ، ایک خاص شکل اختیار کرتے ،اس کے تحت زندگی اور کا نئات سے دشتوں کا نظام پیدا کرتے ،اس لیے ثقافتی اطاعت گزاری کی راہ میں متعد د اجتاعی شناخت قائم کرتے ہیں اور ایک نئے تحقو رکا نئات کی تفکیل کرتے ہیں ،اس لیے ثقافتی اطاعت گزاری کی راہ میں متعد د اور پے در پے مشکلات حائل ہوتی ہیں۔ نوآبادیاتی نظام ان مشکلات کا پیشگی اندازہ کر لیتا ہے، اس لیے انتصی دور کرنے کے ہمہ گیرا قد امات کرتا ہے۔ یہیں سے ایک نئی تاریخی سیاسی صورتِ حال ، طاقت کے نئے رشتے ، ایک نیا کلچر وجود میں آتے ہیں۔ مابعد نوآبادیات اس صورتِ حال اور اس سے وابستہ ' طاقت کے رشتوں'' کا مطالعہ کرتی ہے۔ سی - ایل - اِنس مابعد نوآبادیات اس صورتِ حال اور اس سے وابستہ ' طاقت کے رشتوں'' کا مطالعہ کرتی ہے۔ سی - ایل - اِنس مابعد نوآبادیاتی تجربے کے مقصود کی وضاحت کے خمن میں لکھتے ہیں :

مابعدنو آبادیات) ثقافتی تبادلے میں طاقت کے رشتوں کی اہمیّت اس حد تک تسلیم کرتی ہے، جس حد تک آباد کارا پنی زبان، اپنی ثقافت اور طرزِ عمل کا مجموعہ مسلّط کرتا ہے اور جس حد تک تکوم باشندے اس تسلّط کے خلاف مزاحمت کرنے، اس ہے ہم آ ہنگ ہونے بااسے زیروز برکرنے کے قابل ہوتے ہیں۔ (۳)

گویا مابعد نوآبادیاتی مطالعه، ثقافتی مطالعے کی ایک قتم ہے، تا ہم عمومی ، توضیحی ، ثقافتی مطالعات سے اس کا امتیازیہ ہے کہ یہ مرکوز اور پابند' مطالعہ ہے ۔ عمومی ثقافتی مطالعے میں کسی ثقافت کے اساسی عناصر اور امتیازی خصوصیات کی وضاحت کردی جاتی ہے ، جب کہ مابعد نوآبادیاتی مطالعہ اس نوع کی تعارفی و توضیحی مطالعاتی سرگرمی سے کوئی علاقتہ نیس رکھتا۔ یہ نوآبادیاتی تاریخ کے واقعات ، سنین ، اداروں ، احکامات ، بعناوتوں ، مفاہمتوں ، تحریکوں ، تدبیروں کا متند بیانیہ مرتب کرنے تک محدود نہیں رہتا۔ بلا شبہ اس متند بیانیے کی اہمیّت کو تعلیم کرتا ہے گر اس پر اکتفانہیں کرتا۔ مابعد نوآبادیاتی مطالعہ ، نوآبادیاتی تاریخ کے مستد بیانیوں کی اہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی اہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی اہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی اہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت کا کام دے سیس ، طاقت کے دشتوں کو سیمے کی باہمیّت کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت اس شرط کے ساتھ تسلیم کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت کرتا ہمیّت کرتا ہوئی کرنا ہوئی مطالعہ کے کے مسالے کا کام دے سیس ، طاقت کے دشتوں کو سیمین کی باہمیّت کو سیمین کی باہمیّت کی باہمیّت کے ساتھ کی باہمیّت کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت کی باہمیّت کے ساتھ کی باہمیّت کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت کو سیمین کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیّت کی باہمیّت کی باہمیّت کو سیمین کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیت کو سیمیانیوں کی باہمی کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی بیانیوں کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کی باہمیت کی بیانیوں کی بیانیوں کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کرتا ہوئیا کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کرتا ہوئی کرتا ہے کہ یہ بیانیوں کرتا ہوئی کرتا ہوئیا کی کرتا ہوئی کرتا ہوئی کے کرتا ہوئی کرت

مابعدنوآبادیاتی مطالع اور سادہ تو شیخی تفافتی مطالع میں کم وہیش وہی فرق ہے جو تفقید کے تشریکی اور تعبیری انداز
میں ہے۔ شرح ، کسی متن کے بنیادی مفہوم تک پہنچنے اور اسے الم شرح کرنے تک محدود ہوتی ہے۔ متن کسی خاص مفہوم کا حامل
کیوں ہے اور کس قوّت (لسانی ، فنی ، روایاتی ) یا کس تناظر (سیاسی ، ثقافتی ، کلامیاتی ، آئیڈیالوجیکل ) نے اس مفہوم کی تشکیل کی
اور اس مفہوم کے متن کی صنفی روایت اور اس سے باہر کیا مضمرات ہیں ، ان سوالوں کا جواب شرح نہیں دیتی اور اس لیے نہیں
وضاحت کے علاوہ تو تع باندھنا ہی ہے جا ہے۔ بالکل یہی صورت تو شیخی ثقافتی مطالعے کی ہوتی ہے ۔ متن سے متعلق وضاحت کے علاوہ تو تع باندھنا ہی ہے جا ہے۔ بالکل یہی صورت تو شیخی ثقافتی مطالعے کی ہوتی ہے ۔ متن سے متعلق منز کررہ سوالوں کی دیتے داری ، تعبیری تقید اپنے کا ندھوں پر لیتی ہے۔ چوں کہ بیسوال ادبی متن کو اُن تو تو توں اور
ہونے کا دواکرتے ہیں ، اس لیے تعبیر کواد بی متن ہی میں موجود ہوتے اور متن کے مفہومیاتی وجود کے اجزائے ترکیبی ہونے کا دواکر تے ہیں ، اس لیے تعبیر کواد بی متن کے آس پاس کے منطقوں کا علم حاصل کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا علم حاصل کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا علم حاصل کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا علم حاصل کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا تام من کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا علم حاصل کرنا پڑتا ہے۔ گوآس پاس کے منطقوں کا تام کی تو تی کی اور قالوں تا میان تقافتی مطالعہ بھی ایک اور قالوں تا اور تا نظرات سے وابستہ کرتا ہے ، جو مضمر حالت میں اس ثقافت کیائن میں ہوتے اور اس کے اور اس کے اور اس کے اور تاری کی ہونے کا دعوا کر کے ہیں۔

ان معروضات سے بیہ تجھنامشکل نہیں کہ مابعد نوآبادیاتی مطالعہ اصل میں نوآبادیاتی ثقافت کی تشریح نہیں ،تعبیر ہے ،تعارف وتو ضیح نہیں ، تجزیہ وتنقید ہے۔

اب سوال بیہ ہے کہ نوآ بادیاتی عہد میں طاقت کی کیا کیا صورتیں دریافت وایجاد کی گئیں اور بیرکن صُورتوں اور رشتوں میں کارفر ماتھیں؟

اسوال کے جواب سے پہلے دوباتوں کی وضاحت اشد ضروری ہے۔ پہلی میہ کہ طاقت تمام قدیم وجدید و مابعد جدید معاشروں میں کا دفر مارہی ہے۔ کوئی معاشرہ یاانسانی تاریخ کا کوئی عہد کش کش، غلبہ پندی اور چھینا تھیں گی معروف اور غیر معاروف صورتوں سے خالی نہیں رہا۔ اس لحاظ سے طاقت ایک ایسا خاص الخاص تقور نہیں ہے، جس سے نوآبادیاتی نقافت کو بیان کیا جاسکے ۔ اصل میہ ہے کوؤآبادیات میں طاقت کا تصور مرکزی حیثیت اختیار کرلیتا ہے۔ یہاں طاقت، ثقافتی غلب کے لیے گی صورتیں اختیار کرتی اور متوع کا بیئتوں میں اپنا اظہار کرتی ہے۔ گی قسم کے ساجی، ساجی، اخلاقی، علمی، ثقافتی رشتوں کو وجود میں لاتی ہے۔ گویا نوآبادیات میں طاقت استثنائی عامل نہیں ہوتی، مگراپی کارفر مائی اور کار پر دازی میں میا استثنائی تصور کا درجہ ضرورا ختیار کرجاتی ہے۔ دوسری یہ بات وضاحت طلب ہے کہ نوآبادیاتی ثقافت عمومی اورآ فاقی نہیں ہے۔ لیتی یورپ نے ایشیا وافریقا کے ملکوں پر قبضے کے لیے کیساں نوآبادیاتی حکمت علی اختیار نہیں گی، اس لیے ہرجگہ نوآبادیاتی طاقت کے تصور رات ایک جیسے نہیں تھے۔ سٹوارٹ ہال نے اس ضمن میں خروار کرتے ہوئے لکھا ہے کہ 'تمام معاشرے ایکنی طاقت کے تصور رات ہوری کی اندیاتی ، ایسے ہو خال ہو ایک ہو کے نہیں ہیں۔ مثلاً کر میبیں ویسٹ ایڈیز) میں ہوئوی اور بریتگیزی سونے کی تلاش میں آئے، جیسے ہندستان اور مغربی افریقا میں اور مقائی کیا۔ بڑے بیا ہوئی اور ایسٹ افریقا میں اور مقائی کا اور جو چندا کی نیا کے بیانے پر مقامی آبادی کی نیا کہ کے کو تھے ہندستان اور مغربی افری سے سازی کی خورشی رہوں کی اس تعال کیا گیا۔ بڑے بیانے پر مقامی آبادی کی نسل شی کی گئے۔ بیچ کھچ کر یب بیاری کا شکار ہوے یا اندھادھندا در جو یا کساستال کیا گیا۔ بڑے بیانے پر مقامی آبادی کی نسل شی گی گئے۔ بیچ کھچ کر یب بیاری کا شکار ہوے یا اندھادی والے خلا کو اندھادہ مذکور تیں کی نی بیار کی کی بیار کی گئی ہے جو بیار کیا کیا کو خواتے سے بیدا ہونے والے خلا کو ادکور کی دورت کی بیار کی خورشی ہو کیورہ وے اور جو چندا کیک گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہے جو بیار کیا کیار ہونے والے خلا کو انہ کی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئیں ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئیں ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی گئی ہوئی کی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی کی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی گئی ہوئی گئی

مغربی افریقا سے لائے گئے غلاموں کے ذریعے پُرکیا گیا۔ چنال چہ کریبین میں تسلّط اور طاقت کا بدترین اور سفاک ترین مظاہرہ ہوا۔ زُبان، کچراور طرزِعمل کے مجموعے کا تسلّط براہِ راست اور بڑی حد تک یک طرفہ طور پر ہوا۔ اس کے مقابلے میں ہندستان میں نوآبادیاتی طاقت کا استعال اور مظاہرہ ایک دوسری صورت میں ہوا۔

ہر چند ہندستان میں ۵۷ کاء سے ۱۸۵۷ء تک انگریزوں نے جنگیں لڑیں اور مقامی آیا دی کے ہزاروں افراقل اور قید ہوے، مگریہاں انگریزوں نے اجتماعی نسل کشی کے بجابے طاقت کے استعال کی ایک اور صورت دریافت کی ۔ بیصورت ا نوکھی مگر پوری طرح کارگرتھی۔ ۲۰۰۰ کروڑ آیادی کے ہندوستان برصرف چند ہزار برطانوی سول ملاز مین نے نوآیا دیاتی قبضہ کیے رکھا۔ ۱۹۳۰ء تک ان سول ملاز مین کی کل تعداد صرف ۴۰۰۰م تھی ، جنھوں نے ۴۰۰۰، ۴ فوجی اور ۴۰۰، ۹۰ دیسی ملاز مین بھرتی کیے ہوے تھے۔ آخر کسے ایک عظیم عددی اکثریت معمولی اقلیت کے تابع فر مان تھی؟ نوآیا دیاتی تاریخ کے اس اہم ترین سوال کا جواب بے حدسادہ ہے طاقت کوساجیانے کاعمل۔ کریبین میں طاقت زیادہ تر مادی مظبرتھی ،اس لیے مرتکزتھی اور مادی تسلّط میں کام بات تھی۔ چناں چہ جب اس کارد عمل ہوا تو اس کی صورت بھی زیادہ تر مادی اور مرتکزتھی یعنی تشدّد۔فرانز فینن افریقی نوآیادیاتی تناظر ہی میں استعار کے خاتمے کومتشدّ دانجمل قرار دیتا ہے۔ (۵) یعنی تسلّط کے لیے طاقت کے استعال کی جو صورت اختیار کی گئی، تسلّط ہے آزادی کے لیے بھی وہی صورت موز وں ہے۔افریقامیں تسلّط مکمل، براوراست تھا۔زبان وکلچر کوملیامیٹ کیا گیا،اس لیے تسلّط کوشکست دینے کے لیے ضروری سمجھا گیا کہ جاوی زبان وکلچرکوملیامیٹ کر دیا جائے اورمقا می و اصلی زبان وکلچرکو بحال کر دیا جائے ۔اس کے مقابلے میں ہندستان اورآئر لینڈ میں طاقت کوم تکزنہیں کیا گیا،ا سے ساجی شعبوں میں منتقل اور پھیلا دیا گیا۔طافت مرتکز نہ ہونے کی وجہ سے عام نظروں سے اوجھل ہوگئی مگر مانوں ساجی صورتوں میں سرایت کر گئی۔ تاہم اپنی حقیق نوآ بادیاتی منشالیعنی زبان ، کلچراور طرزِ عمل کے مجموعے کے تسلّط میں پوری طرح کام یاب اور بعض صور توں میں زیادہ کارگڑھی۔ ہندستان اورآ ئرلینڈ میں نوآ یادیاتی طاقت کی ایک مانوں ساجی صورت مقا می معاونین کی جماعت تھی، جسے خاہےغوروفکر کے بعد تخلیق کیا گیا۔اس حقیقت کی کلاسک مثال برطانوی پارلیمنٹرین، مقالہ نگاراور ہندستانی سیریم کونسل کے ممبرقانون لارڈ میکا لے کی مشہورتعلیمی رپورٹ کا بدھتیہ ہےجس کا حوالدا کثر دیا گیا ہے۔

فی الوقت ہماری بہترین کوششیں ایک ایساطقه معرضِ وجود میں لانے کے لیے وقف ہونی چاہمیں جوہم میں اوران کروڑوں انسانوں کے مامین، جن پرہم حکومت کررہے میں، ترجمانی کا فریضه سرانجام دے۔ بیطقه ایسے افراد پرشتمل ہو جورنگ ونسل کے لحاظ سے تو ہندوستانی ہو، کیکن ذوق، ذہن، اخلاق اور فہم وفراست کے اعتبار سے اگریز۔ (۲)

میکالے کی تعلیمی رپورٹ ہندوستان کے برطانوی، تعلیمی نظام کے بُنیادی خاک سیجھنے میں مدد ہی نہیں دیتی بلکہ نوآبادیاتی پراجیک کی تعلیمی رپورٹ ہندوستان کے برطانوی تغلیمی نظام کے بُنیادی خاک سیجھنے میں مدد ہی اور طبقہ بھی تھا، جسے برطانوی آباد کاروں نے طاقت منتقل کی، عمر بیہ تعلیمی معاونین، جنسیں میکالے ترجمان کہنا پیند کرتا ہے، سے مخلف اور نسبتاً کم موثر تھا۔ بیط بقد اُن جا گیرواروں پر مشتمل تھا، جنسیں وفاداری کے عوض جا گیریں دی گئیں مقامی معاونین پیدا کرنے کا تصوّر خاصا انقلائی تھا۔ اسے ایک ایسے تعلیمی نظریے نے جنم دیا جوانسانی شخصیت کو گوندھی، بے بہیت مٹی کی طرح خیال کرتا ہے، جسکسی خاص تعلیمی نظام کے جاک پر خاص بہیت میں ڈھالا جاسکتا ہے۔ ممکن ہے یہ تعلیمی نظریہ صرف کی طرح خیال کرتا ہے، جسکسی خاص تعلیمی نظریہ اور ارکرتا ہوجو سوال اٹھا تا ہے؛ کسی شے، تصوّر، قدر کو قبول کرنے انسانی شخصیت میں موجود اس فعال تخلیقی عضر کی ہر داخت کے سلطے میں سنگ دلانہ لاتعلقی سے پہلے اسے چھاننا پھٹلنا ضروری سمجھتا ہے، مگر یہ تعلیمی نظریہ اس فعال تخلیقی عضر کی پر داخت کے سلطے میں سنگ دلانہ لاتعلقی اختیار کیے ہوئے تھا۔ ہر آباد کارغلام ممالک کے باشندوں کی شخصیت کا تصوّر اسی طور مستقل انداز میں کرتا ہے اور ان کی

اساطیری تصویر بنا تا ہے کہ اسی صورت میں انھیں' کولونا کڑ ڈ' کیا جاسکتا، اپنا ہم نوا، معاون اور تر جمان بنایا جاسکتا ہے اور انھیں کولونیل طاقت منتقل کی جاسکتی، جو دراصل ان کے پاس بہطور امانت ہوتی ہے۔وہ اس طاقت کے مالک نہیں ہوتے ، اپنی مرضی سے اسے استعال نہیں کر سکتے۔وہ آباد کارکی حکمتِ عملی کے مین مطابق اس طاقت کا استعال کرتے ہیں۔

تعلیم کے ذریعے مقامی معاونین تخلیق کرنے کا ایک سبب علم اور طافت کے گھ جوڑ کا وہ تصوّر بھی تھا جے برطانوی آباد کا روں نے اس عہد کی بور پی علمی و ثقافتی فضا سے اخذ کیا تھا۔ برطانوی آباد کا راپ نین ناظر میں دیا نت داری سے سیجھتے تھے کہ علم طافت ہے۔ ہندستانیوں کی صورتِ حال سے لے کر ، اسے اپنے مقاصد کے تحت تبدیل کرنے کی تدبیر کاعلم حاصل کر کے طافت اخذ کی جاسکتی ہے۔ ذوق ، ذہن ، اخلاق اور فہم و فراست سبعلم اور اسی بنا پر طافت ہیں۔ انھیں ہندوستانیوں کو نتقل کرنے کا مطلب ان تک اس طافت کو نتقل کرنا ہے ، جس پر آباد کا رکا اجارہ ہے۔ چوں کہ انتقالِ طافت کے اس عمل میں ، محکوم افراد کی شخصیتوں کے تخلیقی اور سوال قائم کرنے والے عضر کا صریحاً انکار تھا ، اس لیے وہ آباد کا رکا کا کے حاص کی طافت کا آزادانہ کوم افراد کی شخصیتوں کے تخلیقی اور سوال قائم کرنے والے عضر کا صریحاً انکار تھا ، اس لیے وہ آباد کا رکا دیے۔

بعض لوگوں نے (جن میں ہومی بھابھا پیش پیش ہیں) یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ محکوم باشندہ، آباد کار کے علوم، زبان سکھ کر حقیقی طاقت حاصل کر لیتا ہے اورا سے آزادا نہ استعمال کر سکتا ہے۔ گویا وہ آباد کار کی طاقت کا پاس دار نہیں ، اس کی طاقت کا علم برداراور اس کی طاقت میں با قاعدہ شریک ہوتا ہے۔ اسی بنا پر وہ جہالت اور پس ماندگی کی تاریک راہوں میں مارا مارا پھرنے والا محکوم باشندہ نہیں ، حا کما نہ اقتداراور معاصر جدید علوم کی روشن راہوں میں خرام ِ ناز کا مظاہرہ کرنے والا آزاد فردہوتا ہے۔ یہ حضرات ایک کولونا مُزدُ اور آزاد فرد میں فرق نہیں کرتے ۔ ریاسی آئیڈیالوجی سے بُری طرح مملواور تخلیقی واستفہامی صلاحیتوں کو نوو دینے والے تعلیمی نظام کے امنیاز کو پس پشت ڈالتے ہیں۔

یہاں اصل سوال ہے ہے گی آیا علم کی طاقت کی سوفی صد پاس داری ممکن ہے؟ کیا اسے پوری سچائی کے ساتھ ایک امانت کا درجہ دیا جاسکتا ہے، جس میں خیانت (آباد کار کی طے کر دہ حکمتِ عملی سے ہٹ کر) کا امکان ہوتا ہے؟ اس سوال کا جواب آگے طاقت کی صورتوں کی وضاحت کے ذیل میں مل جائے گا۔ فی الوقت عرض بیکرنا ہے کہ مقامی معاونین کی جماعت کی بذر یہ تعلیم تخلیق میں ایک حکمت بیر ضمرتھی کہ گومین میں غیر ملی آقاؤں سے احساسِ اجنبیت، خوف، شک اور بداعتا دی کو کم کیا جائے۔ اجنبیت، شک، خوف نوآبادیاتی ثقافی غلبے میں حائل تھے۔ مقامی معاونین ایسے مثالیے ثابت ہو سکتے تھے (اور بعد از ان ثابت ہو کے اجوخوف واجنبیت سے ''آزاد''اور محکوم آبادی کے کثیر ھے کے لیے قابلی تقلید تھے۔ چناں چہان'' کولو نائز ڈمثالیوں'' کے ذریعے آباد کارا پی طاقت کا شان دارا ظہار اور مکوثر استعال کرسکتا تھا۔

اب آیئے اُس سوال کی طرف کہ جدید وُنیا میں طاقت کی کیا کیاشکلیں دریافت و رائج ہوئی ہیں اور جنھیں نوآ بادیات بروے کارلائی ہے۔

طاقت کی ایک سے زیادہ شکلیں ہیں نے خوداس تصوّر میں طاقت کے روایتی مادی تصوّر کی نفی موجود ہے۔ روایتی مادی تصوّر میں طاقت کے روایتی مادی تصوّر میں طاقت جگہ شخص، منصب، ادارے میں مقیّد ہوتی ہے، چناں چہ اسے ہتھیا یا اور ختم کیا جاسکتا ہے۔ مثیل فو کو نے اپنی کتاب ضابطہ اور سزامیں طاقت کی ایک سے زیادہ صورتوں کی وضاحت کی ہے۔ یہ وضاحت نوآبادیاتی اور جدید معاشروں، دونوں کو سختے میں مدودیت ہے۔ جہاں تک طاقت کی کار فر مائی کا تعلق ہے، نوآبادیاتی باشندوں اور جدید معاشروں کے عام شہریوں میں کوئی خاص فرق نہیں: دونوں طاقت کی ئو بؤ صورتوں کے علم کے بغیر، ان کے زیرِ اثر ہوتے ہیں۔ دونوں میں فرق طاقت کی صورتوں اور ان کے استعال کے طریق کار کا فرق ہے۔ فو کو کے نزد کی طاقت جائیداد کم اور حکمت عملی زیادہ ہے۔ طاقت کی صورتوں اور ان کے اسکتار اگر ایسا ہوتا تو

جائیدادا پی طافت کے مظاہرے کے لیےصاحبِ جائیداد کی مختاج نہ ہوتی، جب کہ حقیقت یہ ہے کہ طافت اس حکمتِ عملی میں مضمرہے، جسے کوئی شخص، طبقہ یا قوم جائیداد پر تصرف کے سلسلے میں ہروے کارلاتا ہے۔ دوسر لے نفطوں میں حکمتِ عملی و تدبیریا سازش ومنصوبہ بندی ہی سے طاقت کا ظہور ہوتا ہے۔ تاہم واضح رہے کہ خالی حکمتِ عملی طاقت نہیں۔ بیر حکمتِ عملی جب سی ہونے بڑمل آرا ہوتی ہے اور نتیجے میں جو'اثر' پیدا ہوتا ہے، وہ طاقت ہے۔

اگر آبادکار طافت کی اس صورت سے لاعلم ہوتے تو نوآبادیاتی نظام کے قیام میں بری طرح بٹ جاتے۔ ہندستان، آئر لینڈ، افریقی ممالک، آسٹریلیا، جائیداد تھے۔ انھیں حکمتِ عملی و تدبیر اور سازش ومنصوبہ بندی ہی سے ہتھیایا گیا، مگر صرف ہتھیانے سے بیممالک عُلام نہیں بنے ۔ طافت سے عُلام بنے اور اس وقت تک غلام رہے، جب تک آباد کا رول کی حکمتِ عملی و تدبیر کی صورت، طافت کا مظاہرہ ہوتار ہا اور طافت ایک اُر 'کی صورت ظہور کرتی رہی۔

طاقت چوں کہ جائیدادکم اور حکمتِ عملی زیادہ ہے، اس لیے طاقت پر کسی ایک شخص یا طبقے کا اجارہ ہمیشہ ہمیشہ کے لینہیں ہوسکنا اور اس لیے کہ نیا میں کسی ایک سیاسی معاشی اور ثقافی نظام کو مداومت عاصل نہیں ہے۔ حکمتِ عملی وہنی چنر ہے، البذا اسے کوئی بھی اختر اع کرسکتا ہے، نقل کرسکتا ہے، کا م میں لاسکتا ہے، بہشر طے کہ وہ در کار وہنی وعلمی وسائل اور فقال مختیلہ لہذا اسے کوئی بھی اختر اع کرسکتا ہے، نقل کرسکتا ہے، کام میں لاسکتا ہے، بہشر طے کہ وہ در کار وہنی وعلمی وسائل اور فقال مختیلہ لہذا اسے کوئی بھی جھی ہوتی تو انسانی جسم، زمین اور دیگر طبعی اعاثوں پر کسی ایک شخص یا طبقہ یا کسی ایک نظام کا دائمی اجارہ ہوتا۔ جاگرارانہ، نہ ہی اساطیری، فلا بی ، بو آباد یات، مر دشاونیت کے زمانوں کا ایک شخص یا طبقہ یا کسی ایک نظام کا دائمی اجارہ ہوتا ہم زور نہیں ہوئے، اس کی وجہ فقط یہ ہے کہ حکمتِ عملی کی ایک مخصوص شکل کے مقابل ایک دوسری حکمتِ عملی کی ایک مخصوص کملا ہے۔ دوسر کے فقطوں میں غلام ممما لک اس لیے تھی آزادی حاصل نہیں کریائے کہ وہ آباد کار کی حکمتِ عملی کے مطابق اپنے کہ کو اونائز ڈکر دار کو تبول کر لیے اور اس کے برعکس امکان کے سلطہ میں خیل کے شدیدا فلاس کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ انسان تھی تی آزادی اپنے باطن میں مضمراس قوت کو جگا کر حاصل کر سکتا ہے جو کسی متوقع یا غیر متوقع، اچا تک یامنصوبہ بندصورتِ حال سے خوف زدہ نہیں ہوتی اخیر کی اس کے دور اور محروم معاشروں میں اس باطنی تو ت سے بہری کی یا ہے زار کی عام ہوتی ہے۔ یہ مور کھی جی اور فراموش کے رہتے ہیں کہ طاقت کا کوئی دائمی مرکز نہیں ہوتا۔ غالباً اس لیے فو کو طاقت کو کسی ایک مقام سے مخصوص نہیں کرتا۔

 منابع پر قابض نہیں ہوتے؟ یہ بات درست ہوسکتی ہے اگر ہم یہ جھیں کہ طاقت کا دوسرا نام تلوار، بندوق، نیوکلیائی ہتھیار،
پولیس اور کنگر وعدالتیں ہیں، جب کہ حقیقت ہیہ ہے کہ یہ بجائے خود طاقت نہیں، طاقت کے اظہار کا وسیلہ اور طاقت کے مل آرا
ہونے کا طریق کار ہیں۔ اگر طاقت خود نیوکلیائی ہتھیاروں میں ہوتی تو اس طاقت کے اظہار کا واحد ذریعیان کا استعمال ہوتا۔
آخر کیا وجہ ہے کہ کسی ملک میں محض ان کی موجودگی کا یقین اس ملک کو طاقت ور بنادیتا ہے اور دوسری طرف ان کے ہوتے
ہوئے بھی ایک ملک (جیسے پاکستان) کم زور ہوسکتا ہے؟ اصل ہیہ کہ طاقت 'ساجی عرصہ'' یا سوشل سپیس ہے۔ کم از کم نو
آبادیاتی اور جد بیرمعاشروں میں طاقت کا تصوّر ساجی عرصے کی صورت ہی میں کیا جاسکتا ہے۔

ساجی عرصہ \_\_\_ ایک غیرمرئی میدان ہے، جہاں ساجی رشتے ، بنتے ٹوٹے ہیں۔ساجی رشتوں کا قیام وانہدام از خود، پر اسرار طریقوں یا نا قابلِ فہم ذریعوں سے نہیں ہوتا۔طافت ہی ساجی رشتے کو قائم اور منہدم کرتی ہے۔ بجاطور پر ، تمام ساجی رشتے طافت کے رشتے ہیں۔اس نازک ملتے کو سجھنے کی ضرورت ہے کہ طافت خارجی طور پر ساجی رشتوں کو وجود میں نہیں لاتی ،طافت ساجی رشتوں میں وجود رکھتی ہے۔طافت رشتوں کی گران ،ان سے الگ اور ماور انہیں ،ان کے رگ وریشے میں رواں قوّت ہے۔طافت کے رشتوں کی اس نازک فلاسٹی کو سجھنے کے لیے ایک افسانے سے اقتباس ملاحظہ سے جے۔

"مرد گررا گیا، بولا، "بولیس والے آرہے ہیں، بیچ کا نام، باپ کا نام بوچیس گے۔"

''بچيراجن ہيں راجن <u>'</u>'

"اورباپ؟"

''چھوڑ۔۔۔۔باپ کی جگے میرانام ککھادینا۔''

'تيرانام؟''

'' ہاں میرانام ہیں۔۔۔۔''عورت''، تو لکھادینا۔۔۔۔بس۔''

نہیں اس طرح نہیں ہوتا۔وہ باپ کا نام کھیں گے۔''

''ارےاس کا کیا نام؟ کود گئے کا کوئی نام نہیں۔ چل باپ کی جگہ تو اپنانا م کھادینا۔''

پھڑ تھیر کے بولی،'' کیانام ہے تیرا؟''

"مرو

عورت نے دهیرے سے کہا،''اچھانام ہیں۔''

پھروہ سکون ہے سر جھکا کر پولیس کارروائی کاانتظار کرنے گئی۔'' (۸)

یہا قتباس اسد محمد خال کے افسانے ' مرد ، عورت ، بچہ اور سلوتری'' کا اختیا می گلڑا ہے۔ آپ نے غور کیا ، اس میں نے سابی رشتے وجود میں آرہے ہیں۔ عورت ، مرد اور بچ خاندان کی اکائی کے بنیادی ارکان ہیں اور خاندان سابی شیراز ہبندی کا بنیادی بُڑ ہے ۔ اس لحاظ سے بیگڑ لیگو رے ساج میں کا رفر مار شتوں کے نظام کو بیجھنے کی کلید کا کام دے سکتا ہے مرد ، عورت اور بچے میں کیا رشتہ ہے ، جس کے استحام سے خاندان کی اکائی وجود میں آتی ہے ؟ میاں بیوی اور والدین اولاد کارشتہ ، مرد اور عورت اور بچو میں آتی ہے ؟ میاں بیوی اور والدین اولاد کارشتہ ، مرد اور عورت ' یا روالدین اولاد کیا ہیں ؟ اگر بیمض مرد اور عورت یا بڑے اور بچے ہیں تو میاں بیوی اور والدین اولاد کیا رشتہ ، مرد اور عورت '' یا سوشل سیس بی میں میاں بیوی ہوتے ہیں ۔ بیسا بی عرصہ بی دراصل طاقت ہے ۔ بیدہ غیر مرکی سیس ہے سابی عرصہ بی دراصل طاقت ہے ۔ بیدہ غیر مرکی سیس ہے جہاں اجتماعی معاشرتی رسومیات ، رضا مندیاں ، معاہدے ، اقدار ، تصوّرات اور عقائد جمع ہوتے اور طاقت تخلیل کرتے ہیں ۔ کسی آدی کا شوہر بنیایا کسی عورت کا بیوی بنیا اسی غیر مرکی سیس میں ممکن اور قابل فہم ہوتا ہے۔ شوہر کی اندر وہ آخیں ہروے کارلاتا میں اختیارات بھی اسی سیس میں تشکیل یاتے اور بہیں سے ایک آدمی کو حاصل ہوتے اور اس کے اندر وہ آخیں ہروے کارلاتا کی اس اختیارات بھی اسی سیس میں تشکیل یاتے اور بہیں سے ایک آدمی کو حاصل ہوتے اور اس کے اندر وہ آخیں ہروے کارلاتا

ہے۔ گو ہاشو ہر کی طاقت خوداس کے مر د ہونے یعنی اس کی صنف میں نہیں اور نہ روایتی معاشروں میں بیوی کی ناطاقتی اس کے عورت ہونے یعنی اس کی صنف میں ہے، دونوں کی طاقت اور ناطاقتی ،ساجی عرصے میں وجودر کھتی ہے \_\_\_ محولا بالا اقتباس میں بعض حالات کے تحت نیا ساجی عرصہ وجود میں نہیں آیا بلکہ وہی ساجی عرصہ اچا نک پیش منظر میں آگیا ہے،جس میں ساجی یا طاقت کے رشتے وجودر کھتے ہیں۔اس ماجی عرصے میں شوہر ہونے کا مطلب مر دہونا، بہادر، حال نثار، محافظ اور افراد خاندان کا کفیل ہونا ہے۔افسانے میں مذکورعورت کا شو ہرکشتی کے ٹوٹنے پراپنی جان بچا کر بھاگ جاتا ہے۔اس کا پیمل ،ساجی عرصے میں طے کردہ اس کے کردار سے مطابقت نہیں رکھتا، للنداوہ شوہر کی خصوصات سے محروم ہوجا تا اور بیوی سے طاقت کے رشتے سے الگ ہوجا تا ہے۔اس کا شوہر ہونااوراسی بناپر ساجی طاقت کا حامل ہونااس کی اپنی صنف اوراپنی ذات کی بناپزہیں تھا، گویا طانت نہ تواس کے جینڈ رمیں ہے نہ پہ طورا یک خاص فرد ، خاص نام کے آ دمی ہونے میں ہے۔اگراییا ہوتا تووہ طاقت ہے محروم نہ ہوتا۔ دوسرا مرد چوں کہ عورت کے وجود اور عفت اوراس کے بیچے کی جان کی حفاظت کرتا ہے،اس لیے وہ ساجی عرصے میں شو ہر ممعنی مردکی تشکیل کردہ خصوصیات کا حامل ہوجا تا ہے، یعنی ببطور مرداورصنف کے نہیں، بلکہ ساجی عرصے میں تفویض کردہ '' کردار''اداکرنے سے اُس نے طاقت حاصل کی ہے۔ ساجی عرصے میں کسی شخص، صنف، طبقے ،ادار بے کوستقل مقام، مطلق شناخت اور لاز وال طاقت حاصل نہیں ۔ ساجی عرصہ کسی بادشاہ کا جاری کردہ سکتہ نہیں ، جس پراس کا نام ،نضویر یاعلامت کندہ ہوتی ہے اور تب تک اس علامت کی مقررہ قیمت یا معنویت باقی رہتی ہے، جب تک وہ بادشاہ رہتا ہے \_\_\_ یہی وجہ ہے کہ اب باپ وہ نہیں جس کے نطفے سے بچے کا جنم ہوا، بلکہ باپ وہ ہے،جس نے ساجی عرصے میں متعیّن باپ کا کردارادا کیا۔لہذا بای قرار دینا خاصامعنی خیز ہےاور بہ معنی خیزی ساجی عرصے ہی میں ممکن اور قابل فہم ہے۔ زیر تجزیبا قتباس سے بہجھی ظاہر ہے ، کہ طاقت طبعی اور حیاتیاتی نہیں ہوتی اور نہ رشتے طبعی اور حیاتیاتی سطحوں پر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے طے ہوتے ہیں۔

طاقت کی کار فرمائی اورانقالِ طاقت کااس سے ملتا جلتا عمل نوآبادیاتی نظام کے قیام واستحکام میں مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔مثلاً یہی دیکھیے کہ اگر ممالک اپنے ساجی عرصے میں ''مستقل مقام ،مطلق شناخت اور لاز وال طاقت'' کے حامل ہوتے تو کبھی نوآبادیاتی نظام کے شینے میں نہ جکڑے جاتے ۔ آباد کا کبھی ان ممالک کے ساجی عرصے کی فصیلوں کو نہ تو ڑسکتے ، نہ ان کی ''مطلق شناخت'' کو تبدیل ، مشنے یا تباہ کرنے میں کام باب ہوتے ۔ بجا کہ ساجی عرصہ کسی معاشر ہے کو مصوص شناخت دیتا ہے، اسے رشتوں اور اقد ارکے تصویر ات عطا کرتا اور اسے بہطور معاشرہ قائم رکھتا ہے، مگر شناخت اور رشتوں کے تصویر ات کو آہنی قوت سے لیس نہیں کرتا ۔ ساجی عرصے کی طاقت کی بہی کیفیّت \_\_\_\_ اور یہی کم زور کی ایک ایبار خنہ ثابت ہوتی ہے، جس میں سے تمام طالع آنیاؤں اور آباد کاروں کو در اندازی کا موقع ملتا ہے۔

جاتے ہیں، جن کے حقیقی سیاق ہے، بنیادی انسانی فکر میں ان کی اہمیت یا معاصر مجموعی انسانی دانش میں ان کے مقام سےلوگ بے خبر ہوتے ہیں مگر اس ساج کی دانش ان کلامیوں میں کھیٹے گئتی ہے۔ اگر ان کلامیوں کے پردے میں ساجی عرصے پر کسی مقتدرہ کو اجارہ حاصل ہور ہا ہواور اس کے اجارہ دارانہ اقد امات سے اہلِ دانش صرفِ نظر کرنے پرخود کو مجبور پاتے ہوں تو تجھیے پیکلامیے نوآبادیاتی ہیں۔

نوآبادیات، کسی ملک کے سابق عرصے پر قبضے اور اجارے سے عبارت ہے۔ طاقت پر اجارہ، طاقت کے نئے رشتوں کو وجود میں لاتا ہے۔ تاہم واضح رہے کی کسی ملک پرسیاسی قبضہ اور اس کے سابق عرصے پر اجارہ، ایک سکنے کے دوئر نئیس ہیں۔ یہ عین ممکن ہے ایک ملک کے سیاسی وانتظامی آتا بدل جا ئیں مگر اس کا سابق عرصہ مامون رہے اور اس کے تارو پور میں رواں طاقت کے رشتے برقر ار ہیں۔ کسی ملک کے تختِ شاہی پر قبضہ اس کے سابق وثقافتی قلب کواپئی مٹھی میں کر لینے کے متار دفن نہیں۔ اسی طرح یہ بھی ممکن ہے کہ ایک ملک کے سابق عرصے پرنئی یا نوآبادیاتی قو ت کو اجارہ واصل ہو جائے، مگر طاقت کے تمام رشتے تبدیل نہ ہوں، سابق عرصے کے بعض حصے ہوآبادیاتی ادارہ جاتی اور آئیڈیا یوجیکل جبر سے آزاداور محفوظ میں اجازہ کی گئی اور بجو وی صورتوں کو بیش نظر رکھتا ہے۔ اس فرق کو نظر انداز کرنے کی صورت میں مابعد نوآبادیاتی مطالعہ خود ایک آئیڈیا لوجیکل جبر میں بدل جاتا ہے۔ گویا آپ تسلیم کر لیتے ہیں کہ نوآبادیات وہ مضوز ورطوفان تھا، جس نے مقامی سابق وثقافتی حیات کو جڑ سے اکھاڑ ہو بیا تھا۔ کو بوال کر لینے کا مطلب تو اسے کھوکھا، دیمیک زدہ تسلیم کر لین ہے، جسے اگر طوفان سے تعبیہ دینے میں بھی حقیقت پندی ہو سکتی ہو متاق سابق وثقافتی سابق وثقافتی حیات کے جڑ سے اکھڑ جانے کو تیول کر لینے کا مطلب تو اسے کھوکھا، دیمیک زدہ تسلیم کر لین ہے، جسے اگر طوفان سابق واجارہ کے وال کر لینے کا مطلب تو اسے کھوکھا، دیمیک زدہ تسلیم کر لین ہے، جسے اگر طوفان سابق واجارہ کو ایک کے دوئر خرگر دانتے ہیں اور نوآبادیات کو ایک الی عظیم الشان طافت خیال کرتے ہیں، جو سابق اجارہ کے والے کے دوئر خرگر دانتے ہیں اور نوآبادیات کو ایک الی عظیم الشان طافت خیال کرتے ہیں، جو سابق والی کو ایک مطلب تو ایک وقتی کہ دوئر خرگر دانتے ہیں اور نوآبادیات کو ایک الی عظیم الشان طلسماتی طافت خیال کرتے ہیں، جو سابق والیہ کو ایک کو تھوں کی قلب میں کروئر کی گورئر خرگر ایک کو تیں۔

ایڈورڈسعیدبھی بعض مقامات پرنوآبادیات کوطلسماتی طاقت خیال کرتے ہیں، جےوہ ساجی عرصے کی تمام سطوں اور تہوں میں سرایت کیے اور عمل پذیر دیکھتے ہیں۔ وہ شرق شناسی کوایک ایسا کلامید (ڈسکورس) تو قرار دیتے ہیں، وہ ساجی کرساتھ ہی اسے طاقت کی جن چارشکلوں سے معاملہ کرتے دکھاتے ہیں، وہ ساجی عرصے کی جماساتی طاقت کے بمز لہنہیں، مگر ساتھ ہی اسے طاقت کی جن چارشکلوں سے معاملہ کرتے دکھاتے ہیں، وہ ساجی عرصے کی تمام سطوں کو محیط ہیں۔ سعید کے زدیک شرق شناسی کا کلامیہ سیاسی طاقت (کولونیل یا امپر میل مقتدرہ)، دانش ورانہ طاقت متماس ساتی انہوں کی ساجہ یہ پالیسی سائکسوں کی قتم کی افتاق طاقت (ذوق، متن سازی، اقدار سے متعلق اصول) اوراخلاقی طاقت (''ہم'' کیا کرتے ہیں''وہ'' کیا نہیں کر سکتے۔ سے متعلق خیالات) سے بہ یک وقت متعلق ہوتا ہے۔ (۹) گویا نوآباد یا آباد یا آباد یا آباد یا آباد یا آباد یا آباد یا ہے۔ کو سرے کھلوں میں آباد کار جب مکمل سیاسی اقتدار حاصل کر لیتا ہے، محکوم ملک کی لوپٹی کل سوسائٹی (فوج، پولیس، عدلیہ، انتظامیہ) کی باگ ڈوراس کے ہاتھ میں آباقی میں آباقی میں آباقی جو اس کے نتیج میں سول سوسائٹی (فوج، پولیس، عدلیہ، انتظامیہ) کی باگ ڈوراس کے ہاتھ میں آباقی ڈھانچہ بدل جاتا ہے۔ (سکول، خاندان، ساجی ادارے) کی نئی ابجر کھی جاتی ہے یا ساجی عرصے کا پورا جینیاتی ڈھانچہ بدل جاتا ہے۔ (سکول، خاندان، ساجی ادارے) کی نئی ابجر کھی جاتی ہے یا ساجی عرصے کا پورا جینیاتی ڈھانچہ بدل جاتا ہے۔

مابعدنوآبادیاتی مطالعات میں سعید کی خدمات بنیاد کی نوعیّت کی اور قائدانه کردار کی حامل ہیں، مگرایک خاص سطح پر آئیڈیا یوجیکل جبر کی صورت بھی رکھتی ہیں۔ سعیداس بات کے قائل نظر آتے ہیں کہ طاقت \_\_ اورا تھارٹی \_\_ گلی، یک طرفہ، سرایت گیر ہے۔ اسے تشکیل دیا جا سکتا ہے؛ پھیلا یا جا سکتا ہے؛ مگر میمل یک طرفہ اور اسی مفہوم میں گلی ہوتا ہے۔ طاقت، سیاست، دانش وری، ثقافت اورا خلاقی تصوّرات میں سرایت کرنے اور پھیل جانے کی صلاحیت تو رکھتی ہے، مگر اس پر آباد کا کار یا سعید کے لفظوں میں یورپی مستشرقین کا اجارہ گلی طور پر قائم رہتا ہے۔ ''جم'' اور''وہ'' کی تفریق ہرسطے پر قائم رہتی اور طاقت کے بدمت اونٹ کی کیل ہمیشہ 'نہم'' کے ہاتھ میں رہتی ہے۔

یہ درست ہے کہ نوآبادیات، طاقت پراجارے کی منفر دصورت ہے اور مابعد نوآبادیاتی مطالع میں آباد کار کی اجارہ دارانہ تد ہیروں کی نوعیّت اور کے اثرات وہتائج کا پردہ چاک کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، مگراصل سوال ہہ ہے کہ کیا نوآبادیاتی اجارہ ، مگوم مُلک کی پوری ثقافتی ابجد کو حرف غلط کی طرح مٹاڈ التا، اس کے ساجی عرصے اور سول سوسائٹی کو گلی طور پر منہدم کرڈ الا ہے یا نوآبادیاتی طاقت کی حکمت عملی ، نوآبادیاتی ملک کی ثقافتی ابجد کو تبدیل وسنح کرنے اور تبدیل وسنح کرنے اور تبدیل وسنح کرنے کے عمل پراجارہ حاصل کرنے اور اس کے نتیج میں روّعل ابھار نے سے عبارت ہے؟ لینی کیا بیت لیم کیا جاسکتا ہے کہ آباد کاراپی فو آباد واس کے نتیج میں روّعل ابھار نے سے عبارت ہے؟ لینی کیا بیت لیم کیا جاسکتا ہے کہ آباد کاراپی وجود شام کرلیں تو نوآبادیات قائم ہی نہ ہوسکے ۔ کھنڈر کرچکم رانی کا تصوّرت کو کوئی بھوت ہی کرسکتا ہے! نوآبادیات تو طاقت پر اجارے کی الی کش میں صورت میں ممکن ہے، جوآباد کاراور محکوم ممالک کے باشندوں کے درمیان جاری رہتی ہے اور کی مراحل سے گزرتی ہے اور کش مکش اسی صورت میں ممکن ہے، جب حریف ثقافتوں میں طاقت کا عدم تو ازن موجود ہو۔ دونوں کے پاس طاقت تخلیق اور کرنے کے ذرائع کی طاقت پر اجارے کی درائع ، طاقت پر اجارے رہتے ہوں۔

سعیداس بات کو نابت کرنے کے حق میں نظر آئے ہیں کہ آباد کار کے پاس گلی اتھارٹی ہوتی، طاقت پر نا قابل شکست اجارہ ہوتا اورہ وہ غلام ملک کی ثقافتی ابجد مٹاڈالنے پر قادر ہوتا ہے۔ نیز سعید کے زدیک 'نہم'' (آباد کار ، ستشرقین) اور ''وہ'' (نوآبادیاتی وسلمان ممالک) کی شاختیں حتی ہیں اور آخیں ''نہم'' نے طے کیا ہے۔ لہذا''نہم'' کا کوئی نمایندہ (سیاست دان ، مشظم ، شرق شناس وغیرہ) جب بھی''وہ'' کا تصوّر کرتا ہے تو دونوں میں اس امتیاز کو کسی مرحلے پر فراموش نہیں کرتا ہوشرق شناس کی روایت میں اس اسلیاز کو کسی مرحلے پر فراموش نہیں کرتا ہوشرق شناس کی دوایت میں اس ایک مرتبہ طے ہوگیا تھا۔ چناں چر' وہ'' اور اس کے علم وثقافت کا ہر رُخ ، ہمیشہ غیر عقلی ، پس ماندہ، اخلاقی و بلندا قد ارسے نہی اور طفل نما ہوتا ہے اور 'نہم'' اس کے مقابلے میں عقلیت پند، ترقی یافتہ ، روشن خیال اور بالغ نظر ہوتا ہے۔ گویا مشرقی علوم کا پورا سرمایہ ، بور پی لا بجر بری کی ایک شیلف کے مقابلے میں حقیر ہوتا ہے سوطافت کے رشتے غیر مبتول ، میں اور لاز وال ہے۔ قصہ مختصر ، آباد کا راور طاقت کے مراکز اور طاقت کے سرچشموں پر آباد کا رکا اجارہ گلی ، مستقل ، مطلق اور لاز وال ہے۔ قصہ مختصر ، آباد کا راور مستشرق طاقت کو جائیداد بنانے ، اسے ایک مقام پر مرکز کرنے اور اسے ماتحت کرنے میں کام یاب ہوتا ہے۔ گرکیا واقعی ؟

سعید کےان خیالات کے بعض نظری اور عملی مضمرات ہیں جو مابعد نوآبادیاتی مطالعات میں خاص اہمیت کے حامل ہیں۔گذشتہ صفحات میں بیسوال اٹھایا گیا ہے کہ آیا طاقت کی مکتل پاس داری ممکن ہے؟ آباد کار جب مقامی معاونین کو''اپنی طاقت''سپر دکرتا ہے،اپناتر جمان بناتا ہے،ان کی رُوح میں اپنے سیاسی وثقافتی تخیلات بھرتا ہے تو کیاان کی مقامیت یک سر زاکل ہوجاتی ہے؟اور فراز فرینن کے فقطوں میں ہم کہ سکتے ہیں کہ

جسے اکثر سیاہ آ دمی کی روح کہا جاتا ہے وہ سفید آ دمی کی کاری گری ہے (۱۰)-

واضح رہے کہ یہاں اُس طبقے سے بحث نہیں ہے جو معاثی وسیاسی مفادات یا سابی مرتبے کے لالچ میں آباد کار کا آلہ کار بنیا اورا پنے ہم وطنوں سے غلا اری کا مرتکب ہوتا ہے۔ بہطقہ طاقت کا پاس دار نہیں، آلہ کار ہوتا ہے۔ یہاں بحث ان مقامی معاونین سے ہے جو آباد کار کی زبان سکھتے ،اس کی ثقافتی رسومیات (لباس، طرز بود و باش، نشست و برخاست وغیرہ) اختیار کرتے یا ان کی حمایت کرتے ہیں۔ ان مقامی اختیار کرتے یا ان کی حمایت کرتے ہیں۔ ان مقامی معاونین کے آگے گئی گروہ ہیں۔ ایک وہ گروہ جو نو آبادیاتی ملک ہی میں آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم سکھتا ہے۔ آباد کار وں نے غلام ممالک میں نہ تو اپنی ثقافت وعلمی روایت کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے آباد کار وی نیات کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے اور کار کی دوایت کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے ایک کی دوایت کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے ایک کی دوایت کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے بہترین نمایندے جیجے کی بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے بہترین نمایندے جیجے کی بہترین نمایندے جیجے (صرف عمدہ انتظامی صلاحیتوں کے بہترین نمایندے جیجے کی بہترین نمایندے جیجے کی بہترین نمایندے بھیجے کی بہترین نمایندے بھیجے کی بہترین نمایندے بھیجے کی بہترین نمایندے بھید

حامل ملاز مین جیجے ) اور نەتعلىم پرغیرمعمولی سرماپيکاري کې ـ نیزغُلا مملکوں میں اینے نافذ کردہ تعلیمی نظام کواپیز نوآ بادیاتی مقاصد کے تابع رکھا۔ چناں چہمقامی معاونین کا پہلا گروہ آباد کار کی جس طاقت ( زبان ، ثقافت ،علوم ) کا پاس دار بنتا ہے، وہ آباد کار کےاپنے ملک کی حقیقی واصلی علمی ، ثقافتی طاقت نہیں ہوتی ،اس طاقت کی ساسی وآئیڈ بالوجیکل جہت ہوتی ہے۔مثلاً یہی دیکھیے کہ جب آباد کارا بنی زبان (انگریزی،فرانسیسی) کوسر کاری اور ذریعہ تعلیم کےطوریر نافذ کرتا ہے تواپنی زبان کوتر قی یافتہ اورمحکوم مما لک کی زبانوں (اردوءعر بی، کریبین ) کواسی طرح غیرتر قی یافته ، نا کافی اوراز کاررفته قرار دیتا ہے، جس طرح محکوم ملکوں کےعلوم کو۔ چناں حدمقا می معاونین آیا د کار کی زبان کو،ایک نئی زبان ،ایک نئے ذریعہابلاغ کےطور پرنہیں سکھتے ،آیا د کار کی زبان کےطور برسکھتے ہیں، جوانی زبان کو ہرتر وحاوی کلچر کی زبان کی حثیّت میں پیش کرتا ہے ۔نوآیا دباتی ملکوں میں حاتم کی زبان، حاکمیت کی نمایندہ اور ذریعہ کے طوریر نافذ ہوتی ہے۔ دوسرا گروہ ان لوگوں پر شتمل ہے جوآباد کار کے ملک میں جاکران کےعلوم،ان کی زبان میں حاصل کرتے ہیں ۔انھیں آباد کار کی حقیقی علمی روایت اوراصلی ثقافت کو برا دِراست سمجھنے اوران سے استفادہ کرنے کا موقع ملتاہے،اس لیےانھیں پہلے گروہ کےافراد پرفو قیت حاصل ہوتی ہے،اس مفہوم میں کہوہ بڑی حدتک آباد کار کی ثقافت کی اس ساسی وآئیڈیالوجیکل جہت کےاثر سے آزاد ہوتے ہیں،جس کا سابہغلام ملکوں برعموماًمسلّط ہوتا ہے۔مگر کیا پیگروہ آباد کار کا تر جمان نہیں ہوتا اور حقیقی ، آزادی پینداہل علم پر شتمل ہوتا ہے؟ اس سوال کا کوئی حتی جواب دینا مشکل ہے کہ خوداس گروہ میں ایک سے زائدتھم کےافراد ہوتے ہیں۔ تاہم بہضرور ہے کہ پہلے گروہ کے مقابلے میں ، بہگروہ مختلف انداز میں تر جمانی کافریضہادا کرتا ہے۔اس گروہ کےافراد، دوسروں سے بڑھ کرآ باد کاراورنوآ بادی کےعلمی وثقافتی امتیاز کےایک تیز دھارشعور کے زیر اثر ہوتے ہیں، جوان کےاندر کے گہرے جذباتی اورنفساتی ردّ اعمال کوجنم دیتا ہے۔اٹھی نفساتی اور جذباتی ردّ اعمال سے آزاد ہونے ، یعنی آ قاوغلام ملک کے امتیازات کوحل کرنے کی کوشش میں جس آ فاقیت کی حمایت کرتے ہیں ، (مشرق سے ہو بےزار نہ مغرب سے حذر کر افطرت کا اشارہ سے کہ ہر شب کوسحر کر) وہ آیاد کار کی ثقافت کی تر جمانی ہی ہوتی ہے کہ دراصل اس آفاقیت کا تخاطب آباد کا رنہیں مجکوم ممالک کے باشندے ہوتے اوراضی کے دل سے مغرب/ آباد کارسے متعلق شکوک رفع کرنے کی کوشش ہوتی ہے۔

تیسر ہے گروہ میں وہ لوگ شامل ہوتے ہیں جوآباد کار کی زبان سکھ پاتے ہیں اور نہاس کے علوم براور است حاصل کر پاتے ہیں، مگرآباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم کے کئر حمایتی ہوتے ہیں۔ بیلوگ نوآبادیاتی نظام کے پہلے مرحلے میں سامنے آتے ہیں۔ انھوں نے آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم کا تصوّر، آباد کار کی تخصیّت اور کردار کے تحت کیا ہوتا ہے۔ چناں چہوہ جس قدر آباد کار کی ثخصیّت ،اس کے اقتدار سے متاثر ومرعوب ہوتے ہیں اس قدر وہ آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم سے ۔ ان کے نزد کی آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم سے ۔ ان کے نزد کی آباد کار سے وابستہ ہرشے، ہرتصوّر، ہم کمل کیساں طور پر اہم اور لائق تقلید ہوتا ہے۔ چوں کہ انھوں نے آباد کار کی زبان اور علوم کوخود نہیں سکھا ہوتا، اس لیے خودا پنی ثقافتی زبان ورسمیات پر عمل پیرا ہوتے مگر دوسروں کوآباد کار کی پر ابر ترغیب دیے ہیں۔

پیتیوں گروہ مختلف حیثیوں میں آباد کار کے مقامی معاون یا تر جمان ہوتے ہیں۔ان میں سے بعض کو با قاعدہ نوآبادیاتی کوششوں سے پیدا کیا جاتا اور بعض نوآبادیاتی تاریخی صورتِ حال کے تحت' وجود' میں آتے ہیں۔ بیسب آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم کی طاقت کے حامل ہوتے ہیں (اوراسی بنا پر انھیں معاونیین کا درجہ دیاجا تا ہے)۔ بجا کہ بیطافت مستعار اورامانت ہوتی ہے؛ اس کا سرچشمہ پنی زبان اور ثقافت نہیں ہوتی ، مگر کیا بیطافت اول تا آخر، سرتا پا آباد کار کے تی میں استعال ہوتی ہے؛ کیا مستعار طاقت ، مقامی معاون یا نوآبادیاتی باشندے کے باطن میں مضم'' ساجی عرصے' پر پوری طرح قابض ہو کر، اسے ہنٹیا بُز کردیتی اور اس سے وہی کچھ کراتی ہے جوآباد کار کا منشا ہوتا ہے؟ اگر اس سوال کا جواب اثبات میں دیں تو اول

یہ تسلیم کرنا ہوگا کہ طافت پر آباد کا رکا اجارہ مطلق اورگلی ہوتا ہے اور دوم یہ مانا پڑے گا کہ نوآبادیاتی باشندے کا باطنی سابی عرصہ ریت کی دیوار ہوتا ہے، جسے آباد کار کی طافت کا جھکٹو بل بھر میں گرادیتا ہے۔ ظاہر ہے یہ دونوں باتیں قبول کرنے میں ہراس شخص کو پس و پیش ہوگا، جوسابی و فقافتی صورت حال کی پچید گیوں کو بچھتا ہے۔ اگر طافت پر آباد کار کا اجارہ مطلق اورگلی ہوتو وہ طافت کو آئے نتقل نہیں کرسکتا؛ امانتا بھی سپر ذہیں کرسکتا۔ وہ طافت کے خوف و ترغیب سے آلہ کار اور وغلا ارضو در پیدا کرسکتا ہو، عراب کا اور معاون نہیں ۔ اسی طرح اگر میدمان لیا جائے کہ نوآبادیاتی باشند کے اوہ باطنی سابی عرصہ، جہاں طافت کے رشتوں کا شعور موجود اور کار فر ماہوتا ہے، ریت کی دیوار ہے تو اس بات کی کیا ضانت ہے کہ آباد کار کی زبان، ثقافت اور علوم سے وجود پذیر یہونے والا سابھ عرصہ ریت کی دیوار ثابت نہیں ہوگا؟ اس صورت میں تو وہ مقامی معاون یا تر جمان بن اور علوم سے وجود پذیر یہونے والا سابھ عرصہ ریت کی دیوار ثابت نہیں ہوگا؟ اس صورت میں تو وہ مقامی معاون یا تر جمان بن کی نہیں کہا کے اس کا وجود ایک چھلئی کی صورت ہوگا جو کسی ثقافتی بہاؤ \_ اور طافت کے رشتوں کے نظام \_ کو بل بھر کے لیے روک نہیں یا ئے گا۔ اس کا وجود ایک چھلئی کی صورت ہوگا جو کسی ثقافتی بہاؤ \_ اور طافت کے رشتوں کے نظام \_ کو بل بھر کے لیے روک نہیں یا ئے گا۔ وہ کسی طرح کا سابھ کی کردار اوا بی نہیں کریا گا۔

طاقت، امانت نہیں بن علق۔ آباد کار کی طاقت، جب نو آبادیاتی باشند ہے ہے ہا جی عرصے پر دھاوا بوتی ہے (اور پیا ختیار آباد کار کو برابر حاصل رہتا ہے ) تو طاقت کا ایک ایساعدم توازن وجود میں آتا ہے، جسے سادہ طور پر پنڈولم کی حرکت سے تشکیبہہ دی جاسکتی ہے، یعنی طاقت (کا بہاؤ اور حرکت) دونوں سمت ہوتی ہے۔ پنڈولم کی موزوں حرکت کے برعکس، یہاں طاقت کا بہاؤ کیساں نہیں ہوتا اور اس عدم توازن میں نو آبادیاتی ثقافتی صورت حال وجود میں آتی ہے۔ اگر طاقت کا بہاؤ کیساں اور دوطر فیہ ہوتو کوئی ثقافتی رشتہ وجود ہی میں نہیں آتا۔ اگر طاقت کے رشتوں میں میں میں آتا۔ اگر طاقت کے رشتوں میں عمرہ توازن ہوتو ثقافتی استعاریا نو آبادیاتی ثقافتی حالت پیدا ہوتی ہے۔

نوآبادیاتی ثقافتی حالت، شاہی فرمان کی طرح نہیں ہے جس کا مفہوم قطعی اور جس میں طاقت کا تخاطب اور ہدف پوری طرح واضح ہوتا ہے نوآبادیاتی ثقافتی حالت ایک ایسے ادبی متن کی مانند ہے، جس میں معانی مصقف کی منشا ہے آزاد ہوتے ہیں۔ادبی متن کی تخلیق میں منشا ہے مصنف کسی نہ کسی سطح پر موجود ہوسکتا ہے اور وہ متن کے معانی کو پابند کرنے کے لیے کوشاں بھی ہوسکتا ہے گریہ کوشش ہوا کو مٹھی میں بند کرنے یا دریا کے بہاؤ کوریت کے بند سے روکنے کی کوشش ہوتی ہے۔ راجہ رام زائن موزوں نے بہشعر سراج اللہ ولد کی شہادت پر کھا۔

غزالاں تم تو واقف ہو کہو مجنوں کے مرنے کی ا دوانہ مر گیا آخر کو ویرانے پہ کیا گزری

گویااس شعرکو، اپنے طور پرموزوں نے اپنے منشا کا پابند کیا، مگر کیا یہ شعراس منشایا خاص واقعاتی سیاق سے ہٹ کر بے معنی ہے؟ کیا پر حقیقت نہیں کہ مصنف کا منشا شعر میں تحکیل ہو گیا ہے اور شعر میں دیگر معانی کو دینے لگے ہیں؟ اگر ہم مصنف کے منشا کو طاقت فرض کریں تو گویا اس نے شعر کی مخصوص معنیاتی صورتِ حال کی تشکیل کی کوشش کی؛ 'طاقت 'کے بہاؤ کو ایک خاص رخ دیا، مگر نتیجہ حسبِ منشا برآ مرنہیں ہوا۔ نوآبادیاتی ثقافتی حالت شعر کی مخصوص معنیاتی صورتِ حال سے کچھ زیادہ مختلف نہیں مصنف کا منشا، آباد کا رکی اس نوآبادیاتی ثقافتی حالت شعر کی مخصوص معنیاتی صورتِ حال سے کچھ زیادہ مختلف نہیں مصنف کے منشا کی غلامی قبول طاقت تقسیم اور سپر دکرتا ہے۔ گویا نوآبادیاتی ثقافتی حالت وجود میں لاتا ہے، مگر جس طرح متن، مصنف کے منشا کی غلامی قبول کرنے سے افکار کرتا اور معنی کے لاتعتین کی صورت پیدا کر لیتا ہے، اسی طرح نوآبادیاتی ثقافتی حالت میں آباد کا رکوطاقت پر اجارہ حاصل نہیں ہو یا تا۔ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ اجارے کی کوشش اورا قدامات نہیں کرتا۔ آباد کا رمسلس غلیم، اتعامی اور اجارے کے لئے کوشاں رہتا ہے۔ چوں کہ اس کی کوشش ساجی عرصے پر قضے کی خاطر اور طاقت کے خشر شقوت ، سب سمتوں میں کوشاں رہتا ہے۔ چوں کہ اس کی کوشش ساجی عرصے میں قضے کی خاطر اور طاقت کے خشر شقول کو وجود میں لانے کی نئیت سے ہوتی ہیں، اس لیے وہ طاقت کا کوشش ساجی عرصے میں قبل کی نئیت سے ہوتی ہیں، اس لیے وہ طاقت کا کوشش ساجی عرصے میں قبل کوشی کی خطر اور طاقت کے خشر شقول کو وجود میں لانے کی نئیت سے ہوتی ہیں، اس لیے وہ طاقت کا

عدم توازن قائم کرنے میں تو کام پاب ہوتا ہے، مگر طاقت برگلی اور مطلق اجارے میں نہیں ۔ طاقت کےعدم توازن اور طاقت یرگلی اجارے میں فرق کرنے کی ضرورت ہے۔ بیفرق اکثر مابعدنوآ بادیاتی مطالعات میں نہیں کیا گیااوراس کا نتیجہ بہ نکلاہے کہ . ما بعد نوآبادیاتی مطالعہ: (۱) آباد کارکو تاریخ سازی کی خدائی قدرت کاعلم بردار قرار دیتا ہے (ب) شرق شناسی اور سیاہ فام مطالعات (بلیک سٹڈیز ) ہےمتعلق جملہ کتب اور متون کو واحد معنی مشرق اور افریقا کا سراسر متعصّبانہ علم یا منثائے آباد کار کا پابند قرار دیتا ہےاوراس بات کوقبل تج بی طور پرتسلیم کر لیتا ہے کہآ باد کاراور شرق شناس ، کولونا کز راوراور نیٹل ایسٹ ایک ہی شخصیت کے دونام اور سیاسی کولونیل ازم اور ثقافتی کولونیل ازم پاسیاسی طاقت اور ثقافتی طاقت میں کوئی فرق نہیں ؛ (ج) نوآ بادیاتی متون کواوّل تا آخر سیاسی مفہوم ومقصد کے حامل ثابت کرتا ہےاوراس بات پراصرار کرتا ہے کہ کسی متن کی سیاسی ضروت کے تحت تصنیف (وہی منشابے مصنف)اورا سے ساسی مقصد کے تحت بروے کار لانے میں کوئی فرق نہیں؛ ( د ) نو آبادیات کے مقامی حلیفوں اوران کی جمله ملمی تخلیقی سرگرمیوں کوسراسرآباد کار کے غلبہ پیندی کے تابع تسلیم کرتا ہے، ان کی روحوں میں انکار، انح اف اورامتزاج کے میلان کی نفی کا اعلان کرتا ہے۔ گویا سرسیّد، آ زاد اور حالی کے لکھے ہر لفظ کونوآ یا دیاتی مقاصد کا ترجمان قرار دیتا ہےاوراس امر کوزیرغور تک نہیں لاتا کے ملمی اونخلیقی میدانوں میں ایک ہی شخصیّت ایک سے زیادہ موقف پایوزیشن کی حامل ہوسکتی ہے اور ایک ہی موقف، ایک سے زیادہ مضمرات کا حامل ہوسکتا ہے۔ ایک ہی موقف اگر آباد کار کوتقویت پہنجا تا ہے تو مقامی ثقافت کوبھی توت پہنچا سکتا ہے، خاص طور پراس صورت میں جب مقامی ثقافت ،بعض تاریخی وجوہ سےا بینے اندرعلم واقد ارکا خلامحسوں کر رہی ہو۔ تا ہم اس بات کے جائزے کی اشد ضرورت ہوتی ہے کہ کہاں خلانا گزیز تاریخی ضرورت کی پیداوار ہےاور کہاں نوآ با دیاتی پاکسی دوسرے مقتدرہ کے نوآ بادیاتی مقاصد نے خلاکوجنم دیا ہے۔ دوسر لفظوں میں کسی ثقافت میں نئےعلوم،اقداراورنئ ثقافتی سرگرمیوں کے لیےطلب دوطرح کی ہوتی ہے۔ایک ازخود ثقافت کے باطن ہے،ایک داخلی دباؤ کے تحت پیدا ہوتی ہےاور دوہری جیے آئیڈ مالوجیکل طریقے سے بیدا کیا جاتا ہے۔کسی ثقافت کی حقیقی طلب دراصل اس کے تصوّر کا ئنات سے پھوٹی ہےاوراس کمجے جب ثقافت، بٹے تاریخی حالات یا نئے سوالات سے دو جار ہوتی ہے اور ان سوالات کے جوابات ، اس ثقافت کا اپنا تصوّ رِ کا ئنات فراہم کرنے سے قاصر ہوتا ہے۔ یہ کم وہیں وہی صورت حال ہے جو مذہب کوفلنفے اور سائنس سے دو حیار ہونے سے در پیش ہوتی ہے \_\_\_ آئیڈیالوجیکل طلب میں کسی ثقافت کوسنج کرنے،غلط تعبیریں کرنے کے بعد عدم تحفّظ کے خوف آمیز احساس میں مبتلا کر دیا جاتا ہے اور پھراس احساس کے مداوے کی طلب پیدا کی جاتی ہے۔ بیعین ممکن ہے نوآبادیاتی عہد میں ایک ثقافت یہ یک وقت حقیقی اورآئیڈیالوجیکل طلب کی ز دیر ہواور دونوں کےسلسلے میں وہ ثقافت آیا دکار کےعلوم اور ثقافت کی طرف آرز ومندانہ نظروں سے دیکھے۔

ان معروضات کا مقصداس بات پراصرار کرنا ہے کہ اگر مابعد نو آبادیاتی مطالعہ، نو آبادیاتی عہد کی ثقافتی صورتِ حال کی مختلف سطحوں کو کھانچ تان کے استعاری مفہوم و حال کی مختلف سطحوں کو کھانچ تان کے استعاری مفہوم و مقصد سے جوڑتا ہے؛ اس ثقافتی معطقے پر مرکوزئیس ہوتا جہاں آباد کار، طاقت کی مختلف شکلوں سے بگاڑ، استحصال کا مظاہرہ کرتا ہواونیت جیا رقی مطالعہ، ثقافت اور فکر کو سے رہائی دیتا ہے ہے تو سے بجائے خود استعاری مطالعے کی ایک شکل ہے۔ مابعد نو آبادیاتی مطالعہ، ثقافت اور فکر کو استعاری مختلف منا ہو کہ دیتا ہے۔

#### حوالهجات

ا ۔ ایڈورڈ سعیر،۱۹۹۴ء Culture and Imperialism، انگلینڈ،وٹاژ،ص

۲- ایڈورڈسعید کے اصل الفاظ یہ ہیں:

".... 'Imperialism means the practice, the theory, and the attitudes of a dominating metropolitan Centre ruling a distant territory; 'colonialism' which is almost always a consequence of imperialism, is implanting of settlements on distant territory."

(کلچراینڈامپریل)ازم-س۸) ۳۔ انس(C.L.Innes)کاپٹےالفاظ یہ ہیں۔

".... Acknowledges the importance of power relations in that cultural exchange the degree to which the colonizers imposes a language, a culture and a set of attitudes, and the degree to which the colonized people are able to resist, adapt to or subvert that imposition."

".... Not all societies are "post-colonial" in the same way. But this does not mean they are not "post - colonial" in any way."

سٹوارٹ ہال ( Stuart Hall )(۱۹۹۲)، The post-colonial Question ، اندن، روٹلی، ص

۵۔ فرانز فینن، (۱۹۹۷ء) افتاد گان خاک (مترجم محمد پرویز، سجاد باقر رضوی)، لا ہور، نگار شات، ص۳۱ ۲۔ میکالے کے اپنے الفاظ ریہ ہیں:

"We must at present do our best to form a class who may be interpreting between us and the millions whom we govern \_\_ a class of persons, Indian is bloods and colour, but English in tastes, in opinions, in morals and in intellect."

( ٹی۔ بی میکا لے، ۱۸۳۵ء ، Macaulay's Minute ، مثموله میکا لے اور برصغیر کا نظام تعلیم (سیّد شبیر بخاری) ، لا ہور ، آئندا دب، ۱۹۸۷ء ص ۲۷)

"it is less a property than a strategy, and its effects cannot be attributed to an appropriation but to disposition, manoeuvers, tactics, techniques, functions."

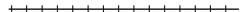
[۲۲۰۰۷] Foucault، (۲۰۰۷) Gills Deleuge] مترجم می آن ہارڈ)،انڈیا،کنٹی نیم ، ص۲۲] اسدمجمد خال (۲۰۰۷ء)، جو کہانیال کھیں،کراچی،اکادی بازیافت ، ص۲۰۱ ۱ میڈورڈ سعید کے اسینے الفاظ بیربیں:

".... It (orientalism) is, above all, discourse, that is by no means in direct, corresponding relationship with political power in the raw, but rather is produced and exists in an uneven exchange with various kinds of power, shaped to a degree by the exchange with power political (as with a colonial or imperial establishment), power intellectual (as with reigning sciences like comparative linguistics or anatomy, or any of the modern policy sciences), power cultural (as with orthodoxies and connons of taste, texts, values), power moral (as with ideas about what "we" do and what "they" cannot do or understand as "we" do).

[اور نینل ازم، ۱۹۹۵ء (۱۹۷۸ء) انگلینڈ، پنیگوئن پکس ، ۱۲۰) ۱۰ فرانز فینن ، (۱۹۲۷ء) ، How do we extricate our selves ، (ترجمه چارلس لیم مارک میم)، نیویارک ،گروپریس ، ۱۳

# شابإنه ومنصوفانه فكرى رجحانات اورار دوزبان وشعر

Darbaar and Khanqah have always been the two main sources of Urdu language and literature. In Muslim world, mysticism tasawuf developed as a reaction to and antithesis of the court. Therefore it had parallel but opposite pro-people thought, so it had been playing a role of leftist in its time and paradigm. In Muslim India, according to the same mystical tradition, it played an important role to develop Urdu language and put a strong impact on Urdu classical poetry. When Mughal state and its court language i.e. Persian declined, then the language of people i.e. Urdu was adopted by the royal family and upper classes with strong addition of Persian vocabulary. That is why many Urdu poets started to purify Urdu language to serve court indirectly. Up to Ghalib and Iqbal, persianized Urdu developed an altogether different literary Urdu language than the spoken Urdu language. But Indian mystic thoughts saved the pro-people identity of Urdu language.



یوں تو شہنشا ہیت اور نصوف کی تاریخ قبل اذمیجے کے زمانوں تک پھیلی ہوئی ہے کین حقیقاً ان کا عروج قرون وسطی کے کلا سیکی دور میں ہوا ہے۔ یہ دونوں نظام ایک سطح پر ایک دوسرے کے مخالف رہے ہیں کیونکہ ان میں سے ایک اگر سٹیٹ کا نمائندہ تھا تو دوسر اسوسائٹی کا قرون وسطی میں ان دونوں نظاموں کا اثر مذہب، اخلاق ،علم ،ا دب، فنون سمیت زندگی کے ہر شعبے میں اس قدر پھیل چکا تھا کہ بیاس عہد کی روح عصر اور لاشعور کا درجہ حاصل کر گیا۔ ان دونوں نظاموں نے جن تصورات و رجانات کو جنم دیا ان کے زیر اثر ادبی حوالے سے دوالگ اور مستقل روایات نے جنم لیا۔ یہ دونوں ادبی روایات اپنی اپنی سطح میرانفرادی خصوصیات کی حامل رہی ہیں۔

انسان تاریخ کے ابتدائی ادوار میں بھی چاند سورج کے بیٹوں اور بھی دیوی دیوتاؤں کی صورتوں میں سامنے آتار ہالیکن جب اس کی ذات کا شتکار معاشرے میں الوہی میں شکل اختیار کر گئی تو بیہ خداؤں اور لوگوں کے مابین خلیفہ کی صورت میں ایک نمائندہ بن گیا جس کے گرد نقد س احترام عقیدت اور پاکیز گی کا دائر مستقل قائم ہو چکا تھا اور اس کی ذات سے معاشرے کی خوشحالی یابد حالی کومنسوب کیا جانے لگا تھا۔ یوں شاہ کی شخصیت ایک ایسی پرشکوہ، پر جلال اور پر ہیں بہت ہستی بن گئی جوروحانی اور دنیاوی دونوں لحاظ سے اعلی و برتر تھی ''۔۔۔جس کے اعزاز میں مندر بنائے جاتے تھے، اس کی لوجا کی جاتی

تھی اورا سے خوش کرنے کے لیے اس کے نام پر قربانی کی جاتی تھی۔'(۱) عقیدت کے اظہار کے طور پراس کی خدمت میں نیاز اور نذرانے پیش کیے جاتے تھے۔''بادشاہ کی ذات کو اس قدر مقدس اور پا کیزہ خیال کیا جاتا تھا کہ اس کے خلاف سوچنا اور بغاوت کا خیال تک کرنا جرم سمجھا جاتا تھا۔'(۲) شاہیت کے ایسے الوہی نظریہ کے تحت شاہی دربار کا تصور کسی دیوتا کی عبادت گاہ سے کم نہیں تھا۔ لہذا دربار کی خاموثی و پا کیزگی، جلال و ہمیت، آداب ورسومات، عود ولوبان کی خوشبو، دربار یوں کی اطاعت وفر ما نبرداری ، محافظ فوج، امراء ووزرائجل وحرم، ہمیرے جواہرات، بادشاہ کا فرمان، تخت و تاج، عصاو خطابات، طاقت و جبروت، سخاوت و قبرسب مل کراس کی ہستی کو اعلی وارفع اور پر شکوہ و پر جلال بناتے ہیں۔ بابل و نیزوا، مصرو ہند، قیصر و کسر کی سمیت ایک کئی برعظمت بادشاہ تیں تاریخ کا حصہ ہیں۔

اموی خلفاء نے ''۔۔عملی طور پر حکومت چلانے کے لیے بہت ہی باز نظینی روایات کو انتظامی اداروں اور درباری رسومات میں اختیار کیا (جب کہ ایرانیوں کی مدد سے کا میاب ہونے والے عباسیوں نے)۔۔۔اپنے دربار اور اس سے متعلقہ اداروں کی ترتیب و تنظیم قدیم ایرانی روایات اور طرز پر کی۔' (۳) خاندان امیہ وعباسیہ نے قدیم روم وایران کی سلطنوں کی شاہانہ روایات کی جس طرح نقل کی رفتہ رفتہ ان کے اثر ات بھی ساج پر ماضی کی بادشاہ توں جیسے ظاہر ہونے گئے۔ ریاسی جبر، استحصال الوث کی جس طرح نقل کی رفتہ رفتہ ان کے اثر اتنہ و بھی نہوں گیا ہوں کی جا باد میاں وغیرہ جیسے بہلی شاہتوں کے اطوار تھے ویسے ہی یہاں کھسوٹ، تشدد، پابندیاں ، انصاف فروشی فوج گئی ، فقو حات ، نوآبادیاں وغیرہ جیسے بہلی شاہتوں کے اطوار تھے ویسے ہی یہاں کو میسوٹ میں نادی و کو رشو تیں دے کر قضا و قدر کا مسئلہ پھیلایا کہ جو بچھ ہوتا ہے خدا کے حکم سے ہوتا ہے۔ چوتھی صدی عیسویں طرف مذہبی لوگوں کو رشو تیں دے کر قضا و قدر کا مسئلہ پھیلایا کہ جو بچھ ہوتا ہے خدا کے حکم سے ہوتا ہے۔ چوتھی صدی عیسویں میں :

''۔۔۔اشاعرہ کے خیالات تمام دنیا پر چھا گئے جس نے بیہ خیالات پھیلا دیئے کہ خدا کے لیے عدل ضروری نہیں۔ بادشاہ خدا کا سابہ ہے، بادشاہ کی عزت اوراسکی تو ہین خدا کی تو ہین ہے۔ان خیالات نہیں۔ بادشاہ خدا کا سابہ ہے، بادشاہ کی مرحبہ کی بالکل خاتمہ کر دیا۔اخلاق پر نہائت اعلی درجہ کی کتابیں کھی کئیں کیکن اخلاقی مسائل کے عنوان میہ ہیں؛ حسان، تواضح بخو، سخاوت، تو بہ وغیرہ وغیرہ آزادی اورق گوئی کاعنوان اخلاقی کتابوں میں نہیں مل سکتا۔' (م)

الی استبدادی بادشاہ توں کے خلاف وسیع سطح پر بے چینی پھیلی اور کئی طرح کے رقمل سامنے آئے۔ زنجوں اور قرامطیوں جیسی کئی تحریکیں اٹھیں جوعدل ومساوات پرروز دیتی تھیں اورا نہی بنیادوں پرمعاشرہ قائم کرنا جاہتی تھیں، حکومتوں کے براہ راست رقمل سے بیخنے کے لیے ہر بات کو خفیہ رکھتیں اورا شاروں کنا ئیوں اور علامات وتشبیہات کا استعمال کرتیں:

''اگر چہ مشاہدہ حق کی گفتگو بادہ و ساغر کے ذریعے ہوئے گی مگر اس نے معاشر کو بدل ڈالا شلم و ناانصافی کے خلاف روک ٹوک، تقید کرنے کی جرائے تم ہوگئی اور معاشرہ راز وں اورا سراروں کی تہوں میں لیٹ کر اورسکڑ کرانی نہی صلاحیتوں اور توانا ئیوں کو کھو بیٹھا۔ ایک اور بڑا فرق جو پیدا ہوا کہ اٹل راز و اسرار کے جانے والوں کا ایک خاص طبقہ پیدا ہوا۔ جبکہ عوام اور عام پیروکاران کے حاشینشین بن کررہ گئے۔ آگے چل جانے والوں کا ایک خاص طبقہ پیدا ہوا۔ جبکہ عوام اور عام پیروکاران کے حاشینشین بن کررہ گئے۔ آگے چل کراس نے اس قدر جڑیں پکڑیں کہ رموز مملکت خویش خسرواں داننز کہہ کرعوام نے سیاست سے علیحد گ

یہ وہ حالات تھے جن میں تصوف کا ارتقا ہوا گویا تصوف کا میلان خلافت وجمہوریت کے بجا بے استبدادیت، مطلق العنانیت اور قدرت و جبروت کے رڈمل کے طور پر ہوا جس نے عملیت کا ایک نیاانداز اپنایا۔ صوفیا کی عدم فعالیت وخلوت نثینی عدم تعاون کے رویے کے طور پرا بھر کرسامنے آئی۔ '' چونکہ حکومت محض سیاسی اقتد ارکانام نتھی بلکہ اسے مذہب کی پوری پشت پناہی حاصل تھی اور حکومت کے ہر فیصلے پر فقہا وعلاء شریعت کی مہر بھی ہوتی تھی اس لیے اس کی مخالفت یا اس سے عدم تعاون کرنے والے حکومت کے ساتھ ساتھ اہل شریعت سے بھی وہنی اور جذباتی طور پر دور ہوگئے ۔علاء شریعت صوفیا کو ظاہری رسوم وعبادت سے کوتا ہی ہر شخ کے سلسلے میں موردِ الزام قر اردیتے تھے اور ان کے بعض عقائد کو غیر اسلامی بتاتے تھے۔صوفیا علاء کی' گندم نمائی اور جو فروشی' ظاہر پرتی اور تنگ نظری پر بھبتی کتے تھے۔شریعت اور طریقت کی طبح وہتے جوتی چلی گئے۔' (۲)

گووحدت الوجود کے زیراثر بایزید بسطامی بہت پہلے اناللہ کا نعرہ بلند کر چکے تھے جس سے شریعت وطریقت کی صورت میں شاہیت و ورعیت کی چپقاش کا پتہ چاتا ہے ۔ لیکن منصور بن حلاج تک آتے آتے تصوف Haves کے خلاف مالیہ Haves not کہ نمائندگی میں chalanging حیثیت اختیار کر چکا تھا۔ کیونکہ 'خلیفہ' وقت کی رائے کے برخلاف مالیہ اورخراج کی وصولی میں تشدداورظلم کا سکہ رائح الوقت تھا۔ ایسے میں حلاج کی سیاسی ہمدردیاں ان لوگوں کے ساتھ تھیں جوصاف اورخراج کی وصولی میں تشدداورظلم کا سکہ رائح الوقت تھا۔ ایسے میں حلاج کی سیاسی ہمدردیاں ان لوگوں کے ساتھ تھیں جوصاف سخری انظامیہ اور منصور بن حلاج کی رہائی کے لیے جبد آز ما تھے۔''(ک) آخر عام بلوا ہوا اور بغداد کے غریب لوگ خوراک کے گوداموں اور منصور بن حلاج کی رہائی کے لیے زندان کے درواز وں پرٹوٹ پڑے ۔ لہذا انا الحق کا نعرہ بغاوت کی آواز بن گیا جسلیب کر دینا ضروری تھا۔ اس موقع پر مولویوں کے فناوے اور ان کے ذریعہ سے قائم کر دہ ان کے خیر وشر کے معیارات کے صورت میں سامی مذاہب کے خلاف آریائی ذہن کی اس بغاوت کے ایم کر داریعت کا ساتھ دیتی نظر آتی ہے۔ تصوف کی صورت میں سامی مذاہر بریت سے خلاف آریائی ذہن کی اس بغاوت کے ایم کر داریعتی ایرائی تعلق صوفیا اور دوسرے اسلامی ممالک میں شریعت کی ظاہری جب سے شکرانے والوں کو خوفناک مصائب کا بھی سامنا کرنا پڑا۔

ہندستان پرمسلسل حملوں کے بعد جب وسطی ایشیائی ،افغانی اورا برانی مسلمانوں نے یہاں بادشا ہتیں قائم کیس تو

گویا انہوں نے شاہیت کا وہی روایق وتاریخی انداز برقر اررکھا۔اس پر مزید ہے کہ ہندستان کی مسلم باوشاہتیں بھی مقامی مسلمانوں کی قائم کردہ تھیں جس کے لیے انہوں نے مقامی طبقات پر اپنااثر مسلمانوں کی قائم کردہ تھیں جس کے لیے انہوں نے مقامی طبقات پر اپنااثر قائم کر نے کے لیے اپنے ریاسی وطبقاتی جلال و جروت اور شوکت وشکوہ کوزیا دہ شدت کے ساتھ اختیار کیا۔ مسلمانوں کے بطور حکمر ان وحملہ آور ہندستان میں آنے سے بیل ان کے تعلقات بحسثیت تاجریباں کے لوگوں سے قائم ہو چکے تھے۔ مسلم باوشاہتوں نے یہاں تجارت و معیشت کی ارتقا پذیرانظامی مرکزیت کو اپنے سیاسی افتدار کے ذریعے مزید متحکم کیا تاکہ ان کے فوائد کا دائرہ کارعالمی سطح پر ترکی و بحرہ روم کے ساحلوں سے لے کر بورپ کی منڈیوں تک بھیلا دیا جائے۔ اس تاکہ ان کے فوائد کا دائرہ کارعالمی سطح پر سیاسی مرکزیت اور فلری ونظری وحدت کوجن ساجی بنیادوں کی ضرورت تھی اس کے لیے دیگر عوامل کے ساتھ ساتھ فکر و فلسفہ اور ادب و فن کی شاہانہ و ریاستی سطح پر تگہداشت بھی ناگزیرتھی۔ یوں کہنا چاہیے کہ مسلم بادشاہتوں کے ویام کے بعد ہندستان کے مخصوص معاشی اور اس سے پیدا شدہ عوامل ومحرکات زبان وادب کے ایک نے ارتقا کی پیش بندی کررہ ہے تھے۔ لیکن ان بدیں حکمر انوں نے ذکور عوامل کی تشکیل کے لیے انہیں تقافتوں کارخ کیا جن کے وہ نمائندہ تھے۔ انہوں نے اپنے آبائی خطوں کی زبان و ثقافت کوبی بنیاد بنایا۔ اس لیے یہاں فارس زبان و ثقافت کے تعلق نمائندہ تھے۔ انہوں نے اپنے آبائی خطوں کی زبان و ثقافت کوبی بنیاد بنایا۔ اس لیے یہاں فارس زبان و ثقافت کے تعلق نمائندہ تھے۔ انہوں نے اپنے آبائی خطوں کی زبان و ثقافت کوبی بنیاد بنایا۔ اس لیے یہاں فارس زبان و ثقافت کے تعلق

داروں کےغلبہ واستحکام کے باعث اس زبان وثقافت کے اثر ات زیادہ گہر نے نظر آتے ہیں۔

صوفیا کی آمد کا سلسلہ بھی مسلمان تا جروں کی طرح مسلم حکومتوں کے وجود میں آنے سے پہلے ہی شروع ہو چکا تھا۔

یوں گویا ایران اور دیگر اسلامی ممالک میں موجود شاہیت و تصوف کا عمل و ردعمل ہندستان میں بھی نفوذ کرنے لگا۔ صوفیا کی خانقا ہوں کا ذکر پر تھوی راج کے عہد ہی سے ملے لگتا ہے جو پہلے چشتیہ پھر سہرور دید، پندر ہویں صدی میں قادریہ، شطاریہ اورعہد اکبر میں نقشبند یہ سلسلوں کے تحت قائم ہوئیں۔ بابا فرید گنج شکرہ شخ نظام اللہ بن اولیا، امیر خسرو، قطب اللہ بن بختیار کا کی، مولانا شمس اللہ بن تحلی منیری، شخ نصیراللہ بن چراغ دہلوی، بابا گیسودراز اورعہد اکبر کے باباسلیم چشتی کے علاوہ، شاہ حسین ، پیل مولانا شمس اللہ بن تحلی منیری، شخ نصیراللہ بن چراغ دہلوی، بابا گیسودراز اورعہد اکبر کے باباسلیم چشتی کے علاوہ، شاہ سین ، پیل سرمست، بلص شاہ ، شاہ عنا بیت جیسے بیشارا ہم نام اس حوالے سے گنوائے جاسکتے ہیں۔ شاہجہان اور اورنگزیب عالمگیر کے دور میں سوف ایک فطری وقومی ربحان کی طرف جسکا انداز ہ سرمدگی شہادت، داراشکوہ کے عقا کرما پنیشد کی طرف جھکا و اور اہل شریعت کی شدت پیندی اور فلا ہر برتی کی مخالفت سے اس دور کے ربحانات سے ہوتا ہے۔ یہی وہ وقت ہے جب شاہیت اور تصوف دونوں اپنے کلا سیکی دور کے آخری مرحلوں کی طرف رواں دواں تھے۔ اسی دور میں ہندستان کی وہ لیگوا شاہیت اور تصوف دونوں اپنے کلا سیکی دور کے آخری مرحلوں کی طرف رواں دواں تھے۔ اسی دور میں ہندستان کی وہ لیگوا فرائی بنیاد پر تفکیل یا نے والے ادب کا دور عروج یہاں کی شاہیت کے دورز وال میں سامنے آیا۔

گیا۔ لیکن اس زبان کی بنیاد پر تفکیل یا نے والے ادب کا دور عروج یہاں کی شاہیت کے دورز وال میں سامنے آیا۔

گوتم بدھ ہے لے کرمیر تقی میر تک ہندستان کا معروض یہاں صدیوں سے قائم طبقاتی ساجی و معاشی ڈھانچے اور مابعد طبیعاتی نظام کے باعث صوفی تحریوں کے لیے ہمیشہ سود مندر ہاہے جن کی فکری بنیادوں میں' ۔۔۔ویدانت،اشراقیت، اشراقیت، اوارابن عربی کے وحدت وجود میں بنیادی اصول اور قدریں مشترک ہیں' ۔ (۸) جواسے عالمی صوفیا نہ تحریکوں میں ایک انفرادی فکری شنا خت بھی مہیا کرتی رہی ہیں۔ گو وحدت الوجود ایک سریانی نظریہ ہے لیکن اپنی وسعت اور ہمہ گیری کے باعث سے صوفیا نہ فکر کا مرکزی نکھ درہی ہے اسی لیے ابن عربی اور سوفیا نہ فکر کا مرکزی نکھ درہی ہے اسی لیے ابن عربی اس کی مخالفت کسی نہ کسی شکل میں ہمیشہ درہی ہے اسی لیے ابن عربی اور شخصور بن حلاج اور شخصور بن علاج الدین مقتول سمیت دارا شکوہ اور سرمد کی جان لینے سے بھی گریز نہیا گیا۔ مگر ہندستان کے آریائی مسلمانوں نے اسے پر جوش سطح پر اپنایا کیونکہ ان کی فکری روایات میں سریان کا تصور صدیوں نہیں اس ہمداوست نظر ہے کا پر چار کیا۔

سے رچا بسا ہوا تھا۔ ایران کی طرح ہندستان میں چشتی فرقے نے تمام ہندستان میں اس ہمداوست نظر ہے کا پر چار کیا۔ ہندستان میں شاہیت وتصوف کے مابین عمل وردعل کی مختلف شکلیں قائم رہیں جو مختلف اور ارمیس ورشن خیال اور راسخ العقیدہ ہندستان میں شاہیت و تصوف کے مابین عمل وردعل کی مختلف شکلیں قائم رہیں جو مختلف اور ارمیس ورشن خیال اور راسخ العقیدہ

قو توں کی طرف ریاست کے رویے کا وقباً فو قباً اظہار تھیں ۔اس کشکش میں اگرا یک طرف حکمرانوں کی تخت نشینی میں معاونت اورخانقا ہوں کی تعمیر دکھائی دی ہے تو دوسری طرف کشدگی اورصوفیا کاقتل بھی نظر آتا ہے۔صوفیا کا کر دار ترکیبی روپے کے حوالے سے فلسفہ وحدت الوجود ، انسان دوستی ، روایت گریزی ، آزادی پیندی اور روثن خیالی کی صورت میں واضح رہا۔ ریاست وعلاء کے ساتھ چیقاش میں مجموعی طور بران کا رویہ معتدل رہا۔صوفیا کا اس نظام سے عدم اطمینان ریاست وشریعت سے متعلق ان کے تصورات وتعلیمات اور دکھ پیندی وغیرہ ہے بھی عیاں ہے۔انہوں نے''۔۔۔ جا گیردارانہ نظام کی بنیادی قدروں سے جن میں سکہ بند ندہب اور شریعت بھی کسی حد تک شامل ہے، الگ ہٹ کر جذبہ وفکر کے نئے راستے ڈھونڈنے کی کوشش کی۔''(۹) گوآج بہ کہا جاتا ہے کہ''صوفیانے استبدادی نظام کےخلاف جوراستہ نکالاوہ یہ کہ نظام کوتبدیل کیے بغیراس کے خلاف بغاوت کیے بغیرافرادکوسکون واطمینان فراہم کیا جائے۔اوران کے مادی وسائل کی کمی کوان کے روحانی درجات بلندکر کے پورا کیاجائے۔''(۱۰) کیونکہ عہدوسطی میں جا گیردارانہ دور کے کم ترقی یافتہ پیداداری آلات اور طریقوں کے باعث نظام میں دورحاضرجیسی انقلابی تبدیلی ہااس کاشعور ناممکن تھا۔اسی لیےصوفیاسمیت اس عہد کے دیگر انقلاب پیندوں کے ہاں ساسی حوالے سے انقلا بی وطبقاتی شعور کا عہد حاضر کے مقالبے میں خام رہنا ناگز برتھالیکن پھر بھی صوفیا کی خانقا ہیں کسی نئی راہ کے متلاثی باغیوں کی مراکز بنی رہیں ۔متصوفانہ فکر کے تحت نئی راہ کی اس تلاش نے جس مابعدطبیعات کی تشکیل کی وہ مذر بعہموت نورِمطلق سےاتصال تھی۔معاثی وساجی سطح رتبد ملی کی یہ آرز وموت کیصورت میں مساویا نہ سطح برشاہ وگدا کے ایک سےانحام سے طاقت فراہم کرتی رہی۔اگر شریعت،مُلا اور رہاست کی تکون پر استوار شاہیت قانون بعقل،تعصب اور جبریت کے ر جحانات کی نمائنده تھی تو وہیں طریقت،تصوف اورعوامیت کی تکون پرایستادہ خانقاہ تربیت، وجدان،انسان دوتی اورآ زادی کے رجحانات کوفروغ دیتی رہی ۔ ساع ورقص کے علاوہ رسوائی وجنوں ،عشق ومحت اور شراب ومستی کے تذکر ہے،مصاحب و ناصح برطنزاورز ہدوعمادت کامضحکہ، کفر ورندی سے رشتہ وغیرہ جا گیردارانہ قدروں سے بغاوت اوراقدار کے حوالے سے شاہبت پیند مذہب وریاست کے جبر کےخلاف نئی راہ کی تلاش کاعمل دکھائی دیتے ہیں جو کلا سیکی اردوشاعری کا بھی غالب موضوع رہے ہیں۔

ہندستان کے مسلم عمر انوں نے ہندستان کی مقامی زبانوں کے برکس فاری زبان کوسر کاری حثیت دے کراپئی طبقاتی حثیت اور مقتر رشخص کو بھی اجا گرکیا۔ زبان ثقافت کا نیو گئیس ہوتے ہوئے ثقافی امپر بلزم کے قیام میں بھی بنیادی کر داراداکرتی ہے۔ چونکہ عوام فاری سے ناواقف سے اس لیے عکر ان اور دعایا میں ایک بڑی فیج قائم رہی۔ ''۔۔۔ فاری دانی سے سرکاری ملازمتیں بھی آسانی سے ملتیں اور تقرب شاہی کا بھی بیا یک اچھا ذرایعہ ہوا'۔ (۱۱) اس لیے بعض مقامی طبقات میں مفاوات کے حوالے سے مخصوص نفسیات کی تفکیل ہوئی۔ جنہوں نے ان جمله آوروں کی نفسیاتی، طبقاتی، ثقافی اور مادی طلب کو پوراکر نے کے لیے اپنی خدمات پیش کیس جے ثابوں نے نذرو نیاز، وظا نف وتحائف اور انعام اکرام کے ذریعے سے نواز السی صورت حال کوفاری علاقوں سے مسلس آنے والے حکم انوں کے ہم وطن شاعروں ، عالموں ، فذکاروں اور دوسر بے لوگوں نے اہم کر دار ادا کیا۔ عرفی ، فیضی ، ابو الفضل ، ظہوری ، کلیم ، بیدل ، حزیں وغیرہ جیسے شعراء پر شمتل ہندوستان میں ' سبک ہندی'' کے نام سے فاری شاعری کی روایت اسی کا تسلس تھی۔ پر وفیسر محمود ہر بلوی کے بقول :'' ایشیا میں علوم و ننون حکومت ہندی'' کے نام سے فاری شاعری کی روایت اسی کا تسلس تھی۔ پر وفیسر محمود ہر بلوی کے بقول :'' ایشیا میں علوم و منون ہیشہ ہی سرکار دور بارسے وابستہ رہی جس کی سر برستی ہمیشہ ہی سرکار دور بارسے وابستہ رہی جس کی سر برستی ہمیشہ ہی سرکار دور بارسے وابستہ رہی جس کی سر برستی ہمیشہ ہی سرکار دور بار سے وابستہ رہی جسے فاری الفاظ کی صورت میں اپنی مذہبی اصورت میں اپنی مذہب سے اخذ کیں ۔ بھول رام ہابو سکسید نہ '' دلی زبان میں جو کسی مورت میں اپنی مذہب سے اخذ کیں ۔ بھول رام ہابو سکسید نہ کہ کہ کور کی مزانہ کی صورت میں اپنی نور کور کی جاتوں کور کی مزانہ کی صورت میں اپنی ہوئی کی اور اظر اف کے شہود دیہات میں محدود ہوتی جاتی تھی کور کور کی مزانہ کی در فارور معزز شہری لوگوں کور گی مزانہ کی مور کی مراز اف کے شہر فا اور معزز شہری لوگوں کور گی مور الفاظ کور کی مراز اف کے شروا کی مور کی مور کی کی در الفائل کی مور کی مور کی مور کی مور کی مور کیسے معروبی بھور گی مور کیاں میں مور کی مور کی کی مور کی مور کی مور کی کی مور کی کی مور کی میں کی مور کی مو

آتا تھا۔"(۱۳)ایک اور جگہ لکھتے ہیں: الہذااردو'۔۔۔شاعری اپنی اصلیت بھول گئی اس کو اپنے ملک کی تشبیهات سے نفرت پیدا ہوگئی اور اپنے وطن کی حسین سے حسین چیزوں کی قدر کرنے کا احساس تک اس سے فنا ہو گیا۔ (۱۴) اس حوالے سے سعد اللہ گلشن کا شاعری کے حوالے سے ولی دئی کو دیا گیا مشورہ قابلِ غور ہے کہ''ایں ہمہ مضامین فارسی کہ بیکا را فنادہ اند درریختہ خود بکار بیر، از تو کہ محاسبہ خواہد گرفت۔''(۱۵) یعنی بیہ جو فارسی کے اپنے مضامین موجود ہیں انہیں اپنے ریختہ میں استعال کروتم سے کون پوچھے گا؟''نہایت قابل غور ہے۔ اس کے بعد تو غالب واقبال تک ہمارے شعراء کی فارسی شاعری کی ایک پوری روایت قائم ہوئی۔

بقول ڈ اکٹر غلام حسین ذوالفقار:

''فاری مغلوں کی شوکت و تجل کا نشان تھی جب شوکت و تجل ہی رخصت ہونے لگی تو فارس کا عروج واقتدار کیونکر قائم رہتا۔غربت و بے چار گی کا ساتھ دینے کے لیے اب اس زبان نے اپنی خدمات پیش کیس جوعوام کے جھوپنز وں میں پرورش پاکر شباب کی منزلوں میں قدم رکھ بچکی تھی۔۔۔اب ان (اہل فن ) کی پناہ گاہیں فقراء کے کاشانیں اور درویشوں کے آستانے تھے جن کا ماحول شاہی دربار سے زیادہ عوامی زندگی کے قریب تھا۔اس لیے شاعروں کو بھی ایسی زبان کا سہارالیا پڑا جوعوام الناس کی زبان تھی۔'(11)

دلی کے نئے شہری عوام کی طرح روہ پلیے ،مریٹے، جائے وغیرہ بھی مقامیت کی ترجمان نئ لینگوا فرا نکا کے نمائندہ تھے۔ جب ان کی تحریکیں اورنئی خود محتار ریاستیں قوم برستی ومقامی عناصر کی طاقت کے طور پر ابھریں تو ہندستان میں شاہیت کمزور ہوگئی جس نے فارسی زبان کوبھی اس کے مقام ومرتبہ ہے گرادیا۔ نئے حالات میں ''اب بادشاہ اوراس کا درباراس قابل نہیں رہے تھے کہ شعرااوراد با کی سریرستی کرسکیں اس لیے اہل قلم اب در بار ہے نکل کرروز گار کی تلاش میں عوامی ہنگامہ خیز زندگی میں آئے اس نے انہیں دریاری ماحول کی مصنوعی زندگی سے نکالااور تکلیفوں اور مصیتیوں نے انہیں حقیقت پیند بنادیا۔''(۱۷) قدیم شعرائے اردوسب بڑے فارسی دان اور فارسی کے کہنہ مثق شاعر بھی تھے جب ان کے' وظفے' بند ہوئے تو یہ بھی عوام کی زبان کی طرف متوجہ ہوئے ۔ جاتم ، آبرو ، آرز والسے ہی شاعر تھے لیکن پھربھی انہوں نے اس عوا می زبان میں فارسیت کورواج دیا۔مغلوں کےطبقاتی معاشرے میں جب امراء کے سامنے فارسی زبان چھوڑنے اوراردو زبان کواپنانے کا مسلہ آیا تو بھی انہوں نے''حسب ونسب کی یا کی اور خالص خون'' کے تصور کے تحت اسے خالص کرنے کاعمل نثر وع کر دیا تا کہان کی طبقاتی انفرادیت برقراررہے۔اسعمل کوولی کے بعد کے شاعرخان آرز وہی نے تیز تر کیااور عام ارد واوراد بی اردومیں ختم ہوتی خلیج کی جگهاردوئے معلیٰ کی بنیادر کھی۔اس سے ایک در بارز دہ اوراشراف پینداردو کی تشکیل کا وعمل شروع ہوا جودوسوسال پرمحیط رہا، جس نے اردو کی شکل ہی بدل دی۔ یہ کام عوامی ومقامی زبانوں کے الفاظ کی جگہ عربی و فارسی کے الفاظ اپنا کر کیا گیا۔اس دائر ہے کو''اہل زبان'' کا تصوریدا کر کے مزید تنگ کر دیا گیااور پھرانشاءاللہ خان نے فیصلہ دیا کہ''۔۔۔یادشاہوں اورام اء اوران کے درباریوں اور حاضر باشوں سے اردو کی سندلینی چاہئے ۔''(۱۸)اسی سلسلے میں شاہ حاتم کوایک بڑا شعری دیوان لکھ دینے کے بعد خیال آیا کہ اپنی شاعری کومکروہ، سبک اور مبتند ل عوامی الفاظ سے پاک کر کے دیوان زادہ کی تشکیل کی حائے۔ ۲۰۸۱ء میں سیدانشائے'' دریائے لطافت'' دہلی کی زبان کو (محلّہ مغلیورہ کی اردو کے علاوہ )متنداز فصیح قرار دیا۔ جبکہہ اس عہد کی عام اردو کا ایک نمونہ خوداس کے دیباہے میں کچھ یوں ہے:''میں نے کھا کے ،کرولی کر کے کہا کہ میں ہنٹر جاتا ہوں۔ س کے بچارے نے چاریسیے تھیسے میں سے کڈھ کے دیئے کہاس دا کچھ بجارسے لے کے منھوچ ڈالدے جانا۔''لیکن سید انشااسی زبان کو کہتے ہیں کہ ''ایں زبان اکثر جاہلان وعوام شہراست' ۔اسی طرح ناسخ کے ہاں بھی تطبیرار دو کے زعم میں''جن اورمہندی کے رنگ'' کی جگہ' صنم اور رنگ حنا'' جیسے الفظ معتبر کھیرے۔ ''ہر چنداردوزبان کواپنے سرچشموں سے دور لے جانے کے عمل کواصلاح زبان کا نام دیا جاتا ہے۔ مگر فی الحقیقت حاتم سے لے کرنائخ تک اورزبان کی تطبیر واصلاح میں خرابی کی ایک صورت بھی مضمرتھی۔ بیاردوکو اس کے عوامی اور مقامی رنگوں سے اور ذائقوں سے محروم کردینے کی شعوری کوشش تھی'۔ (19)

اس دور کا فارسیت زدہ اردوشعروا دب بنیادی خیال ،موادو ہئیت ،تشبیهات واستعارات ،اسلوب واصناف وغیرہ ہرحوالے سے فارسی ادب کی نقالی محسوں ہوتا ہے جس پر درباری رجحانات کے اثرات کاغلبہ تھا جن کے تحت غالب کو بھی بعدازاں اسی فارسیت پیندروایت کے تحت یہ کہنا مڑا تھا کہ: گیڈراز مجموعہ اردو کہ بے ربگ من است

ایسے میں بھی صوفیاء ایک عام ہندستانی کی زبان ہی میں اپنامانی اضمیر اداکرتے نظر آتے ہیں کیونکہ کلاسکی اردوشاعری میں مستعمل زبان بہت کم عامة الناس کی زبان رہی ہے جبکہ اردوادب پرشرفاء کی اردوئے معلی کا قبضہ تھا حتی کہ نظیرا کبرآبادی جیسے اہم شاعر کواس کی شاعری کے موضوعات، زبان اوراسلوب کی وجہ سے اسے لچر، پوچ اور عامیا نقر اردے کر نظرا نداز کیے رکھا۔ مجنون گور چپوری کلصتے ہیں۔ ''اردوشاعری نے نظراء اور مشائخ کے ہاتھوں پرورش پائی اور بالغ ہوکر بادشاہوں اورامیروں کی منظورِ نظر بنی، خانقاموں میں اس کا بچپن گزرا اور محلوں مین جوانی ''(۲۰) پوں نہ صرف نئی لینگو افرائکا کی اردو جہت اردو کی تشکیل میں صوفیا نے بے شار حصہ لیا بلکہ زبان کے ارتقا کے الگے مرحلے یعنی ادبی رجی نات کو بنانے میں بھی کر دار ادا کیا لیکن جب زبان اس قابل ہوگئ کہ وہ علمی ثقالت اور جذباتی لطافت کوسہار سکے تو اسے زوال آمادہ با دشاہوں اور امراء نے اپنے اظہار کا ذریعہ بنالیا۔ اس طرح ادب میں دومتو از کی رجی نات ساتھ ساتھ چلتے رہے۔ جن میں سے ایک کا منبع خانقاہ بنتی ہے اور دوسرے کا دریار۔

فاری پرست شاہیت کے برمکس بیقو می عناصراور متوسط طبقے کی نظریاتی وسیاسی مساوات کے لیے تمنااور تگ و دوکی متصوفانہ فکر بات ہی تھی جن کے بتیجے میں صوفیا نے نئی لینگو افرا انکا کی تشکیل میں بنیادی کر دارادا کیا مختلف نداہب، بولیوں اور نقافوں پر مشتمل ہندستانی عوام ، فقراء اور صوفیا کے ہاتھوں پلنے والی لینگو افرا نکا بذات خود ترکیبی رویے کی مثال تھی جو ہر طبقے ،گروہ اور جمیعت کی زبان کی ترجمانی کرتی تھی۔ اس لیے عوامیت ، روثن خیالی ، رواداری ، اور وسیح الممثر بی کے عناصر اس کی اساس میں شامل ہیں۔ انہی عناصر نے اردوادب اور خاص طور پر شاعری میں بھی اسی فضا کی ترویج کی۔ مگر جب شاہی دربار نے اپنے انحطاط سے مجبور ہو کرعوام کی اردوزبان کو اپنایا تو اس کی فارسیت پسندتر اش خراش کر کے اس کے کردار کو بھی دربار نے اپنے انحطاط سے مجبور ہو کرعوام کی اردوزبان کو اپنایا تو اس کی فارسیت پسندتر اش خراش کر کے اس کے کردار کو بھی درباری ربحانات کی نمائندہ غزل جیسی صنف بھی روثن خیالی ، انسان دوئتی اور وسیع المشر بی کی روایت کو بھی ردنہ کرسکی۔ کلا سیک اردوغزل میں ناصح ، زاہد ، ملا، شخ وغیرہ کی مخالفت کی صورت میں مملائی حاکمیت ، شریعتی جراور نہ ہی تگ نظری کی مخالفت ایک مستقل روایت رہی ہے ۔ وربیال کے فلو فلہ بی سامی و ڈھانے میں صوفانے فکری روایت کا تقیمے تھی۔

حسین، سلطان باہو، وارث شاہ، بلھے شاہ کے علاوہ شخ پیملی منیری اور حضرت گیسو دراز کے علاوہ بھگتی صوفیاء نے بھی ''۔۔۔فارسی ،عربی اورسنسکرت کے مقابلے میں دلی بولیوں کواہمیت دی''(۲۲) جنہوں نے اردوز بان اور اردوشاعری کی فکری روایت میں بنیا دی کر دارادا کیا۔

بھگتی صوفیا کی تحریک ہندستان میں مسلم بادشاہتوں کی ہمہ گیرمعاشی سیاسی انتظامی وحدت کا فکری نتیجہ بھی تھی اس وحدت کے فکری رویے کے ساتھ ساتھ بھکتوں کے ہاں ثقافتی حوالوں سےعوام اور دھرتی کے ساتھ جڑت بہت شدیدتھی۔ البذا انہوں نے ہندستانی لینگوا فرا نکاہی میں شاعرانہ سطح بیعوام سے ابلاغ کر کے لسانی وفکری سطح پروحدت کے ممل کو گہرا کرنے کی کوشش کیا۔لیکن دکن میں جب بہمنی ، عادل ثناہی اور قطب شاہی وغیر ہجیسی مقامیت پیندمسلم سلطنتیں قائم ہوئیں ُتوان کے خلاف د کی کے فارسیت پیند حکمرانوں نے مسلسل فوج کشی کی۔ یہاں بھی ایرانی تہذیبی بلغار نے مقامیت پیندر جمان کی راہ ر د کی ۔جس کے باعث اردوشاعری کے دئنی دور کے آخر میں فارس کا اثر بھی دکھائی دیتا ہے۔ جب دلی کی مغل حکومت نے دکن براینا تسلط مکمل کرلیا تو به اردوشاعری بر فارسی غلیے کی تنجیل کا بھی اظہار تھاجو و کی وسودا سے ہوتا ہوا غالب واقال تک پھیلا ہوا نظرآ تا ہے۔اسی لیےعہد دکن کی زبان کو ہمارے اکثر ادبی تاریخ دان اردو کی بجائے دکنی یاد کنی اردو لکھتے ہیں کیوں کہان کے نزدیک حقیقی اردود لی کے دکن پرتسلط کے بعد دکنی میں فارس کی آمیزش اور مقامیت کی مغلوبیت سے شروع ہوئی گوماان کے نزدیک اردو کی تشکیل ہندستان کی نئ لینگو افرا نکا ہے انح اف اور شاہیت پینداساس برہوئی۔اس طرح سے متوسط طقے سے تعلق ر کھنے والے ادب برورا نی نفساتی مغلوبیت کا اظہارا پناتعلق جنوبی ہند کی مقامی مسلم روایت سے جوڑنے کی بحائے ثالی ہند کی بریسی وتوسیع پیندمسلم روایت سے جوڑ کر کرتے ہیں۔اسی لیے عربی و فارسی کے لیے ہندی اورمقامی لسانی ،فنی اور تہذیبی اثرات کے اخراج کی صورت میں اردو کی تطهیر کاعمل مسلسل جاری رہا۔ انشاء وجرأت کی لسانی تر اش خراش ، غالب کا خود کو فارسی کے ساتھ جوڑ نااور داغ کی'' اردوئے معلیٰ'' کوسارے ہندستان کی زبان بنانے کی تمنا اردوادب پر دربار کے اثرات و ر جمانات کا واضح ثبوت ہے۔ یوں وہ سفر جوعہد سلاطین میں امیر خسر و نے فارسی سے ہندستانی تہذیب کی طرف ثر وع کیا تھا مغلیہ زوال کے آخری مرحکے میں الٹا ہو گیا جو کے اس انحطاط ہی کاسب بھی تھا۔

ہے۔ محبوب کا ناز ونخرہ ،غضب، ادا، ناراضگی پہلوتہی اور کوچۂ قاتل، وقیب اور محتسب کی علامتوں کے علاوہ طوائف کے ہرجائی پن، نازِ دلبری اور اندازِ سفا کا نہ کے جوروپ اردوشاعری میں ابھرتے ہیں اس کے پس منظر میں مطلق العنان باوشاہ کا نصور ہے جو کسی ضا بطے اور آئیں کا پابند نہیں ہے جو کسی خوش ہو کر دنیا کی دولت لٹا دیتا ہے اور کبھی رنجیدہ ہو کر قہار و جبار کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ غزل کے بنیادی موضوعات مثلاً عشق مجازی اور عشق تھیتی کے تصورات دربار اور خانقاہ کے رجحانات کی عکاسی کرتے ہیں صوفیا نہ فکری روایت نے اردوا دب میں عشق کے تصور کو بہت وسعت دی اور اسے خدا ، کا نئات اور انسان کی مباحث کا مرکزی نکتہ بنا دیا۔ گووہاں عشق حقیقی کا اظہار مجازی معنوں میں ہوتار ہالیکن اس میں بھی ایک وقار اور رکھر کھا وُر ہا۔ بطور انسانی مرکزی نکتہ بنا دیا۔ گووہاں عشق حقیقی کا ایک اہم موضوع رہے ہیں لیکن '' ۔ ۔ ۔ جیسے جیسے درباروں میں ادنی درجے کے مذات کی سریسی بڑھی اس کے ساتھ ساتھ شاعری کا ایک اہم موضوع رہے ہیں لیکن '' ۔ ۔ ۔ جیسے جیسے درباروں میں ادنی درجے کے مذات کی سریسی بڑھی اس کے ساتھ ساتھ شاعری کا ایک اہم موضوع رہے ہیں لیکن '' ۔ ۔ ۔ جیسے جیسے درباروں میں ادنی درجے کے مذات کی سریسی بڑھی اس کے ساتھ ساتھ شاعری کا ایک اہم موضوع رہے ہیں لیکن '' ۔ ۔ ۔ جیسے جیسے درباروں میں ادنی درجے کے مذات کی سریسی بڑھی اس کے ساتھ ساتھ شاعری کا ایک اہم موضوع رہے ہیں لیکن '' ۔ ۔ ۔ جیسے جیسے درباروں میں ادنی درجے کے مذات کی سریسی بڑھی اس کے ساتھ ساتھ شاعری کا مذات بھی بگڑتا گیا'' (۲۳)

جب شاہی در بارعیش پرستیوں کا مرکز ہے اور وہاں طوا کف کو ایک خاص اہمیت حاصل ہوگئ تو اردو شاعری میں عشق مجازی ہے شاہی اور اعلٰی جمالیاتی احساس رخصت ہوگیا۔ کلاسیکی غزل، مثنوی، رخیتی، واسوخت سب کا مرکزی نسوانی کر دار طوا کف کا روپ دھارے ہوئے ہے۔ یوں عاشق اور محبوب کا تعلق بھی بہت بازاری ساہو گیا جہاں محبوب کی وفا، قربانی اور خلوط کی تصویر کشی کواہمیت حاصل ہوگئی۔ بیعیش پہند درباری روایت ہی اور خلوط کی تصویر کشی کواہمیت حاصل ہوگئی۔ بیعیش پہند درباری روایت ہی کا سلسل تھا جس نے عشق کو ہوس میں بدل ڈالا اور محبوب کی سرایا نگاری، معاملہ بندی، ناز وا داوغیرہ طوا کفا نہ رنگ لیے ہوئے تھی۔ بقول پروفیسر محمود پریاوی:

''دکھنو میں بیا یک طرح دستور بن گیاتھا کہ وہاں ہرامیر کی سرکار میں اردوشاعراورشاعر کی سرپرتی اس سرکار کے وقار میں ایسائے کا باعث بھی اس طرح کوئی معروف اردوشاعراک بھند ورباری اثرات ہے محفوظ ندرہ سکا۔۔۔ مادی اور جسمانی محبت کا بیبا کا نہ اظہار موضوع شاعری بنا اور روحانی و آفاقی رومانیت و تغزل کے بجائے ،خواہش نفسانی کی پخیل اور شہوانی تلذذ کے حصول کا بے دھڑک اظہار مروح ہوا۔۔۔بادشا ہوں اور امراکی بیندیدگی معارشاعری ٹھرے اور فحاشی معمول بن گئے۔' (۲۲)

جوگوئی کا رجحان بھی خالصتاً درباری رجحان کی نمائندگی ہے۔ یہ درباری گھ جوڑ اور سازشوں کے اثرات کا واضح نتیجہ تھا جو شاعرانہ رقابتوں کی صورت میں جلوہ گر ہوئے''۔۔۔دربارداری کے مذموم اثرات نے شعرا کے باہمی تعلقات کو بھی سخت مسموم کیا جی کی مشاعر ہے اکھاڑ ہے بہ کی تعلقات کو بھی سخت مسموم کیا جی کہ مشاعر کے اکھاڑ ہے دیا گئے۔۔۔شعرا نے اپنجر یفوں کوزک پہنچا نے اور انہیں شکست دینے کے لیےنت خوانات شاعری دریافت کے مثلاً جوگوئی ۔۔۔'(۲۵) سیدانشاء وسودا کی جوگوئی گالی گلوچ، ناشائتگی بخش نگاری، بدگوئی اور بدکلامی بہترین مثالیں ہیں۔ مثنوی کے حوالے سے اگر ایک طرف مثنوی کی صوفیا نہ روایت رہی ہے تو دوسری طرف مرزا شوق کا کھنوی کی جنسیت وابتدال سے بحر پور مثنویاں بھی تھیں۔ مثنوی میں شاہیت و متصوفا نہ رجحانات ساتھ ساتھ چلت رہے گرمثنوی کا منبع اپنے ارتقا اور رجحان کے حوالے سے دربار ہی رہا جن کا عروح مغل عبد سے قبل بھی سلطنت کے درباروں سے لے کرکھنوی درباروں سے لے کرکھنوی درباروں سے لے کرکھنوی درباروں شہرایوں کے کردار عام رہے ہیں۔ میرخسن نے اپنی مثنوی بادشاہ کے مناظر، حسن و حضور پیش کی تو میرتقی جیسے شاعر نے بھی نواب آصف الدولہ کی شادی اورشکاری تفریحان کو میٹنویوں کا روپ دیا۔ اس طرح مضور پیش کی تو میرتقی جیسے شاعر نے بھی نواب آصف الدولہ کی شادی اورشکاری تفریحان ور دربار فطری طور پر لازم و ملزوم ہیں ایرانی شیعہ تعلق کی بنیاد پر مرشید نگاری نے دکنی و کھنوی درباروں میں دربار کے تمام تر رجانات کا نمائندہ ہوتا ہے جس میں دربار کا پرتھنع اور پرشکوہ مزاح داخل ہوتا ہے۔شوکت لفظی اور برشکوہ مزاح داخل ہوتا ہے۔شوکت لفظی اور برشکوہ مزاح داخل ہوتا ہے۔شوکت لفظی دربار سے عاری گھن گرح باوشاہ کے جاہ و جال کی نمائندگی کرتی ہے '' نہ غالباً واحد صنف ہے جو خالصتا ' آورو' بی قصیدہ دربار کے تمام تر رجانات کا نمائندہ ہوتا ہے جس میں دربار کا پرتھنع اور پرشکوہ مزاح داخل ہوتا ہے۔شوکت لفظی ' آورو' بی

'آ ورد' ہے'' (۲۲) گویااس میں مقصد صرف بادشاہ کی خوشامد کر کے اس کی خوشنودی حاصل کرنا ہوتا ہے۔لہذااس کے لیے کسی سے جذیب اور خلوص کی ضرورت نہیں ہوتی۔

پے جدب ان تمام درباری رجحانات کے برعکس صوفیا نہ روایت غزل، قصیدہ ، مثنوی ، ہجو، رزمیہ وغیرہ سے خالی تھی۔ کیونکہ ''۔۔۔ مخصوص ادوار میں مخصوص اصاف کی ترقی یا تنزلی میں دربار اور شاہ کا بالواسطة معلق ضرور رہا ہے''۔ (۲۷) متصوفا نہ روایت کا حامل ادب محبت ، انسان نوازی ، خلوص ، جذبہ اور صدافت کی فراوانی اور عوام الناس تک رسائی کے رجحان سے مزین رہا ہے۔ جبکہ درباری رجحان نے تصنع ، پرکاری ، صنائع بدائع ، دوراز کارتشیہات ، مشکل پندی ، آورد ، بے روح خار جیت ، ب جوڑ فارسیت و عربیت ، رعایت نظی اور میکا نیت کورواج دیا۔ چونکہ صوفیا نہ روایت کا حامل ادب بیئت کے بجائے مواد پر زور دے کراپئی کمٹمنٹ کی وجہ سے ادب کے افادی پہلو پر زور دیتا رہا۔ لہذا ان کے ہاں ایہا م گوئی کی طرح مضمون آفرینی ، صنعت گری ، خیال بندی وغیرہ کی مصنوعی فضائیں قائم نہیں ہوئی ۔ بقول ظمیر کا تمیری :

''تخت وریاست میں گدی نشینی تھی تو شعر میں کیوں نہ ہوتی اگرفن شعرعام ہوجا تا تو شاعر کے کسب کمال میں رخنے پڑجاتے کا سیکل عروض و بحور کی پابندی مشکل قوانی کی تلاش ، باریک سے باریک موضوع پر خیال آرائی ، شاعری کوحساب کا سوال بنا دیا۔۔۔ یہی وجہتھی کہ اس عہد کی شاعری شاہی طبیعت کی پابند ہوکررہ گئی۔۔۔شعروا دے افیونی کا خواب بن کررہ گیا ، الجھا ہوا واقعیت سے دور'' (۲۸)

گو عام ہاجی زندگی مشقت ، گفتن ، جر ، مفلسی ، محرومی اور تخی سے عبارت تھی گر دربار سے وابسۃ آسود گیول اور خوشخالیول کے نفسیاتی اثرات کے تحت شاہ پرست رویوں کے حامل ادباء وشعراء نے جن موضوعات اور پیرائیدا ظہار کا انتخاب کیا وہاں گئیش ، مجبوب ، عشق ، جسمانی نشاط ، جنس ، سرایا وغیرہ کو موضوع بنایا گیا۔ بقول مجنون گور کھپوری ''ادب چونکہ معاشرتی حالات ومیلانات کا آئینہ ہوتا ہے اس لیے وہ بھی اسی کم تعدا دفراغت نشین اور ذی اقتدار جماعت کی نمائندگی کرتار ہا جس کو اشراف کہتے ہیں ۔'' (۲۹) شاہیت کے زیر سایفروغ پانے والے ادب جے منٹو نے فارغ البال ، آرام پیند اور عیش پرست لوگوں کی دماغی عیاشیاں کہا ہے ، میں عقل وخرد کے دعوے کے باوجود زندگی کا بے مصرف ہونا ، فطرت انسانی سے بے برست لوگوں کی دماغی عیاشیاں کہا ہے ، میں عقل وخرد کے دعوے کے باوجود زندگی کا بے مصرف ہونا ، فطرت انسانی سے بے روایت پر تھیر ہونے والا ادب عرفانِ غم سے کشید کردہ نشاط و کیف اور گذار کو جینے کی طاقت بنا تا رہا۔ اس روایت کے تحت روایت پر تھیر ہوئی اس میں امید ، تحرک اور تہذیب جیسی خاصیتیں تھیں ۔ لہذا روثن خیالی و وسیع المشر بی اور مفلسی و نادار کی سے سے شد جوڑ کر دربار کی جگہ عوام وخدا سے قربت ہی کو بنیا د بنایا گیا۔ یوں متصوفانہ فکری و تہذیبی رجان نے شاہیت بیندر ، جان سے سالکل الگ اردوشاعری کو فکری مرکزیت عطاکی۔

### حوالهجات

ا۔ ہے جی فریزر، (The Golden Bow)، (J G Frazer)، ایبر پیڈ، لندن، ۱۹۲۳ء، ص ۱۳۸۰

۲۔ مبارک علی ڈاکٹر مغل در بار بخلیقات ،اکرام آرکیڈ ،لا ہور، ۱۹۹۵ء، ۴۰

س۔ اریضاً من

۵ مبارك على، دُاكْرُ، المية تاريخ، پروگريسو پبلشرز، لا مور، ١٩٩٣ء، ص٩٨٨

۲- محرحسن، پروفیسر، ص۲۲۰۰

- -- فتح محمد ملک، بروفیسر تحسین وتر دید، سنگ میل پبلی کیشنز، لا بور، ۱۹۹۵ء، ص۱۵
- ۸۔ علی عباس جلال بوری،سیر،ا قبال کاعلم الکلام،خر دا فروز،جہلم، ۱۹۸۷ء، ۴۰،
  - 9۔ محرصن، پروفیسر، دبلی میں اردوشاعری کا تہذیبی وفکری پس منظر ، ص
    - •ا۔ مبارک علی، ڈاکٹر، المیہ تاریخ، ص ۴۵
- اا ۔ رام بابوسکسینه،مترجم:مرزاحس عسکری، تاریخ ادب اردو علمی کتاب خانه، لا ہور، ۱۹۸۸ء، ۴ س
- ۱۱۔ محمود بریلوی، پروفیسر مختصر تاریخ ادب اردو، شیخ غلام علی ایند سنز پبلشرز، لا ہور، ۱۹۸۵ء، ص ۱۰۲،۱۰۰
  - ۱۳ رام بابوسکسینه، تاریخ ادب اردو، ص
    - ۱۴ ایضاً مس
- ۱۷۔ غلام حسین ذوالفقار ڈاکٹر ،ار دوشاعری کاسیاسی وساجی پس منظر ، طبع جامعہ پنجاب، لا ہور ،۱۹۲۲ء ۔ ص۲۷
  - اقبال خان، اردواور سيكولرازم، نگارشات، لا مور، ١٩٨٩ء، ١٠٩٠٠
    - ۱۱۸ ایضاً ۱۱۲
  - - ۲۰ فتح محمر ملک، بروفیسر بخسین وتر دید بس ا ۲۷
  - ۱۲ انورسدید، ڈاکٹر، اردوادب کی تحریکیں، انجمن ترقی اردو، پاکتان، کراچی، ۱۹۸۳ء، ۱۵۴۔
    - ٢٢\_ ايضاً
  - ۲۳ ابواللیث صدیقی، ڈاکٹر،اردوکی ادبی تاریخ کا خاکہ،اردواکیڈمی سندھ، کراچی، ۱۹۷۸ء، صفحہ ۲۵۔
    - ۲۴ محمود بریلوی، پروفیسر، ص۱۱
      - ۲۵۔ ایضاً مس کواء
    - ۲۷\_ سليم اختر، ڈاکٹر،اردوکی مخضرترین تاریخ، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، ۱۹۹۱ء، ص۲۰
      - ٢٧\_ ايضاً ص٢٧
      - ۲۸ ظهیری اثمیری، ادب کے مادی نظریے، کلاسیک، لا ہور، ۱۹۷۵ء، ص ۱۹
      - ۲۹ مجنون گورکھپوری،ادباورزندگی، مکتبه دانیال،کراچی،۱۹۸۵ء،ص ۹۰

## مغرب کے تہذیبی،ساسی اورفکری پس منظر کا جائز ہ

The study of cultural, political and intellectual side of western civilization reveals that the west has emerged out of a very humble and poor position to the present level. No doubt, intellectual efforts enlightened the west to an extent but the real hallmark in the development of western civilization, is industrial revolution in England. This article bring to light not only the factors of rapid economic and cultural growth in the west but also unveil those structural elements which will introduce the real face of the west.

عصر حاضر میں پور کی دنیاتر قی وعظمت کی علامت بن چکی ہے۔اس کی شان وشوکت اور چکا چوندساری دنیا کے لیے باعث رشک ہے۔کوئی شعبۂ حیات ایپانہیں جس میں مشرقی مما لک پورے کی تقلید کرناا نے لیے باعث فخرنہیں سمجھتے ۔ ساست و معاشرت،اورسائنس وتحقیق، ہرمیدان میںمغر بی مفکرین اورعلا کی رائے ہمارے لیے سند کا درجہ رکھتی ہے، تا ہم سوال یہ ہے کہ کیا پورپ ہمیشہ سے ترقی وعظمت کی انہی بلندیوں پر فائز تھا؟ تاریخ پورپ کا مطالعہ کریں تو جیرت واستعجاب سے انگشت بدنداں رہ جانے کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ تاریخ کے مطالعے سے یہ بات اظہر من الشمس ہے کہ بورپ جوآج سب کی آ نکھ کا تارا ہے تجهی وحشت و بربریت، جہالت وافلاس ظلم وتشد داور ناشائتگی کا گہوارہ تھا۔ ڈاکٹر غلام جیلانی برق اپنی کتاب'' پورپ پراسلام کے احبان''میں ڈاکٹر ڈریبر کی کتاب''مع کہ ذہب وسائنس'' کے حوالے سے رقم طراز ہیں:

''قرون وسطیٰ میں پورے کا بیشتر حصیلق و دق بہایاں اور بےراہ جنگل تھا۔ جابحا دلدلیں اور غلظ جو ہڑتھے۔ گلیوں میں فضلے کے ڈھیر لگےریتے تھے۔ چونکہ پیڑکوں بر بےاندازہ کیچڑ ہوتا تھااور وشنی کا کوئی انتظام نہیں تھا اں لیےرات کے وقت جوشخص گھر سے نکاتیا وہ کیچیڑ میں ات بت ہو جاتا ۔ ننگی ریائش کا یہ عالم کہ گھر کے تمام آدمی اینے مویشیوں سمیت ایک ہی کرے میں سوتے تھے۔عوام ایک ہی لباس سالہا سال پہنتے تھے جے دھوتے نہیں تھے....اندن کے بازاروں میں انسانی گوشت بھی بکتا تھااور فرانس کے ایک دریا ساون کے کنارے گوشت کی کتنی ہی دکا نیں تھیں۔ام اءمعد دوے چند تھے جن کا کام زنا، ثمراب نوشی اور جواتھا۔''(ا)

رابرٹ بریفالٹ(Robert Briffault) اپنی کتاب "The Making of Humanity" میں لکھتا

The mankind has been uplifted out of a past weltering with cruelty and injustice, a past in which four fifth of the population of Europe endured under the needs of their tormentors such

treatment as would today raise a storm of indignation, were it inflicted on dogs; when men in thousands were legally flayed, impaled, quartered, roasted, boiled; when London was called 'The city of gibbets'; when none but princes and priests had human rights; when the producers of food were made to pay for the right to use their implements; when the infamy of nameless justice was imperturbably rectified by Law, acquiesced in by literature, upheld by religion; when no murmur could be uttered against it save at the price of martyrdom. (\*\*)

یہاں تک کہ ستر ہویں اور اٹھارویں صدی تک یورپ انہائی نامساعد تہذیبی و معاثی حالات کا شکار رہا۔

«یک – کے – فرگون اپنی کتاب "A Survey of European Civilization" مراز ہے:

From England to Italy and from Prussia to Spain, in the seventeenth century three-fourths of the people led miserable lives without leisure or luxury. In the cities, most of the inhabitants subsisted on the verge of destitution, toiling as artisans or apprentices, as servants poorly paid and overworked, as porters or ostlers, linkboys or lackeys, peddlers or beggars. (\*\*)

رابرٹ بریفالٹ نے یورپ میں اٹھارویں صدی میں غلاموں کی خرید وفر وخت کا ذکر کیا ہے اور ایشیا سٹریٹ اپنی تصنیف''انگستان' میں رقم طراز ہے: ''انیسویں صدی کے شروع میں برطانوی سلطنت میں بہت سے غلام موجود تھے۔''(۴) جان ولیم ڈر میرنے یورپ کی اخلاقی حالت کا جونقشہ کھینچا ہے اس سے بڑھ کریورپ کی تہذیبی بے راہروی پر کوئی اور تیمرہ ممکن نہیں ہے۔ جان ولیم ڈر میر کھھتا ہے:

Social discipline was very far from being of that kind which we call moral. The master whipped his apprentice, the pedagogue his scholar, the husband his wife. Police punishments partook of the general brutality. It was a day for the rabble when a culprit was set in the pillory to be pelted with brickbats, rotten eggs and dead cats; when women were fastened by the legs in the stocks at the market place, or a pilferer flagged through the town at the cart-tail, a clamour not

unfrequently arising unless the lash were laid on hard enough to 'make him howl.  $^{(a)}$ 

یقی وہ ساتی، تہذیبی، معاشی اور اخلاقی حالت جس میں یورپ صدیوں مبتلار ہا، تاہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر
یورپ نے موجودہ ترقی وعظمت کی طرف قدم کیسے اور کب اٹھایا؟ اس شمن میں ڈاکٹر غلام جیلانی برق رقم طراز ہیں:
" یورپ صدیوں تک وحشت، بربریت اور تہ برتہ جہالت میں گرفتار رہا۔ وہاں تہذیب واخلاق کا کوئی تصور
نہیں تھا۔ آٹھویں صدی عیسوی میں مسلمان پین پنچے اور سوسال بعد سسلی میں وارد ہوئے۔ بیا ہے ساتھ
تاریخ، فلسفہ طبیعات، طب، ریاضی، شعروادب، علم الکلام اور دیگر در جنوں علوم لے کرآگئے۔ رفتہ رفتہ بیعلوم
اٹلی، جرمنی، فرانس اور دیگر ممالک میں پنچے اور بار سویں صدی میں یورپ مائل بعلم ہوگیا۔ پیشوق بڑھتا ہی گیا
یہاں تک کے سوابویں صدی میں ایک عام بیداری پیدا ہوگئ، جسے یورپ میں حیاتِ فانیے کہا جاتا ہے۔''(۲)
ڈاکٹر مصطفی سباعی کہتے ہیں:

''مغربی تہذیب اسلامی تہذیب اور اس کے اُن عربی مراکز کے ساتھ مغرب کے اتصال سے وجود میں آئی ہے جواسین یا دوسرے بلاواسلامیہ میں قائم ہوئے تھے''()

عنايت الله سجاني اصلاحي اين كتاب مجابد كي اذان "مين رقم طرازين:

'' پورپین قومیں جومشرق میں صلیبی جنگوں اور مغرب میں اُندلس کے عرب مسلمانوں کی ہمسائیگی واختلاط سے اسلام واقوام اسلام سے قریب رہیں، اُنہوں نے اس قرب واتصال سے محض قومی شعور اور سیاسی پیجہتی کا ہی درس نہیں لیا، وہنی بیداری اور زبر دست عقلیت کا بھی فائدہ حاصل کیا۔ اُنہوں نے بہت سے علوم سیکھے اور اُن کے اندرایک نہایت وسیع علمی وادبی ترقی کی ضبح نمود ارہوئی۔' (۸)

مشهورمورخ ال\_\_ ج\_گرانط لکھتا ہے:

'' پورپ کی تاریخ میں ہسپانی مسلمانوں کے تدن کی تباہی سے در دناک کوئی واقعہ نہیں ہے کیونکہ اُنہوں نے پورپ کے تدن میں بہت کچھاضا فہ کیا ہے اورا گر تباہ نہ ہوتے تواس میں اوراضا فہ کرتے''(9) را برٹ بریفالٹ "The Making of Humanity" میں ککھتا ہے:

The Arabs introduced three inventions into Europe, each of which was to bring about a world-transforming revolution. the mariner's compass which was to expand Europe to the ends of the earth; gunpowder which was to bring to an end the supremacy of the armoured knight; and paper which prepared the way for the printing press. (1+)

جس زمانے میں یورپ تاریکی کے دور (Dark Ages) میں سے گزررہا تھا، ایشیائی ممالک خاص طور پر مسلمان ممالک تہذیب وتدن کی بام عروج پر تھے۔ یہی وجہ ہے کہ برٹرنڈرسل (Bertrand Russell) کواس بات کا اعتراف کرنا پڑا کہ:

> Western civilization was not infact the best in existance at that time; both the Mohammadan and the Chines were superior to

the West.(II)

مغرب میں نشاۃ ثانیکا آغاز سولہویں صدی عیسوی میں ہوا۔ اس سے پہلے مغرب میں پاپائیت کاغلبہ تھا۔ لوگ مذہبی رنگ میں رنگ میں رنگ میں دفارت کے مشاہدے اور تجربہو رنگ میں دفارت کے مشاہدے اور تجربہو تحقیق کا دور ہے۔ اس دور میں سائنس کے میدان میں بعض ایسے افراد پیدا ہوئے جنہوں نے کلیسائے روم کے متعلمانہ افکارو نظریات کاطلسم توڑڈ الا، اور انسان کوٹرافات پریقین کرنے کی بجائے تحقیق و تجربہ سے فطرت کے تھائق کی جبتو کرنے کی جانب متوجہ کیا۔ اہل کلیسائے لیے خظریات ، کلیسائی پروہ توں کی لوگوں پر گرفت اور اقتد ارکے لیے بہت بڑا خطرہ تھے۔ ثاقب رزمی این کتاب ''سائنسی فکر اور ہمع صرزندگی'' میں کھتے ہیں:

''جب پورپ صدیوں کی جہالت کی نیند سے بیدار ہوا تو اُس نے استقر انی طریقِ فکراور عملی تجربہ کواپنایا بمیکن مسیحی کلیسانے دخل اندازی کی کیونکہ وہ بجائے خودا یک سلطنت بن چکا تھا۔''(۱۲) فکرِنو کے اس سیلانی ریلے کورو کئے کے لیے: ''کلیسائی پروہتوں نے اٹلی ،فرانس ، جرمنی اور چیین میں کلیسائی احتسابی عدالتیں (Inquisitions) قائم کر دیں اور آزاد خیال لوگوں اور مفکروں کوزندہ جلانا یا تختہ دار پرلٹکا ناشروع کردیا۔''(۱۳)) ابوالحس علی ندوی رقم طراز ہیں:

It is estimated that between 1481 and 1801 the inquisition punished three hundred and forty thousand persons, nearly thirty two thousand of them were burnt alive, including the great scientist, Bruno, whose only crime was that he taught the plurality of the worlds. Galileo another scientist of no less worth, was remorselessly punished till he died in prison for having held, contrary to the 'scriptures', that the earth moved round the sun. (1°)

اہل کلیسا کی ان تمام کوشٹوں اورظلم وتشدد کے باوجود فکرِ تازہ کے آگے کوئی بند نہ باندھا جا سکا، اور کاپزیکس امریکا اورکاپزیکس امریکا اورکاپزیکس امریکا اورکاپزیکس امریکا اورکاپزیکس امریکا اورکاپلیو (۱۲۳۲ء) اورگلیلیو (۱۲۳۲ء) کے بعض الیسے سائنسی حقائق دریافت کیے جو براہ راست مذہبی پروہتوں کے توہمات سے متصادم تھے۔کاپرئیکس سے قبل چرج کی جانب سے لوگوں کے دلوں میں یہ خیال رائخ تھا کہ زمین جامد ہے اور سورج کے گرد گردش نہیں کرتی۔ اس نظر یے کو جانب سے اور سورج کے گرد گردش نہیں کرتی۔ اس نظر یے کو کہ دریپرکھتا ہے۔ اور سورج کے گرد چکرکاٹری ہے۔جان ولیم ڈریپرکھتا ہے:

To the earth, Copernicus, attributed a tripple motion,—a daily rotation on her axis, an annual motion, round the sun, a motion of declination of the axis. (14)

کاپڑیکس (Copernicus) کے بعد کیپلر (Kepler) نے بھی اسی نظریے کی تائید کی ، برٹرینڈ رسل اپنی تصنیف"History of Western Philosophy" میں رقم طراز ہے: He (Kepler) was the first important astronomer after Copernicus to adopt the heliocentric theory—Kepler's great achievement was the discovery of his three laws of planetary motion. (14)

جب گلیلیو (Galileo) نے دور بین ایجاد کی تواس سے مشاہدات کے ذریعے کا پڑیکس اور کیپلر کے نظریات کے حتی ثبوت فراہم ہو گئے کیکن:

Religious people resented the new theory, not only because it seemed contrary to the teaching of the Bible and the tradition of the church, but also because it removed the earth from the centre of the Universe, the place proper for it as the stage on which was enacted the divine drama of man's creation, fall and redemption. (LL)

گلیلیو (Galileo) نے اپنی کتاب سائیڈیول مسنجر (Sidevial Massenger) میں اپنے دور کے لیے نہایت حیرت انگیز انکشافات کیے۔ جان ہر ال اینڈل جونیئر اپنی کتاب' ذہنِ انسانی کاارتقا' میں لکھتا ہے:

''اُس (گلیلیو) نے مشتری کے چار چاند دریافت کیے جواُسی طرح اس کے گردگھوم رہے تھے جیسے ہمارا چاند زمین کے گردگھومتا ہے۔اس نے یہ بھی دریافت کرلیا کہ زہرہ چاند کی طرح مختلف ہیتوں سے گزرتی ہے لہذاوہ بھی زمین کی طرح تاریک جرم ہونا چاہئے جوسورج سے روشنی حاصل کرتا ہے۔''(۱۸)

گلیلیو (Galileo) فطرت سے اس قدر دلچینی رکھتا تھا کہ اُس نے یہ مشورہ دیا کہ مقدس نہ بی کتاب انجیل کو فطرت کی روشن میں پڑھنا چاہئے۔ اس دور کا ایک اور بڑا نام انگریز مفکر فرانسس بیکن (Francis Bacon) فطرت کی روشن میں الاعاء – ۱۲۲۱ء) کا ہے۔ بیکن (Bacon) عقل وخرد کا زبردست حامی اور مداح تھا۔ اپنی تصنیف ''توصیف علم'' (۱۵۹۲) میں لکھتا ہے:

'' کیاعقل کیالڈ ات، جزیات و تاثرات کیالڈ ات ہے بہتر نہیں۔ کیا یہی وہ تچی اور قدر تی لذت نہیں ہے جس سے طبیعت سیر نہیں ہوتی۔ کیاعلم ہی نہیں جوذ ہن کواضطراب سے نجات بخشاہے۔''(19)

بیکن (Bacon) کا خیال ہے کہ آخرت گوفیقی سہی تاہم فطرت اور دنیا جو ہمارے سامنے ہے اسے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ فطرت کا مطالعہ کرنا، اسے تنجیر کرنا اور پھر اس سے مکمل استفادہ کرنا بہت ضروری ہے۔ فرانس بیکن Francis) (Bacon کے نزدیکے علم ہی وہ قوت ہے جس کی مدد سے انسان فطرت پر حاوی ہوسکتا ہے اور اس کے خزائن سے استفادہ کرسکتا ہے۔ برٹرینڈرسل لکھتا ہے:

The whole basis of his philosophy was practical: To give mankind mastery over the forces of nature by means of scientific discoveries and inventions. (r•)

یز مانہ یورپ میں بہت سرگرمی اور عقلی وفکری کا وش کا دور ہے۔اس دور میں کلیسا کوشکست ہوئی، بادشاہ مطلق العنان بن بیٹھے، قومی ریاست کی بنیادیٹی، تجارت کا آغاز ہوا، بحری راستوں کے ذریعے نوآبادیات کی دریافت ہوئی۔سائنس کے میدان میں کا پنیکس (Copernicus)، کمپلر (Kepler) اور گلیلیو (Galileo) نے روایتی نہ ہی علوم اور خیالات کو یکسر فرسودہ قرار دے دیا نخیلی صداقت اور حقیقت کے تصور کو مستر دکر دیا ۔ فلسفہ تشکیک کوعوج عاصل ہوا، اور ہر خیال کوشک کی نظروں سے دیکھا جانے لگا۔ فرانس میں اس فلسفہ کا علمبر دار مون ٹین (۱۳۵۹ مصلات ۱۳۵۹ء) ہے، لیکن جہال ایک طرف عقل و سائنس اور فلسفہ تشکیک کے علمبر دار سنے نئے خیالات پیش کر رہے تھے جس کے طفیل یورپ میں نشاۃ ثانیہ یا جدید بیت کا آغاز ہوا تو دوسری طرف دین و فرجب کے پاسدار خیلی تصورات اور صداقت کے ساتھ اصلاح دین کی کوششوں میں مصروف تھے۔ اس دور کے یورپ میس بید دونوں تحریکی نشاۃ ثانیہ (Renaissance) اور اصلاح دین مصروف تھے۔ اس دور کے یورپ میس بید دونوں تحریکی نشاۃ ثانیہ (Reformation) ایک ساتھ سرگرم عمل نظر آتی ہیں۔ اصلاح دین کی تحریک میں فرقہ پروٹسٹنٹ کے بانی مارٹن لوتھر (Reformation) ایک ساتھ سرگرم عمل نظر آتی ہیں۔ اصلاح دین کی تحریک میں فرقہ پروٹسٹنٹ کے بانی مارٹن لوتھر (Reformation)

اصلاحِ دین کی تح یک دراصل ایک احتجاجی رؤمل تھا اُس مذہبی ٹھیکیداری اور اجارہ داری کے خلاف جس نے پورے یورپ کواپنے حصار میں لے رکھا تھا۔اگر چہ اصلاحِ دین کی تحریک میں مارٹن لوتھ (Martin Luther) کا نام سب سے نمایاں ہے تاہم لوتھر سے بھی پہلے ایک شخص اسریمس (Erasmus) نے کلیسا کی خرابیوں کو بے نقاب کیا اور ایک کتاب منحایات کے تعریف'' (In Praise of Folly) کھی جس میں کلیسائی نظام کو سخت تقید کا نشانہ بنایا۔ برٹرنڈ رسل اپنی کتاب میں:

Pardons and indulgences, by which priests "compute the time of each soul's residence in purgatory" the worship of saints, even of the virgins, "whose blind devotees think it manners to place the mother before the son" the disputes of theologians as to the Trinity and the Incarnation; the doctrine of transubstantiation; the scholastic sects; pops, cardinals and bishops--all are fiercely ridiculed.Particularly fierce is the attack on the monadistic orders; they are "braenrick fools" who have very little religion is them, yet are" highly in love with themselves, and fond admirers of their own happiness." (rl)

مارٹن کوتھر (Martin Luther) نے پاپائے روم کی برتری اور پورے یورپ کے لیے مشترک چرچ اور پوپ کے وجود سے انکار کیا۔ انٹر انٹی کتاب''فلسفہ مذہب'' میں لکھتا ہے کہ:

''سب سے نمایاں پابندی جس سے اُس نے آزادی حاصل کی وہ کینصولک کلیسا کے اقتدار کی پابندی تھی۔اس کا خیال تھا کہ ہرعیسائی کوالیمی آزادی حاصل کرنے کا حق ہے۔لوقھر کی اس تعلیم کے باعث کیتصولک فرقے کی سماجی قوت ختم ہونی شروع ہوئی۔اُس نے شالی یورپ کے ہزاروں آ دمیوں اور عورتوں کواس بات کا لیفتین دلایا کہوہ کلیسا کی رسوم اوراُس کی حاکمیت کوتسلیم کیے بغیر بھی اُٹروی نجات حاصل کرستے ہیں۔''(۲۲)

اصلاحِ دین کی تحریک ایک ایسے دور میں شروع ہوئی جب یورپ زوال اور جہالت کے سابوں سے نکل کر تحقیق وجہتو کی منزلیس سرکر رہا تھا اور سائنسی طرزِعمل اختیار کر چکا تھا۔ چنا نچہ اجتماعی سطح پر اس تحریک کے بہت دور رس اور مفید نتائج برآ مد . ستر ہویں صدی تک یور پی دنیانے یہ طے کرلیا کے عقل ہی تمام مسائل کاحل ہے اور اس کو استعال کیے بغیر مادی کا نات کی تنظیر ناممکن ہے چنانچیاس دور میں وہ تمام عقائد ومسائل جن کی عقلی وفکری توجیہ ممکن نہ تھی ،ان کی تجسیم کرنے کی کوشش کی نئی یا پھران کا انکار کیا گیا۔ Ferdinand Schevill پٹی کتاب "A History of Europe" میں رقم طراز ہے:

Before the eighteenth century was far on its way, the passion for knowledge of the world of nature in which the life of man is set, had become so general that literary popularizers undertook to purvey the new discoveries on the general public. It was in this manner that at least for an upper stratum of Europeans, science became a veritable religious faith which gradually superseeded the faith embodied in the various Christian churches.

جس کا نتیجہ بین کا اس دور میں عقلیت کے دوبڑے پرستار پیدا ہوئے جنہوں نے ستر ہویں اورا ٹھارویں صدی بلکہ آئندہ تمام ادوار کوشد بیدطور پرمتاثر کیا۔ان میں سے ایک فرانس کے فلفی اور ریاضی دان دیکارت (Rene Descartes) ہیں۔ ۱۵۹۴ء-۱۷۵۰ء) اور دوسرے انگلستان کے سائنس دان نیوٹن (۱۲۵۳ء–۱۷۴۲ء–۱۷۲۷ء) ہیں۔

دیکارت (Descartes) کوفرانس میں دین ومروت کاسب سے بڑادتمن اور خدا کا حریف قرار دیا جاتا ہے۔ جان ہرمل رینڈل رقم طراز ہے:

'' دیکارت نے فطرت کوایک مثنین اور محض مثنین بنادیا تھا۔مقاصداور روحانی اہمیت اس میں سے خارج کیے جا چکے تھے.....اُس نے ایک مرتبہ کہا تھا کہ وسعت اور حرکت میرے حوالے کر دوتو میں ایک کا ئنات بنادوں گا''(۲۲)

دیکارت (Descartes) نے روح اور مادہ کے حقیقی اور غیر حقیقی ہونے سے متعلق پرانی نزاعی بحث کو میہ کہر طے کیا کہروح اور مادہ دونو ل حقیقی ہیں اور اپنی اپنی جگہ قائم اور خود مختار ہیں۔ گویا دیکارت (Descartes) نے انسان کی روح اور جسم کو دوالگ الگ خانوں میں بانٹ دیا، کیکن روح کیا ہے؟ اس سوال کا جواب نہ تو دیکارت (Descartes) دے سکا اور خم فربی دنیا کا کوئی اور عقایت پرست ۔ نتیجہ یہ ہوا کہ مغرب روح کے مسکلے پر بجیب تخمیے اور تضادات کا شکار ہوگیا۔ یہاں تک کہ بعض اہلِ عقل نے ''ذہن'' کوہی روح سجھ لیا۔ کیونکہ:

''خوگر پیرمحسوں تھی انساں کی نظر''(۲۵)

وجود کی تعریف سے متعلق دیکارت (Descartes) کا ایک لاطین جملہ بہت مشہور ہوا کہ: Cogito Ergo Sum(۲۲)

یعنی میں سو چہا ہوں ،اس لیے میں ہوں ۔ دیکارت (Descartes) کہتا ہے کہ:

I think therefore, I am, was so solid and so certain that all the most extravagant suppositions of the skeptics were incapable of upsetting it, I judged that I could receive it without scruple as the first principle of the philosophy that I sought. (۲۷)
د کارت (Descartes) کے اس نقطہ نظر بر تبعیرہ کرتے ہوئے برٹرنڈرسل لکھتا ہے کہ:

If I ceased to think, there would be no evidence of my existence. (rA)

گویادیکارت(Descartes) کے نزدیک نظر کی صلاحیت سے ہی وجود کی شہادت ملتی ہے۔ دیکارت کے ان خیالات پر بہت زیادہ تقید بھی ہوئی ، ایک مرتبد دیکارت کے ایک دوست نے اُس سے پوچھا کہ: ''میرے کتے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے۔''(۲۹)

غرض دیکارت (Descartes) کے خیالات نے پہلے سے موجود فکری شکش میں مزیداضافہ کر دیا۔ دیکارت (Descartes) کے خیالات نے پہلے سے موجود فکری شکش میں مزیداضافہ کر ادیا۔ Reed) کے ایک ہمعصر پاسکال (Thinking Reed) نے مقالے میں ''دل''کو کا لفظ پاسکال کی انسان سے شدید نفر سے اور تھارت کا آئیند دار ہے۔ پاسکال (Pascal) نے مقالے میں ''دل''کو لاکھڑا کیا اور کہا:

The heart has reasons of its own which the reason does not understand.  $(r^{\bullet})$ 

پاسکال (Pascal) کے قلم سے'' ہارٹ''یا دل کا لفظ، کس معنی ومفہوم کے ساتھ نمودار ہوا، اس کے بارے محمد حسن عسکری لکھتے ہیں:

"پاسکال نے جس دل کا ذکر کیا ہے اور جے ذبن کے مقابل کھڑا کیا ہے،اس سے مراد' جذبات' ہیں۔اس سے نتیجہ بیڈ کلتا ہے کہ پاسکال نے دل اور عقل یاذ بن کے درمیان جنگ چھیڑدی۔''(۳۱) اس جنگ کے نتیجے میں مغرب ایک نئے کرب کا شکار ہوگیا جو کہ عقلیت برس کا نتیجہ تھا۔

۱۹۴۲ء گلیلیو (Galileo) کاسن وفات اور نیوٹن (Newton) کاسن پیدائش ہے۔ گویا ایک عظیم انسان اس دنیا سے رخصت ہو گیا اور دوسرے نے جنم لیا۔ گلیلیو نے مشاہدہ فطرت اور تشخیر کا نئات کا کام جہال چھوڑا تھا، نیوٹن نے اس آگے بڑھایا۔ سائنس کی و نیامیں اس کا سب سے بڑا کارنامہ قانون ششش تقل کی تعریف کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اگر چہ بقول را برٹ بھی باشعور اور اسرار فطرت کاراز دال انسان نیوٹن کے اس قانونِ کشش تقل کی تعریف کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اگر چہ بقول را برٹ بی باشعور اور اسرار فطرت کاراز دال انسان نیوٹن کے اس قانونِ کشش تقل کی تعریف کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اگر چہ بقول را برٹ بی باشعور اور اسرار فطرت کاراز دال انسان نیوٹن کے اس قانونِ کشش تھا کی تعریف کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ اگر چہ بقول را برٹ

> ''نیوٹن نے خوداعتراف کیا کہ اُس نے میکا کل اُصول پر جونظامِ عالم مرتب کیاوہ کاپڑیکس کے شروع کیے ہوئے کام پرمنی تھا، جے کیپلراورگلیلیو نے اعلیٰ پیانہ پر جاری رکھا تھا۔وہ کہتا ہے کہ میں اگر دوسروں سے آگے نکل گیاتواس کا سبب بیتھا کہ میرے یاؤں ان دیوپیکرانسانوں کے کندھوں پر تھے۔''(۳۲)

تاہم نیوٹن (Newton) کی سائنسی تحقیقات شاندارعلمی کارنامہ ہیں۔ نیوٹن (Newton) کا خیال تھا کہ یہ کا ئنات چندواضح قوانین کے ماتحت ہے۔اس کی مثال ایک بہت بڑی مشین کی تی ہے جس کا ہر حصہ اور پرزہ چند بنیا دی قوانین کے مطابق متحرک ہے۔ نیوٹن کہتا ہے کہ:

''میرے پاس بیاندازہ کرنے کے بہت سے وجوہ موجود ہیں کہ فطرت کے تمام مظاہر خاص قو توں پر منحصر ہیں جن کی وجہ سے جسموں کے ذرات بعض غیر معلوم اسباب کی بنا پر یا تو ایک دوسرے کی طرف کھنچ چلے آتے ہیں یا ایک دوسرے سے دور بھا گئے اور پیچھے بٹتے ہیں۔''(۳۳)

نیوٹن (Newton) کا قانون کششِ ثقل (Law of Gravitation) سائنس کی دنیا میں ایک بہت بڑا کارنامہ ہے کیکن نیوٹن (Newton) پی بے انتہاعقل ودانش اور فکر وقیم کے باوجودیہ بتانے سے قاصر رہا کہ آخروہ کیا اسباب میں اور کس کے پیدا کیے ہوئے ہیں جومظاہر فطرت میں ایک خاص ربط وقطم اور توازن رکھے ہوئے ہیں۔ سورج ، چاند ،ستاروں اور مین کی گردش اور حرکت کس کے تھم پر ہے۔ یہ سارانظام کیسے وجود میں آیا اور کون کی فخفی طاقت اس کو کنٹرول کیے ہوئے ہے۔ نیوٹن (Newton) کی عقلی مسامی اس سول کا جواب دینے سے قاصر رہی ۔ یہی وجہہے کہ جان ولیم ڈریپر لکھتا ہے کہ:

The theory of gravitation, as delivered by Newton, thus leads us to a knowledge of the mathematical construction of the solar system and inferentially likewise of that of other systems; but it leaves without explanation a large number of singular facts. It explains the existing conditions of equilibrium of the heavenly bodies, but tells us nothing of their genesis. (rr)

اس کی وجہ یہ ہے کہ عقل کی رسائی محض اُن مظاہر تک ہے جو وجو در کھتے ہیں اور نظر آتے ہیں لیکن ان مظاہر کا خالتی و مالک کون ہے اس کا جواب عقل نہیں دے سکتی کیونکہ عقل کے نز دیک تو بقول دیکارت (Descartes) صرف وہی وجو د حقیقت ہے جو واضح ہوا ورقابلِ مشاہدہ ہو۔ بقول دیکارت (Descartes):

All things that we conceive very clearly and very distinctly are true. (ra)

### '' مانتا پھرکوئی اَن دیکھے خدا کو کیونکر''(۳۲)

یمی وہ مقام ہے جہاں کفروایمان کے درمیان صد فاصل قائم ہوجاتی ہے۔ یورپ نے جب نشاۃ ٹانید کی جانب قدم بڑھایا تو اس پر علم و دانش کے دروازے گھتے چلے گئے۔ خوب عقل و فکر کے گھوڑے دوڑائے گئے۔ کاپزیکس بڑھایا تو اس پر علم و دانش کے دروازے گھتے چلے گئے۔ خوب عقل و فکر کے گھوڑے دوڑائے گئے۔ کاپزیکس (Copernicus) کھیلیو (Kepler) ہلاتی وان پیدا ہوئے جبنوں نے افکارنو کے انبار لگا دیئے۔ انسان کو کا نئات میں اُس کے جج مقام و مرتبے سے دوشناس کرایا۔ صدیوں سے پاپائیت کے جبرواسخصال، جاہلانہ رسوم و قیود کے پابند اور غلامی و ذلت میں پڑے ہوئے انسان کو بے جاپابند یوں اور خرافات سے نجات دلائی۔ یورپ میں اس ساری تبدیلی کے ممل میں عقل و خرداور تحقیق واختراع نے بنیادی کردارا دا کیا ، لیکن جہاں ایک جانب عقل و دروانش کی جیت ہوئی تو دوسری طرف اس پر حدسے زیادہ انحصار اوراعتاد کی وجہ سے دلوں سے نورائیان کا فور ہوگیا۔ جانب عقل و در سکور طرز فکر عام ہوگئے۔ یہی وجہ ہے کہ دابرٹ بریفالٹ اپنی کتاب میں کھتا ہے:

The humanism of Renaissance gave a new impetus to the perusal of the only secular literature then existing, and thus helped to establish the dominion of secular thought in the modern world. (r)

یہاں تک کہ مارٹن لوتھر (Martin Luther) فہ جب کواس قابل نہیں سمجھتا کہ معاشرتی وسیاسی مسائل میں اس سے رہنمائی حاصل کی جائے اور اجتماعی اخلاق کی اصلاح ہو سکے۔ ایجے۔او۔ویکمن اپنی تصنیف''عروج فرانس' میں رقم

طرازے:

''نه نب کامعاشرت میں اتنا خل تھا کہ مذہب میں کسی قتم کاخلل لازماً معاشرتی وسیاسی حالت میں بھی خلل انداز ہوتا تھااور لوتھراس سے بہت بچنا چاہتا تھا۔''(۳۸)

کاروبارِحیات میں مذہب کو ٹانوی حقیت دینے کا نتیجہ بیہ واکد گروعمل سے اخلاقی پہلوغائب ہو گیا بلکہ بعض لوگوں نے اپنے مفادات کے پیشِ نظر اخلاقیات کے نئے معیار مقرر کر لیے مثلاً اُنہوں نے کہا کہ طاقت حاصل کرنا ہی سب سے بڑی نیکی ہے۔جوطاقتور ہے وہی اچھا ہے اور طاقت حاصل کرنے کے لیے چالبازی، دغااور فریب سب سے کام لیا جاسکتا ہے۔ نشاۃ ٹانیہ کے دور کا سب سے بڑا سیاسی مفکر میکیا ولی (The "ایک کتاب" بادشاہ" (The بیک کتاب" بادشاہ" کا کہتا ہے۔ کا کہتا ہے: کو کا سب سے بڑا سیاسی مفکر میکیا ولی (Prince یا کہتا ہے۔ کا کہتا ہے۔

''جب کوئی غاصب کسی مملکت پر قبضہ کر لے تو اُسے بیسطے کرنا چاہیۓ کہ کون کون سے مظالم ناگزیر ہیں۔ اُسے چاہئے کہ جوظلم کرنا ہوبس ایک دفعہ کرڈالے تا کہ بارباراس کی ضرورت نہ پیش آئے۔''(۳۹) میلیا ولی (Machiavelli) اپنی کتاب میں ایک اور جگہ رقم طراز ہے:

''جب کوئی بادشاہ اپنی فوج کے ساتھ ہواوراُس کے ماتحت بہت سے سپاہی ہوں تو اُسے سنگد لی کے الزام کی فررایرواہ نہ کرنی چاہئے ،اس لیے کہ بغیراس قتم کی شہرت کے کوئی سرداراپنی فوج کو نہ تو متحدر کھ سکتا ہے اور نہ فرائض احساس اُن میں جا گزیں کرسکتا ہے ''(۴۰)

یوں یہ بات مترشح ہوتی ہے کہ نشاۃ ٹانید کی بہار کی آ مد کے ساتھ علم ودانش کے پود کے تحقیق واختر اع اور تلاش وجتجو کے عمل نے جو پانی دیا،اس کا ثمر روحانی قد روں سے انکار اور فد ہب سے بیز ار مادی طر نِفکر کی صورت میں ہاتھ آیا۔ انقلابِ فرانس

انقلابِ فرانس تاریخ میں بنیادی انسانی حقوق کی علمبرداری اور پاس داری کا ایک بہت بڑا واقعہ ہے۔اس انقلاب کا بنیادی نعرہ آزادی، مساوات اورا خوت تھا۔ صدیوں سے ظلم و جبر اوراستحصال کا شکارعوام جب یک دل و یک آواز ہوکراپنے حقوق کے لیے اُٹھ کھڑے ہوئے تو ایوانِ اقتدار کے درود یوارلرز اُٹھے عوامی طاقت نے جب ایک زبردست طوفان کی صورت میں ظالموں کا گھیراؤ کیا تواس کا مقابلہ کرنے کی ہمت کسی میں نتھی۔

انقلاَ بِفْرانس کے مطالعہ ہی سے ہوسکتا ہے۔ یورپ کی نشاۃ ثانیہ میں فرانسیں حکمااور مفکرین نے اہم کردارادا کیا۔ فرانس زمانۂ قدیم سے ہی یورپ میں علمی وادبی اعتبار سے بہت ممتاز تھا۔ فرانسیسی زبان و ادب سے بیشتر یورپی مما لک نے استفادہ کیا۔ رگو بیر (Raghubir) اپنی کتاب "Modern European History" میں رقم طراز ہے:

France was the intellectual and cultural centre of Europe. French language, literature, drama, art, manners and her form of government were models for the rest of Europe. To be called "civilized" one had to know the French language and culture.  $(r_1)$ 

جہاں تک انقلابِ فرانس کے ساجی محرکات کا تعلق ہے۔ اس شمن میں اکثر مؤرخین نے اس اعتبار سے مبالغہ سے کام لیا ہے کہ اُنہوں نے صرف فرانس کے سیاسی وساجی حالات کوہی انقلاب کا پیش خیمہ قرار دیا۔ اگرچہ بیدرست ہے کہ سیاسی اور ساجی حالات کی ابتری انقلاب کی طلب گارتھی تاہم انقلاب کا اصل محرک اُس دور کی علمی وفکری رہنمائی تھی۔ولیم ورڈ زورتھ ( William عالیہ کی ابتری انقلاب کا اسلام کے کہ اسلام اللہ کا ابتری کہتا ہے:

Oh! Times.

In which the meagre, stales forbidding ways.

Of custom, law and statute, look at once.

The attraction of a country in romance,

When reason seemed the most to assert her rights,

When most intent on making of herself,

A prime enchantress--to assist the work,

which then was going forward in her name! ( ) which then was going forward in her name!

It was not only in France that political power was denied to the masses, the political, social, and economic condition, all over Europe, were more or less the same. (rr)

Condition of the peasants of France was better than those of Germany, Spain, Russia and Poland.  $(^{\rho\rho})$ 

There existed in France an enlightened middle-class which was not to be found in other parts of Europe--They were profoundly influenced by the philosophy of Rousseau, Voltaire and Montesquieu. ( )

The responsibility of the philosophers for the revolution, then, was probably restricted to creating the climate of opinion which made revolution possible.  $(^{(\gamma\gamma)})$ 

اثرات مرتب کیے۔ فرانس اور دیگر اور پی ممالک میں مطلق العنانی طرزِ حکومت ختم کرنے ، انسانیت کو آزادی اور مساوات کے حقوق دلانے ، معاشی استحصال سے نجات دلانے اور جمہوری طرزِ فکر عام کرنے میں اس انقلاب نے اہم کر دارا دا کیا۔ اگر چہ انقلابِ فرانس کے باعث سیاسی اور سیاجی سطح پر تقلابِ فرانس کے بعد جن تین طرز ہائے فکر کو خاص طور پر فروغ حاصل ہوا ، ان کا جائز دلینا بہت ضروری ہے۔

جمهوریت (Democracy)

قوم پرستی (Nationalism)

افادیت پرستی (Utilitarianism)

انقلابِ فرانس کامغرب کے لیےسب سے بڑا تھنہ یہ تین نظریات تھے جن پر آج تک ساری مغربی دنیا نہایت شخق سے کاربند ہے۔

### جمهوریت (Democracy):

انقلاب کے بعد سلطانی جمہور کے ایک نے دور کا آغاز ہوا۔قانون کی بالادتی ہوئی اور منتخب شدہ اسمبلیوں کو قانون سازی کے اختیارات دیے گئے۔ بادشاہ کی بجائے عوام کو اقتد اراعلیٰ کا مالک قرار دیا گیا۔عوامی حکومت کے تصور کو فروغ حاصل ہوا۔انقلاب کے بعد نپولین (۲۰ Napoleon کے ۱-۱۸۲۱ء) برسرافتد ارآیا تو اُسے بھی عوام کی حمایت کا ووٹ حاصل کرنا پڑا۔وی۔ڈی مہاجن کے مطابق:

The French revolution asserted that the people should rule themselves and the government should be not only "for the people" but also "by the people.  $(\gamma_{\angle})$ 

چنانچے جمہوریت کو پورے یورپ میں ''آ زادی کی نیلم پری' تصور کیاجانے لگا۔ آج تک یورپ اس طرز حکومت کو مثالی قرار دیتا ہے لیکن اگر بنظر غائز جائزہ لیا جائے تو پتا چلے گا کہ مغربی طرز جمہوریت مغرب کے لادپنی ذبمن اور سطحی طرز قلر کا شائل قرار دیتا ہے لیکن اگر بنظر غائز جائزہ لیا جائے تو پتا چلے گا کہ مغربی طرز جمہوریت مغرب کے لادپنی دبر با تو اقتد ارباعلی خدا کی مخلوق کے ساتھ منسوب کر دیا گیا اور سائل اصلاح کے جوش میں خود ساختہ مساوات کے تصور کو اپنا ہے ہوئے بلالحاظ عقل و دانش اور علمی وفکری مرتبے کے سب انسانوں کو ایک ہی صف میں کھڑے کرتے ہوئے سب کی رائے کو انتخاب حکومت اور حکومتی اُمور میں برابر قرار دیا گیا۔ اب چاہے کوئی فاتر العقل، جائل اور غنڈہ ہو یا انتہائی ذبین وفطین ، شجیدہ سوچ اور قومی درد رکھنے والا پڑھا لکھا اور باشعور انسان ، عمد المجموریت ' ان میں کوئی فرق نہیں کرتا اور بہت ممکن ہے کہ کسی انتہائی اہم اُمر کا فیصلہ مضل ایک جائل انسان کے تعداد میں زیادہ ہونے کی وجہ سے ایسا ہوجائے جس پر بعد میں قوم کوصدیوں بچھتا نا پڑے۔ بہی وجہ ہے کہ رابرٹ بریفالٹ کھتا ہے کہ:

Democracy is the worst form of government. It is the most inefficient, the most clumsy, the most unpractical. No machinery has yet been contrived to carry out in any but the most farcical manner its principles. It reduces wisdom to impotence and secures the triumph of folly, ignorance, claptrap and demagogy.  $(^{r}\Lambda)$ 

### قوم پرستی (Nationalism):

انقلابِ فرانس کے بعد یہ تو ہوا کہ عوام کے گلے سے امراء جا گیرداروں اور بادشاہ کی وفاداری کا جوا اُتر گیا، لیکن اب افراد کی بجائے وطن سے وفاداری کے تصور کوفروغ حاصل ہوا۔ اس میں شکنہیں کہ حب الوطنی ایک نہایت دل پذیر جسین اور ہمہ گیرتصور ہونے کے ساتھ ایک فطری جذبہ بھی ہے تاہم جب تمام انسانی قدروں کو پس پشت ڈال کر قو می مفاد کو اوّل و آخر قرار دیا جائے تو اس سے عالمی سطح پر بے چینی اور اضطراب کا پیدا ہونالازمی ہے۔ انقلاب کے بعد نپولین (۱۸۲۱ء کا اسلامی میں معروف رہا جس کا مقصد محض فرانس کی دیا جائے تو اس کے تعدید فروض میں انسلامی ہو میں میں موروف رہا جس میں فرد کی پہلی حدود کو وسیع کرنا تھا۔ گویا انقلابِ فرانس کے بعد تمام یورپی ممالک میں قومیت کے ایک ایسے تصور کوفروغ ملاجس میں فرد کی پہلی اور آخری وفاداری صرف اپنی قوم کے لیے تھی۔ جرمن فلاسخ بیگل (۱۸۳۵ء – ۱۸۳۱ء) قوم پر تی کے جذبے کو بہت اہمیت دیتا ہے۔ اُس کے خیال میں کسی مملکت کی بنیاد ہی قوم پر تی کا جذبہ ہے۔ ڈاکٹر محمد ہاشم قد وائی لکھتے ہیں:

''فرانسیسی انقلاب نے پورپ کے سارے سیاسی اور ساجی نظام کوتہہ و بالا کر دیا تھا۔ بیگل نے اس کاحل بیسوچا کہ قوم برتی کی بنیاد بر سیاسی تنظیم کی جائے۔''(۲۹)

تصورِ قوم پرتی نے اپنی قوم سے محبت کے ساتھ ساتھ دیگر اقوام سے نفرت (Abhorance) اور عداوت (Enmity) کے جذبے کو ابھارا۔ اپنی برتری ثابت کرنے کے لیے اپنی اور دیگر اقوام کے لیے دوہرے معیار مقرر ہوئے اور اس طرح "White supremacy" کے تصور نے جنم لیا۔ بقول مریم جمیلہ:

The doctrine of the supremacy of the "White race" is the most important product of European nationalism. ( $^{(a \cdot)}$ )

ہٹلر(۱۸۸۹هـ۱۸۸۹هـ۱۹۴۵) نے جرمن قوم کویہ کہر دیگرتمام اقوام کے مدمقابل لاکھڑا کیا کہ: ''قوم کی نجات بین الاقوامی اخوت کے بے بنیا دنظریات میں مضمز نہیں۔ نہ ہی حبشیوں، چینیوں، فرانسیسیوں اور انگریزوں کوایک ہی برادری میں منسلک کر دینے سے ممکن ہے بلکہ خود قوم کو طاقتور بنانے میں پوشیدہ ہے۔'(۵۱)

يورْپ ميں پہلی اور دوسری جنگ عظیم حدسے برطی ہوئی قوم پرستانہ ذہنیت کا بی نتیج تھیں ۔مریم جمیلہ رقم طراز ہے:

Although racial prejudice has existed in many previous societies in different parts of the world, it is only within western civilization where it reached its final culmination and attained its fullest development. (ar)

### افادیت پرستی (Utilitarianism):

ن انقلابِ فرانس نے جہاں سیاسی اور ساجی نظام کو نئے سرے سے مرتب کرنے میں اہم کر دارا داکیا وہاں فکری سطی پر بھی انقلاب بر پا ہوا۔ انسان نے مابعد الطبیعیاتی موضوعات کی بجائے انسان اوراُس کے ماحول اور ساج سے اُٹھنے والے مسائل اوراُن کے حل پر توجہ مرکوز کی۔ فلا سفا ورحکماء کی سوچ کا محور و مرکز میہ وگیا کہ جو شئے بھی انسان کی فلاح اور مفاد میں ہے وہ سیج کے اوراس کے علاوہ ہر نظریہ اور منصوبہ نا قابل قبول۔ گویار دوقبول کا معیارا فادی نقطہ نظر قرار پایا۔ سیاسی اور ساجی مفکرین نے میرائے دی شروع کی کہوئی بھی سیاسی اور ساجی نظام یا نظریہ اُس وقت تک قابلِ قبول نہیں جب تک اس کا اساسی مقصد و مدعا انسان کی

مادی ضروریات کی تکمیل پر منتج نه ہو۔ اس سے بورپ میں ایک نے دہستانِ فکر کی بنیاد پڑی جس کا نام افادیت پرتی (Utilitarianism) ہے۔ اس فکر کا بنیادی نئتہ ہے کہ دنیا میں انسان دوہی باتوں سے متاثر ہوتا ہے۔ دکھ سے یا سکھ سے (Pain or pleasure) ہرسیاسی اور ساجی نظام کی پیٹو ٹی ہوئی چاہئے کہ اُس سے انسان کوراحت و آرام ملے اوروہ کسی فتم کے مصائب و آلام سے دوچار نہ ہو۔ انگریز مفکر چر کی بیٹھم (Ary Jeremy Bentham) کے سیاسی فلسفے کا بنیادی نئتہ ہی افادیت پسندی ہے۔ چر کی بیٹھم (Jeremy Bentham) کہتا ہے کہ:

Nature has placed mankind under the governance of two sovereign masters; pain and pleasure. It is for them alone to point out what we ought to do, as well as to determine what we shall do. (6 m)

چری کی تعریف اور وضاحت کرتے ہوئے رقم طراز (Jeremy Bentham) اصولِ افادیت پرسی کی تعریف اور وضاحت کرتے ہوئے رقم

By the principle of utility, is meant that principle which approves or disapproves of every action whatsoever, according to the tendency which it appears to have to augment or diminish the happiness of the party, whose interest is in question, or, what is the same thing in other words to promote or to appose that happiness. I say of every action whatsoever; and therefore not only of every action of a private individual, but of every measure of government.  $(\mathfrak{sr})$ 

مشہور دانشور جان اسٹوارٹ مل (۱۱۳ Stuart Mill) نے اپنی کتاب "Utilitarianism" میں افادیت پرتی کو بحثیت ایک اخلاقی اُصول کے بیش کیا ہے۔ (۵۵) اس کے علاوہ جن مفکر بن نے افادیت پیندی کا نظریہ پیش کیا، ان میں جان آسٹن ( John Austin ) اور جرمن مفکر نئشے (Nietzsche) کا نام قابل ذکر ہے۔ نئشے (Nietzsche) اپنے اللہ مضمون "Human, All Too Human" میں کھتا ہے:

Not a few, perhaps the majority of men find it necessary, in order to retain their self-esteem and a certain uprightness in conduct, to mentally disparage and belittle all the people, they know. (a1)

اگر ذراغور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ پورپ کا افادیت پرست دبستانِ فکر دراصل پورپ کے اُس تصورِ تو میت کا متیجہ ہے۔ ہے جس نے عالمی سطح پرنہایت گہر ہے اور دُوررس اثرات مرتب کیے۔ پورپ نے دنیا کے مختلف مما لک میں نوآ بادیاتی نظام کی جو داغ بیل ڈالی اور پھروہاں لوٹ کھسوٹ کا بازارگرم کیا ، اورا پنے مما لک میں مال ودولت کے انبار لگائے ، بیسب افادیت پرست فکر کا ہی نتیجہ تھا۔ افادی طرزِ فکرنے پورپ کولا کچی ، خود غرض وخود پسنداور استعاری قوت بنادیا جواپنے مفاد کے حصول اور فوائد کے لیے کسی بھی ملک یا قوم کی آزادی اورخوش حالی کوغلامی اورعسرت میں بدلنے کے لیے ہروقت تیار ہو۔ چنانچہ اس ظالمانہ اور خورض خورخرضانہ طرز فکر کے تحت بہت سے کمزور ممالک کا استحصال کیا گیا اور اُنہیں برباد کر کے اپنے مفادات حاصل کیے گئے۔ گویا یورپ کے نزد کیک کمزور ممالک کی حیثیت قابل تصرف شے (Consumeable Product) کی ہی ہو کررہ گئی۔ چنانچہ تیونس، مصر، شام، سوڈان انڈونیشیا، مراکش، نائجیر یا، لیبیا، ترکی، گئی، گھانا، حبشہ یہاں تک کہ ایران اور پھر برصغیر پاک و ہند یورپ کی حریص نگاہوں، خود خرضانہ فطرت اور مفادات کی جھینٹ چڑھ گئے۔ یورپ نے ان ممالک کے مال ودولت کے ذفائر کو دل کے مول کر لوٹا۔ ان کی معیشت تباہ کی اور اپنی صدیوں کی بھوک مٹانے کے لیے ان ممالک کی دولت یورپ منتقل کر نا شروع کی۔ سیولی عماس جلالیوری رقم طراز ہیں کہ یورپ نے:
سیولی عماس جلالیوری رقم طراز ہیں کہ یورپ نے:

''سیرحاصل علاقوں پرتصرف حاصل کیااوراطراف عالم سے زروجواہر سے لدے ہوئے جہاز مغربی ممالک کو جانے گئے۔ بیسلسلہ جاری تھا کہ مغرب میں صنعتی انقلاب ہر پاہوا۔''(۵۷)

### صنعتی انقلاب (Industrial Revolution)

انگستان اٹھارہ یں صدی میں مسلسل صنعتی انقلاب کی جانب رواں دواں رہا اور خاص طور پراس صدی کے آخری رابع اور انسیوی صدی کے آخری رابع اور انسیوی صدی کے آغاز میں بیانقلاب حتی شکل اختیار کر گیا۔ انگستان میں صنعتی انقلاب موجودہ ترقی وعظمت کی طرف پہلاقدم تھا۔ اس انقلاب نے برطانیہ کو صنعتی میدان میں دوسر سے بور پی مما لک تک بھی بہتی گئے تاہم اس عمل میں کم از کم پیچاس سال کا عرصہ صرف ہوا۔ بورپ میں صنعتی ترقی نے شمرات دوسر سے بورپی مما لک تک بھی بہتی گئے تاہم اس عمل میں کم از کم پیچاس سال کا عرصہ صرف ہوا۔ بورپ میں صنعتی ترقی نے سیاسی اور سی بھی گئے گئے دورک از تاہم میں میں دورکا آغاز ہوا۔ کارخانے اور فیکٹریاں قائم ہوئیں۔ پیدائش دولت کے طریقے سراسر بدل گئے اور ذرائع پیداوار میں اضافہ اور وسعت پیدا ہوئی۔ موزعین صنعتی انقلاب کو بورپ کی تاریخ میں ایک اہم سنگ میل قرار دیتے ہیں۔ بقول ٹی۔ کے۔ ڈیری:

The development of industry is perhaps the greatest change in history; it marks off clearly the last 150 years from the previous history of the world.  $(\Delta \Lambda)$ 

صنعتی انقلاب نے یورپ میں مال و دولت کے انبار لگا دیئے۔نئی ایجادات سے زندگی کی سہولیات فراہم ہونے لگیں۔ ریلوے کا نظام قائم ہوااور بقول سٹیفن بروک:

The railways gave an essential stimulus to the industrial revolution in Europe.  $(\Delta q)$ 

لوگوں کا معیار زندگی بلند ہوا۔لندن بجلی کے قتموں سے جگمگا اُٹھا۔لوگوں کو بہتر رہائٹی سہولتیں میسر ہوئیں۔جگہ جگہ فلک بوس عمارتیں نظر آنے لگیں۔ضروریاتِ زندگی کی خربید وفر وخت کے لیے بڑی بڑی دکا نیں اورسٹور قائم ہوئے اور بنکاری کا نظام وجود میں آیا، کیونکہ:

Without the proper and timely aid of finance, industrial growth would not have been possible. (1.)

غرض:

Industry brought power; industry brought a rising standard of

life; industry led to the development of a society and a kind of life in Western Europe and the new world unknown before in history. (11)

لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ انگلتان میں یکا کی اتنی زیادہ دولت کہاں سے آگئی کہ وہ بڑے بڑے کا رخانے اور فیکٹریاں قائم کرنے اور انڈسٹری لگانے میں کا میاب ہو گیا؟ یہ سوال اس لیے اُٹھایا گیا ہے تا کہ یہ اَمر بھی تحقیق سے ثابت ہو جائے کہ یورپ جس صنعتی انقلاب کوموجودہ شان و شوکت کی ابتدا قرار دیتا ہے، اس کی بنیا ظلم واستحصال اور لوٹ کھسوٹ پر ہے۔ انگریز جب ستر تھویں صدی میں روزگار اور تجارت کی غرض سے ہندوستان آئے تو یہاں کی خوشحالی ، مال و دولت اور زروجوا ہرات کے ذیار دکھے کران کی نیت بدل گئے۔ چنا نچا نہوں نے تجارت کے پر دے میں سیاسی گھ جوڑ اور در باری ساز شوں کے ذریعے مقامی ریاستوں کے انتظامی اُمور میں مداخلت شروع کر دی اور پھر آ ہت آ ہت اتنی طاقت حاصل کرلی کہ بالآخر مقامی حکمر انوں کے مدِ مقابل میدانِ جنگ میں عسکری حریف کی حیثیت سے سامنے آگئے۔ سیلے (Seeley) کہتا ہے:

It seems to me to be the principal characteristic of this phase

of England that she is at once commercial and warlike. (۱۲)

(Seeley) عمطابق:

Commerce and war were inseparably entangled together, so that commerce led to war and war fostered commerce. (1r)

انگریزوں نے ایک ایک کر کے مقامی ریاستوں کواپنے استعاری عزائم کا نشانہ بنایا اور یہاں کے زروجوا ہراور مال و دولت کے ذخائر کو دونوں ہاتھوں سے لوٹا۔ ہندوستان کی دولت انگلستان منتقل ہونا شروع ہوئی اوراس طرح اسے وہ زرکشر ہاتھ لگا جس نے انگلستان کوایک زرعی ملک سے منعتی ملک میں تبدیل کردیا۔ ہندوستان کے مقامی حکمران اگرچہ کمزور نہ تھے تا ہم درباری ساز شوں نے اُنہیں بے بس اور لا چار کرے کھ دیا۔ اکبرالیہ آبادی نے کیا خوب کہا ہے:

تھی شپ تاریک، چورآئے، جُو کچھ تھالے گئے کرہی کیاسکتا تھابندہ کھانس لینے کے سوا( ۱۴) سفارش حسین رضوی رقم طراز ہیں:

''ہندوستان کی دولت نے انگلتان بیخ کر وہاں کی مالی حالت ہی بدل دی اوراقتصادی حالت کو یہاں تک پہنچایا کہ ولایت میں شنعتی انقلاب کارستہ کھل گیا۔''(۲۵) باسو (B.D. Basu) کلھتا ہے:

The English came into possession of a wealthy country. Much of this wealth flowed to England in various ways, and not only made the country wealthy but added immensely to its wealth-producing capacity. The vast hoards of Bengal and the Karnatic being conveyed to England enabled her to become industrially supreme. (11)

بقول باسو:

The material origin, then, of 'Great Britain's industrial prosperity, and, therefore, in great part of her capital, must be sought in her connection with India. It has been estimated that between Plassey and Waterloo some £1,000 millions flowed from India to England. (12)

یمی نہیں کہ انگلتان میں صنعتی انقلاب مشرق کی دولت سے رونما ہوا بلکہ بعد میں مشینوں کی مدد سے حاصل کردہ پیداوار کی کھیت کے لیے خام مال کے حصول کے لیے بھی کمزور مما لک کوہی منڈی کے طور پراستعال کیا گیااوران کا استحصال کیا گیا۔

بہرصورت انگلتان میں خصوصاً اور پورے یورپ میں عموماً صنعتی انقلاب نے جس ایک نے فکری نظام کوراہ دی وہ سوشلزم تھا۔ اس فکر کے ابتدائی آ ثارا گرچہ انقلاب فرانس اور روسو (Rousseou) کی تحریروں کے ساتھ ہی ظاہر ہونا شروع ہوگئے تھے تاہم انگلتان میں سرماید داراور مزدور طبقہ کے معاثی تفاوت نے اس فکر کوعام کرنے میں نمایاں کردارا داکیا۔ صنعتی انقلاب نے سرماید دار طبقہ کو امیر سے امیر تر اور غریب کو نم یب تر بنادیا۔ متوسط طبقہ بالکل ناپید ہوگیا۔ ملکی دولت سمٹ کر چند ہاتھوں تک محدود ہوگئی، اور مزدوروں کی مفلسی اور فلاکت کا کوئی ٹھکانہ نہ رہا۔ ولیم راجر William کے مطابق:

The technological triumph led to slavelike conditions of labour. (AA)

I have seen and known too much of the struggle for life among our labouring population. (19)

In London, indeed, the existence of the poor could hardly be considered life.  $(2 \cdot)$ 

چونکه معاشره زرعی سے منعتی ساج کی صورت اختیار کر چکا تھا لہذا اوگ جوق در جوق دیہات سے شہروں کی طرف روزگار کی تلاش میں آنے گے۔ مشینوں نے کام پہلے ہی آسان کر دیا تھا۔ شہروں میں مزدوروں کی کثرت نے سرما مید دارکواپنی من مانی کا پوراموقع فراہم کیا۔ معمولی اُجرت پر مزدوروں سے اٹھارہ اٹھارہ کھنٹے کام لیا جاتا۔ سرما میدار خاص طور پر بچوں اور خواتین کو کام پر لگاتے کیونکہ اُنہیں بڑوں اور مردوں سے کم اُجرت دینا پڑتی تھی۔ روی مصنف گارجی سکھ نزارو (Georgishakh Nazrou)رقم طراز ہے:

Vast wealth is concentrated in the hands of a few and the exploiting classes more and more live a parasitic life of luxury. On the other hand, exploitation of the working class tends to grow fiercer and the gulf between those who actually create all society's wealth and those who appropriate it, widens, that

is the law of capitalist accumulation. (∠1)

اس سنگ دلی کا نتیجہ بے نکلا کہ آ ہستہ آ ہستہ ہم مابید دار اور مزدور کے درمیان نفرت بڑھتی گئی اور غیر منصفانہ تقسیم دولت کے خلاف آ وازیں بلند ہونے لگیں۔اگرچہ''متمدن اور انسان دوست انگریز مصلحین' نے ان آ وازوں کو دبانے کی پوری کوشش کی تاہم منشوری تحریک لیے منشوری تحریک (Chorlist Movement) نے گاہے بگاہے مزدوروں کے معاشی ،ساجی اور سیاسی مسائل کے حق میں آ واز بلند کی اور اس میں قابل قدر کا میابی بھی حاصل کی گروہ شخص جس نے سب سے پہلے مزدوروں کے معاشی مفاد کے حصول اور اُن کی حالت کو سدھارنے کے لیے انہیں متحد و منظم ہونے کی دعوت دی وہ جرمن مفکر کارل مارکس ( Karl کے حصول اور اُن کی حالت کو سدھارے تھا۔ بقول ڈیوڈ تھا مسن:

Early socialist movements could never find roots or room in Europe. It was only when socialist theory had been transformed at the hands of state socialists like Louis Blanc and of more scientific economic theorists like Karl Marx that it could accommodate itself to the necessities of life in the increasingly industrialized nations of Europe. ( $\angle r$ )

کارل مارکس (Karl Marx) نے کہا کہ انسان کی بنیادی ضرورت خود زندہ رہنا اور اپنی نسل کو زندہ رکھنے کی خواہش ہے۔ زندگی برقر ارر کھنے کے لیےصرف غذا ہی نہیں بلکہ دیگر مادی ضروریات بھی درکار ہیں جوغذا کا ہی درجدر کھتی ہیں۔ اشیا اورغذا کی پیداوار کااصل سبب مزدور اور کسان ہیں جبکہ اُنہیں پیداوار کے منافع سے پچھ بھی حصنہ پیس ماتا جبکہ سرما بیدار ہم طرح کے فوائد حاصل کر رہا ہے۔ چنا نچے کارل مارکس (Karl Marx) نے بیتجویز دی کہ بجائے اس کے کہ سرمایہ چنا تھوں میں سمٹ آئے، پوری قوم کواس کا حصد دار بننا چاہئے۔ اسی طرح معاشی مساوات قائم ہوسکتی ہے۔ دراصل سوشلزم کی تح یک مزدور طبقہ کے وقتی ماری جس مالیہ جس مالیہ جس مالیہ جس مالیہ بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ نی ان بھی بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ نی ان بھی بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ نی ان بھی بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ نی بھی بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ کو بی بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ کہ بھی بہت کی بھی ہیں بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ کو بی بہت کی بیاں بہت سرمالیہ کا کہ جس مالیہ کو بی بہت کی بیاں بیاں بیار کی بیاں بیات کی بیاں بیار کیا کہ بیاں بیار کی بیاں بیار کیا کہ بیاں بیار کی بیاں بیار کیا کی بیاں بیار کی بیار کی بیار کی بیار کی بیاں بیار کی بیاں بیار کی بیاں بیار کی بیاں بیار کی ب

In fact, the socialist movements tended to snatch the rights from the 'hane' and bestow them on the 'hane nots'. The basic concept of the leaders was that the labourers were the real creators of national wealth.  $(\angle r)$ 

یہاں پر بات بہت اہم ہے کہ سوشلزم صرف معاشی تصور ہی نہیں بلکہ ایک فلسفہ حیات ہے جس کے نزدیک کا نئات کی اصل حقیقت مادہ ہے اور روحانی قدروں کی بجائے مادی ضروریات کا حصول اور اُن کی بخیل ہی کسی ساج کا سب سے بڑا مقصد ہے۔ اگر چہ کارل مارکس کا معاشی مساوات کا نظر سر بہت مقبول ہوا اور اس نے اُنیسویں اور بیسویں صدی میں یورپ کے فکر وعمل میں ایک انقلاب بر پاکر دیا تا ہم معاشی مساوات کے اصول کی بنیاد انسانی صلاحیتوں کے تنوع کو نظر انداز کرتے ہوئے ایک بہت بڑی ناانصافی پر ہے۔ معاشی مساوات کا نظر بیانسان میں تگ ودوکرنے، جدوجہدا ورمحنت کرنے کا جذبہ ختم کر دیتا ہے۔ یہ نظر سے عدل کے تقاضوں کی تکذیب اور انسانی صلاحیتوں کے نگھرنے ،سنورنے اور چلا پانے کے راستے میں بہت بڑی رکاوٹ ہے۔

رکاوٹ ہے۔ سوشلزم کی بیایک بہت بڑی اور بنیادی خامی ہے کہ اس نظام کے تحت انسان ایک مشین کے پرزے کی صورت اختیار کرلیتا ہےاوراُس میں ابداع واختر اع کی گنجائش باقی نہیں رہتی ۔موجودہ دور میں سوویت یونین کا جس طرح شیرازہ بکھرا، پیہ اس نظام کی واضح نا کامی کی دلیل ہے۔

یورپ میں اُنیسویں صندی اپنے جلو میں صنعتی انقلاب کے ثمرات اور سوشلزم کے اثرات لے کر طلوع ہوئی ۔ صنعتی انقلاب نے انگلتان میں مادی و سائل فراہم کرنے میں انتہائی اہم کر دارا داکیا۔ ٹکنالوجی کی ترقی سے معاشر کو بے پناہ سہوتیں اور آسائٹیں حاصل ہو کمیں۔ مادی و سائل کی بہتات نے انسان کو دولت کا پیجاری اور غلام بنا کر رکھ دیا۔ یہاں تک کہ انسان کی فکر اور سوچ پر مادیت نے ایساغلبہ ڈالا کہ روحانی اور مذہبی اقدار سے اُس کا اعتقاد جاتار ہا اور آسندہ تمام افکار ونظریات کی اساس عقلی و مادی توجیہات پر رکھی گئی۔

چپارٹس ڈارون (Evolution Theory) کو مادہ پرستانہ سوچ کا نمائندہ مفکر قرار دیا جا سکتا ہے۔ڈارون کا نظریہارتقا (Evolution Theory) کو آئیسویں صدی میں یورپ کی عقلی و مادی طرز فکر کا سب سے بڑا تخد قرار دیا جا تا ہے۔ ڈارون کی کتاب (Aaq (On the Origin of Species) بیں شائع ہوئی۔ اس کتاب نے فکری دنیا میں ایک انقلاب بر پاکر دیا۔ ڈارون نے کہا کہ ہر جاندار کے جسم اور شکل و شاہت میں مسلسل خفیف تبدیلیاں رونما ہوتی رہتی ہیں اورا یک طویل مدت کے بعدان تبدیلیوں کے جع ہونے سے ایک نیا جاندار معرضِ وجود میں آ جا تا ہے۔ اگر اس جاندار کی نسل جسمانی بناوٹ کے لحاظ سے جہدللبقا (Struggle for Existence) کے دوران اپنے ماحول کی مشکلات کے ساتھ کامیاب مقابلہ کر سکے تو وہ زندہ رہتی ہے ورنہ مٹ جاتی ہے۔ (Survival of the Fittest)

ڈارون (Darwin) کے خیال میں زندگی اپنے ظہور کے بعد مسلسل ارتقا پذیر ہے اوراس وجہ سے مختلف حیوانات کے وجود بنتے اور مٹتے رہتے ہیں۔اسی ارتقائے نتیجہ کے طور پر روئے زمین پر نوع بشر کا ظہور ہوا۔ گویا انسان مختلف حیوانی ارتقائی منازل طے کر کے موجودہ حالت تک پہنچا ہے۔ڈارون کے نظر بیارتقانے اللہ تعالی کی ہستی اور کا ئنات کی تخلیق میں اس کے مل دخل سے یکسرا نکار کیا،اوراس کے ساتھ ساتھ انسان کوشرف وفضیلت کے مرتبے سے گرا کر حیوانات کی صف میں لاکھڑا کیا۔

نظر بیارتقانے اُنیسویں صدی کے افکار ونظریات پر گہرے اثرات مرتب کیے اور یورپ کی فکری دنیا میں اس نے لاند ہیت اور دہریت کا جو نتج بویا اس کا نتیجہ ایک بار آور درخت کی صورت میں نمووار ہوا۔ ہر برٹ اسپنسر ( Herbert کا معاشرتی ارتقا کا فلسفدا گرچہ ایک الگ نظر بیہ ہے تاہم بقول پروفیسری۔اے۔قادر''اسپنسر کے معاشری فلسفہ کا بنیادی پھر نظر بیارتقا ہی ہے۔''(۲۸)

ہلسلے (۱۸۲۵ Thomas Henry Husclay) جوڈارون کے نظریات کا بہت بڑا حامی اور مداح ہے اُس نے ایک مرتبہ یہاں تک کہا کہ''اگر بندرانسان کا جدِ امجد ہے تو اس پر شرمانے کی کوئی وجہ نہیں۔''(۵۵) میگڈوگل نے اپنی کتاب'' سوشل سائیکا لوجی'' میں اپنا نظریہ جبلت پیش کیا ہے:

''انسان ایک حیوان ہے جس کا کوئی فعل ایمانہیں جواس کی کسی نہ کی جبلت کے منبع سے سرز دنہ ہوتا ہو۔ جب تک انسان کو کوئی جبلت نہ اُکسائے، وہ نہ کوئی کام کر سکتا ہے اور نہ ہی کسی کام کے متعلق سوچ سکتا ہے۔''(۷)

گویا گرانسان کی سرشت میں الی تو تیں موجود ہیں جنہیں عقل اورارادہ کہا جاتا ہے تو وہ اُس وقت تک بے فائدہ اور برائی اور بیکار رہتی ہیں جب تک کوئی جبلی خواہش اُنہیں اپنی تسکین اور شفی کے لیے کام میں نہلائے۔ نیک و بدمیں تمیز کرنے اور برائی سے رکنے کے لیے عقل وارادہ کا ہونا ضروری ہے کیکن میگڈ وگل کے نظریۂ جبلت کے مطابق عقل وارادہ بیکار ہیں جب تک جبلت اسے عمل کی اجازت نہ دے۔ اس نقط نظر کے مطابق انسان فقط ایک ترقی یا فقہ ذہمن رکھنے والاحیوان ثابت ہوتا ہے جواپنی بہتر

د ماغی صلاحیتیں رکھنے کے باوجود حیوانی جبلت کے حصار سے باہر قدم نہیں رکھ سکتا۔

سگمنڈ فرائڈ (۱۰۰۳ کا خیال ہے کہ انسان کے الشعور میں جنسی خواہشات کا ایک طوفان ہے اور لاشعور ہر گھظشعور سے ان خواہشات کے اپورا ہے۔ اُس کا خیال ہے کہ انسان کے لاشعور میں جنسی خواہشات کا ایک طوفان ہے اور لاشعور ہر گھظشعور سے ان خواہشات کے بورا کر نے کا مطالبہ کرتا ہے لیکن ان خواہشات کی تکمیل کی راہ میں مذہب واخلاق سب سے بڑی رکاوٹ ہیں۔ فرائڈ (Freud) کے نزد یک انسان ایک شہوانی حیوان ہے جب اس کی جنسی خواہشات پوری نہیں ہوئیں تو وہ مختلف عوارض اور امراض میں مبتلا ہوجاتا ہوجاتا ہے۔ اس طرح فرائڈ (Freud) نے بورپ کو آزاد جنسی اختلاط کی راہ بھائی، جس نے آگے چل کرعورت کوجنسِ بازار بنا کررکھ دیا۔ عورت کی بہنگی سے جنسی اشتہار بازی (Modelling) کا کام لیاجانے لگا، جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ عورت کی حیثیت معاشر سے دیا۔ عورت کی بہنگی سے جنسی اشتہار بازی (Products Selling Product) ہوکررہ گئی۔ ڈاکٹر سیرعبداللدر قم طراز ہیں:

'' داننوں کا برش مرد بھی استعال کرتے ہیں اور عورتیں بھی گمراشتہار پرصرف عورت بلیڈ جہاں تک مجھے معلوم ہے مردوں کے استعال کی چیز ہے گمراس کے فلیپ پرعورت ۔ دنگل کے اشتہاروں پرعورت اور مٹھائی کے اشتہاروں پرتوعورت کو ہونا ہی چاہئے .....حد سے زیادہ جنسی ترغیب وتحریص پورپ کا وہ تحفہ ہے جس کی آئ کل بڑی مانگ ہے۔''(22)

۔ اٹھارویں صدی کے ربع آخر میں صنعتی انقلاب کے بعد جس مادی طر زِفکر کے حامل معاشرے کا ظہور ہوا، اُس نے آئندہ ساری اُنیسویں صدی پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ بقول ڈاکٹرر فیع الدین:

''اُنیسویں صدی میں سائنس دانوں کے اس عقید ہے کی وجہ سے کہ کا کنات میں فقط مادہ ہی ایک حقیقی چیز ہے علمی حلقوں میں مذہب اور روحانیت کے خلاف ایک زبر دست جذبہ کار فر ماہو گیا تھا۔''(۷۸)

مغرب کے تہذیبی ،سیاسی اورفکری پس منظر کے اجمالی جائزہ سے یہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ جوع الارض، ہوسِ زر،خودغرضی، جنسی بےراہ روی، روحانی قدروں سے فرار، مطالعہ کا ئنات وفطرت کا شوق اور سائنسی قوانین اخذ کرنے سے متعلق الحادی نقطہ فظر تہذیب مغرب کے وہ عناصر ترکیبی ہیں جن سے کوئی انکارنہیں کرسکتا۔

## حواشي وحواله جات

ا۔ بحوالہ: برق،غلام جیلانی،ڈاکٹر،''یورپ پراسلام کےاحسان'' شیخ غلام ملی اینڈسنز ،لا ہور،۱۹۸۱،ص۲۷-۷۷

- Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", Islamic Book Foundation, Lahore, 1991, P:294.
- Fergusan, Wallace K., " A Survey Of Europeon Civilization", Houghton Mifflin Company, Boston, 1958, P:491.

۴۷ ایشیاسٹریٹ،''انگلستان''،مترجم علی ناصرزیدی، شیخ غلام علی اینڈسنز، لا ہور،۱۹۶۳ء،۹۰۰

Draper, Jahn William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II,George Bell & Sons, London, 1896, P:

۲۔ بحوالہ: برق ، غلام جیلانی ، ڈاکٹر ، ' بورپ پر اسلام کے احسان''، ص 20- ۲۷

ے۔ مصطفیٰ السباعی، ڈاکٹر،''اسلامی تہذیب کے چند درخشاں پہلو''،مترجم: سیدمعروف شاہ شیرازی،اسلامک پبلی کیشنز،لا ہور،

• ۱۹۸۰ء، کل ۱۵

- ۸۔ عنایت الله سجانی ''مجابد کی اذان' ،اسلامک پبلی کیشنز ،لا ہور ،9 ۱۹۷ء ،ص۳۷۳
- 9۔ گرانٹ اے، جے، ' تاریخ پورپ'، بحوالہ: ''لا مذہبی دور کا تاریخی پس منظر'، از مولا نامجرتقی امینی، نفیس اکیڈی، کراچی، ۱۹۸۷ء، ص۳۳
- Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:206.
- Bertrand Russel, "In Praise Of Idleness", Unwin Books, City & Year Not Mentioned, P:101.

۱۳ ایضا

- Nadawi, Abual Hasan Ali, "Islam & The World" Translated by M.Asif Kidwai, Sh.Muhammad Ashraf, Lahore, 1966,P:126-27
- Draper, Jahn William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II, P: 256
- Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", George Allen Unwin L.T.D London, 1946, P:551.
- Fergusan, Wallace K., " A Survey Of Europeon Civilization", P:478.

- Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:564.
- TL Ibid, P:535.

Ferdinand Schenill, "A History of Europe", Hascourt Brance And Company, New York, 1951,P:362.

- Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:587.
- 12\_ Ibid.
- M\_ Ibid.

۳۲ ۔ ڈاونز، رابر یی '' کتابیں جنہوں نے دُنیا بدل ڈالی''، مترجم: مولانا غلام رسول مہرش غلام علی ایند سنز، لا ہور، ١٩٦١ء، ص٢٥٢

- Draper, Jahn William, "History Of The Intellectual Development Of Europe", Vol:II, P: 280.
- Bertrand Russel, "History Of Weatern Philosophy", P:587.

Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:224.

- Raghubir Dayal, "Modern European History", C.B.S Publishers & Distributers, Delhi, 1991, P:52.
- Vivian Ridler, "Fifteen Poets, The Engilsh Language Book Society, Oxford University Press, 1968, P:232.
- Raghubir Dayal, "Modern European History", P:51.
- Mohagen V.D., "History Of Modern Europe Since 1789"S.Chand & Company Ltd, New Delhi, 1990, P:31.
- ۳۵\_ Ibid, P:32.
- Charlton D.G., "France" A Companion To French Studies, Methuen, London, 1979, P:257.
- Mohagen V.D., "History Of Modern Europe", P:157.
- Briffault, Dr., Robert, "The Making Of Humanity", P:295.

Meryam Jameela, "Western Civilization Condemned by Itself"Vol:I, Muhammad Yousaf Khan & Sons, Lahore, 1970, P:91.

- Meryam Jameela, "Western Civilization Condemned by Itself", P:91.
- Jeremy Betham, "The Principle Of Unity, With Ref., Crane Brinton",
  The Fate Of Man", George Braziller, New York, 1961, P: 161.
- ۵۴- Ibid. P: 162.

Nietzshe, Friedrick Wilhelm, "Human All Too Human" With Ref., "The Fate

of Man By Crane Briton, P: 240.

- Derry T.K., "The Europen World", G.Bell & Sons, Ltd, London, 1951, P: 25.
- Stephen Brooks, "Ninteenth Century Europe", Mecmillans, London, 1984, P:78.
- Raghubir Dayal, "Modern European History", P:46.
- Derry T.K., "The European World", P: 38.
- Seely, J.R., "The Expansion Of England", Mecmillans And Co. Ltd. London, 1912, P:109.
- Yr. Ibid, P:111.

- Basu., B.D., "The Ruin Of Indian Trade Anad Industries", R., Chatterjee, Calcutta, P:138.
- 140. Ibid, P:140.
- Roger Williams, "Modern Europe", St, Mastin Press, New York, 1964,P:217.
- Ruskin, "Crown Of Wild Olive", Kitab Mahal, Lahore, P:17
- Keith Feiling., "A History Of England", Mecmillan, London, 1966, P:691.
- Georgi Shakhnazarov., "Man Science And Society",

  Translated By Jim Riorden, Progress Publishers, Mascow, 1965, P:78.
- David Thomson., "Europe Since Napoleon", Penguin Books, Middlsex,1970, P:125.
- Salah-ud-Din, Prof., "A Simple History Of Modern Europe", Aziz Publishers, Lahore, 1987, P:58.

## جديدادب كافكرى تناظر

The European Colonialism left a very for reaching impact on the socio-cultural, literary and intellectual atmosphere of the subcontinent during it's rule of about two centuries. British rulers of India prepared and implemented a few political and educational policies to transform the Indians' mind for their own benefit. Some Philosophical, intellectual and literary movements of the west introduced through colonial educational system and other social, cultural and political policies which influenced especially new educated class which advanced as a vanguard in socio-cultural and political movements in the subcontinent during early twentieth century. Literature also was not an exception as new literary movement, genres and attitudes emerged during the second half of the nineteenth and the first half of the twentieth century. A few Philosophical and intellectual trends of the west such as humanitarianism, liberalism, rationalism etc. are discussed in this article which had a very important impact on modern Indian thought and literature.

-----

برصغیر پاک و ہند میں فکرو دانش کی روایت (بعض تحقیقات اور دعووں کے باوجود) یونان کی روایتِ فکرو دانش سے قدیم نہ ہی اس کی ہم عصر ضرور قرار پاتی ہے، اگر چہ بعض مستشر قین کوانیسو یں صدی ہی میں اس بات کاعلم ہو چکا تھا اور (Fredrick ہی جونز (William Jones)، پرنسپ (Princep)، سرولیم میور (Sir W.Muir)، میس ملر (William Jones)، میس ملر (Rudyord جیمز ملل (John Stuart Mill)، رڈیارڈ کپلنگ (Rudyord جیمز ملل السان)، مرانیات، مطالعہ فدا ہب وغیرہ کے ذریعے فکرو دانش کی ان دونوں روایات کے اشتراکات منتشف کر کے ان کے مشترک ماخذ (Origins) کی نشان دہی کی کوششیں کیس اور یوں بالواسطہ طور پر مغربی روایت فکر اور گئجر کی اس اعتبار سے برتری کو بھی ثابت کیا کہ اس میں نمواور ارتقاء کی قوت روز افزوں رہی، جب کہ مشرقی فکر اور کلچر کی

روایت مردہ اوراز کاررفتہ ہوتی چلی گئی وہ یہ مانے پر مجبور سے کہ اہلِ مشرق تاریج کے بعض ادوار میں دنیا پر راج کرتے رہے سے اورانہوں نے اینی تہذیبوں کوجنم دیا تھا کہ جن کی عظمت تاریخ اورا ثاریات میں نا قابلی تر دید طور پرعیاں ہے لین تاریخ کے دورانیے میں انہوں نے اپنی نا ابلی اور کم فہمی کی بنا پر تہذیب کی اس وراث کو گنوا دیا تھا حتی کہ اب اُن میں یہ صلاحیت بھی باقی نہیں رہی تھی کہوہ اپنے بھی انہوں کی توقع قدر وقیت کا تعین کر سکیس اس لئے ان خزانوں کی از سر نو تلاش اور قدر افزائی کی باقی نہیں رہی تھی کہوہ اپنے بھی ان ورفیران کی تھے تھی اور اس کی تھی تو دواہل مشرق پر اس اعتبار سے بھی اپنی برتری ثابت کر رہے تھے کہوہ (مستشرقین کو اُٹھانا پڑر ہی تھی ، یہ مستشرق خوداہل مشرق پر اس اعتبار سے بھی اپنی برتری ثابت کر رہے تھے کہوہ (مستشرقین کے اور شرحی کے اہل ہیں۔ خوداہل مشرق اب اپنے ماضی کے ورثے کی شناخت اور اس کی قدر وقیت کے تعین کے لئے مستشرقین کے گرونظر کے تا کہو تھے اہل مغرب کا تشکیل کردہ یہ تھو را ایک عرصے تک خوب چلا جیسے انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کے اوائل مشرق علی وغیرہ کا انداز فکر اب تک ایک بڑے گروہ نے نہ صرف تسلیم کیا بلکہ اس تھو رہے مستعار بصیرت کی روشنی میں مشرقی علم وادب اور ثقافت کود کھنے اور جانچنے کی کوشش کی سرسید احمد خان اور سید امیر علی وغیرہ کا انداز فکر اب تک ایک بڑے طبح علی عنے میں انہیت رکھتا ہے۔

سب مستفرقین کی نیت پر شبہ کرنا مقصود نہیں، ان میں سے بہت موں نے اپنی زندگی کا ایک بڑا حصہ شرق کی تاریخ بکچر، السناو علم و دانش کے آخذ کو گوئ تکا لئے میں صرف کیا اوراس طرح بیقی سرمایہ ضائع ہونے یا مزید طویل عرصے تاریخ بکچر، السناو علم و دانش کے آخذ کو کو تا کھا تھا کہ جس نے شرق کے لیے مدفون رہنے سے بھی گیا'' خود جدید مستشرق بھی اپنی آپ کوایک ایسے ہیرو کے روپ میں دیکھتا تھا کہ جس نے مشرق (Orient) کو خود ایجی طرح شاخت کر کے' گمنا کی بھی گئی (alienation) اور غیریت (strangeness) سے بچایا تھا اور اس کی تحقیق نے مشرق کی گم شدہ زبانوں، رموم و روایا سے تھی کہ دو ہوئی ہوں۔' اس اس کے تحقیق نے مشرق کی گم شدہ زبانوں، رموم و روایا سے تھی کہ دو ہوئی اسے دو رجدید سے روشتاس کرار ہے تھے جو اپنی سوچ میں آزاد خیال، سیکولرا ورغیر جا نبدار تھا۔لیکن کیا خود اہل مشرق بھی اپنی ان خود میں خود میں ہوئی گئیں، کیوں کہ اس سوچ میں آزاد خیال، سیکولرا ورغیر جا نبدار تھا۔لیکن کیا خود اہل مشرق بھی اپنی سامند خود کی اس سوچ سے مشفق تھے؟ اس سوال کا جواب اگر چہ کا ملاً ہاں میں نہیں ہے گئین عملاً جدید مغربی طریق علم اور انداز تحقیق کے اثر ات خود اپنی روایت سے مغرف اور لام کر تو ہوئے وہ صدیوں کے مل میں تھی بھن میں تھی تا نداز وطریق کا رفر انداز کو میں جو کے وہ صدیوں کے مل میں تھی سے شدہ مشرق انداز وطریق کا رفر کو کہ میں تھی ہوں کہ کوشش کی بھی تو انداز وطریق کا رفر کو کہ میں تو سے بھی تھا کہ قد می مشرق کا دفاع کر نے والے خود بھی اپنی تھی اس لئے انہوں میں صدی کے اوا خراور میسوں میں میں جو بے تھے جس کی بنا پر ان کی بات توجہ سے تی اور تجی نہیں جارہی تھی اس لئے انہوں میں صدی کے اوا خراور میں اگر کی بات توجہ سے تی اور تجی نہیں جارہی تھی اس لئے انہوں میں صدی کے اوا خراور در مسوساً نہدوں میں مشرق کا دور قدان کی بات توجہ سے تی اور تجی نہیں جارہی تھی اس لئے انہوں میں صدی کے اوا خراور در مسوساً نہدوں میں مشرق کی بات توجہ سے تی اور تجی نہیں جو اور اس کے کتم کئیں ( جمت پہنداور قدامت پہنداؤ کی کی کو شون کی کو سوٹ کی کو سوٹ کی کوئی کی کوئی کی کر کوئی کوئی کی کر کے دوا کی کوئی کی کوئی کی کوئی کوئی کر کر کے کوئی کی

دونوں)، سیاسی تحریکیں (قوم پرتی، جمہوریت پیندی وغیرہ) اورفکری واد بی تحریکیں (اصلاح پیندی، رومانیت پیندی، ترقی پیندی اورجد یدیت پندی وغیرہ) سب مغربی انداز اور طرز فکر سے واضح طور پر متاثر نظر آتی ہیں، اس لیے موزوں ہوگا کہ اس دوران میں پورپ میں چلنے والی چندایی فکری تحریکوں کا اجمالی ساجائزہ پیش کیا جائے، جن سے جدید مغربی نظام تعلیم معاثی و سیاسی پالیسیوں اور نئی ساجی اصلاحی تحریکوں کے زیراثر ہندوستان کا نیامتو سط طبقہ اورابل دانش غیر شعوری طور پر مغربی فکر وفلنے سیاسی پالیسیوں اور نئی ساجی اصلاحی تحریکوں کے زیراثر ہندوستان کا نیامتو سط طبقہ اورابل دانش غیر شعوری طور پر مغربی فکر وفلنے کے اگر ات کو قبول کرتا چلا گیا اس لئے اس دور میں تخلیق ہونے والے ادب میں مغربی فکر اوراد بی تحریک کے گوں نے اپنی جگہ بنالی اور بہت جلدمشرق کی بعض شخت جان اصناف مثلاً غزل اور رباعی وغیرہ کے علاوہ اکثر قدیم مشرقی اضاف ادب کی جگہ مغرب سے آنے والی جد بداصناف نے لے لی ، اگر قدیم اصناف اپنی ظاہری شکل میں باقی رہیں بھی تو ان کی باطنی روح اور مواد میں بڑی بنیادی تبدیلیاں رونما ہونے لگیس ، انیسویں صدی کے اواخر اور بیسویں صدی کے اوائل میں قدیم داستان اور حکایت کی جگہ ناول اور مختصراف اسانہ نے لے لی ، قصیدہ ، طویل منظوم داستانیں اور مثنویاں وغیرہ قصہ یار پینہ بنیں اور جدید نظم کے نئے سے نئے انداز سامنے آئے ، معاملہ ظم معر کی سے ظم آزاد اور پھر نئری نظم تک پہنچا طنو و مزاح اور مضمون نگاری کے بھی نئے انداز سامنے آئے ، معاملہ ظم معر کی سے ظم آزاد اور پھر نئری نظم تک پہنچا طنو و مزاح اور مضمون نگاری کے بھی نئے انداز سامنے آئے ، معاملہ ظم معر کی سے نظم آزاد اور پھر نئری نظم تک پہنچا طنو و مزاح اور مضمون نگاری کے بھی نئے انداز سامنے آئے ۔

جد یدمغربی فکروفلنے اور مغربی ادب کے اثرات کے زیرا ثر دراصل انسانی سابی زندگی کود کیھنے اور بچھنے کے طریقے ہی بدل گئے ۔ قدیم مشرقی تصورزیت میں ؛ جوقد یم داستان اور شاعری کا ما خذو منبع تھا؛ سامنے کی موجود اور شوس انسانی زندگی اور اس ایک برای اور ما ابعد الطبیعا تی حقیقت کے اظہار کا وسید سمجھے جاتے سے لیکن مغربی فکر وفلنے میں حقیقت کا تصور کچھ اور تھا اور اس کے مطابق حقیقت وہ تھی کہ جس کا ادراک انسانی حواس کرسیس سے تھے لیکن مغربی فکر وفلنے میں حقیقت کا تصور کچھ اور تھا اور اس کے مطابق حقیقت وہ تھی کہ جس کا ادراک انسانی حواس کرسیس سے عقلیت پہندی (Positivism) ، جو بیت پہندی (empiricism) ، جو بیت پہندی (Phenomenalism) ، جو بیت پہندی (Existentialism) اور جو دیت پہندی (Phenomenalism) وغیرہ مغرب سے متاثرہ وجد بدوستانی ذبن کو متاثر کرتے جلے گے اور پھر ادب وفن میں بھی یہ تو تھیلی پذیر تصور زندگی نفوذ کر گیا ، جس سے متاثرہ وجد بدوستانی ذبن کو متاثر کرتے جلے گے اور پھر ادب وفن میں بھی یہ تو تھیلی پذیر تصور زندگی نفوذ کر گیا ، جس سے ہمار نے تخلیق کار کاسو چے اور محسوں کرنے کا انداز اپنے پیش رووں سے مختلف ہو گیا اور پھر اس نے جو پھے تکلیق کیا اس کے مطالع سے پہ چات کاسو چواور مواد (context) بھی بدا کہ بی استدر بزی تھی کہ قدیم مشرقی ادب کے بالمقائل جدید ادب کا موصوع ومواد (context) بھی بدل گیا ہے ، بعض اوقات یہ تبدیلی استدر بزی تھی کہ قدیم مشرقی اور بھی نہیں میسر مرح دکر دیا گیا موضوع ومواد (بنیسویں صدی اور جدید یہ بی انسان دو تھے گرات کا سرسری ساجائزہ پیش کیا جائے جوائی دور کے جدید تعلیم یافتہ طبقے کو سطسے برصغیر میں مختلف زبانوں کے ادب کو متاثر کر رہے تھے۔ نہوگا اگر خاص طور پر انبیسویں صدی اور حط سے برصغیر میں مختلف زبانوں کے ادب کو متاثر کر رہے تھے۔ نہوگا انسان دو تی جدید بی تعلیم یافتہ طبقے کو سطسے برصغیر میں مختلف زبانوں کے ادب کو متاثر کر رہے تھے۔ کیا جائے جوائی دور کے جدید تعلیم یافتہ طبقے کو سطسے برصغیر میں مختلف زبانوں کے ادب کو متاثر کر رہے تھے۔ کیو انسان دو تی جدید بی تعلیم کی دیا میں انسان دو تی جدید بی تعلیم کیا در معرف اگر خوات کی دور کی متاثر کر رہ ہے۔

یوں تو ہر مذہب کی بنیادیں''انسان دوسی'' انسان دوسی'' کے جذبے پر استوار محسوں ہوتی ہیں، کیوں کہ مذہب دنیا اور آخرت میں انسان کی فلاح اور سرخروئی کا لائے ممل پیش کرتا ہے، کیکن مذہب ہی کے نام پرظم وجبر کا بے انت شلسل بھی تاریخ انسان کا وردناک ترین پہلو رہا ہے۔ یورپ کی تاریک صدیوں ہی میں نہیں، نشاقہ الثانیہ اور نام نہاد روش خیالی انسان کا وردناک ترین پہلو رہا ہے۔ یورپ کی تاریک صدیوں ہی میں نہیں، نشاقہ الثانیہ اور وار نام نہاد روش خیالی کی طرف سے''میسوی روا داری'' کے روایتی تصور کو مسلسل پامال کیا گیا، کیکن نشاقہ الثانیہ کے دوران میں بعض یورپی اہل دائش نے مذہب اور روحانیت کے نام پر انسان پر ہونے والے ظلم کے خلاف آ واز انسان شروع کی ، اس آ واز کو د بانے کی مسلسل کو ششیں کلیسائی اقتدار کے خلاف بغاوت کی بنیا دوں کو استوار اور مشخکم کرنے کا عث بنیں۔

پندرہویں صدی عیسوی میں (۱۳۳۵ء) ترکوں نے بازنطینی سلطنت کے مرکز قسطنطنیہ (استانبول) پر قبضہ کرنے کے بعد یورپ میں پیش قدمی شروع کی ، تو یہاں کے اہل دانش ترکوں کے خوف سے یونان کے روایتی ذخائر دانش کے ساتھ یورپ کے مختلف علاقوں میں خصوصاً اٹلی منتقل ہو گئے اور پھر یہاں یونان کے روایتی علم ودانش کا حیاء وارتقاء شروع ہوااس دور میں:

- ا ۔ پورپ میں پہلی بارقدیم یونانی فکروفلفے کا براہِ راست مطالعہ شروع ہوا۔جومغرب میں رائج متشددانہ سوچ کے برعکس انسان اوراس کی آزادی فکرکو بنیا دی اہمیت دیتا تھا۔
- حیصا پے خانے کی ایجاد کے بعد خصوصاً بونانی علوم تک عام لوگوں کی رسائی براہِ راست ہونے لگی۔اٹلی کے ایک نامور پبلشر Aldous Manutinise نے قدیم یونانی اور لاطین کلا سیکی تحریروں کو 28 جلدوں میں شائع کر دیا۔
  - س- مارسيليونيسيو (Marsili Ficino) نے افلاطون کامکمل ترجمہ لاطینی زبان میں کر کے شائع کر دیا۔
- ۳- قدیم بونانی اورلاطین فکری روایت کی بنیادی ایک ہی طرح کی لاند بہت (Paganism) پراستوار تھیں اس لئے بور پی اہل دانش براہ راست اس فکر سے آشنا ہوئے تو ان میں آزاد خیالی کی ایک لہر نے جنم لیا، جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بڑھتی چلی گئے۔

بہر حال ہمیں یہاں آ زاد خیالی اور انسان دوستی کے تاریخی ارتقاء سے سرو کارنہیں ، بلکہ اس کی بنیادی خصوصیات کا ایک خلاصہ پیش کرنا مقصود ہے۔ مولوی عبدالحق نے The Standard English - Urdu Dictionary میں لفظ 'Humanism' کی جوتو ضیح کی گئی ہے وہ درج ذیل ہے:

- i- انسانی محبت، حقوق انسانی کی حمایت، انسان دوستی
- ii- ہیومانزم؛مسلکِ انسانیت یافلسفهٔ انسانیت،جس کی روسے انسان کی ذات کائنات کامرکز ہے،اس لئے بجائے عالم آخرت یا عالم طبعی کے مجموعی انسانی

زندگی کامطالعہ اوراس کی ترقی کی کوشش کرنی چاہیے۔ iii ندہب انسانیت، جس کا پیروکسی مافوق الا دراک ہستی کا قائل نہیں ہوتا بلکہ انسانی فلاح و بہبود کی کوشش کو ذریعہ نجات سجھتا ہے۔ iv علم وادب خصوصاً بونان وروما (قدیم) کے علم وادب کا مطالعہ (۲)

انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا کے مطابق انسان دوتی (Humanitarianism) دراصل نشاۃ الثانیہ کے دور میں قدیم یونانی اوررومی ادب کی تفہیم نو (New Learning) کانیااد فی نظریة تھا:

...It was "new" mainly in that it approached the classics in their own sake, rather than for their use to christainity and in that it believed that such studies, rather than religion, were the highest expression of human values and a means to developing the free, responsible individual (r)

اس دور میں جب ہرعلم وفلسفہ کی افادیت اور قبولیت کا دارومدار ہی اس پرتھا کہ یہ پاپائی عیسائیت کی تفہیم وہلیغ میں کس قدراستعال ہوسکتا ہے۔ بیا یک نئی بات تھی کہ کلا سیکی ادب کو صرف برائے خود پڑھا جائے اوراس کے مطالعے کا مقصد مذہب کی حقانیت کے اظہار کی بجائے ایسی انسانی اقدار کا اظہار قرار دیا جائے اوراسے ایساذر لعیہ مجھا جائے جو آزاداور ذمہ دار فرد کی پرداخت ونمو کا باعث ہو۔

اٹھارہویں اور انیسویں صدی میں روش خیالی (Enlighenment) آزاد خیالی (Libralism) اور عقلیت پندی (Rationalism) وغیرہ کی تحریکوں میں ''انسان دوئی'' کی اقد ارکوخاص طور پر قبولِ عام نصیب ہوا۔ نئے سائنسی انکشافات اور صنعتی ترقی کی بناء پر بھی 'انسان دوئی' جامعیت کی انکشافات اور صنعتی ترقی کی بناء پر بھی 'انسان دوئی' جامعیت کی عامل تحریک کے طور پر از سرنونمودار ہوئی۔ اس سیکولرفکری روایت کے براہِ راست اثر ات کلیسا نے بھی قبول کئے اور تجدیدو اصلاح نید بیر اسلام خیری کی بھی نئی توضیحات و تشریحات ہونے لگیس، جن میں اصلاح ند جب (Reformation) کی تحریک نے جنم لیا اور مذہبی لٹر پچر کی بھی نئی توضیحات و تشریحات ہونے لگیس، جن میں انسان کی دینوی فلاح و بہودکو بنیا دی ایمیت دی جانے گی اور اس کے بعد انسانی بہود کے کام مذہبی مشنریوں کی تبلیغی حکمت عملی کی بنیاد فراہم کرنے گے۔ انسان کی درج ذیل اہم خصوصیات سامنے آتی ہیں:

ا۔ یورپ میں قدیم یونانی اور رومی لٹریچر کے براہِ راست مطالعے کے بعد انسان کی ذات کو پہلی بار مذہبی عقائدونظریات سے قطع نظر بنیادی اہمیت ملی اور پانچویں صدی قبل مسیح کے سوفسطائی فلسفی پروٹا گورس (Protagoras) کاورج ذیل قول انسان دوستانہ فکر کامرکزی نکته قرار پایا:

"Man is the measure of all things; of those that are, that they are,

of those that are not that they are not."

- یعنی انسان ہی ہر حال میں اور ہرصورت میں جملہ موجوداتِ عالم اور دنیا کی ہرشے کا واحدیمانہ ہے۔
- ۲- کسی مذہبی یا ماورائی توثیق کے بغیرانسان کی ذات کے احترام، قدرو قیمت اور ہمہ جہت ارتقاء کو بنیا دی مقصد قرار
   دیا جانے لگا، خدا کی خوشنو دی کی بجائے صرف انسانی فلاح ہی مقصود گھہری۔
- ۳- جدیدنظامِ اخلاق کو مابعدالطبیعاتی اور مذہبی دائر ہے سے باہرلا کرانسان کی دنیوی زندگی کے نفع ونقصان اور حسن و فتح کو بنیادی معیار شلیم کرلیا گیا، جان اسٹوارٹ مل کے مطابق ہر انسانی عمل کی اخلاقی بنیاد پوری جماعت کا معاشر کے کوئائدہ پہنچانا ہے۔
- ۴- کسی غیبی امدادیا تائید کے بغیر ہی خودانسانی عمل اور جدو جہدانسانی فلاح اور کا مرانی کا بنیادی وسیله قرار دی گئی۔ یوں انسان دوتتی نے فطرت برستی اور تقذیر برستی کے جبر سے نجات کی راہ دکھائی۔
- ۵- انسان کوحقیقت کی جبتی میں خوداپنی ہی عقل اور فکر پر بھرو سے کا اعتاد حاصل ہوا اور کسی ہادی یا پیغیبر کے انتظار سے اس نے رہائی حاصل کرلی۔
- ۲- موجود مادی زندگی کواصل حقیقت قرار دیتے ہوئے انسانی عمل اورفکر کے دائر کے کواسی عالم موجودات تک محدود کر دیا گیا۔
- 2- انسان کی انفرادی فکراور جدو جهد کو بنیادی اہمیت دیتے ہوئے اسے خودا یک فرد کے داخلی اطمینان اوراس کی خودی کی ترقی کا باعث قرار دیا گیا۔
  - ۸- دنیامیں جبتجوئے حسن اور فروغ حسن کوانسان دوستوں کا ایک اہم مقصد قرار دیا گیا۔
- 9- عقل اورسائنس کو ہے جہتی ہے نجات دلا کرانسان کی معاشر تی اورانفرادی فلاح کے لیے استعمال کرنے کی ضرورت کو اجا اجا گر کیا گیا۔
- ۱۰ سائنسی فکر کی روشنی میں ہوشم کے اصول کی مسلسل جانچ اوران کے حسب ضرورت اور حسب موقع ترمیم کوانسان دوستی کا ایک آ درش قرار دیا گیا۔
- اا- انیسویں صدی میں انسانی ارتقاء کے بارے میں ڈارون کے نظریے کورغبت کی نظر سے دیکھا گیا، جس سے انسان کے انشرف المخلوقات ہونے کے عقید برز دیڑی ۔
- 11- سیاست میں جمہوری اصول کو بنیا دی اہمیت ملی ، کیوں کہ جمہوری ادارے انسان کے اخلاقی اور معاشرتی ارتقاء کی صانت فراہم کر سکتے ہیں۔
  - ساا بعض اہل دانش نے انسان دوسی (Humanism) میں مذہبی دانش اور خداخو فی کوسمونے کی بھی کوشش کی۔
    - ۱۲- انسان دوستی کی روایت نے ندہبی روا داری اور بے تعصبی کوفر وغ عطا کیا۔

۵۱ عیسائیت کے راہبانہ رجحانات سے انحراف کر کے انسان کے نفسیاتی انبساط اور جسمانی حظ کو تقدی حاصل ہوا۔

یورپ میں انسان دوئی/پرسی (Humanitarianism) کی اقد ارنے ادب وفن کو بے حدمتاثر کیا، انسان اور اس کے مصائب، اذبیتیں، البحضیں، اس کے انفراد کی جذبے، خواہشیں اور خواب ادبیوں اور فن کاروں کے بنیادی موضوعات قرار پائے ؟ بات رومانویت کی ہویا حقیقت نگاری ہو بھی اس فکر کے اظہار کے ذریعے تھے، اس لئے اس دور کے یور پی ادب میں انفرادی رومان کے ساتھ ساتھ اذبیت و تنہائی کے عکس برو نئے سسٹر ز، چین اسٹن، جارج ایلیعا ورتھامس ہارڈی تک میں میں انفرادی رومان کے ساتھ ساتھ اذبیت و تنہائی کے عکس برو نئے سسٹر ز، چین اسٹن، جارج ایلیعا ورتھامس ہارڈی تک میں انتہائی مؤثر انداز میں اُبھرتے نظر آتے ہیں، اسی طرح ڈکنز، بالزاک، رستال وال اور فلا پیزوغیرہ کے ہاں اس دور کے یورپ کے انسان کی انفرادی اور اجتماعی زندگی کی مختلف سطحوں کی مصوری متاثر کن ہے، معاشر سے کے ارز ل اور مستر دکردہ کرداروں سے لے کرز وال پذیر اشرافیہ تک کی زندگی اس دور کے فکش میں سانس لیتی محسوس ہوتی ہے۔

آزادخیالی (Liberalism)

یورپ میں نشاۃ الثانیاور تجدیداصلاح دین (Reformation) کی تحریکوں کے دوران میں انسان کی انفرادیت کو جونبیادی اہمیت ملی اور انسان دوتی (Humanism) نے یورپی اشرافیہ طبقہ اور صنعتی انقلاب کے منتیج میں انجر نے والے نئے متوسط طبقے میں مقبول ترین عقید ہے کی شکل اختیار کر لی تھی ۔خصوصاً اٹھار ہویں صدی کے نصف آخراور انیسویں صدی میں اس انداز فکر کو بہت زیادہ فروغ حاصل ہوا۔ اس انداز فکر نے جب سیاسی ،ساجی اور اقتصادی میدانوں میں باقاعدہ نظام کی شکل اختیار کرنا شروع کی ، تواسے آزاد خیالی (Liberalism) کانام ملا۔

اس دور میں مغرب کے اہم فلسفیوں ہابس (Hobes)، لاک (Social Contract Theories) اور روسو (Rousseou) میں مغرب کے اہم فلسفیوں ہابس (Social Contract Theories) نے لوگوں کو یہ بھایا کہ (Rousseou) وغیرہ کے معاہدہ ہائے عمرانی کے نظریات (Rationalistic) مرضی ومنشاء کے تحت قائم ہواتھا، کیوں کہ قدیم ابتدا سیاسی اقتدار دراصل انسانوں کی آزادا نہ اور ما قلانہ (Rationalistic) مرضی ومنشاء کے تحت قائم ہواتھا، کیوں کہ قدیم دور کے ان انسانوں کو احساس ہوا کہ انفرادی آزادی اور سماجی تعاون کے امتزاج کے ذریعے انسانیت کے لئے بہتر شمرات ماصل کئے جاسکتے ہیں۔ معاہدہ عمرانی کے مطابق حکومت کے قیام اور اس کی بقاء کا انحصار لوگوں کی مرضی اور منشاء پر تھا۔ پورپ میں خصوصاً برطانیہ اور فرانس میں با دشا ہوں کے خداوندی حق حکمرانی کو اس باعث تسلیم کرنے سے انکار کیا گیا۔ آزاد خیالی کے میں تصوصاً برطانیہ اور فرانس میں بادشا ہوں کے خداوندی حق حکمرانی کو اس باعث تسلیم کرنے سے خروم ہوجاتے ہیں اور انہیں تبدیل کیا جاسکتا ہے، یوں

"The old political concern with justice was jostled by a new concern with happiness, and political discussion concerned itself with classes of persons who were thought to have been deprived of happiness by the arrangements of society: slaves, prisoners, women, the poor, prostitutes, racial minorities, and so on."  $\mathcal{E}$ 

روایتی انصاف پیندی کے قدیم سیاسی تصور کوانسانی مسرت کے ساتھ نے لگاؤنے پیچھے دھکیل دیا اور سیاسی بحث لوگوں کے ان طبقوں کے گردگھو منے گئی، جن کے بارے میں خیال ہوا کہ ساج کے انتظامات کے باعث محرومیوں کا شکار تھے مثلاً غلام، قیدی، عورتیں، غرباء، طوائفیں، ساجی اقلیتیں وغیرہ مرکز بحث بنے لگیں اور آزاد خیالی (Liberalism) ایک سیاسی نظر بید بن گئی، جو ایسے دساتیر، قوانین اور سیاسی تجاویز کامحرک بنی، جن کا مقصدانیان کی عاقلانہ منشاء (Rational Will) کی ممتفاد تصور رات ابھر کر سامنے انفرادی آزادیوں کا فروغ اور تحفظ تھا۔ بیالگ بات ہے کہ یہ معیارا تنام بھم تھا کہ لبرل ازم کے کئی متفاد تصور رات ابھر کر سامنے آنے گئے۔

پہلے پہل جن اعلانات اور قوانین نے آزاد خیالی کے تصورات پر بٹنی سیاسی تصورات اور حقوقِ انسانی کو با قاعدہ تحفظ عطاکیا، وہ درج ذیل تھے:

- i -i انگاش حقوق انسانی کابل، ۱۲۸۹ء
- ii امریکی اعلان نامه از ادی اور آئین، ۲۲ کاء
- iii فرانسيسي اعلان نامه أنساني وشهري حقوق ، ۸۹ اء ه

آ دم سمتھ نے حکومت وریاست کے درج ذیل تین بنیادی منصب قرار دیے تھے۔

- i- گرووافرادکو بیرونی تشدداور جارحیت سے تحفظ فراہم کرنا۔
- ii- افراد کوخودان کےاینے ہی ہم وطن شہریوں کی ناانصافیوں اور ظلم سے بچانا۔
- iii ایسےعوامی اداروں اورمنصو بوں کوقائم کرنااور پھر برقر اررکھنا کہ جوساج کی وسیع تر

ضرورتوں کے لئے سودمند ہول اور بیاس طرح کے بھی ہول کہان سے فائدے

کے لئے کسی فردیا بعض افراد کوادائیگی نہ کرنی پڑے۔ (۲)

' آ زاد خیالی' کے ان تصوّ رات ہی کی بناء پر سر مایہ دارانہ نظام نے اپنا جواز حاصل کرنے کی کوشش بھی کی اور یہی تصوّ رات بعد میں فلاحی ریاست کے قیام کا باعث بھی ہے ، آ زاد خیالی کے اہداف ، ثمرات اور تصوّ رات کومختضرا یوں بیان کیا جاسکتا ہے۔

- ا۔ اس سے ظالمانہ جا گیرداری نظام کومنہدم کرنے میں مددملی۔
- ۲۔ نظام سرماییداری کوازمنہ وسطلی کی جامد معاشرتی اقد ارکے متبادلات تلاش کرنے میں مددملی۔
  - س. قدیم بیمل اور مراعات یافته اشرافیه (elites) اینی روایتی مفادات میم محروم بهوگی
- ۳۔ جدیدلبرل فکر بعلیم کے پھیلاؤ، جدیدریاتی پالیسیوں، اقتصادی تبدیلیوں، ثقافتی انجذاب وغیرہ کے نتیج میں ایک چھوٹالیکن خود آگاہ متوسط طبقہ وجود میں آیا، جوخود آزاد خیالی کے نظریوں کے پھیلاؤاورا سیحکام کا اہم ترین وسیلہ بنا۔ بہطبقہ اوراس طبقے کے طرز فکر کے اثرات وقت گزرنے کے ساتھ وسیع تر ہوتے جلے گئے۔
- ۵۔ خےمتوسط طبقے (تاجر، سرمایہ دار، صنعت کار) کوذرائع پیداوار اور آلاتِ پیداوار کوتر تی دینے اوراس سے ساج کی دولت میں بے پناہ اضافہ کرنے کے لئے اپنی صلاحیتوں اور تو توں کے بے کابا استعال کی کھلی آزادی مل گئے۔

- آ زادخیالوں نے اقتصادی میدان میں مارکیٹ کی حکمرانی پرزور دیا۔
- ۲۔ لوگوں کی منتخب (مجھی براہِ راست اور بھی بالواسطہ) اور نمائندہ حکومتیں تشکیل پانے لگیں۔
- ۸۔ حقوق انسانی کی با قاعدہ تعریف وتو شیح کی گئی،ان کاواضح تعین ہوااوران کے تحفظ کے لئے قانون سازی ہوئی۔
- 9۔ آزادیؑ ضمیر اور نہ ہی رواداری کو بنیادی اہمیت ملی، لبرل مفکرین نہ ہی معاملات میں عموماً غیر مقلد (skeptic) نہ ہی غیر جانبدار (secularistic) تشکیک پیند (skeptic) حتی کہ بعض اوقات سخت خلاف فرہ ہے تھے
- ۱۰۔ آزاد خیالی (Liberalism) کے زیراثر مذہب عیسوی میں بھی ایک نے انداز سے تحریک تجدید واصلاح (Reformation) شروع ہوئی ۔ پروٹسٹنوں نے پہلے ہی بیقرار دیا تھا کہ ہراہل مذہب کسی پادری یا کلیسا پر انحصار کرنے کی بجائے خداوندسے براوراست مکالمہاورابلاغ کرسکتا ہے۔
- اا۔ فرد کی انفرادیت پر بے حداصرار کیا گیا، اس کی ذات، اس کے احساسات، ترجیجات وخواہشات اوراس کی خلوت (privacy) کواز حدمقدس قرار دیا گیا اوران میں مداخلت کسی فرد، حکمران یا ادارے کے لئے ناجائز قرار دی گئے۔ حتی کہ معاشرے کی اکثریت کوانفرادی آزادی کو غصب کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ فرد کا فائدہ اور مسرت سیسے مقدس سے مقدس س
- ۱۱۔ آزاد خیال عموماً اس بات پریقین رکھتے تھے کہ حکومت کوفر د کے معاملات سے اس قدرالگ رہنا چاہیے کہ اسے فرد کے کا سے فرد کے حقوق کے لئے کے لئے کوئی ایسا کام بھی نہیں کرنا چاہیے جو وہ خود اپنے لئے کرسکتا ہے اس لئے جب فرد کے حقوق کے لئے اصلاحی قانون سازی ہونے گلی تو بعض آزاد خیالوں نے اس کی بھی شدید پی خالفت کی۔
- ا۔ نجی جائیداد اور اس میں توسیع اور آزاد تجارت کے حق کواس فقد رمقدس گردانا گیا کہ خود آزاد خیالی کے ثمر نظام سیاست، جمہوریت تک پراعتراض ہونے گئے، اس انداز فکر کے حامل لوگوں کا خیال تھا کہا گرا کثریت کی منشاء ہی کواق لیت حاصل ہوگی تو پھر ہر کوئی اس کے رحم و کرم پر ہوگا۔ یہ لوگ بندوں کو گننے کی بجائے تو لئے، کی وکالت کرتے تھے اور یوں ایک بار پھر اشرافیہ کی رائے کی برتری کی طرف رجوع کررہے تھے۔ وہ نامور آزاد خیال منظر بینتھم کے اس قول کو تتلیم نہیں کرتے کہ
  - '.... each person is to count as one and no one as more than one'
- ا۔ بعض آزاد خیالوں نے خود نظام جمہوریت میں چھے ظلم و جبر کے امکانات کی بجاطور پرنشاندہی کی ،انہوں نے کہا کہ ایک فرد کے نقطہ نظر سے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ اس پرظلم ایک مطلق العنان حاکم کرتا ہے یا ایک پورا معاشرہ ، بلکہ جبر کی دوسری صورت کہیں زیادہ بدتر ہوتی ہے کیوں کہ ایسی صورت میں نہ تواسے کوئی ہمدر دماتا ہے نہ

کوئی جائے پناہ۔

10۔ آ زادی رائے ، آ زادی اظہاراور آ زادی انتخاب کے تصورات نے پور پی جمہوریت کوجنم دیااور پھر جمہوریت کا نظام سیاست آ زادخیالی کے استحکام اور فروغ کا ضامن بن گیا۔

ال۔ فردکی مکمل آزادی اورخود مختاری کے اپنے معاشرے میں دیگر افراد کے حقوق کے ساتھ انجذ اب اور یک جہتی کا سفر قوم پرتی (Nationalism) پر نتی ہوا، اسی دور میں قومی ریاستیں وجود میں آئیں، امریکہ اور پور پی طاقتوں نے اسی اصول کے پیش نظر بیسویں صدی کے اوائل میں خلافت ترکیہ اور آسٹر وی مثلًرین ایم پائر کی محکوم قومیتوں کی آزادی کی جمایت کی۔ بعد از ان قوم پرستی کی تحریکوں نے جس طرح آزاد خیال انسان دوتی کی بعض بنیا دی اقد ارخصوصاً انفرادیت پسندی کی جس طرح تردید و تکذیب کی اس سے آزاد خیالی کے بنیادی تضادات اُ بھر کر سامنے آگئے۔

### عقلیت بیندی (Rationalism):

یورپ میں نشاۃ الثانیہ کے نتیجے میں انسان دوسی (Humanism) آزاد خیالی (Reason) از داد خیالی (Reason) اور روشن خیالی کے جوفکری اور مہلی رویے پروان چڑھے تھے، اُن کا ایک ہی غیر متنازعہ پینجبر اور رہنما تھا۔ عقل (Rationalism) ، جواٹھار ہویں ، انیسویں اور بیسویں صدی کے ہر نظام فکر وعمل کی بنیاد فراہم کرتی تھی۔ یاعقلیت پیندی (Reason) ، مغربی فکر کے تناظر میں ) کی مختصری توضیح ضروری ہے۔ پہلے عقل (Reason) جس کے معنی ہیں :

- i- ''وجه،سبب، دلیل،علت .....عقل،نفس ناطقه ،فهم ،ادراک-عقل محض .....عقل کل، جو هرعقل ......مجھ بو جھ، ہوش مندی، تمیز،معقولیت به (۸)
- ii باعث،موجب،علت،سبب، وجه؛کسی اعتقاد ایمان یاعمل کی وجه یااس کا مقصد:کسی اعتقاد ایمان یاعمل کی تشریح یا تاکید میں بیان،عقل، ذہن کی عام یاصحت مند قوت ......(منطق) کسی استدلال کی بنیاد، دلیل، بالخصوص مقدمه صغری جب اسے نتیج کے بعد رکھا جائے۔(9)
  - (1) The basis or motive for an action, decision or conviction.
  - (2) A declaration made to explain or justify an action, decision, or conviction...
  - (3) An underlying fact or cause that provides logical sense for a premise or occurance.
  - (4) capacity for rational thought, inference, or discrimination.

- (5) Good judgement; sound sense; intelligence.
- (6) Normal mental state; sanity.
- (7) (logic) a premise; usually a minor premise, of an argument. 1.

  'عقلیت پیندی' کی تحریک کی گفتگوار دو تقید میں بھی عام رہی ہے، اس کے لغوی اور اصطلاحی معنی کی طرف توجہ کم ہی دی گئی ہے۔ عقلیت پیندی (Rationalism) کے معانی کے چند پہلود کیھئے:
- ا) عقلیت (ینظریه که ملم محیح کی بنیا دعقل پر ہے) (۲) مذہبی عقلیت ، مذہبی استدلال (بیاصول که مذہب کی بناء عقل پر ہونی چاہیے ) الے
- ii- عقلیت؛ وجدان یا الہام کے برعکس تعقل پیندی/ استدلالی عقل سے رائے کا قیام۔ (فلسفہ) پینظریہ کہ سچائی کا معیار اورعلم کا منبع حسی اوراک نہیں، بلکہ عقل ہے۔ (الہیات) نہ ہبی سچائیوں کے منبع کے طور پر الہام یاکسی اور مافوق الفطرت عضر کی بجائے عقل کو سلیم کرنا، عقلیت پیندی۔ (۱۲)
  - "The theory that the exercise of reason, rather than the acceptance of impiricism, authority, or spiritual revelation, provides the only valid basis for action or belief, and that reason is the prime source of knowledge and of spiritual truth.

جدید تصورِ عقل کوعمو ما ایک موضوی خود آگہی سمجھا گیا۔ اسے دنیا کی ریاضیاتی تقسیم کی عکاسی اور ترجمانی قرار دے کر مختلف میدانوں میں انسان کی آزادی اور اختیار کا ایک موثر ذریعہ بھی سمجھا گیا۔ ڈیکارٹ (Descarte) کے نقطہ نظر سے عقل کا منصب پی شہرا کہ وہ انسان کو ایسے ذرائع اور وسائل فراہم کرے کہ جن کے ذریعے وہ دنیائے فطرت کا'' مالک ومختار'' معقل کا منصب پی شہرا کہ وہ انسان کو ایسے ذرائع اور وسائل فراہم کرے کہ جن کے ذریعے وہ دنیائے فطرت کا'' مالک ومختار' اسلام ہوکر انہیں عقل کے اصول کے مطابق اپنے قابواور اختیار میں رکھے۔ [Descartes, Rene (1637)] ڈیکارٹ بالاتر ہوکر انہیں عقل کے اصول کے مطابق اپنے قابواور اختیار میں رکھے۔ [(1637)] وادر کی جائے گار کیا ہوں کہ اور اس کے بعد نمو پانے والی عقلیت پر تی نے روایتی اعتقادات کو بغیر کسی سوالیہ نشان کے قبول کرنے سے انکار کیا ، کیوں کہ اخسیں ہو بہوقبول کرلینے سے خود عقل کا انکار ہوتا تھا۔ کا نتاتِ تج بہوعقل نے اپنی سلطنت قرار دیا اور دنیا کی ہم شے ، ہر خیال اور میں میں دو بہوقبول کی توثیت کے بے وقعت قرار دی جانے گئی۔

"The uncompromising assertion by reason of her absolute rights throughout the whole domain of thought is termed rationalism and the slight stigma which is still attached to the word reflects the bitterness of the struggle between reason and the forces arrayed against her. The term is limited to the field of theology because it

was in that field that the self assertion of reason was most violently and pertinaciously opposed."  $\mathcal{U}$ 

پوری سلطنت فکر (domain of thought) میں عقل کا اپنے اٹل حقوق پر انتہائی اصرار عقلیت پرسی کہ کہلایا اور ابھی تک اس لفظ کے ساتھ وابستہ ہلکا سا داغ دراصل عقل اور اس کے خلاف محاذ آرا قو توں کے مابین کشاکش کو منعکس کرتا ہے۔ یہ اصطلاح ند جب کے میدان تک اس لئے محدود ہے ، کیونکہ دراصل اسی میدان میں عقل کی انتہائی شدت اور جٹ دھرمی سے مخالفت کی گئی۔ بالکل اسی طرح 'آزادفکر' (free thought) یعنی فکر پرخودفکر کے علاوہ کسی کا بھی اقتدار نا قابل قبول ہے۔خود ایک لازمی ند جبی انداز کی حال بات ہے۔

یہ تاریخ کی ایک تکلیف دہ لیکن عیاں حقیقت ہے کہ عقل اور قوت واقتد ارکی جنگ میں عموماً اقتد ارکا پلہ بھاری رہا ہے، کیوں کہ ہر دور میں عقل کو بنیادی اہمیت دینے والے لوگوں کی تعداد کم رہی ہے۔ عقل کا واحد ہتھیار استدلال رہا ہے جب کہ اس کے برعکس اقتد ار (authority) نے ہمیشہ جسمانی اور اخلاقی تشدد، قانونی جر اور ساجی ناپندیدگی کے ہتھیاروں سے کام لیا ہے۔ عقل نے یہ جنگ جیتنے کے لئے جہاں بھی طاقت کی تلوار کو استعمال کرنے کی ، کوشش کی خود اپنے آپ کوزشی کرلیا۔ اقتدار کی ایک بہت بنیادی کم زوری بیر ہی ہے کہ اس کے چمپیمین انسان ہونے کی بناء پرخود بھی عمل ہائے استدلال کو استعمال کرنے پر مجبور سے اور یہی بات خود آھیں تقسیم کردیتی تھی ، اس مر ملے پرخود دخمن کے کمپ میں عقل کو اپنی جگہ بنا کر کامیا بی کا راست تعمیر کرنے کا موقع مل جاتا تھا۔ بچپلی لگ بھگ چارصدیوں میں ''عقلیت نے آ ہت آ ہت آ ہت کین مسلسل مافوق الفطری الہام و شف کے بہرویا دعووں کا بھرم کھول کرعیسوی اساطیریت کو ملیا میٹ کیا ہے۔'' (18)

عقلیت پرستی کے ارتقاء کو کئی حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

- ۔ ستر ہویں اور اٹھار ہویں صدی میں مفکرین نے عیسوی مذہبیات اور اس کی اساسی کتب کے تضادات، ناہمواریوں اور لا یعنیت کی نشان دہی کر کے اس رویتی عقیدے کی اخلاقی بنیا دوں ہی کو ہلا کر رکھ دیا۔ اسی دوران میں بعض الیسے سائنسی انکشافات بھی ہوئے کہ جن کی بناء پر بالواسطہ طور پر الہام (Revelation) کی صدافت کے تصّور پر زدیڑی۔
- ر انیسویں صدی میں خاص طور پر سائنسی ایجادات وانکشافات کی کثرت نے ''ایامِ جہالت'' کے اعتقادات پر منی تانے بانے کو بکھیر کرر کھ دیا۔ اسی صدی میں تاریخی تنقید (Historical Criticism) نے بہت منطقی طریق کا رہے مقدس دستاویزات وصحائف کی اہمیت کو کم ترکیا
- س۔ انیسویں صدی میں ہونے والے بعض سائنسی اورعلمی اکتشافات کا اصل تعارف ہندوستان میں بیسویں صدی کے اوائل میں ہونے والے بعض سائنسی اور کا نظریہ کرائیڈین نفسیات، ڈارون کا نظریہ کرتقاء وغیرہ)، جس سے بہت سے مسلمہ مذہبی واخلاقی اعتقادات اور اقدار تیزی سے منہدم ہونے لگے۔ آئن سٹائن کے نظریہ اضافیت، ایٹمی قوت کی ایجاد اور

مظاہرے، دوخوف ناک عالمی جنگوں، انقلاب روس اور پھر روی ایمپائر کی شکست و ریخت، استعاری اور نو آبادیاتی نظام کی شکست اور پھر معاشی استحصال پرمٹنی نئی نوآبادیات (Neo-colonialism) کے استحکام، اقوام متحدہ، نئی نام نہاد خود مختار ریاستوں کی ایک بڑی تعداد کا قیام، خلائی تنجیر، کمپیوٹر کی مدد سے آنے والے عالمی انقلابِ ابلاغِ عامہ، نیو ورلڈ آرڈر (New World Order) کے یک جہتی اعلانات اور ایک نے عالمی استعار کے استحکام وغیرہ کی بناء پر بننے والی نئی معاشرتی اشکال نے روایتی نظام عقائد واقدار کو بے وقعت کر کے منہدم کردیا۔ روایتی عقلیت پرتی (Rationalism) پر بھی زد پڑی اور فکر کے نئے زاویے انھر کرسا منے آنے منہدم کردیا۔ روایتی عقلیت پرتی (Rationalism) پر بھی زد پڑی اور فکر کے نئے زاویے انھر کرسا منے آنے گئے۔

ساسیور (Ferdinand de Sasure)، کیومی سٹراس (Levi Straus)، رولاں بارت (Ferdinand de Sasure)، رولاں بارت (Structuralism) وغیرہ کے زیرانژ ساختیات (Mishel Foucault) وغیرہ کے زیرانژ ساختیات (Mishel Foucault) اور مابعد جدیدیت (post-structuralism) اور کئی دیگر کی منظرنا ہے ہی کو بدل کر (post-modernism) اور کئی دیگر کی گری اور ادبی تح کیوں نے سارے ذہنی ،فکری اور علمی منظرنا ہے ہی کو بدل کر رکھ دیا۔

دعوؤں اور حقیقت میں ہمیشہ فرق ہوا کرتا ہے۔ نظام سرمایہ داری کے پروردہ تصویرانسان دوسی اور آزاد خیالی پرمنی سیاسی نظام کار یو دعوئی بھی خوداسی کے اندر ہی موجود تھا۔ جن انسانی حقوق کے دعوے کئے گئے اور فرد کی آزاد کی کا جوڈ ھنڈورہ پیٹا گیا، اس سے قطع نظرعوام الناس ہمیشہ ہی اس سب کچھ سے نابلداور محروم رہے ۔ صنعتی انقلاب کے آغاز کے عرصے میں آزاد پیٹا گیا، اس سے قطع نظرعوام الناس ہمیشہ ہی اس سب کچھ سے نابلداور محروم لاکھوں استحصال رسیدہ صنعتی کارکن اپنے شہروں کی غلیظ خیالوں (liberals) کے تصوراتی تمرات آزاد کی سے بیسرمحروم لاکھوں استحصال رسیدہ صنعتی کارکن اپنے شہروں کی غلیظ مضافاتی بستیوں میں بکھرے پڑے تھاوران کا کوئی پُرسانِ حال نہ تھا۔ سرمایہ دارا پیے ''حقِ آزادی'' کا بے محابا استعمال کررہا تھا اوراس کی دولت میں ، جے وہ قومی دولت قرار دیتا تھا، بے بناہ اضافہ ہوا۔

آ زاد خیالوں کو تجربے، مشاہدے اوران کی عقل (بقول اقبال حیلہ سازعقل) نے بیسبق سکھایا کہانسان کی کامل افرادی آ زادی کا ایسا تصّور جس کی بنیادی حکومت یادیگر معاشرتی اداروں کی مکمل عدم مداخلت پر قائم تھی، عملاً نا قابل عمل تھا۔ خاص طور پر جدید شعتی ٹیکنالو جی ،کار پوریٹ سر مایے ،ہلی نیشنل کار پوریشنوں اوراجارہ دار یوں کے بعد مارکیٹ کی طاقت میں جو نے ناہ اضافہ ہوا تھا۔ اس سے معاشرتی عدم مساوات نا قابل عبور فاصلوں میں بٹ گئی۔ ایک عام آ دمی کے لئے آ زادی رائے اورا آ زادی عمل کی مطاقت میں بٹ گئی۔ ایک عام آ دمی کے لئے آ زادی کی مطاقت میں بٹ کی دائی رائے اور آ زادی عمل کی سائے جرکا باعث بن گئی۔ کی جارکیٹ میں ایک فرد (سر مایدوار) کی آ زادی دوسر نے در (مزدور) کی آ زادی کے خاتے اوراس کے لئے جرکا باعث بن گئی۔

آ زادانہ تجارت کا اصول بھی اپنے اصل دعاوی کے برعکس برسرعمل دکھائی دینے لگا۔ یہ دعویٰ غلط ثابت ہو گیا کہ

مارکیٹ سوسائی میں قیمت کامیکنزم صارفین کی مرضی کو فیصلہ کن کر دارعطا کرتا ہے اور بیا کہ قیمت اور نظام ادائیگی بالآ خرسر ما بیہ دار اور اس کے میرمنشیوں کوصارفین کا خادم بناتے ہیں،صارفین ہی وہ آتا ہیں کہ جن کی پسنداور ناپسند کے پیش نظریہ لوگ اپنی سر مایہ کاری اور پیداوار کا رُخ متعین کرتے ہیں۔ مارکیٹ کی ایسی جمہوریت کا تصور بھر گیا کہ جس میں ہر پیسہ ووٹ کاحق دیتا ہے اور جہاں ووٹ کا بیٹل ہر کھے جاری رہتا ہے۔

جدید دور میں اگرچہ ذرائع ابلاغ انسانی آوازوں کے علمبردار بے لیکن کار پوریٹ سر مائے سے چلنے والے ان اداروں نے عملاً فرد کی بے بسی و بے سی میں اور زیادہ اضافہ کیا۔ علم اور معلومات تک رسائی کے بظاہر بے پایاں امکانات ایک نا قابلی تعبیر خواب بن گئے کیوں کہ بیہ بہت جلد ثابت ہو گیا کہ من مانی معلومات اور مختون علم کی ترسیل اور ان ذرائع ابلاغ پر مقدر سر مایدداروں اور کار پوریشنوں کا نا قابلی شکست اختیار ہے۔ وقت نے بیٹا بت کیا کہ آزاد کی اظہاراور آزاد کی رائے بھی قابلی خرید وفروخت شے (commodity) بن گئی ہے کیوں کہ میڈیا کے اداروں کی پالیسیوں سے ہٹ کر سی کا بات کرنا ممکن ہی نہیں رہاوہ بی رائے بکے گی جس کی طلب میڈیا کو ہوگی یا میڈیا کا صارف جسے آسانی سے ہضم (consume) کر سکے گا ، ایسے میں کا میاب میڈیا مار کیوں کہ استے بڑے اداروں کے اخراجات بھی پورے کرنے ہوتے ہیں اور سر مایدکار کو مناسب منافع بھی درکار ہوتا ہے۔

.... which carried through the programs of reformers much more successfully and which consequently achieved great military power. Similar reforms in Germany during the 19th century also greatly increased military efficiency.

اوران حکومتوں نے بہت موثر طور پراصلاح پیندوں کے پروگراموں کوعملی جامہ پہنایا، جس کے نتیجے میں فرانس ایک عظیم فوجی طافت بن گیا۔ انیسویں صدی میں اسی طرح کی اصلاحات کے بعد جرمنی کی فوجی صلاحیت میں بھی بے پناہ اضافہ ہوا۔ آزاد خیالی پرمنی سیاسی نظام رکھنے والے بھی یور پی ملکوں میں یہی کچھ ہوا۔ قوم پرتی (Nationalism) انیسویں صدی اور بیسویں صدی کے اوائل کے یورپ کا جنوں تھا، جس نے بعد میں اس فسطائیت کوجنم دیا جو یورپ ہی نہیں یوری دنیا پر بربادی اور عذاب

نازل ہونے کی باعث بنی۔ یورپی امپیریلزم کی نو آبادیاتی (Colonial) توسیع پسندی اور دوعظیم جنگوں کی ہلاکت خیزی کو یورپی انسان دوستی اور آزاد خیالی نہیں روک سکی اور نہ ہی فر داورمحروم ساجی طبقوں اور قوموں کے استحصال کی راہ میں کوئی دیوار کھڑی کی جاسکی۔

مٰ کورہ فکری تح یکوں کے علاوہ رو مانیت، تصّوریت پیندی، تشکک پیندی، ثبوتیت (Positivism) جدیدیت پیندی (Modernism) وجودیت (Existentialism) مارکسیت (Marxism) وغیرہ و نے بھی انیسویں صدی کے ا واخراور بیسویں صدی کے اوائل کے ہندوستانی ذہن کی تفکیل میں بہت بنیادی کر دارا دا کیا، خاص طور پر رومانیت جدیدیت پیندی اور مارکسزم نے اردواور دیگر زبانوں کےادب کو بہت متاثر کیا۔ رومانیت تقریباً ۱۹۳۵ء تک اردوشاعروں اورادیوں کے قلب ونظریر جھائی رہی بعد میں انقلاب کے داعی ترقی پیند بھی ایک طرح کی انقلابی رومانیت پیندی کے اسپر رہے لیکن رومانیت کی عمومی اپر ورڈ زورتھ، کالرج، شلے اور ہائرن وغیرہ کی رومانیت کم اور آسکروائلڈ، سروالٹر سکاٹ اور لارڈ ڈنسانے وغیرہ کی رقیق فلسفیانہ رومانیت زیادہ تھی۔اس رومانیت کی کایا کلپ جیسا کہا شارہ کیا جاچکا ہے کہ ترقی پینداد کی تحریک ( آغاز ۱۹۳۲ء) کے توسط سے ہوئی ،جب مارکسی نظریات سے اخذ وقبول کر کے ساج اور زمینی حقیقوں کے اظہار کوادیب کا مطمح نظر قرار دیا گیا۔ پرسب یا تیں بحامیں کیکن سطور بالا میں جن فکری تح کیوں اوران کے نظریات وتصّورات کا ذکرنسټاً تفصیل سے کیا گیا ہے دراصل یمی بیسویں صدی کےاوائل میں ہندوستانی اد بی علمی روایت کی تشکیل میں مرکزی اہمیت کی حامل رہیں جتی کہ اردو کے ترقی پیندادیوں کی تح بروں کے بغورمطالعے سے ہی یہ بات کھل جاتی ہے کہ ان لوگوں نے مارکس، اینگلز،لینن، میسم گور کی ، بخارین ، حارج لوکاچ یا دیگر مارکسی مفکروں اور تخلیق کاروں کےافکار اور تخلیقات سے کہیں زیادہ پورپ کے آزاد خيال،انسان دوست اديوں (بالزاك،فلابير، ڈكنز،موپياں، چيخوف،ٹالسٹائی، ہنری جيمز، جوزف كانرڈ،ڈيا کي لارنس، سامرسٹ ماہم اور نقادوں میں خصوصاً میتھیو آ رنلڈ، رسکن ،ایذرایا وَنڈ، ٹی ایس ایلیٹ وغیرہ ) کے طرزتح ریراورموضوعات سے اثرات قبول کئے میکسم گور کی اور شولوخوف وغیرہ کی تخلیقی روایت یہاں پنینہیں سکی محض سماج کے گرے پڑے طبقوں کو موضوع بنانے ہی کوتر قی پیندی سمجھ لینا کافی نہیں کیوں کہ یہ کا متوانسان دوست ادبیوں نے بھی بہت عمد گی ہے کہا تھا۔

برصغیر پاک و ہند کے لوگ دنیا کی ایک قدیم ترین تہذیبوں کی روایات کے امین تھے اور ان پر بجا طور پر فخر بھی کرتے تھے؛ وہ ہندستانی تہذیب و ثقافت اور اس کی ہزاروں سال قدیم علمی وروحانی روایات کے تسلسل کا حصہ جس میں مسلم تہذیب (جوعر بی و مجمی ، افغانی و تر کمانی اور مغل تہذیبوں کے مجموع حسن کو اپنے اندر ساچکی تھی ) نے گئی زندہ اور نے رنگ شامل کئے کیکن یور پی استعاریت نے ریاستی جبراو علمی و فکری بیافتار کے ذریعے ان کے پاؤں اپنی دھرتی سے اکھاڑ دیئے اور اب پی زمین پر پاؤں جمانے کے لئے انہیں ایک نئی فکری روایت (جوخود ان کے اپنے ساج اور اس کی اخلاقی و فکری روایت اور خلامی کے طویل دور کے خائر تجزیے سے جنم لے سکے ) کی ضرورت ہے اور اس مقصد کے حصول کے لئے مغربی فکر اور طرز فکر سے کمل کے انقطاع نہیں تو ایک واقع اخراف بہت ضروری ہوگا۔

### حوالهجات

- Edward W. Said (1979) 'Orientalism' New York Vintage Books, P.121
- Abdul Haq Moulvi (1985) The Standard Engish Urdu Dictionary, 4th Edition, Anjaman Taraqi-e-Urdu Karachi P.548
- ¬۳ Vol.14 (1985) PP.553
- Encyclopaedia Britanica Vol.10 (1973-74) PP.
- -△ Encyclopaedia Americana Vol.17(1985) P.296 USA
- Encyclopaedia Britanica Vol.10 (1973-74) PP.848
- -4 Ibid P.848
- -^ Ibid P.848
- عبدالحق، بابائے اُردومولوی (۱۹۸۵) انجمن ترقی اُردو، کراچی، ص۹۸۳ و۔
- جمیل جالبی، ڈاکٹر (۱۹۹۲) ہے ۱۲۳۷
- Norris, William (edition) (1973) PP.1086
- Jr Ibid P. 1083
- عبدالحق، بابائے أرد ومولوي بحواله سابقه، ٩٧٩ ما ١٣ ما
- جمیل جالبی، ڈاکٹر بحوالہ سابقہ، ص۱۲۲۹ میل
- →14 William Norris. (ed) (1973) PP.1083
- JIY Bury; J.B.(1952) PP.10
- \_/∠ Bury; J.B.(1952) PP.101
- \_/^ Mingue K.R (1985) P.295

# عالم اسلام اورمغربي ذرائع ابلاغ

The Islamic world is suffering a lot of problems due to lack in technological development. One of the reasons of the dominance of the western world is that they are holding the power of Media. They do what they want through media. Their media are giving a dirty and biased picture of the Muslims. Media organizations like BBC and CNN are engaged in broadcasting an anti Islam propaganda all the time. On the other hand, Islamic countries don't have big media organizations to portray the real image of Muslims. Even there is no worldwide International news agency of the Muslim world. This article argues the need for the Muslim countries to establish big Media organizations including TV channels, news agencies and newspapers to portray the real image of the Muslims and Islam and to counter the wrong and biased propaganda of the western media.

-----

مغربی استعاراور عالم کفر ہے ہی ختی ختی نہوں میں جکڑا ہوا عالم اسلام ان کے ذرائع ابلاغ کی ریشہ دوانیوں ہے بھی مخوظ نہیں۔ چہار سوعالم میں اقوام مغرب کا مصنوعی تسلط قائم کرنے اور ان کے رعب و دید ہے کی دھاک بھانے میں بھی مغربی ذرائع ابلاغ کا کر دار کسی سے پوشیدہ نہیں۔ سیاہ کوسفید اور سفید کوسیاہ، ظالم کومظلوم اور مظلوم کو ظالم ثابت کرنا گویا ان کسلئے بائیں ہاتھ کا کھیل ہے۔ سائنس اور ٹیکنالوجی میں تی یافتہ ہونے کے سبب اہل مغرب ذرائع ابلاغ کے میدان میں بھی اپنی اجارہ داری قائم کیے ہوئے ہیں۔ جبکہ مسلمانان عالم جدید علوم میں پیچھے رہ جانے کے باعث ابلاغ عامہ کے میدان میں بھی مغربی ذرائع ابلاغ کے متعقبانہ بھی مغربی ذرائع ابلاغ کے دست نگر ہیں۔ اس حقیقی تجزیے کا مقصد عالم اسلام کے بارے میں مغربی ذرائع ابلاغ کے متعقبانہ اور جارہا نہ رویے اور طرز عمل کا پر دہ چاک کرنا اور مسلم ممالک کیلئے ابلاغ عامہ کے میدان میں ترتی کی ٹی جہوں کو تلاش کرنا

آ زادی کے نام نہا جلم بردار

اہل مغرب جہاں خوداینے آپ کو دنیا میں آزادی کا سب سے بڑاعلمبر دار قرار دیتے ہیں ، وہاں ان کے ذرائع

ابلاغ کا بھی یہی حال ہے، جوآزادی اظہار کے عالمی چیمپئن بننے کے دعو بدار ہیں۔ لیکن ان کی آزادی اظہار صرف اور صرف اسلام اور اہل اسلام کو بدنام کرنے اور دہشت گرد ثابت کرنے تک محدود ہے۔ انہیں ان کی اپنی حکومتوں اور معاشروں کی خرابیاں اور ظلم و جرکی داستانیں نظر نہیں آئیں۔ مغربی ذرائع ابلاغ کوتمام تر خامیاں مسلمانوں کے ہاں ہی نظر آتی ہیں جنہیں وہ مبالغہ آرائی کے ساتھ دنیا کے سامنے پیش کرتے ہیں اور اپنی برتری ثابت کرنے کیلئے کوشاں رہتے ہیں۔ تحقیق سے بیبات بھی سامنے آئی ہے کہ امر کی ذرائع ابلاغ ہمیشہ اپنی حکومت کے تابع فرمان نظر آتے ہیں اور امر کی حکومت کی پالیسیوں کی نہ صرف تائید و حمایت کرتے ہیں بلکہ انہیں آگے بڑھانے اور حکومتی اہداف حاصل کرنے کیلئے بھی کوشاں رہتے ہیں ( ثاقب ریاض - 2004)۔ امر کی مفکر جانوں سے حقیقت شلیم کی ہے کہ دنیا کے تمام مما لک میں حکومتیں ذرائع ابلاغ پراثر انداز ہوتی میں۔ تاہم بعض مما لک میں ملاواسط ( حانوس ۔ 1984)۔

ایک دوسرے امریکی مصنف پیٹر گیلینر ( 1989 ) نے بھی مغربی ممالک میں ذرائع ابلاغ پر بڑھتے ہوئے حکومتی دباؤ کو تسلیم کیا ہے۔ اس مصنف نے اپنی کتاب "New Threats in Democracies" میں امریکہ، برطانیہ اور فرانس سمیت متعدد ترقی یافتہ جمہوری ممالک میں پرلیں اور دیگر ذرائع ابلاغ کی صورت حال کا جائزہ لیا ہے اور نتیجہ افذ کیا ہے کہ ان تمام ممالک میں آزادی اظہار کی صورتحال الی نہیں ہے جس کا دعویٰ کیا جاتا ہے بلکہ ان ممالک میں حکومتیں ذرائع ابلاغ پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ معروف امریکی ماہرین ابلاغ عامہ پامیلا شومیکر اور سٹیفن ڈی ریز (1996) نے اپنی کتاب "Mediating the Message" میں ذرائع ابلاغ پر اثر انداز ہونے والے مختلف عوامل کا جائزہ لیا ہے۔ مصنفین نے اپنی تحقیق کا خلاصہ پیش کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ذرائع ابلاغ میں شائع اور نشر ہونے والے مواد (Content) پر مختلف عوامل اثر انداز ہوتے ہیں ، جن میں حکومت ، اشتہار دینے والے ادارے (Advertisers) ، ذرائع ابلاغ کے کافان اوران اداروں میں کام کرنے والے افراد شامل ہیں۔

اسساری صورتحال کا جائزہ لینے کے بعدیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ نام نہادتر تی یافتہ مما لک ایک طرف تو آزادی اظہار کا ڈھنڈورا پٹتے ہیں تو دوسری طرف ان کے اپنے ہاں بھی ذرائع ابلاغ آزاد نہیں ہیں۔ کہا جاسکتا ہے کہ دنیا میں آزادی صحافت کا شاید کہیں بھی وجو ذہیں۔

## استعاری نیوزایجنسیوں کی تکون:

نیوزایجنسی یا خبررسال ادارہ ایک ایساادارہ ہوتا ہے جوخودتو کوئی اخبار یا رسالہ شاکع نہیں کرتا بلکہ ذرائع ابلاغ کو خبر سی فراہم کرتا ہے۔ یہ ادار بے قومی بھی ہیں اور بین الاقوامی بھی ۔اس وقت دنیا بھر کے ذرائع ابلاغ پر تین عالمی خبررسال اداروں کی اجارہ داری ہے اوران متیوں کا تعلق مغربی ممالک سے ہے۔ایسوسی ایٹڈ پرلیس (AP) کا تعلق امریکہ سے ہے، الیسوسی ایٹڈ پرلیس (AP) کا تعلق امریکہ سے ہے، اثر انس فرانس پرلیس (AFP) کا تعلق فرانس سے اور رائٹرز (Reuters) کا تعلق برطانیہ سے ہے۔ان متیوں اداروں سے جاری ہونے والی ہرخبرکومن وعن شائع یا نشر کرنا ہمارے ذرائع ابلاغ فرض میں سیجھتے ہیں۔ہمارے اخبارات اور یڈیوٹی وی کے جاری ہونے والی ہرخبرکومن وعن شائع یا نشر کرنا ہمارے ذرائع ابلاغ فرض میں سیجھتے ہیں۔ہمارے اخبارات اور یڈیوٹی وی کے

ذمہ دار افراد یہ دیکھنے کی زحمت بھی نہیں کرتے کہ ان عالمی خبر رساں اداروں سے وصول ہونے والی خبروں کے پاکستانی معاشرے پر کیا اثرات مرتب ہوں گے۔ انٹریشنل نیوزا یجنسیوں کی یہ شکث عالم اسلام کے بارے میں ایک ہی موقف رکھتی ہوا وروہ یہ کہ اسلامی اقد ارکونقصان پہنچانے کا کوئی موقع بیادارے ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ خودساختہ خبروں اور متحصّبانہ رویوں کے ذریعے بیتنوں خبررساں ادارے اسلام کونقصان پہنچانے کیلئے ہروقت ہمتن کوشاں رہتے ہیں۔ ان اداروں کا خفیہ ایجنڈ اکسی سے پوشیدہ نہیں ۔ ایس سمبر، 2006 کو بعض پاکستانی اخبارات نے خانہ کعبہ کی ایک تصویر شاکع کی ، جس کے نیچ بیکٹیشن لکھا تھا۔

" پیقسور یرخاند کعبہ کی ہے جہال حاجی طواف کررہے ہیں، واضح رہے کہ سعودی حکام اس بات پرغور کررہے ہیں کہ یہال خواتین کے نماز ادا کرنے پر یابندی لگادی جائے"

یرتصور اوراس کا کیپین امریکی خبررسال ادارے AP نے جاری کیا تھا، حالانکہ حقیقت میں ایسی کوئی بات زیرغور خبیل تھی۔ وقتاً فوقتاً اس طرح کی درفعطنیاں چھوڑ ناان خبررسال اداروں کامعمول بن چکا ہے۔ ان کی ساز شوں اور دیشہ دوانیوں کا مقابلہ کرنے کیلئے اور اسلام کی صحیح تصویر دنیا کے سامنے پیش کرنے کیلئے مسلم ممالک کے پاس ایسا کوئی خبررسال ادارہ موجود خبیس جو اسلام کی صحیح تصویر دنیا کے سامنے پیش کرسکے۔

#### مغربی اخبارات وجرائد کامتعصّبانه رویه:

مغربی مما لک میں شائع ہونے والے اخبارات اور رسائل کے اسلام کے بارے میں متعصّبا ندرو یے کا انداز واس بات سے بخوبی لگایا جاسکتا ہے کہ ان میں سے بعض اخبارات نے نبی کریم اللی ہے۔ تو بین آ میز خاک شائع کیے مسلمانان عالم کے احتجاج کے باوجود ان اخبارات نے بار باریہ جسارت کی اور آزاد کی اظہار اور آزاد کی صحافت کے نام پر مسلمانوں کے عقائد کا نداق اڑا یا۔ ان کی حکومت کو تو فیق نہیں ہوئی کہ اس کا نداق اڑا یا۔ ان کی حکومت کو تو فیق نہیں ہوئی کہ اس فعل فیجے کی ندمت کرے۔ یور پی ممالک کے اخبارات و بین اسلام پر جملہ کرنے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے اور ایسا فعل فیجے کی ندمت کرے۔ یور پی ممالک کے اخبارات دین اسلام پر جملہ کرنے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے اور ایسا سب کچھوہ آزادی صحافت کے نام پر کررہے ہیں۔ شنہ ادی ڈیانہ کے حادثے پر اخبارات اور پر ایس فوٹو گرافروں کے خلاف واویلا کرنے والے اور آزادی صحافت کے خلاف نعرے کا لاف نعرے کا کوئی جانو کی باشندوں کو ذرا تو فیق نہ ہوئی کہ نبی کر بھی اسلام دشمن و بین آ میز خاکے شائع کرنے پر اپنے اخبارات کے خلاف بھی آ وازا ٹھا ئیں۔ نیوز و یک اور ٹائمنر جیسے رسالے بھی اسلام دشمن یا لیسی پڑ ملی پر اہیں اور ان کے تجزیوں سے اسلام کے خلاف بد بو محسوں کی جاسکتی ہے۔

2005 میں اس تجزیہ نگار کو جرمنی اور فرانس سمیت یورپ کے بعض ممالک کے دورے کا موقع ملا۔ وہاں کے ذرائع ابلاغ کا بغور جائزہ لینے کے بعد یہ بات محسوں کی جاسکتی ہے کہ ان کے اخبارات مسلم ممالک کے بارے میں صرف منفی خبریں شائع کرتے ہیں اور ان کے بارے میں کوئی مثبت خبر شاز و نادر ہی د کیسے کو ملتی ہے۔ 7 جولائی ، 2005 لندن میں بم دھا کہ ہوا تو اس کا سارا نزلہ بھی پاکتان پر گرنے لگا۔ اپنے مغربی آتا وال کوخوش کرنے کے لیے حکومت وقت نے مدرسوں پر

چھالوں کا تھم دے دیا۔ مدرسوں کے طلباء نے احتجاج کیا۔ ایک ایسے ہی احتجاج کی تصویر یورپ کے سب سے بڑے اخبار "International Herald Tribune" نے 12 جولائی کوشائع کی اور اس کے نیچے بیکیپشن شائع کیا:

" پولیس چھاپوں کےخلاف پاکستانی مدرسوں کے طلباء لا ہور میں احتجاج کررہے ہیں، واضح رہے کہ لندن بم دھاکوں کے بعد شکوک و شبہات ظاہر کیے جارہے ہیں کہ بیملک دہشت گردوں کی پناہ گاہ بن چکا ہے۔" اس طرح کے متعصّانہ الزامات مغرفی ذرائع ابلاغ کامعمول بن چکا ہے۔

### مغربي مما لك كالبكشرونك ميدًيا كاكردار:

عالم اسلام کے بارے میں منفی پروپیگنڈا کرنے میں مغربی ممالک کے الیکٹرونک ذرائع ابلاغ بھی پیش پیش پیش بیش میں۔ اس حوالے سے بی بی سی اورت این این کا کردار کسی سے پوشیدہ نہیں جوخفیہ ایجنڈ سے کے تحت عالم اسلام کے خلاف مسلسل زہراگل رہے ہیں۔ آزادی صحافت اور غیر جانبداری کا لبادہ اوڑھے ہوئے مغربی ممالک کے ٹیلی ویژن چینل اسلامی اقد ارکا مذاق اڑا نے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے ۔ المیہ بیجی ہے کہ بی بی اور سی این این این سے نشر ہونے والی خبروں کو پاکستان کے ٹیلی ویژن چینل بھی بار بارنشر کرتے ہیں اور یوں مغربی ممالک کی پروپیگنڈامہم میں ان کے حصہ دار کا کر دارا دا کرتے ہیں۔

### امت مسلمه پردهشت گردی کالیبل:

یوں تو اسلام اور عالم اسلام ایک عرصے ہے مغربی ذرائع ابلاغ کے لیے تختہ مثق بنے ہوئے تھے لیکن نائن الیون کے واقعہ کے بعد مغربی میڈیا اسلام اور اہل اسلام کا شدید ترین دشن بن گیا۔ نائن الیون کے واقعہ کے ردعمل کے طور پر مغربی ذرائع ابلاغ نے اپنی حکومتوں کے ایما پر پوری امت مسلمہ پر دہشت گردی کا لیبل لگا دیا۔ اب ہر مسلمان ان کے لیے دہشت گرد ہے۔ نائن الیون سے پہلے امریکی ماہرین اور دانشور خور تذبذب کا شکار سے کہ لفظ دہشت گردی کی تعریف کیا ہے۔ امریکی مصنف کرسٹوفر بھیز (1989) کے مطابق لفظ دہشت گردی (Terrorism) کی کوئی تعریف موجود نہیں۔ ایک شخص کا ہیرو دوسر شخص کے لیے ہیرولیخن مجاہد ہوسکتا ہے۔ امریکی حکومت کے کلمہ برائے دہشت گردی (Institute for Terrorism) کے اس وقت کے ایگر کیٹوڈ ائر کیٹر نے 1989

" کیا میں لفظ دہشت گردی کی کوئی قابل قبول تعریف پیش کرسکتا ہوں؟ مجھے افسوس ہے کہ نہیں کرسکتا" ایک دوسرے امریکی مصنف نے یوں لکھا ہے:

"لفظ دہشت گردی کی کوئی تعریف نہیں کی جاسکتی، بہت ہے عوامل اس پراٹر انداز ہوتے ہیں" (پیچنز 1989) مندرجہ بالاحوالوں سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ 9 ستبر، 2001 کا واقعہ رونما ہونے سے بہلے امر کی ماہرین

سندرجہ بالا توانوں سے یہ بات ساتھ ان سے لہ 9 مبر ، 2001 کا واقعہ روم ہوئے سے پہھے اسری ماہر ین اور دانشورخود بے خبر سے کہ لفط دہشت گردی کی تعریف کیا ہے۔اب اسی مبھم لفظ کا لیبل پوری امت مسلمہ پرلگادیا گیا ہے۔ جہاد جو کہ اسلام کی روح ہے، اسے دہشت گردی قرار دے دیا گیا ہے اور پوری امت مسلمہ پر باالعموم اور افغانستان اور پاکستان پر باالخصوص دہشت گردی کے خلاف جنگ کے نام پر ایک جنگ مسلط کر دی گئی ہے جس میں لاکھوں بے گناہ شہری شہید کردیے گئے ہیں اور اس جنگ کے ردعمل کی سز الوری پاکستانی قوم بھگت رہی ہے۔

افسوس کہ امت مسلمہ کے پاس کوئی الیہا موثر ذریعہ ابلاغ نہیں جو دہشت گردی کے الزام کا جواب دے سکے اور بیہ کہنے کی جرات کر سکے کہ اصل میں دہشت گر دتو وہ ہیں جنہوں نے عراق ، افغانستان اور پاکستان میں لاکھوں بے گناہ لوگوں کو لقمہ اجل بنادیا ہے اور پھر بھی اپنے آپ کومہذب دنیا کے عالمی ٹھیکیدار ہونے دعولی کرتے ہیں۔

#### ما حاصل:

مندرجہ بالا تجویے کے بعد ہم اس نتیج پر چہنچتے ہیں کہ عالم کفر اور استعاری طاقتیں ذرائع ابلاغ کے بل ہوتے پر امت مسلمہ کو نقصان پہنچانے کیلئے ہمہ تن کوشاں ہیں۔ مغربی مما لک کے ذرائع ابلاغ عالم اسلام کے خلاف بے بنیاد پر اپیگنڈے میں مصروف ہیں۔ مسلمانوں کے بنیادی عقائد اور اسلامی اقد ارکے خلاف جھوٹا پر و پیگنڈ اکیا جارہا ہے۔ مغربی ذرائع ابلاغ کی شرائگیزیاں اس صدتک پہنچ گئیں کہ نبی آخرالز مان ہوگئی گذات پر بھی رقیق حملے کیے گئے جس سے پوری امت مسلمہ کی دل آزاری ہوئی۔ دوسری طرف مسلم مما لک کے پاس عالمی معیار کاکوئی ذریعہ ابلاغ موجود نہیں۔ ان کے ریڈیو، ٹی مسلمہ کی دل آزاری ہوئی۔ دوسری طرف مسلم مما لک کا ابنا ٹیلی ویژن نیٹ ورک اور خبر رساں ادارہ ہونا چاہیئے جومغربی ان بات کی ہے کہ عالمی سے کہ کا ایک ٹیلی ویژن نیوز نیٹ وارم سے کوئی مملی پیش رفت سامنے نہیں آسکی۔ ضرورت صرف میں ہی گئی کہ مسلم مما لک کا ایک ٹیلی ویژن نیوز نیٹ ورک اور عالمی سطح کی خبر رساں ادارہ ضرور ہونا چاہیئے جونہ اس بات کی ہے کہ عالمی سطح پر مسلم مما لک کا ایک ٹیلی ویژن نیوز نیٹ ورک اور عالمی سطح کی خبر رساں ادارہ ضرور ہونا چاہیئے جونہ صرف مغربی میڈیا کے پر و پیگنڈ اکا موثر انداز میں مقابلہ کرے بلکہ دنیا کے سامنے اسلام کی صبح تصویر پیش کرے تا کہ دونیا کے جوارب سے زائد انسان اسلام کی صبح تصویر پیش کرے تا کہ دونیا کے جوارب سے زائد انسان اسلام کی صبح تصویر پیش کرے تا کہ دونیا کے جوارب سے زائد انسان اسلام کی صبح تصویر پیش اور اس ابدی دین کی حقانیت سے آگاہ ہوسکیں۔

-----

#### حوالهجات

- Janus, N. (1984) Advertising and Creation of Global Markets, The Critical Communication Review, Volume-3, Norwood, N.J: Ablex
- 2. Galliner, P. (1989) New Threats in Democracies, World Press Review.
- 3. Shoemaker, P & Reese, S.D. (1996) Mediating the Message, New York: Longman
- 4. International Heral Tribune (Europe Edition), July 12, 2005.
- 5. Hitchens, C. (1989). Terrorism: A clinch in search of a meaning. Etcetra-45
- 6. Severin, W.J. & Tankard, J.W. (2001) Communication Theories: Origins, Methods and Uses in the Mass Media, New York: Longman
- 7. Riaz, S. (2004) Government Advertisements: Influence on Print Media Content, Islamabad: AIOU.

## وجودیت کیاہے؟

Existentialism is a term applied to the work of a number of 19th- and 20th century philosophers who, despite profound doctrinal differences, generally held that the focus of philosophical thought should be to deal with the conditions of existence of the individual person and their emotions, actions, responsibilities, and thoughts. The early 19th century philosopher Soren Kierkegaard, posthumously regarded as the father of existentialism, maintained that the individual is solely responsible for giving their own life meaning and living that life passionately and sincerely, in spite of many existential obstacles and distractions including despair, angst, absurdity, alienation, and boredom.

In the 20th century, existentialism based on the non existence of God had been introduced and became popular. This philosophy was haild by Jean Paul Sartre and according to him "Being preceeds consciousness. There is no God to create and decide the fate of an individual. Therefore man has to decide his own fate or in other words he is the creater of himself and responsible for all his actions."

مشرقی ادب پرجس حد تک تصوف کا نظریه '' وحدت الوجود'' اثر انداز ہوا ہے ثنایداسی حد تک مغربی ادب پر فلفے کا نظریہ '' وجودیت' اثر انداز ہے ، لیکن وجودیت کا اثر صرف ادب تک محدود نہیں اس کے اثر ات مذہب ، سیاست اور نفسیاتی طب میں بھی واضح ہیں۔ وجودیت مغربی فلفے کے ارتقاء کی ایک فطری شاخ ہے جو کہ مغربی نظام فکرسے گہرے طور پر مر بوط ہے۔ نہ صرف مغرب ، بلکہ دنیا کے بیشتر اہلِ علم فن اس تحرکی سے متاثر ہوئے۔ وجودیت انسانی زندگی کے مختلف مسائل انتشار، افرا تفری ، بر بریت ، تصادم اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والے بحران کی پیدا وار ہے۔

انسان نے ابتداء میں مسائل کے حل کے لیے مذہب اور پھر فلسفے کا سہارالیا بمین مذہب وفلسفہ کا دائرہ کارزیادہ

مدت تک برقر ار ندرہ سکا۔وقت کی تبدیلی کے ساتھ یہی انسان عقل پرتی کا شکار ہوگیا۔ستر ہویں اوراٹھارویں صدی میں سائنس کی روزافزوں تی نہ نہ ب اور فلفے دونوں کی اہمیت اس وقت ختم کردی ، جب سائنس نے کئی مسائل کاحل اس احسن طریقے سے نکالا کہ عالم انسانیت کا کعبہ وقبلہ سائنس ہی قرار پایا۔اس کے نزدیک ہرمسکے کاحل عقل پرستی اور سائنس ترقی تھی ،لیکن اسے شدید ذہنی دھپچا اس وقت لگا جب دوعالمی جنگوں کی تباہ کاریوں بٹلم و بربریت اور تشدد کے واقعات نے اسے معاشی بحران کے کنارے پر کھڑا کیا۔وہ جان گیا کہ سائنس کے خارجی فارمولوں نے انسانی زندگی کے مسائل دکھ ، تنہائی ، مایوی اوردیگر مصائب کو نظرانداز کرکے اسے تشدد کے راستے برگا مزن کیا۔ بقول ممتاز احمہ:

'' گزشتہ کئی صدیوں کے یور پی فلسفے کا غالب حصہ مجردتصورات اورنظاموں ہی سے بحث کرتارہااور فرمسلسل نظرانداز ہوتارہا۔ پھریوں ہوا کہ انسان معروضی حقائق، سائنسی ترقیوں اورعقلیت پرتی کسی سے بھی مطمئن نہ ہوسکااورخود کی تلاش میں نکل کھڑا ہوا۔''(ا)

ساجی پس منظر میں دیکھاجائے تو اگرا کیے طرف اٹھارویں صدی فکر وشعور کے حوالے سے پورپ والوں کے لیے روشن صدی بن گئی تو دوسری طرف انتثار اور بے اطمینانی کا حصار بھی بڑھتا گیا۔اخلاق اور فدہب بدترین صورت ِ حال سے دو چار ہونے لگے ۔غرض اٹھارویں صدی کے اختقام تک پورپ امن وسکون کے عناصر سے عاری تھا۔ جب انیسویں صدی کا آغاز ہوا تو انسانیت ، فدہب، قانون اوراخلاقی قدریں جو تھوڑی بہت رہتی تھیں وہ بھی اندھے غاری نذر ہو گئیں اور اندھیر نگری چو پٹ راج کا سلسلہ شروع ہوگیا۔قانون اوراخلاقی قدریں جو تھوڑی بہت رہتی تھیں وہ بھی اندھے غاری نذر ہو گئیں اور اندھیر نگری چو پٹ راج کا سلسلہ شروع ہوگیا۔قانون اورا صول دوسروں کے لیے بننے گے اور ذاتی مفادات کے حصول کے لیے ہرنا جائز طریقے استعال ہونے لگے۔امیر ،امیر تر اور غریب ،غریب تر ہوتا گیا۔امیر شہرغریوں کولوٹے کے لیے بئے حیاسو جھنے لگا۔انیسویں صدی میں صنعتی انقلاب اور سائنس کی دن دُگئی ،رات چگئی تر قی نے پورپ کو گئی تبریلیوں سے دوچار کیا۔سائنسی ترقی زوروں پڑھی ۔ بئے لئے ایجادات ہونے لگے۔کارخانوں کی تعداد بڑھ گئی۔انسانی رشتے کمزور تر ہوتا گئا۔امیر شرقی کے ایمار میں گم ہوتی چگی گئی۔ بقول افتخار ہیگ:

'دصنعتی ترقی کی کو کھ سے ایک ایسے شینی معاشرے نے جنم لیا جہاں فرد کے جذبات اوراس کا وجود بے معنی جوکررہ گیا۔ فردخود محض ایک کل بن گیا جو صرف پیداوار میں اضافے کے لیے کام کرتا تھا۔ سرمایہ داراور کارخانے دار کے نزدیک بھی افراد کی ضرورت محض اس بنا پھی کہ وہ زیادہ سے زیادہ کام کر کے زیادہ سے زیادہ پنیں' (۲)

سائنسی ترقی جہاں کامیابیوں ہے ہمکنار کرنے کا باعث بنی وہاں انسان کی مکمل تباہی کا ذریعہ بھی بنی۔ بیسویں صدی کی دوظیم جنگوں کی تباہ کاریوں اور تشد د کے واقعات نے نئی نسل کو شدید بیجانی کیفیت ہے دوچار کر دیا۔ موت ارزاں ہوگئی اور فر دلا علاج داخلی کرب کا شکار ہوگیا۔ البتہ جلد ہی انسان پریہ حقیقت واضح ہوگئی کہ سائنس نہ صرف انسان کے داخلی مسائل کوحل کرنے میں ناکا مربی ، بلکہ سائنس کی ترقی کی طرف بڑھتا ہوا انسان جس قوت میں اضافہ کررہا ہے وہ اس کی مکمل تباہی کا سبب بھی بنی ہے۔ بقول ریاض احمہ:

''دوعالمگیرجنگوں کی ہولنا کی نے دراصل یورپ کو کچھ اس طرح جھنجھوڑا کہ وہ مادیت جے وہ

ا پنااوڑھنا بچھونا بنائے بیٹھے تھے اسے پچھ دیے تکی ہویانہ دیے تکی ہو، کیکن اس کا سکون وعافیت یقیناً چھین کرلے گئی۔ نفسیاتی اُلبجفوں ،معاشرتی جھیلوں اور دہنی نا آسود گیوں سے سہا ہوا ہدمعاشرہ بھی بدھ مت کے فلسفے میں پناہ ڈھونڈ تا ہے، بھی نفسیاتی علاج کے پیچھے بھا گتاہے کہ اپنے بطون قلب میں ایک لحظہ ہی کے لیے بھی کچھ سکون تو یائے۔''(۳)

غرض روحانیت، فلسفہ عقل پرتی اور سائنسی ترقی اُس کے مسائل حل کرنے میں ناکام ہوئے اور یوں سائنس کے بحران سے عظیم ذبخی و جذباتی خلا پیدا ہو گیا۔ان حالات میں دکھاور مصائب کو برداشت کرتے کرتے فرد کا اعتاد مجروح ہوتا گیا۔ایسے حالات میں بہت سے مفکرین اور دانشوروں نے زندگی اور ذات کے اعتاد کو بحال کرنے اور تغیری سوچ کی بنیاد رکھنے کی طرف توجہ دی اور جنگی ہتھیاروں اور احساسِ مروت کو کچل دینے والے آلات سے نجات پانے کی کوشش کی ۔ بنیاد رکھنے کی طرف توجہ دی اور جنگی ہتھیاروں اور احساسِ مروت کو کچل دینے والے آلات سے نجات پانے کی کوشش کی جدید انسان جب تنہائی ، مایوی، بے دلی،افراتفری، عالمی جنگوں کی خون ریزی، ظلم و بربریت، تصادم، تشدد کے واقعات، معاشی بحران ، سیاسی، اخلاقی و جمالیاتی اقد ارکی شکست وریخت، عدم تحفظ کے احساس اور ذہنی انتشار کی کیفیت میں مبتلا ہوگیا تو اُسے ایسی قوت کی ضرورت محسوں ہونے گئی جس کے ذریعے وہ اپنے گم شدہ و جود کو پاسکے اور ان تمام مسائل کاحل نکالے جن کے لکر نے میں مذہب ، فلسفہ اور سائنس ناکام ہو چکے ہیں اور آخر کاران تمام مسائل کاحل وجود ہیت نے پیش کیا۔

علمی وفلسفیانه پس منظر میں دیکھاجائے توانیسویں اور بیسویں صدی کا بیانتشارعلم وفکر پر بھی اثر انداز ہوا۔ مختلف ملت بنیادی مکتبہُ فکر نے اپنے عہد میں فردی داخلیت کو توجہ دی اور اس کے داخلی مسائل کو سلجھانے کی کوشش کی ۔ تاریخ فلسفہ میں بنیادی سوال یہی اٹھایا گیا ہے کہ روح یا فطرت اور مادے یاشعور میں بنیادی اہمیت کس کی ہے؟ تاریخ فلسفہ میں معروضیت اور موضوعیت کہ بخور جے بیں ۔ انتہا پہندانہ معروضیت کے بعد ہمیشہ انتہا پہندانہ موضوعیت کوعروح حاصل ہوا۔ بقول ڈاکٹر وحید عشرت:

''بابل ونینواکی تہذیب میں جب موضوعیت انہا کو پنچی تو ایشائے کو چک کی ریاست آر مینا میں آئیون کے علاقہ طالیس ملیٹس نے جنم لیا۔ یہیں سے معروضی فلنفے کا آغاز ہواور کا نئات کی مختلف تو جیہات کا دور مروع ہوا۔ تاہم دیماقریطس کے بعد یونان میں سوفسطائی موضوعیت کا دور دورہ رہا۔ اس طرح دیما قریطس نے موضوعیت کو ریم کہ کرانہا تک پہنچا دیا کہ مسرت خارجی اسباب اور سازوسامان سے حاصل نہیں ہوتی، اس کا سرچشمہ خودانیان کے بطون میں ہے۔' (۴)

مختلف مکتبہ فکر کے ساتھ ساتھ سوفسطائیوں نے بھی انسان کی داخلیت، فرد کا فطرت سے رشتہ اور فرد اور فرد کے جذبات واحساسات کو بنیادی اہمیت دی ۔ فرد کی داخلی دنیا اور روحانیت سوفسطائیوں کے بعد سقر اطراکیا و بنس، پاسکل اور جان لاک (۱۳۳۲ء تا ۱۳۲۷ء تا ۱۳۸۷ء) کے ہاں بھی ملتے ہیں ۔ لیکن جب ہیگل (وک کیاء تلا ۱۸۳۸ء) نے ایک بار پھر موضوعیت کی نفی کی اور فرد کی خار جیت کو توجہ دے کر موضوعیت کو نقصان پہنچایا تو اس کے رجمل میں سورین کر کے گارڈ (۱۸۱۳ء تا ۱۸۵۸ء) نے وجودیت کا فلسفہ وجودیت

کابانی قرار دیاجا تا ہے۔ان کے مطابق موضوعیت ہی سچائی ہے۔موضوعیت ہی حقیت ہے۔ بقول ڈاکٹر انورسیدید:

''کیر گے گورنے انسانی شعور کا تجزیہ کر کے انسان کواپئی ذات پر یقین کامل پیدا کرنے کی طرف راغب

کر دیا۔ چنانچہ کیر گے گوروہ پہلامفکر ہے جس نے وجود کو جو ہر پر فوقیت دی اور دعویٰ کیا کہ آدمی اس کے

سوا کچھ نہیں جووہ خود کو بنا تا ہے۔'(۵)

کرکیگارڈ کی اس بات سے اتفاق کرنا بھینی امرتھا کیونکہ سچائی کبھی بھی فردسے جداو جوز نہیں رکھتی ، بلکہ خود فردکی داخلیت کا معاملہ ہے۔ان کے مطابق ایک سچی حقیقت ہمارے بیرون میں نہیں ، بلکہ اندرون سے متعلق ہوتی ہے۔عمومی صورتِ حال اور انسانی فطرت کے تمام قوانین سچائی پر بینی نہیں ہوا کرتے فردا پنے انسانی و جود کے حوالے سے حقیقت رسچائی ہے۔خیالات سے نہیں بلکہ سوچنے کاعمل سچائی ہے۔ایک فیصلہ سچائی نہیں بلکہ عملِ فیصل سچائی ہے۔ حقیقت کے حوالے سے حقیقت کے حوالے سے کی داخل کا معاملہ ہے اور یہی داخلی موضوعیت ہے۔

مندرجہ بالا سابق وفلسفیانہ پس منظر کے حوالے سے دیکھاجائے تو بیسویں صدی میں داخل ہوتے ہی فلسفے نے فرد کی داخلیت کوموضوع بنایا اور فرد کے داخلیت کی طرف متوجہ ہونے کی وجہ فرد کی داخلیت کوموضوع بنایا اور فرد کے داخلیت کی طرف متوجہ ہونے کی وجہ یعیناً فرد کی تنہائی ،انتشار اور افرا تفری تھی ۔ یوں کہا جاسکتا ہے کہ عالمی جنگوں کی تباہ کاریاں ،سائنس پرستی اور تعقل پہندی ،معروضیت اور موضوعیت کی آویزش اور فد ہب کی ناکا می ایسی وجو ہات تھیں جو' وجودیت' کی اساس بنیں ۔ ڈاکٹرسی ۔ اے قادر' وجودیت' کے بارے میں لکھتے ہیں :

'' وجودیت کا فلسفہ تنہائی اور بیگا گئی یا غیریت کا فلسفہ ہے۔ بیاس دور کی پیداوار ہے جب انسان اپنی تمام اقد ار کھو بیٹھتا ہے۔ فد جب سے مایوں ہو چکتا ہے اور اسے ہر طرف تاریکی ہی تاریکی نظر آتی ہے۔ بید دور یورپ میں عالمی جنگوں سے پیدا ہوا۔ انسان وحشیوں اور درندوں کی طرح لڑا۔ ہر قدر کوٹھکرادیا گیا۔ نہ اخلاق کا پاس رہا، نہ فد جب کا جنگوں نے اخلاق اور فد جب دونوں کو تباہ کردیا۔ نوجوا نوں کو احساس ہوا کہ ماضی کا اخلاق ان کے مسائل کو حل نہیں کرسکتا اور فد جب کی طفل تسلیاں ان کی بے چینی کو دور نہیں کرسکتیں۔ اگر پرانی اقدار ختم ہو چک ہیں، فد جب بھی ناکارہ ہو چکا ہے اور فلسفہ دوراز قیاس با توں کا مجموعہ بن گیا ہے توانسانی دردکا مداوا کیا ہے؟ اس سوال کا جواب وجودیت نے پیش کیا۔' (۲)

''تمام تسلیم شده روایات کے خلاف بغاوت ، ماده پرسی تخیل کا افلاس ، فکر، ادب فن میں جذبہ و وحدت کا انتشار، عدم تحفظ کا احساس ، ساجی ، سیاسی ، فرہبی ، اخلاقی و جمالیاتی اقدار کی شکست وریخت ، جن سے ہماری ثقافت صورت پذیر ہوئی ہے ، نے وجود کی فلسفے کو خام مواد فراہم کیا۔۔۔وجودیت ایک نیا فرہب ہے جودیگر فداہب کی ماننداس وقت ظہور ہوا ہے جب کہ پہلے سے موجود فداہب جن میں عقل پرسی اور سائنس پرسی بھی شامل میں جنسیں انیسویں صدی میں مقبول عقا کدکا مرتبہ حاصل تھا، انسانی روحوں کو سکین دینے اوران کے لیے بہتر طرز زندگی کا تعین کرنے میں ناکام ہوگئے۔''(ک)

جبکہ ڈاکٹر جمیل جالبی نے ''وجودیت' کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہا کچھان الفاظ میں کیا ہے: ''یے فلسفہ دراصل ان مرقبہ واور روایتی فلسفیوں کے خلاف ایک رڈمل تھاجن میں فلسفہ اشیا اور خیالات کامرکزین کرصرف مجر داور بے جان بحثوں میں اُلچھ کر رہ گیا تھا اور جس کا زندگی ،فر داور اس کے مسائل سے دور کا بھی واسطہ نہ رہا تھا۔ وجودیت نے لوگوں کومحسوس کرایا کہ داخلی رویہ خارجی حقیقت کو بدل سکتا ہے۔'(۸)

وجودیت کی تعریف ژارل پال سارتریوں کرتے ہیں:

''وجودیت سے مرادایک ایسانظریہ ہے جس کے ذریعے انسانی زندگی ممکن نظر آتی ہے۔ مزید برآں یہی نظریهاں بات کی خبردیتا ہے کہ ہر سچائی اور ہرعمل انسانی ماحول اور انسانی داخلیت کا پرتو ہے۔''(۹)

غرض تنہائی اور بے بقینی کی صورتِ حال سے دو چارانسان جس نے اپنی شناخت گم کردی تھی اپنی معنویت کی تلاش شروع کی ۔ فرشیشن کے شکار فرد کوا بسے سہارے کی ضرورت محسوس ہوئی جواس کے سارے مسائل حل کرے، لیکن جب ان بے ثار مسائل کے حل میں مذہب، عقل اور سائنس نے اس کی کوئی مد ذہیں کی تواس کی باطنی دنیا کے گھپ اند ھیروں میں روثنی کے چراغ جلانے میں' وجود بے''نے اس کو سہارا دیا۔ بقول ڈاکٹر فردوس انور قاضی:

''وجودیت کے فلسفہ نے فردکواس انداز میں اہمیت دی کہ وہ نہ صرف اپنے گم شدہ وجودکو تلاش کرسکتا ہے ، بلکہ اس کا داخلی رنگ خارجی حقیقت کو بد لنے کی قوت بھی رکھتا ہے۔اس طرح وجودیت کے فلسفے نے پہلے اپنے وجود کی تلاش اور بعد میں اس کی مخفی قو توں کے ذریعہ خارجی عوامل کو تبدیل کرنے کا احساس اُجا گرکیا۔''(۱۰)

> ''یوں سمجھ لیجے کہ اس فلنے میں فرد کے وجود کی انفرادیت اور استقامت ہی زیرِ بحث آتی ہے۔ فرد کا ہونا، فرد کی ہتی ، فرد کا وجود خود فرد کے لیے سوال بن گئے تھے۔ وجودیت اس سوال کا جواب تلاش کرتی ہے۔''(۱۱)

''وجود''سے کیامرادہے؟ وجود کے عام معنی ہراُس ٹھوں وجسم چیز کے ہیں جو تجم رکھتی ہو۔مثلاً

پھر، درخت، کری اور میزوغیرہ ، لیکن وجودی فلاسفہ کے نز دیک'' وجود''کے معنی مختلف ہے۔ ان کے نز دیک'' وجود''کوئی شخمین ہے۔ وجود نہ سر نہیں کیونکہ لاش وجود نہیں ہوسکتا۔ وجود کے لیے شخمین ہے۔ وجود نہ سر نہیں کیونکہ لاش وجود نہیں ہوسکتا۔ وجود کے لیے روح کا ہونا ضروری ہے اور صرف روح کے ہونے سے بھی وجود کی شخیل ممکن نہیں کیونکہ علم اور شعور وادراک کے بغیر وجود نامکمل ہے۔ وجود یوں کے ہاں وجود اور شعور لازم وملزوم ہیں۔ جب تک شعور نہ ہوگا وجود، وجود نہیں ہوسکتا۔ لینی وجود دنیا میں کس طریح نبر دآز ماہوتا ہے اور اپنے وجود دنیا میں کس طریح نبر دآز ماہوتا ہے اور اپنے ہونے اور ذات کے اثبات کے لیے کیا کچھ کرتا ہے، یہی وجود بیت کے موضوعات ہیں۔ بقول افتخار بیگ:

''یاد رہے کہ وجودی فلاسفہ کے نزدیک'' وجود''صرف فرد کے لیے استعال ہوتا ہے۔ یہ ٹھیک ہے کہ دنیا میں اور بھی بہت می اشیاء وجودر کھتی ہیں، مگر فرد کا وجودر کھنا اس لحاظ سے یگا نہ اور بے شل ہے کہ وہ اپنے ہونے کا ادراک اور شعور رکھتا ہے ۔ فر دجانتا ہے کہ وہ کون ہے؟ کیا ہے؟ اور بہ بھی جانتا ہے کہ وہ کیا کچھ بن سکتا ہے؟ ۔''(۱۲)

وجود ہوگا تو وہ اپنی خصوصیات خود طے کرے گا۔ وجود کی خصوصیات کو نہیں۔ اُن کا کہنا ہے کہ وجود بنیادی چیز ہے۔ جب وجود ہوگا تو وہ اپنی خصوصیات خود طے کرے گا۔ وجود کی خصوصیات پہلے سے طے شدہ نہیں ہوا کرتیں۔ اُن کے مطابق فر دجو کچھ ہوتا ہے اس کا ہونا اور جو کچھ کرتا ہے اس کا کرنا خود فرد کی ذمہ داری ہے۔ یعنی فردو جود کے حوالے سے اپنے تمام ترا عمال وافعال کا خود ذمہ دار ہے۔ وجود بیت کا فلسفہ مل پرزور دیتا ہے۔ وجود یوں کے نزد یک انسان کی نجات صرف اور صرف عمل میں پوشیدہ ہے۔ چونکہ عمل میں بیک وفت سوچ اور جذبہ شامل ہوتے ہیں۔ اس لحاظ سے ''وجود' سوچ ، جذبے اور عزم کا مجموعہ ہے۔ وجود کی سی مشکل نہیں ہوتی۔ اس کے نزد یک مجموعہ ہے۔ وجود کہاں کا نتیجہ ہے۔ ہر لحمہ کی خوش کے بیکر میں مشکل نہیں ہوتی۔ اس کے نزد یک آدی وہی کچھ ہے جو کہ اس کا عمل ہے۔ وہ خودا پنی تقدیر کا خالق ہے۔ یعنی زندگی صرف اعمال کا نتیجہ ہے۔ ہر لحمہ کی خوش کی بخت یا جہنم کا تعین انسان کا عمل کرتا ہے۔ بقول غلام جیلانی اصغر:

''مروجہ نظامِ اخلاق یافلسفہ انسان کوایک ڈھلاڈھلایا بھیل شدہ'' چیز'' تسلیم کرتا ہے۔ مثلاً جو ہز دل ہے وہ ہمیشہ بردی رہے گا۔ وہ انسانوں سے وہ تمام امکانات چین لیتا ہے ہوا بھی مستقبل کے ہاتھوں میں ہیں، کیکن ایک وجودی کے نزدیک کل کا ہزول آج کا ہیرو بن سکتا ہے، کیونکہ آدمی کی زندگی کی جہت ماضی متعین نہیں کرتا، بلکہ اس کا وہ کمل کرے گاجس کا تعلق اس کی سکتا ہے، کیونکہ آدمی کی زندگی کی جہت ماضی متعین نہیں کرتا، بلکہ اس کا وہ کمل کرے گاجس کا تعلق اس کی سکتا ہے، کیونکہ آدمی دردہ ذمہ داریوں سے ہے۔'' (۱۳)

وجودیت کا بنیادی فلسفہ ڈنمارک کے فلسفی سورین کرکیگارڈ (۱۸۵۵۔۱۸۳۱) کے خیالات سے ماخوذ ہے۔کرکیگارڈ (۱۸۵۵۔۱۸۳۱) کے خیالات سے ماخوذ ہے۔کرکیگارڈ ایک پر جوش عیسائی تھا،کیکن وہ دین اورالہیات کے معاطع میں عقل کا مخالف تھا اس لیے اسے اپنے ملک کے سرکاری چرج سے متصادم ہونا پڑا۔اس نے عقیدے کو بالکل عقل سے الگ کردیا۔اس کے نزدیک عقل کی اہمیت تھی ہی نہیں۔جبکہ اس کے معاصر فلسفی ہیگل (۱۸۳۱۔۱۷۷) کے نزدیک عقل ہی سب پچھتی ۔عقل کے بارے میں ہیگل کے خیالات بہت بلند تھے اس لیے وہ یہ سوچنے کی غلطی کر بیٹھا کہ عقل کا ننات کوجنم دے تی ہے،کیکن کرکیگارڈ نے کہا کہ عقل خیالات بہت بلند تھے اس لیے وہ یہ سوچنے کی غلطی کر بیٹھا کہ عقل کا ننات کوجنم دے تی ہے،کیکن کرکیگارڈ نے کہا کہ عقل

خاص چیزوں کے سجھنے میں ہماری مدد کرنے سے قاصر ہے اور خاص چیزیں ہی جانبے کے قابل ہے۔اس طرح کا نقطہ ُ نظر سائنس کی تمام قدرو قیت کامنکر ہوتا ہے اور رو مانیت کے بہترین اصولوں سے مطابقت رکھتا ہے۔

یہ عجیب بات ہے کہ کرکے گارڈ جیسے ندہبی فلسفی کا انرجس فلسفی کے ذریعے عام ہواوہ ملحد فلسفی ہواؤہ ملحد فلسفی ہائیڈ یگر (۱۹۷۵–۱۸۸۹) تھا۔ بیسویں صدی میں وجودیت کے جوچار ممتاز ترین نمائندے مانے گئے اُن میں ہائیڈ یگر، گیب رل مارسل (۱۸۸۹ء) کارل پیسپر (۱۹۲۹–۱۸۸۳) اور ژال پال سارتر (۱۹۸۰–۱۹۰۵) شامل ہیں۔ ان میں دوفلسفی گیب مارسل اور کارپیسپر عیسائی شے، جبکہ باقی دوفلسفی ہائیڈ یگر اور ژال پال سارتر ملحد تھے۔ ان چارول فلسفیوں کے ندہبی عقائد کی وجہ سے وجودیت کی دوقتمیں ہوگئیں۔ (۱) عیسائی یا ندہبی وجودیت (۲) ملحدانہ وجودیت۔ مارسل اور پیسپر عیسائی وجودی شے اور ہائیڈ یگر اور سارتر کارہا ہے۔ اس لیے دنیا میں طحدانہ وجودیت زیادہ اثر سارتر کارہا ہے۔

ان دونوں گروہوں کے فلفی اس بنیادی نظر ہے پر شفق ہیں اور سارتر جس کا سب سے بڑا علمبر دار ہے کہ وجود جو ہر پر مقدم ہے۔ طہدانہ وجود بت کے نزدیک انسان کی تخلیق اوراس کی تقدیرکا فیصلہ کرنے کے لیے کوئی خدا تہیں ہے۔ انسان خود بخو داس دنیا ہیں آتا ہے اوراپنی تقدیرکا فیصلہ بھی وہ خود کرتا ہے۔ چونکہ خدا کا وجود نہیں ہے اس لیے اپنی زندگی اوراس دنیا کوجس میں وہ زندگی ہر کرتا ہے بامعنی بنانے کا کا م بھی انسان نے خود بی سرانجام دینا ہے۔ اب انسان اپنا آپ خدا ہے۔ وہ وہ دور میں آتا ہے اوراس کے بعدا پنے وجود کوکسی شکل میں ڈھالنے کا فیصلہ کرتا ہے جو کہ اس کا جو ہر کہلا تا ہے۔ اس طرح اس کا وجوداس کے جو ہر پر مقدم کوکسی شکل میں ڈھالنے کا فیصلہ کرتا ہے جو کہ اس کا جو ہر کہلا تا ہے۔ اس طرح اس کا وجوداس کے جو ہر پر مقدم ہوجا تا ہے۔ اگر وجود واقعی جو ہر پر مقدم ہوجا تا ہے۔ اگر وجود واقعی جو ہر پر مقدم ہوجا تا ہے۔ اگر وجود واقعی جو ہر پر مقدم ہوجا تا ہے۔ اگر وجود واقعی جو ہر پر مقدم ہوتا ہے۔ ہر وہ واقعہ جوائی نشو ونما اورا پنے انتخاب میں بالکل آزاد ہے۔ اس خود مختاری سے نہیں کرسکتا۔ سارتر انسان کو بااختیار وجود ہوتا ہے جو بئی نشو ونما اورا پنے انتخاب میں بالکل آزاد ہے۔ اس خود مختاری اور آزاد کور کرسکتا ہے۔ وہ یہ بھی کہتا ہے۔ ہر وہ واقعہ جوائی کے ساتھ بیش آتا ہے اُس کا اپنا پیدا کردہ ہونے کی حیثیت سے وہ ہر چیز کورد کرسکتا ہے۔ وہ یہ بھی کہتا ہے کہ انسان کا پیدا ہونا اس کے بس میں نہیں ہے الیکن اس کے بعد کے بھی اختیارات اس کے باس ہیں کہا گیا ہی ہر مجبور کہا گیا گیا ہو جو کھی کرتا ہے اس کی ذمہ داری اس کے اور سے ۔ وہ اپنا قانون ساز آپ وجودی فلاسفہ کے اس کا نیا تا ہوں ساز آپ ہے۔ وہ اقدار کا خالق ہو جودی فلاسفہ کے اس کی نیا تھی ہی کہور کہا ہور کی انسان نے اپنا قانون ساز آپ وجودی فلاسفہ کے اس کا نیات میں پھیکا گیا ہو جو کھی کرتا ہے اس کی ذمہ داری اس کے اور ہو اپنا قانون ساز آپ ہے۔ وہ اور داری فلاسفہ کے اس کی دور وہ اقول ہے۔ وہ اور اس کی خود وہ اپنا قانون ساز آپ

سارتر جب وجود کو جو ہر پر مقدم سمجھتا ہے تواپنی اس بات کی وضاحت مختلف مثالوں سے کرتا ہے۔ چونکہ وجود ک نظریے کا تعلق خالصتاً انسان سے ہے اس لیے وہ انسان اور دوسری اشیاء کے درمیان مواز نے کے ذریعے وجودیت کے تصور کواجا گر کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ مثلاً وہ ہے کہتا ہے کہ انسان جب کوئی چیز بنا تا ہے تواس چیز کے بارے میں پہلے ہی سے اپنے ذہن میں ایک خاکہ متعین کرلیتا ہے۔ اس کے کردار ، افعال اور اس کے اعمال کے بارے میں ایک واضح صورت اس کے ذہن میں موجود ہوتی ہے۔ مثلاً ایک شخص تر کھان ہے۔ وہ اگر کری بنانا چاہتا ہے تو وہ پہلے اس کری کے ڈیزائن کے بارے میں سوچے گا اور پوری طرح اپنے ذہن میں ترتیب دے گا۔ اس کے بعد عین اسی سوچے ہوئے خاکے کے مطابق وہ کری بناڈالے گا۔ تو گویا یہاں جو ہر لین کری کا ڈیزائن یا خاکہ کری کے وجود پر مقدم ہے، کیونکہ اسے کری بنانے کا خیال کری کود کیھنے کے بعد نہیں آیا، بلکہ اس وقت آیا ہے جب کری کا وجود ہی نہیں تھا، لیکن سار تر کے اس فلنے کے مطابق انسان کری کو مطابق انسان کا معاملہ اُلٹ ہے۔ انسان کے بارے میں یہ پہلے ہی سے متعین نہیں کیا جا سکتا کہ وہ کیسا ہوگا؟ بلکہ یہاس بات پر مخصر ہے کہ وہ وہ کو دکو کیا بنانا چاہتا ہے، اسی لیے انسان کا وجود اس کے جو ہر پر مقدم ہوجا تا ہے۔

جب ہم خدا کا تصور بحثیت خالق کرتے ہیں تو وہ ہمیں عام طور پرایک نابغہ کاریگر ہی نظر آتا ہے۔خداجب کسی چیز کو خلیق کرتا ہے تو وہ اس کے تمام ترامکانات ہے آگاہ ہوتا ہے۔ یوں خدا کے ذہن میں انسان کے تصور کا کاریگر کے ذہن میں کری کے تصور سے مواز نہ کیا جائے تو واضح ہوجاتا ہے کہ خدا خاص طریقے اور خیال سے انسان کی تخلیق کرتا ہے۔ بالکل اسی طرح جس طرح کری بنانے والا ایک خاص انداز اور تصور سے کری بناتا ہے۔ پس ہر فرداس تصور کی عملی شکل ہے جو خدا کے ذہن میں ابدی طور پر موجود ہے۔

لین سارتر کہتا ہے کہ اگر خدائییں ہے تو کوئی دوسری ہتی الیی ضرور ہے جس کا وجوداس کے جوہر پرمقدم ہے ۔ ایک الیی ہتی جوکی بھی تصور سے پہلے موجودتی اوروہ ہتی انسان کی ہے ۔ یعنی جب خدا ہے ہی نہیں تو کوئی قوت اس کو سوچ اور تخلیق کرنے کے لیے موجود ہی نہیں تھی ۔ سارتر کے مطابق انسان خود بخوداس سرزیین پرنمودار ہوتا ہے ۔ اس کو تخلیق کرنے کے لیے موجود ہی نہیں ہے ۔ ان کے نزدیک سب سے پہلے انسان وجود ہیں آتا ہے ۔ اپناسا مناکر تا ہے ۔ دنیا کہ منظر پرنمودار ہوتا ہے اوراس کے بعد جاکرا پی ذات کا عرفان حاصل کرتا ہے ۔ یعنی صرف وجود ہی میں اپنے آپ کو جو کئے کے بعد انسان وہ صب کچھ بنتا ہے جیسا کہ وہ بنتا چا ہتا ہے ۔ انسان شعور سے قبل خود کواس دنیا میں پاتا ہے اور پھر آہت آہت کے بعد انسان وہ صب پچھ بنتا ہے جیسا کہ وہ بنتا چا ہتا ہے ۔ انسان شعور سے قبل خود کواس دنیا میں پاتا ہے اور پھر آہت آہت اس کا تصور جا گانا شروع ہوتا ہے ۔ اور شعور پیدا کرتا ہے ۔ اس طرح وجود پہلے اور جو ہم بعد میں آدمی بعد بھر ابوتا ہے ۔ اور سے جو ہر انسان اپنے ساجی اور انسانی رشتوں کے روابط سے خود پیدا کرتا ہے ۔ دوسر سے انسان کی کوئی متعین فطرت نہیں ، کیونکہ ایسا کوئی خدا نہیں جواس کے تصور پر بیٹنگی نظر رکھ سے اور جو ہماری مدد کے لیے انسان کی کوئی متعین فطرت نہیں ، کیونکہ ایسا کوئی خدا نہیں جواس کے تصور پر بیٹنگی نظر رکھ سے اور جو ہماری مدد کے لیے دیوسور اور ادادہ کرتا ہے ۔ وہ اپنے انتخاب کا خود ذمہ دار ہے ۔ انسان صرف وہی بنتا ہے جس کاوہ وجود میں آئے کے بعدت تھدروہ تا ہے۔ اس طرح سارتر تقدیر کے معنی تبدیل کردیتا ہے ۔ یعنی تقدیروہی ہے جوخودانسان بنا تا ہے ۔ یوں وہ تا ہے ۔ اس طرح سارتر تقدیر کے معنی تبدیل کردیتا ہے ۔ یعنی تقدیروہی ہے جوخودانسان بنا تا ہے ۔ یوں

''سارتر ہے جولا دینی وجودیت کاعلمبردارہے صاف طور پر کہتا ہے کہ وجودی بات ہی خدا کی نفی سے شروع کرتا ہے اور چونکہ خدانہیں ہے اس لیے کسی وجود مطلق ما نا قابلِ تغیر فطرت انسانی یا مجرداور مطلق اقدار کی حکمرانی قبول نہیں کی جاسکتی ''(۱۴) سارتر نے کل طاقت کا سرچشمہ خودانسان کو قراردے کراسے اپنی ذات پراعتاد کرناسکھایا۔ پہنظریہ ایک خاص عہد کی مایوی ، تنہائی ،اور بے دلی میں ایی قوت بن کرچیل گیا جس نے انسان کوخدائی حقیقت سے روشناس کرادیا۔ ایک ایسی قوت جواس کی ذات میں موجود تھی۔ اس تمام بحث کالازمی نتیجہ پہ نگاتا ہے کہ آدمی خودہ ہی معمار ہے اورخودہ ہی ممارت ۔ انسان صرف اس حیثیت میں موجود ہے جس حیثیت میں وہ خود کوڑھال لیتا ہے۔ دوسر لفظوں میں آدمی آغاز میں کچھ بننے کی منصوبہ بندی کرتا ہے جس کا اس کو بخوبی احساس بھی ہے۔ وہ کوڑے کرکٹ کا مثیل نہیں ہے۔ اس دنیا سے ماوراکوئی حقیقت نہیں ۔ کوئی جنت نہیں ، بلکہ انسان ویسا ہی جیا جیسا کہ اُس نے آغاز میں پچھ بننے کی منصوبہ بندی کی تھی ۔ یعنی انسان جو بوے گاوہ ہی کا گا۔

منصوبہ بندی سے مراد ایک سوچا سمجھا فیصلہ ہے۔ مثلاً اگر کوئی سیاسی پارٹی کارکن بننا چاہتا ہے یا کوئی کتاب تصنیف کرنا چاہتا ہے تو بیسب نتیجہ ہے ایک قبل ازین فیصلے کا جس کو منصوبہ بندی یا ارادہ کہا جاتا ہے۔ اب اگر بیا تسلیم کرلیا جائے کہ وجود جو ہر پر مقدم ہے تو پھر نتائج وعواقب کا ذمہ دارانسان ہی ہوگا۔ وجودیت فرد کے اعمال کو پیش نظر رکھتی ہے اس کے نظریات یا خیالات کو نہیں۔ فرد کی اہلیت اور قابلیت وہی ہے جووہ آشکار اکر سکا ہے۔ وجودیت صرف اور صرف عمل پرزوردیتی ہے۔ وجودیت کے مطابق عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی ، جہنم بھی۔ یہ سوچنا کہ یوں ہوتا تو یوں ہوجا تا اور محض امکانات اور اعیان کی باتیں کرناان کے نزد یک بے معنی ہیں۔ بقول ریاض احمہ:

'' چنانچەانسان خود فیصله کرتا ہے کہ اُسے کیا ہونا ہے اور چونکہ '' ہونے'' اور وجود سے پہلے کوئی چیز نہیں اس لیے انسان جو کچھ ہے وہ خوداس کا ذمہ دار ہے۔''(۱۵)

جب آدمی کواعمال کا ذمہ دار کے تواس کا مطلب صرف پنہیں کہ وہ اپنی حد تک ذمہ دارہے، بلکہ اس پر تمام بنی نوع انسانی کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ اگر ایک طرف فردخو داپنے لیے کوئی راؤعمل متعین کرتا ہے تو دوسری طرف اس کے معنی یہ بھی ہوں گے کہ وہ انسانی موضوعیت سے ماور اجانے پر قاد رنہیں ہے۔ چنانچہ وجودی فلفہ کے لیے بید وسرا نقط کو نظر سب سے زیادہ اہم ہے۔ وجود یوں کے مطابق جب انسان اپنے لیے کسی چیز کا انتخاب کرتا ہے تو وہ اس کی قدر وقیمت کا تعین بھی کرتا ہے۔ لطذاوہ بھی ''شر'' (Evil) کا انتخاب نہیں کرے گا۔ فر وواحد کا ہر فیصلہ دراصل نوع انسانی کا فیصلہ ہے ۔ ظاہر ہے کہ ہر خض اپنے لیے وہی چیز پیند کرتا ہے جو اس کے لیے سود مند ہواور کوئی چیز اس وقت تک ایک فرد کے لیے سود مند نہیں ہو بھی چیز اپند کرے گا تو وہی مورد یوں کا دور ہیں وجود یوں کا مورد کی کے دوسروں کے لیے بھی پیند کرے گا۔ اس طرح وہ تمام بنی نوع انسانی کی خدمت کرے گا اور یہی وجود یوں کا مقصد ہے۔ بقول ہروفیس صفی الدین صدیقی:

''وجودی فلسفهاس امر پرزوردیتا ہے کہ پہلے تو ہم موجود ہے اور پھرایک این کی کشکیل کرتے ہیں۔ یہا میج ہرفر دبشرحتی کہ ایک پورے عہد پر صادق آتی ہے۔ یہاں پہنچ کر انسان کی ذمہ داری اور بڑھ جاتی ہے، کیونکہ وہ اپنے ساتھ تمام بنی نوع انسانی کو بھی شامل کر لیتا ہے۔''(۱۲)

اس بات کی وضاحت کچھاس طرح ہوسکتی ہے کہ فرض کیجیے کہ ایک فردان پڑھ رہنے کے بجائے اعلیٰ تعلیم حاصل

کرکے کامیابی حاصل کرتا ہے۔ اپنے اس انتخاب سے وہ دوسرے ساتھیوں پر یہ ظاہر کرنا چاہتا ہے کہ آ دمی کے لیے پڑھا لکھا ہونائی کامیابی اورا چھے متنقبل کی ضانت ہے۔ وہ یہ راستہ اس لیے اختیار کرتا ہے کہ دوسرے بھی اس کی تقلید کرنے لگ جائیں۔ اس طرح اپنے اس عمل کے باعث وہ تمام نوع انسانی کو بھی اس ذمہ داری کے اندر جھونک دینا چاہتا ہے۔ وہ نہ صرف اپنے لیے ذمہ دار ہے ، بلکہ دوسروں کے لیے بھی ذمہ دار ہے۔ اس طرح وہ اپنے ذاتی اثبی سے ایک عام انسان کی مورت بناتا ہے۔

دینی اور لادینی دونوں قتم کی وجودیت میں مرکزی حثیت زندہ فرد کے وجوکوحاصل ہے اور ہرفرد کی زندگی دوسروں سے مختلف ہوتی ہے۔ وجودیت کا ایک نمایاں ترین پہلویہ ہے کہ اس نے انفرادی طور پرانسان کے وجود کواہم ترین شخصور کیا ہے۔ دراصل انسانی وجود کو مختلف لوگوں نے مختلف انداز سے اہمیت دی ہے الیکن وہ بات جو وجودیت کی بنیاد ہے کہیں نہیں ملتی عموماً انسان کو بحثیت مجموعی پیش نظر رکھا گیا الیکن وجودی ہرانسان کے انفرادی وجود کو اہمیت دیتے ہیں۔ اُن کے مطابق گروہ یا جماعت میں فرد کی انفرادی صلاحیتیں ختم ہوجاتی ہیں اس لیے ایک فرد کو اجتماع سے گریز کرنا چاہیے۔ بقول عرش صدیقی:

''وجودی ہرانسان کے انفرادی وجود کواہم ترین شے تصور کرتا ہے اور پوری نوعِ انسانی کو تحییتِ مجموعی اس لیے قابلِ غور نہیں سمجھتا کہ ہر شخص دوسرے سے مختلف ہے اور گروہ یا جماعت فرد کی اپنی حیثیت کوختم کردیتا ہے اور نہ صرف اس کی آزادی سلب کر لیتا ہے ، بلکہ اُسے ہر طرح کی ذمہ داری سے آزاد کردیتا ہے۔''(۱۷)

وجودی لٹریچر میں کرب، بے کسی ، مایوی ، تنہائی اورخوف جیسے الفاظ بار بارمستعمل ہیں اس لیے وجودیت پر لوگوں نے گی اعتراضات بھی کیے ہیں جولا دینی وجودیت سے خاص طور پر متعلق ہیں۔ان اعتراضات کی تفصیل کچھ لیوں ہیں۔ ا۔ وجودیت انسان کوکرب، بے کسی ، بے چارگی ،خودغرضی اور بے بسی سکھاتی ہے۔

۲۔ وجودیت زندگی کے تاریک پہلوؤں پرزوردیتی ہے اور فردمیں تنہائی کا احساس پیداکر کے اُس کو مایوی ، نااُمیدی، حزن، ناداری اور مجبوری کا شکار بنادیتی ہے۔

س۔ وجودی فلسفہ انسان کوموت کے خوف میں مبتلا کر دیتی ہے۔

ہم۔ وجودیت کےمطابق انسان ہر ذلیل کام کرسکتا ہے اور گناہ اور جرم کی نوعیت کی کوئی شے باقی نہیں رہتی۔

۵۔ وجودیت انسان کوتر قی سے روکتی ہے۔

سارتر نے ان اعتراضات کامکمل اور مدل جواب دیا ہے۔لطذا میضروری ہے کہ سارتر کے نظریات کی روثنی میں ان الفاظ کے وجودی مفہوم کواچھی طرح ذہن نشین کرلیا جائے۔

سب سے پہلے لفظ'' کرب'' کی وضاحت ضروری ہے۔ بیدواضح ہو چکا ہے کہ وجود یوں کے نزدیک فر دنہ صرف اپنے اعمال کے عواقب کا ذمہ دارے ، بلکہ اس پرتمام نوعِ انسانی کی ذمہ داری بھی عائد ہوتی ہے۔ ذمہ داری کا یہی احساس اُس کو اصل کرب سے دوچار کردیتا ہے۔ سورین کرکیگارڈ کے مطابق بید وہی کرب ہے جس سے پیغمبر حضرت ابراہیم م

دوچارہوئے تھے۔ یعنی کیاوہ واقعی کوئی فرشتہ تھاجس نے مجھے بیٹے کی قربانی کا حکم دیا تھا؟ کیا میں ہی ابراہیم ہوں؟اس بات کے شواہد کہاں ملتے ہیں کہ مجھے کسی خاص مقصدا ورمشن کی تکمیل کے لیے تعین کیا گیا ہے۔ یااگر میں سوچنا ہوں کہ فلال عمل اچھا ہے بایُرا۔ یہ بے بس کر دینے والا کرب انسان کواس کے وجود کی طرف متوجہ کرتا ہے اور وہ سوچتا ہے کہ اسے خود ہی کوئی فیصلہ کرنا اور پچھا قدار کا انتخاب کرنا چا ہیے اور عمل کے ذریعے ہم طرح کے تذبذ بسے نکل جانا چاہیے۔

اس بحث کالازی نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ہمآ دی اپنے آپ سے بنیا دی سوال کرے کہ کیا ہیں ہی وہ خض ہوں جواس طریقے پڑمل پیرا ہوتا ہے کہ تمام نوع انسانی میری طرف نگراں ہوجاتی ہے اور میرے ہی اعمال سے رہنمائی حاصل کرتی ہے۔ اگر ہمآ دی اپنے آپ سے یہ سوال نہیں کرتا تو وہ اپنے کرب پرنقاب ڈالنے کی کوشش کررہا ہے۔ سارتر نے تواس لیے انسان کو کرب جسم کہا ہے۔ اس کا خیال ہے کہ جولوگ بظا ہر فکر مند نظر نہیں آتے وہ اپنے غم کو چھپائے پھرتے ہیں کینی بھول جاتے ہیں کہ بول ان کا غم اور زیادہ نمایاں ہوجاتا ہے۔ جب وہ عملی قدم اٹھا کر خود پچھ فیصلہ کرے گا تب وہ غم سے نجات پائے گا۔ وجودی کرب کواس کے سادہ ترین مفہوم میں لیتے ہیں کہ جس طرح ہم وہ شخص جوذ مددار بول سے آشنا ہے کی وقت پھی کرب سے دوچار ہوسکتا ہے۔ مثال کے طور پرایک ذمہ دار فوجی افردشن پر حملہ کرنے کے لیے اپنے چند سپاہیوں کوموت کے منہ میں جمونگ دیتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ ان عیس انتھا کی قدرو قیت بھی ہے۔ لیکن ساتھ ہی وہ ساتھیوں کوموت کے منہ میں جمونگ دیتے کی وجہ سے کرب میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ کہنے کا مطلب سے ہے کہ ذمہ داری کا احساس ہی فرد کو کرب میں مبتلا کردیتا ہے اور اپنے فیصلے سے وہ اپنے کرب کودور کرتا ہے۔ جہاں وہ امکانات کو پہچانتا اور استخاب کرنا سیستا ہے۔ جہاں اس انتخاب کرنا سیستا ہے۔ جہاں اسے اپنی غطمت کا احساس کرنے اور کرانے کے لیے عمل کرنا پڑتا ہے۔ بھول ضی الدین صدیقی:

''یہ وہی کرب ہے جس سے ہمارے قومی رہنماا کٹر دو چار ہوتے رہتے ہیں۔ایک جابر حکومت کے خلاف جب وہ سول نافر مانی جیسی تحریکیں چلاتے ہیں تو آخیں بینخوب معلوم ہوتا ہے کہ اپنے علاوہ صد ہاافراد کو بھی اس جدو جہد کے اندر جھونک رہے ہیں، کیکن وہ پوری ذمہ داری کے ساتھ یہ فیصلہ کرتے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ اس عمل کی کوئی قیت ہے۔''(۱۸)

وجودی جب'' ہے کہ کوئی خداموجودنہیں ہے، بلکہ وہ ہم ہی ہیں جن پر تمام عواقب ونتائج کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے اور جب خداموجودنہیں تو خدا کے وجود کے ہے، بلکہ وہ ہم ہی ہیں جن پر تمام عواقب ونتائج کی ذمہ داری عائد ہوتی ہے اور جب خداموجودنہیں تو خدا کے وجود کے انکار کے ساتھ ہی تصورات کی جنت کا مفروضہ بھی خود بخو دختم ہوجا تا ہے۔ دراصل یہی آ دمی کی ہے کسی کا سبب ہے کیونکہ اپنے اندریا باہرکوئی الی ذات نہیں پا تا جس سے وہ چمٹار ہے۔ اگر خداموجودنہیں تو پھر وہ احکامات ومعیارات وہ اقد اربھی نہیں ہیں کہ جنھیں سامنے رکھ کر ہم اپنے اعمال کو جانچنے کی کوشش کریں۔ دوسر لفظوں میں اپنے اعمال کے لیے کسی سہارے کا جواز ڈھونڈ نے کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ جب کوئی ہستی ہی الی نہیں جس کو مصیبت کے وقت پکاراجائے تو یہاں انسان خود کو ہے کس محسوس کرتا ہے۔ وہ وہ انسان ہی ہے جسے اپنے آپ کو جواب دینا ہے۔ وجود یوں کے مطابق یہی

بے کسی انسان کوعمل پرا کساتی ہے۔ کیونکہ جب کوئی خداہے ہی نہیں تووہ بے کس اور تنہا ہے۔ نہ تو کوئی شگون اس کی مددر کرسکتا ہے اور نہ ہی اس کے لیے ہا ہر کوئی ذات اس کی رہنمائی کے لیے موجود ہے۔ اس لیے ہر مصیبت سے خود کو زکا لئے کی ذمہ داری بھی انسان پر ہی عائد ہوتی ہے۔

سارتر کہتا ہے کہ تنہائی کا احساس انسان کی تنجیل کے لیے ضروری ہے اور بے بی ، مایوی اور ناامیدی اس کومکل پر آمادہ کرتی ہے۔ ناامیدی سے مرادیہ ہے کہ انسان کوکسی امید کے بغیر ممل کرناچا ہے۔ ڈیکارٹ نے کہاتھا کہ دنیا کی بجائے اپنے آپ کو فتح کرو۔ سارتر کے نزدیک اس قول کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو امید کے بغیر ممل کرناچا ہے۔ سارتر کے خیال میں گروہ فردگی پرواہ نہیں کرتا اور جب فردگروہ سے بے نیاز ہوکراو پراٹھتا ہے تواس کا تنہا ہوجانا بیتی ہے۔ تنہائی کا بیاحساس التمہیری ہے اور موضوعیت کے لیے ضروری ہے۔ یہ وہ تنہائی نہیں جوعینیت پیندرومانی اپنے آئیڈیل سے دوری کی وجہ سے محسوس کرتا ہے اور جو بے بینی کا سبب بنتی ہے۔ بقول عرش صدیقی :

'' یہ تنہائی تو انسان کو اس کے انفرادی وجود کی اہمیت کا احساس دلاکراسے ایک گونہ اطمینان عطاکر تی ہے۔ گروہ سے نجات وجود کی جمیل کے لیے ضروری ہے، اس لیے تنہائی ہمارے وجود کا حصہ ہے اوراسی طرح بے چینی اور کرب ضروری ہونے کے ساتھ ساتھ تعیمری قوتیں ہیں۔''(19)

انسان کو بے چارہ اور مجبور بنانے والاسب سے بڑا خوف موت کا خوف ہے ، کیکن وجودیت نے اس خوف سے نجات اور پھر کا میابی کا راستہ یہ بتایا ہے کہ موت کو اپنے وجود کا ایک لازی حصہ تسلیم کرلیا جائے۔ موت کا خوف جب ہر لمحہ وابستہ ہوجائے گا تواحساس بے چارگی کی جگہ یہ خوا ہش لے لے گی کہ ہمیں جو بھی کرنا ہے اس چندروزہ زندگی میں جلد از جلد کرلیا جائے۔خدا کے وجود سے انکار کے بعد یقیناً آدمی میں بے چارگی، بے بسی اور تنہائی کا احساس پیدا ہوتا ہے اور یقین موت اس میں شدت پیدا کرتی ہے۔ اسے یہ بھی یقین نہیں ہوتا کہ مرنے کے بعد اس کے شروع کیے ہوئے کا م پایت محیل تک موت اس میں شدت پیدا کرتی ہے۔ اسے یہ بھی یقین نہیں ہوتا کہ مرنے کے بعد اس کے شروع کے ہوئے کا م پایت میں سکت کی خوف نہ ہوآدمی کو کا اور ابدی زندگی جہاں موت کا خوف نہ ہوآدمی کو کا الل اور بے عمل بنادیتی ہے۔ موت زندگی کی ضد ہے۔ زندگی نہ ہوگی تو موت ہوگی۔ اپس موت کا شعور دراصل دعوت عمل ہے۔ یوں وجودیت منفی قو توں کا پر چار نہیں کرتی ، بلکہ منفی قو توں کو بھی مثبت بنالیتی ہے اور انسان کی فعالیت کو تیز کرتی ہے۔

خوف کو وجودیت نے اسی طرح تغیری اور مثبت قوت مانا ہے جس طرح شک کو تصوف میں مانا گیا ہے۔

کرکیگارڈ نے خوف کو بڑے فائدے کی چیز قرار دیا ہے اوراسے فر د کے وجود کی تکمیل کے لیے ضروری تشلیم کیا ہے۔ موت کو
اُس نے اور چرتمام وجودیوں نے وجود کے عناصر ترکیبی میں شامل کر کے موت کو بھی موضوعی حیثیت دے دی ہے۔ پھر یہ بھی
درست ہے کہ جب ہم موت کے بارے میں سوچتے ہیں تو ہمارے پیش نظر ہماری انفرا دی موت ہوتی ہے نہ کہ کوئی نظریہ
یا مجرد خیال۔ دوسروں کی موت پر غمز دہ ہونے کا سبب صرف یہ ہے کہ ہمیں اپنی موت یاد آجاتی ہے۔ خداسے انکار
مابعد الطبیعات اور جنت ، جہنم کے قصے کو ہی ختم کر دیتا ہے۔ سائنس انسان کے دکھوں کا مداوانہیں بن سکی۔ ان حالات میں
اگرموت کو خارج کی شے سمجھا جا تارہے گا تو خوف ، تنہائی ، بے بی اور مجبوری کے احساس سے آزادی ناممکن ہے۔ اس لیے

یہ مان لینا بہتر ہے کہ موت ہمارے وجود کا حصہ ہے اور ہمیں جلد از جلدا پی تکمیل کا زینہ چڑھنا ہے اور یہ کام ہمیں خود کرنا ہے۔ موت کے بعد ہماری خواہشوں کے احترام کی توقع دوسروں سے بے معنی ہے کہ وہ تواپنے وجود کے تقاضے پورے کریں گے۔ یہاں امید کی مکمل نفی ہوجاتی ہے، کیکن زندگی کواس کی تمام تر تلخیوں اور مصیبتوں کے قبول کرنے کا ایک سبق ضرور ملتا ہے اور عمل پرزورد کے گویا انسان کو قنوطیت سے بچانے کی کوشش کی گئی ہے۔

سارتر نے بیاعتراض بھی تسلیم نہیں کیا کہ وجودیت لا قانونیت سکھاتی ہے اورانسان پر ہر برائی اور ذکیل کام کے درواز سے کھول دیتی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ فرد جب بھی آزادی سے اپنے اقد ارکا انتخاب کرے گا تو یقیناً وہ نیکی کا انتخاب کرے گا۔ کیونکہ مصلحت کوشی اس کا مطبح نظر نہ ہوگا۔ وہ غلطی تو کر سکے گا، کیکن گناہ کا مرتکب نہ ہوگا۔ سارتر کہتا ہے کہ اس سے زیادہ رجائی اورصحت مند بات کیا ہوگی کہ ہم انسان کو اس کی اپنی نقد سرکا معماراور مالک سمجھتے ہیں۔ اوراسے عمل کا سبق دے کراعیان کی دنیا سے حقیقت کی دنیا میں لاتے ہیں۔ اسے آزادی دیتے ہیں اورصاحبِ اختیار بنا کراس کا وقار بڑھاتے ہیں۔ سارتر یہ بھی کہتا ہے کہ جب فردا پنے لیے نیکی کا انتخاب کرتا ہے تو اس کے اس عمل میں بیہ بات پنہاں ہے کہ وہ دوسروں کو بھی اس نیکی کی ترغیب دیتا ہے۔

یا عتراض کہ وجودیت انسان کوتر تی ہے۔ اس کے خیال میں اس لیے درست نہیں کہ وجود کے لیے کسی قسم کی ترقی یا تنزل کا ان معنوں میں سوال پیدانہیں ہوجا تا جن معنوں میں ترقی کا لفظ عمو ما استعال ہوتا ہے۔ وجود ہر لحے مکمل ہوتا ہے۔ اور پحیل پذیر بھی ہے۔ موت کا لحہ اس پحیل پر آخری مہر کی حیثیت رکھتا ہے۔ صرف حالات بدلتے ہیں وجو وئیس بدلتا۔ حالات پچے بھی ہوں وجود کے تقاضے ہر لحہ وہی رہیں گے۔ وجودیا تو ہے یانہیں ہے۔ اس کی تحییل کا مطلب یہ ہے کہ یہر گرم عمل رہے۔ اس کے تحییل کا مطلب یہ ہے کہ یہر گرم عمل رہے۔ اس کے لیے ترقی یا تنزل کا مسئلہ پیدا نہیں ہوتا۔ ترقی کا بیمسئلہ وجود کا نہیں، بلکہ حالات یازندگی کا ہے۔ وجودیت بنیادی طور پر داخلیت ، آزادی اور عمل کا فلفہ ہے۔ یہ انیسوی صدی کی عقل پرتی اور سائنس پرتی دونوں سے بغاوت ہے۔ وجودیت کے زد کی صدافت داخلی ہے اور عقل اسے گرفت میں نہیں لے عتی۔ وجودیت کا بنیادی مسئلہ آزادی ہے۔ اس آزادی کی بنا پر اسے زندگی کی ہرصورت حال میں مسئلہ آزادی ہے۔ انسان آزاد ہے۔ اسے آزادر ہنے کی سزا ملی ہے۔ اس آزادی کی بنا پر اسے زندگی کی ہرصورت حال میں فیصلے کی ذمہ داری قبول کرنی پڑتی ہے۔ وہ کسی بھی معاطے میں صرف اپنے لیے فیصلہ نہیں کرتا، بلکہ ساری دنیا کے انسانیت کے لیے فیصلہ کرتا ہے۔ لیکن مسئلہ کا حل صرف فیصلے پر مخصر نہیں۔ فیصلے کو ممل میں لانے کے لیے جدوجہ دخروری ہے۔ اس کے لیے فیصلہ کرتا ہے۔ لیکن مسئلہ کا حل صرف وجود بیت کمل کا فلسفہ بن حاتا ہے۔

### حواله حات

ا۔ ممتازاحمہ ''وجودیت منظروپس منظر''مشمولیہ فنون،لا ہور۔(اشاعتِ خاص، ۲۵۲)جولائی ،اگست ۱۹۲۷ء،جلد،۳۔شارہ،۳،۳،ص:۸۸

۲۔ افتخار بیگ، مجید امبر کی شاعری میں فلسفه 'وجودیت (تحقیقی مقاله برائے ایم فل اُردو)علامه اقبال او پن یونی ورشی ،اسلام آباد، <u>۱۹۹۵</u>ء ص:۱۰

- ۳۔ ریاض احمد'' وجودیت کیا ہے؟''مشموله، ادبی دنیا، لا ہور، طبع دوم، خاص نمبر۱۲، بہار، ۱۹۲۴ء دور پنجم، شاره، دواز دہم ص:۲۲۰
- ۹۔ ڈاکٹر وحی*رعشر*ت' ژاں پال سارتز'' مشموله' وجودیت' مرتبہ جاویدا قبال ندیم، وکٹری بک بنک، ساہیوال، <u>۱۹۸۹ء</u> ص:
  - ۵- دُاكٹرانورسديد،أردوادب كى تحريكىيں،انجمن تى أردويا كستان،كراچى،اشاعت سوم، <del>199</del>4ء ص:99
- ۲۔ سی ۔اے قادر ''وجودیت''مشمولہ''ادب فلفہ اوروجودیت''مرتبہ شیمامجید۔نعیم الحسن۔نگارشات ،لاہور<mark>۱۹۹۲</mark>ء ص:۵۸۲
  - ۵- قاضى جاويد ' وجوديت' فكشن باؤس ، لا موردوسراا يديشن ٥٠٠٠ عص: ١١
  - 9\_ ژال پالسارتر'' وجودیت''مشموله،سارتر کےمضامین (مترجم نسیم شامد) کاروانِ ادب، لامور ۱۹۹۱ص: ۲۲
    - الـ فردوس انورقاضي ، ڈاکٹر '' اُردوا فسانه نگاری کے رجحانات'' مکتبہ عالیہ ، لا ہور باردوم ، <u>1999 ا</u>نص : ۲۷۸
- اا۔ افتخار بیگ ، مجید امجد کی شاعری میں فلسفه وجودیت (تحقیقی مقاله برائے ایم فل اُردو)علامه اقبال او پن یونی ورشی ،اسلام آباد 1990ء ص:19
  - ۱۲ ایضاً ص:۲۴
- ۱۳ فلام جیلانی اصغر"وجودیت کیا ہے؟"مشموله، ادبی دنیا، لا ہور، طبع دوم، خاص نمبر۱۲، بہار، ۱۹۲۴ء دور پنجم ، شاره ، دواز دہم ص ۲۵۵:
  - ۱۲۷ عرش صدیقی ''وجودیت کیاہے؟''مشمولہ،ایضاً ص: ۲۲۵
  - ۱۵ ریاض احمد ' وجودیت کیاہے؟ ' ، مشمولہ ، ایضاً ص:۲۳۲
  - ۱۷۔ پروفیسر صفی الدین صدیقی ''وجودیت کیاہے؟''مشمولہ،ایضاً ص:۲۲۲
    - ے۔ عرش صدیقی'' وجودیت کیاہے؟''مشمولہ،ایفناص:۳۴۲۳
  - ۱۸ یروفیسرضی الدین صدیقی ''وجودیت کیا ہے؟''مشمولہ،ایضاً ص: ۲۲۷
    - ١٩ عرش صد لقي " وجوديت كيابي؟ " مشموله ، ايضاً ص:٢٣٦

## ورجینیا وولف سےسب کیوں ڈرتے تھے؟

What was the reason of peevish attitude of Qurat-ul-Ain Haider, the greatest novelist and story-teller of urdu? why did progressive critics keep on finding faults in her creative work? And why did she condemn the critics?

This research paper would help in answering such queries. Moreover, it would discuss her consciousness of history, concept of time and technique.

What was the reason of analogy between her and virginia woolf? Why she did not get married? Who were her Ideal? What complaints she had with the modernist's movement? All such queries would be answered in this research paper.

ورجینیا وولف کے خریر کردہ افسانہ: ''A hounted house'' کی اشاعت پر بھی ایک زمانہ گزر چکاتھا، جب ورجینیا وولف کے ناول''To the Light House''طبع اوّل: ۱۹۲۷ء کی نہ تضم ہونے والی جدت پیندی اور سادہ بیانیہ کے ردمیں شعور کی رو کے استعمال پر طنز کرتے ہوئے ٹھیک پینیتیں برس بعد ایڈورڈ ایکسی نے ۱۹۲۲ء میں ڈراما لکھا: '''Who's Afraid of Virginia Woolf?'

یمی صورت ہمارے ہاں دیکھنے کو لی ، جب ہندی کے مزاح نگار شرد جوثی نے ترتی پندوں کی کھری حقیقت نگاری اور سادہ بیانیہ کے عروج کے دنوں میں ایک طنزیہ ضمون لکھا:''ورجینیا وولف سے سب کیوں ڈرتے ہیں؟'' یعنی بیسویں صدی عیسوی میں ورجینیا وولف کا نام ایک استعارہ تھا، مقتدرہ ، جدت پیندی کا اور ہمارے ہاں قرۃ العین حیدراس طنز میں بچھے استعارے کی زد پڑھیں۔ کیا تحض اس لیے کہ ن ۔ م راشد کی''اسکو لی چھوکری (school girlish)''اور عصمت چغتائی کی استعارے کی زد پڑھیں۔ کیا تحض اس لیے کہ ن ۔ م راشد کی''اسکو لی چھوکری (تاکسید ھے سجاؤ ترتی پیند ترخ یک سے مخصوص سادہ بیانیے گردن ''پوم پوم ڈارنگ' نے آگ کا دریا(ا) میں شعور کی روبرت کرسید ھے سجاؤ ترتی پیند ترخ یک سے مخصوص سادہ بیانی گردن مروڑ دی؟ یا اس لیے کہ قرۃ العین کے بہلے افسانوں پر محموج عے''ستاروں سے آگ' طبع اوّل: ۱۹۸۲ء میں شامل افسانوں پر ہورہی تھی ؟ یکسراییا نہیں ۔ اس کا ایک پس منظر بھی ہے یعنی قرۃ العین کا پہلاا فسانہ لیکن اس پس منظر سے متعلق قرۃ العین کے ہورہی تھی چگی آئی ہے۔ انٹرویوز اور ان کے تحریری بیانات حد درجہ گمراہ کن ہیں۔ جن پر بھروسہ کر کے حقیقت واقعہ جانے کی ہرکوشش غلط نتائ کے کے انٹرویوز اور ان کے تحریری بیانات حد درجہ گمراہ کن ہیں۔ جن پر بھروسہ کر کے حقیقت واقعہ جانے کی ہرکوشش غلط نتائ کے کے انٹرویوز اور ان کے تحریری بیانات حد درجہ گمراہ کن ہیں۔ جن پر بھروسہ کر کے حقیقت واقعہ جانے کی ہرکوشش غلط نتائ کے کے استخراج کاباعث بنتی چگی آئی ہے۔

قرة العین کا پہلاافسانہ:''ایک شام'' مطبوعہ''ادیب''الد آباد، بابت نومبر ۱۹۴۳ء قرة العین کے اصل نام کی بجائے لالدرخ کے قلمی نام سے شائع ہوا۔اور وہی افسانہ فساد کی جڑتھا۔ (۲) اس افسانے میں قرة العین نے افسانوی مجموعہ ''انگارے'' (۱۹۳۲ء) کوشرارے''اور تی پیندوں کے سرخیل سجاد ظہیر،احریلی، شید جہاں اور مجمود الظفر کو برلش آشیبلشمنٹ کا

کل پرزه قراردینے کے علاوہ عصمت چغتائی کے افسانہ: ''لحاف'' کورضائی اور سلام مجھلی شہری کو پیام مرغی شہری کے نام دے کر ترقی پیندوں کا نداق اڑا یا تھا۔ نتیجہ کے طور پر''ستاروں ہے آگے'' میں شامل افسانوں اوران کے پہلے ناول'' میر ہے بھی ضنم خانے'' کی اشاعت تک ترقی پیند ناقدین نے اردو دنیا کو یہ باور کروانے میں دریخ نہیں کیا کہ قرق العین بورژوا طبقے کے ترجمان ، ماضی کی اسیر، اورختم ہوجانے والے فیوڈل عہد کی نوحہ خواں ہیں۔ ان کے افسانوں میں شادیاں بھی ہوتی ہیں تو پر اسپیکٹس کی تلاش میں، حالات کی رومیں بہہ جانے والے کردار ہیں، جوحالات کو بدلنے کا حوصلہ نہیں رکھتے ، عشق کی گرم بازاری ، لیکن جنس شجر ممنوعہ۔ ۱۹۸۹ء میں''میر ہے بھی صنم خانے'' شائع ہوا تو عصمت چغتائی کا طنزیہ صنمون :''لوم پوم بازاری ، لیکن جنس شجر ممنوعہ۔ ۱۹۸۹ء میں''میر ہے بھی صنم خانے'' شائع ہوا تو عصمت چغتائی کا طنزیہ صنمون :''لوم پوم بازاری ، لیکن جنس شجر ممنوعہ۔ گرائینگ روم اور فیشن ایبل بازاری کا تذکرہ ۔''آگ کو دریا'' کی اشاعت برتوا ہے بنگام بیا ہوگیا۔

کہا گیا: ''آ گ کا دریا'' میں تصور وقت، ہند ووانہ فلسفہ 'تنائخ کے سوا کچھ نہیں۔ قرۃ العین نے شعور کی روکی تکنیک ہنری جیمز ، جیمز جوائس اور ورجینیا وولف سے اچک لی۔ ''آ گ کا دریا'' کیا ہے؟ محض ورجینیا وولف کے ناول ۔ مسز ڈیلو و بے ہنری جیمز ، جیمز جوائس اور ورجینیا '' Orlando '' (19۲2ء) اور '' محضہ منہ کی جیمز ، جیمز جوائس اور ورجینیا وولف کے نام ان کی چڑ بن گئے ۔ کیوں اور کیسے؟ اس کے تجزیہ کی ضرورت تھی ۔ جھے نہیں معلوم کہ بدایک مفروضہ ہے یا حقیقت کہ اردود نیا کے ناقدین اکثر انتہا پیندی کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اس سے اور تو جو نقصان ہوا سوہوا، قرۃ العین کے خلیقی وژن کی کہ اردود نیا کے ناقدین اکثر انتہا پیندی کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اس سے اور تو جو نقصان ہوا سوہوا، قرۃ العین کے خلیقی وژن کی کی ہم بری طرح ناکا مرہے اور قرۃ العین تا دیریا قدین کی اس مشکل اور کم نظری کی شاکی رہیں۔ ۱۹۵۳ء میں شفیع عقبل کو انٹر ویو دیتے ہوئے قرۃ العین نے ورجینیا وولف ، گراہم گرین ، جیمز جوائس اور ولیم سرویاں کو اپنے پندیدہ قلم کارتسلیم کیا (۳) اور سفینی غم دل' (طبع اوّل ۱۹۵۲ء) تو کر کر نے سے قبل ورجینیا وولف کے دو ناولوں'' الماعتراف بھی کیا (۳) اور انکار بھی۔ اس کیا (۳) اور انکار بھی۔ اس کا اور انکار بھی۔ کیا (۳) اور انکار بھی۔

نیزانھوں نے اپنے کسی انٹرویو میں پنہیں بتایا کہ ایم اے انگریزی کی سند کے حصول کی خاطر ' شعور کی رواور ناول نئاری' کے موضوع پر مقالہ کھا تھا، حال آ تکہ یہ بات ان کے حق میں جاتی ہے۔ اس لیے تر قالعین کے بیانات پر نہ جا ہے یہ دیکھیے کہ ہنری جمیز کا ناول ' Portrait of a Lady' قرق العین نے مؤسسہ فرین کلن کے لیے ترجہ کر نے کی غرض سے 1940ء میں نہ صرف جم کر پڑھا بلکہ 1940ء تا اوا کل 1940ء کی درمیا نی مدت میں اس ناول کا اردوتر جہ بھی ' جمیں چراغ، جمیں پروانے' کے عنوان سے کممل کر لیا۔ یہ ایک طرح سے Spade work تو میں کر ایا۔ یہ ایک طرح سے معمل کر لیا۔ یہ ایک طرح سے معمل کر لینے کے بعدا گست ۲ مواء تا وہ ہم ہری کو فرد اظہار وضع کرنے سے متعلق ۔ یا در ہے کہ ہنری جمیز کے ناول کا ترجہ کممل کر لینے کے بعدا گست ۲ مواء تا وہ ہم ہری کو درمیا نی مدت میں ''آ گ کا دریا'' قلم بند کیا گیا۔ (۵) یول' آ گ کا دریا'' پر اس ناول کے اثر ات سے انکار ممکن نہیں۔ نیز بیہ کہ ہنری جمیز کے فرد یا'' پر اس ناول کے اثر ات سے انکار ممکن نہیں۔ نیز بیہ کہ ہنری جمیز سے تو تی گھی ۔ نیا طرز اظہار وضع کرنے کے جتن میں مختلف النوع فنی اثر ات پیدا کرنا ہے اور بیر چیز بھی قرق العین نے ہنری جمیز سے تی کیھی۔ نیا طرز اظہار وضع کرنے کے جتن میں اس نیا دور کے معروت بالکل اس طرح کی ہے۔ جیسے جمیز جواکس نے شعور کی روکی معرفت ۔۔۔۔۔ مارسل پروست کی خوجہ کیا ول کے اور اس کے بیان کے لیے شعور کی روار کی معرفت کے داروں اور منطق سے عاری غیر کرنے کوجہ بیردور کی میم دنیا تقویفن کی ۔ یول جیمز جواکس نے عجب الخلقت الیجے ہوئے کرداروں اور منطق سے عاری غیر مربوط واقعات واحساسات کے بیان کے لیے شعور کی رو کی حقت ایک خالعتا نے فی زبان وضع کی ، جس کا حاصل اس کا اگلا ناول مربوط واقعات واحساسات کے بیان کے لیے شعور کی رو کی حقت ایک خالعتا نئی زبان وضع کی ، جس کا حاصل اس کا اگلا ناول مربوط واقعات واحساسات کے بیان کے لیے شعور کی رو کی خت ایک خالعتا نئی ذبان وضع کی ، جس کا حاصل اس کا اگلا ناول

فنگینس و یک (Finnegan's wake) تھا۔ یوں سفینیغم دل (۱۹۵۲ء) کی اشاعت تک صرف و محض فلیش بیک کی اختیا اور آزاد تلازم کر خیال کے جر بے سے گزر نے والی قرق العین نے ''آگا کا دریا' ہیں شعور کی رو کی تحت نئی زبان وضع کرنے سے متعلق جیز جوائس سے بھی اثرات قبول کیے۔ رہ گئی ورجینیا وولف تو اس کا ناول'' مسز ڈیلوو نے' ( Mrs. ) ملی کا اور کا ناول'' مسز ڈیلوو نے' ( Mrs. ) ملی المجا القل: امادا المجا القل: امادا المجا المحا المجا الم

ورجینیا وولف نے مارسل پروست اورجیمز جوائس سے اثرات قبول کرتے ہوئے داخلی زندگی کا احاطہ کرنے کے لیے شعور کی رو بر سے کا جوانداز اختیار کیا، اس کی وضاحت کرتے ہوئے اس نے بتایا تھا کہ''ایٹم ، جو کہ ذہن پرحاوی ہوتے ہیں، ان کی ترتیب میں آخیس ہوتی جو ذہن کی ہوتی ہے بلکہ وہ ہوتی ہے جوخودان کی ترتیب میں آخیس سے مخصوص ہے اور وہ ترتیب میں انھیں ہوئے کی گریر شعور کی تجریف میں وہ کے میں انداز ہوتی ہے۔ یوں اس نوع کی تحریش مور کی تجریف میں وہ ہے کہ کر داری سطح پر وہ داخلی خود کلامی کے ذریعے کسی ایک ہی واقعہ سے متعلق فرد کے مختلف رد ہائے ممل کے اظہار کا ذریعہ بنتی ہے۔ جے شعور (Connsios ness) کے مختلف زاویوں ، جیسے تحت الشعور نیز ابتما عی لاشعور سے اجا گر کیا جاسکتا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ ورجینیا وولف کے ناول ہیرونی دنیا کے واقعات کا تسلسل پیش کرنے کی بجائے شعور ی خاکوں پر بنی ہوتے ہیں جب کہ قرۃ العین کے ہاں فرد کے ذبنی ردعمل کے برعکس تاریخ سے جڑت ، نیز تاریخی شعور اور ساجی مطالعوں کو اہمیت حاصل ہے ، جے مابعد التواریخ (Meta-History) کہنا ہوئے۔

قرۃ العین کے ہاں مابعدالتواری نے جڑا شعور کی روکا یہ تجربہ نہ ضرف اردو میں نیا ہے بلکہ فرانس کے مارسل پروست، دوس پیوس (Doss Passos) اور لارنس ڈرل (Lawrence Durrel) کی استثنائی امثال کو چھوڑ کر بشمول ورجینیا وولف کے مغربی ادب میس عنقا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ' The Glasgow Harold'نے ۱۹۲۷ء میس ورجینیا وولف کے مغربی ادب میس عنقا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ''To the Lighthouse''(۱۹۲۵ء) پرتبصرہ کرتے ہوئے آخییں 'To the Lighthouse''تو قراردیا،''تاریخ کی شاعرہ' نہیں۔

ورجینیا وولف کی چیدہ تحریروں میں جنگ عظیم اوّل کے اثرات کے تحت ناول کا پلاٹ ، بلومز برے ، لندن سے مخصوص اپر مُدل کلاس کی داخلی زندگی کے ساتھ تحرک پا تا ہے اور ناول کے کرداروں کی نفسی کیفیتیں بالخصوص شخصیت کا دوہرا پن ، نسوانی دکھاورالجھاوے علامتوں ، استعاروں اور میجری کے ذریعے تجسیم کو چہنچتے اور ورجینیا کے ذاتی تاثرات ، محسوسات اور سوچوں کے نشیب وفراز کی معرفت نشو ونما پاتے ہیں ایسی نیم خوابیدگی کی حالت میں، جوصرف ورجینیا وولف کی یاسیت سے مخصوص ہے۔قرق العین کے اسلوب کی شکفتگی اور شادا بی ورجینیا وولف کے ہاں دکھائی نہیں دیتی۔ پھر ہم نے کیسے کہد دیا کہ ''کا دریا'' سرا سرور جینیا وولف کے' Orlando''یا'' Orloway''کا چربہ ہے؟

ورجینهاً وولَف اورقرة العین حیدر کاایک مشترک موضوع تصور وقت رہاہے، جواکثر ان کی تخلیقات میں ایک تجریدی مرکزی کردار بن کرا بھرتا ہے۔ ورجینیا وولف کے ناول''Orlando'' قرۃ العین کے ناول''آگ کا دریا''اورنمائندہ افسانوں:'' کارمن'''' فوٹو گرافز''یا''یت جھڑ کی آواز'' کام کزی کرداروقت ہی ہے۔ جب کہ یہ بھی طے ہے کہ سی تج پدی موضوع کوحسی پیکر میں ڈھالناسر ہے ہے ممکن ہی نہیں تو کرداری سطح سرا فسانو ی ادب میں اس کی پیش کش کسیممکن بنائی جائے؟ اس گماں کوممکن بنانے کے لیے درجینیا دولف نے پانچویں صدی عیسوی کے بینٹ آ گٹائن (۸) اورسترھویں صدی کے آئزک نیوٹن (۹) کے پیش کردہ تصور ہائے وقت کے مقالبے میں اپنے قریبی معاصر ہنری برگساں (۱۰) کے تصور وقت کو چنا۔ جب کہاں کے ایک اور قریبی معاصر آئین سٹائن نے ۱۹۱۵ء میں زماں ومکاں کے اضافی ہونے کا تصور پیش کر کے تمام قدیمی نظریات کےعلاوہ ہنری برگساں کے•۱۹۱ء میں پیش کردہ نظریے، کہ''وقت کا دھارا ، زندگی کے تناظر میں ایک سیل رواں ہی ہے'' کی تکذیب کر دی تھی لیکن ور جینیا دولف زماں ومکاں کےاضافی ہونے کے نئے تصور سے تاحیات سمجھوتہ نہ کرسکی، نیتجاً اس کے پہلے ناول: دی ووات کے آؤٹ" The Voyage Out" مطبوعہ: ۱۹۱۵ء سے ان کے آخری ناول ''Between the Acts''(جواس کی وفات ۱۹۴۱ء کے بعد شائع ہوا ) تک اس ہاں برگساں کا تصور وقت ہی دیکھنے کو ملتا ہے۔ جب کہ قر ۃ العین حیدر نے آئین سٹائن کےتصور زماں ومکاں کوبھی پیش نظر رکھا اوراسٹیفن ولیم ہا کنگ (۱۱) کے وقت کے پکسال ہونے کے تصور پر بھی غور کیا، نیز کارل یوپر (۱۲) اور دیگر وجودی مفکرین کے زمال ومکال سے متعلق چیٹرے گئے مباحث تک آتے آتے بار ہاقد بمی مذہبی تصور ہائے وقت بربھی غور کیا۔اس لیے آگ کا دریا'' کا ایک اہم کر دار کمال، مٰ اہب ہے متعلق تصوروقت کہ تکوین کا ئنات ایک مقررہ مدت کے لیے ہےاور حیات ، بعد ممات ابدی ہوگی کے مقابل زماں و مکاں کےاضافی ہونے کےتصور پر چکرا جاتا ہے۔ یوں قمر ۃ العین کے ہاں کئی طرح کا تصوروقت ملتا ہے۔کلبیت کےعناصر بھی ہیں جبر کاتصور بھی اور کہیں کہیں وقت منجمدصورت میں بھی ملتا ہے، مذہبی تصور مائے وقت کی روشنی میں ، حیران کن بات یہ ہے کیہ قر ۃ العین نے''آ گ کا دریا'' لکھتے ہوئے آئین سٹائن کے زماں وم کاں کے اضافی ہونے کےتصورکورد کر دینے والی اسٹرنگ تھیوری کے حاصل کردہ نتائج بابت ۵۷۔۱۹۵۵ء بربھیغور کیا( ۱۳)۔اسٹرنگ تھیوری کے ملٹی ورس وژن کا شارح روسی نژاد امریکی پروفیسرآ ندر کے اندے (Andrei Dmitriyevich Linde) کہتا ہے:

ایک بگ بینگ ہی کیوں، جس کی طرف آئین سٹائن نے اشارہ کیاتھا؟ اس وسیع وعریض کا نئات میں تو ہر کھے
لا تعداد بگ بینگ ہوتے رہتے ہیں اور نت نئی کا نئا تیں جنم لے رہی ہیں۔ امریکی سائنسدان ہمل کی ریڈیائی دوربین بھی
سینکڑوں کا نئاتوں کی خبر دے رہی ہے اور وہ ساری کی ساری قرار پڑہیں، دوڑی چلی جارہی ہیں۔ ناول'' آگ کا دریا'' میں
قرة العین کے ہاں اسٹرنگ تھیوری کا ملٹی ورس وژن ملاحظہ ہو:

'' وقت کے پیٹرن میں طلعت جہاں بیٹی تھی ، وہی طلعت اسی پیٹرن میں ایک جگہ اور موجود تھی اور دونوں نقطوں کے درمیان برسوں کا فاصلہ تھا اور اس فاصلہ پر انسان صرف آ گے کی سمت چل سکتا تھا ۔ آ گے اور آ گے ۔ پیچھے جانا ناممکن تھا۔ (ص:۳۱۲)

حیران کن بات سیہ کہ آج اسٹرنگ تھیوری کے ملٹی ورس وژن نے ہنری برگسال کے تصور وقت کی اہمیت کوتسلیم کرلیا ہے جس کے مطابق وقت کا دھارا ، زندگی کے تناظر میں ایک سیل رواں ہے ، جس میں ماضی حال سے پیوست ہے اور

حال،مشتقبل سے دابستہ وقت کی ا کائی ۔لہذا گز را ہواوقت دوبارہ دیکھنے کوئیں مل سکتا۔ یوں ور جینیا وولف کا برگساں کے تصور وقت سے جڑے رہنا درست ثابت ہوا تو ورجینیا کے زیرا ثر ہی ۵۷۔۱۹۵۲ء میں قمر ۃ العین نے'' آ گ کا دریا'' قلم بند کرتے ہوئے تاز ہ تر ن تھیور پز سے قریب رہنے کے ماوجود برگساں کے تصور وقت کو بھی اہم جانا۔ چندامثال دیکھیے :'' یہ ندی ہماری زندگیوں کاسمبل ہے' (ص۳۹۹) ماضی ، حال ہے۔ حال ، ماضی میں شامل ہےاورمشتقبل میں بھی '' (ص:۳۱۴) ، ہر واقعہ منفرد ہے۔ دوہرایانہیں جائے گا۔ بیمت سمجھنا چمپا کہ لمحے دوہرائے جاشکیں گے،تمھاری زندگی میں۔(ص:۵۸۱)جب کہ '''ہ گ کا دریا'' سے بُل قر ۃ العین کے ہاں وقت کے منجمد ہونے اور جبر کی صورت ملتی ہے'''سائے قائم رہتے ہیں۔انسان ختم ہوجا تا ہے''(سفینیغم دل)۔ یوں ورجینیا وولف اورقر ۃ العین کے ہاں پایا جانے والاتصور وقت یکساں نہیں۔ جہاں تک ورجینیا وولف اور قر ۃ العین حیدر کے ہاں شعور کی رو کے تحت برگسال کے نصور وقت کے حوالے سے قدیم ماضی کو حال میں شامل کرنے اور حال کومنتقبل میں مذتم کردینے کا معاملہ ہےتواس میں بھی واضح فرق ہے۔ورجینیا وولف کے'' To The LightHouse "کے حصہ دوم میں پہلے دن کی رات ، دس سال بعد کی ایک ایسی رات میں ڈھل جاتی ہے جب مسزر مزے کا نقال ہو چکا ہے۔مسز رمز ہے کا بیٹا جنگ کا ایندھن بن چکا۔ بیٹی ، زیجگی کی حالت میں چل بسی اور چھوٹا بیٹا سیدھےسھاؤ سولہ برس کا ہو چکا۔اس کے برعکس'آ گ کا دریا''اور'' جیاندنی بیگم'' میں بیصورت مختلف تہذیبوں میں سفر کرنے اور ان تہذیبوں سے وابستہ افراد کےنظر بات ،رسم ورواج اورتخص روبوں کواجا گر کرنے سے بیدا ہوتی ہےاور' گروژں رنگ چن'' میں جہاں ایسی صورت نکلتی ہے وہاں تاریخ کے تسلسل کی زیریں اہریں اٹھتی گرتی دیکھی جاسکتی ہیں۔اسی حوالے سے ورجینیا وولف کے ناول''Orlando'' کا مرکزی کردار'اور لینڈ وُالز بیٹھیئن دور کی سولہویں صدی میں ایک نو جوان لڑ کا ہے، جو چارسو سال بعدارْتیں سالہ عورت کاروپ دھار لیتا ہے۔ائے' Historical Fantasy'' کہنا جا ہے، جب کہ قرق العین خیرر نے آگ کا دریا''اور'' جاندنی بیگم''میں زرتشت، ہندومت اور بدھ دور کی بعض شخصات مع تہذیبی متعلقات، نیز سلطان فیروز شاہ کےمعر کہ کھٹھہ میں میر محمد ماہ کی مستحاب دعا، زہرا تی تی کی کرامات اورسلسلئر چشتہ مینائیہ کے نمائندے سلطان محمد عارف عرف بھیّا کا گردش رنگ جمن میں قطب اقطاب علم لدنی کے حامل کردار''میاں''میں ڈھل جانا بکسرالگ،مشر قی فکشن سے مخصوص''Historical fantasy''ہے۔ کیکن جہاں تک وقت کی ا کھاڑ کچھاڑ کے تحت ورجینیا وولف کے جمادات اور نیا تات (بالخصوص وہ فطرت جوانی تنہائی اورخود کفالت کا احساس رکھتی ہے ) جبیبا کہ پہاڑی جٹانوں ، پتھروں ، درخت ، یودوں اور ساکت و جامدا شیاء کی طرف تھنچے جانے کا تعلق ہے تو اس کے اس روپے سے الین روب گریلے اور ناول نگاری کی نئ لېر (Nouvelle Vague) سے متعلق فرانسیسی ناول نگاروں کی طرح بلاشیقر ة العین حیدر بھی متاثر ہوئیں ۔اس ضمن میں قر ۃ العین کا یہ کہنا کہ یہانداز سراسرمشر قی ہےاوراس خصوص میں وہ ورجینیا وولف سے نہیں رتن ناتھ سرشار ،ا کبری بیگم (۱۴)اور محمدی بیگم (۱۵) سے متاثر ہیں تو کوئی بتائے کہ مرشار ،ا کبری بیگم اورمجمدی بیگم کے باں پہطریق کہاں دیکھنے کوملتاہے؟ '' مجھےاپیا گیا ہے جیسے ہم طامس بیکٹ کی ان بے چاری عورتوں کی طرح چلاً رہی ہیں ۔ پتھر کو دھو، ہوا کو دھو، فضا کو دھو، مڈیوں کو دھو، پھرکو پھرے جدا کرکے دھو۔ جب میں پھروں کو ہاتھ لگاتی ہوں توان میں سےخون رہے لگتا ہے۔ ( فصل گل آئی یا اجل آئی)

اک گمان ساہے کہ یوں اگر ذرا گہرائی میں جا کرمواز نہ کرنے کے بعد قرق العین کے فن پر بات کی جاتی تو شایدوہ اتنانہ الجھتیں، جتنا کہ انھیں لا یعنی مباحث نے الجھایا اور چڑایا۔ بے شک بڑا آ دمی سوال کے چھوٹے بن سے ڈرتا ہے۔ اسی ڈر کے تحت قرق العین نے کہیں تو غلط بیانی کر کے اور کہیں چڑچڑے بن کوڈھال بنا کراپنے گردا یک حفالتی کے مصارقائم کیا جس کے نتیجہ میں ایک رپورس سائیکل چلا اور ہم سب نے دیکھا کہ قرق العین کی سنگ اور بدد ماغی کے مقابل بڑے بڑے جغادری

گھگھیانے لگے۔

ماضی میں قرۃ العین کے متن اور ہنری جیمز ہوائس اور ورجینیا وولف کے متون کی ناواجب مماثلتیں بیان کرنے والوں نے قرۃ العین کے ساتھ جوسلوک روار کھا سور کھا، اب اگرید کہا جائے کہ قرۃ العین کو کیسے نہ پڑھا جائے تواس شمن میں صخصراً عرض ہے کہ قرۃ العین بلا شبہ تاریخ کی ایک زیرک تجزیہ کارتھیں لیکن ان کے خلیقی کام میں تاریخ کے ملم کی بجائے تاریخ کا میں میں اور نے کی کا ایک جہان جنم لیتا ہے اور اس کی بنیاد تاریخ نہیں ۔ نیز قرۃ العین کے ماشعور داد طلب ہے، جس سے معنویت کا ایک جہان جنم لیتا ہے اور اس کی بنیاد تاریخ نہیں۔ نیز قرۃ العین کے ہاں رچی بی انسانی صورت حالات کے ساتھ جنوبی ایثیاء کے انسان سے جڑت و کیھنے کی چیز ہے۔ مزید فور طلب بات میک فرۃ العین چیکے سے تاریخ کے فٹ نوٹس میں کیسے چلی جاتی ہیں؟ چاندنی بیگم کے صنوبر فلم کمپنی سے متعلق باب میں فلم'' کینی نیز کر تا میں کہ جمروئن کانن بالا ،غرب کی قالم رہیں کہ خری دنوں کی ہمران اور آ عالم کہ کے میں اور آ عالم کہ کے میں اور ادا کارہ اور ادا کارہ اور کا والہ اور کا والہ اور کا والہ اور کا والہ اور کی ہمران اور حسین کی والہ معروف گلوکارہ ملکہ پھوران کا ذکر کرکرتے کرتے اخری بائی فیض آبادی زہرہ بائی انبالے والی ، بحن بائی کلکتے والی اور ہے بی نور جہاں کی آواز شوکت حسین رضوی کی فلم'' زیدت'' میں نہ بھریں، شکوے نہ کے ، کچھ بھی نہ رضوی کی فلم'' زیدت'' میں کی صورت گلے جانے کا حوالہ اس نو خشب کی غران '' آئیں نہ بھریں، شکوے نہ کے، کچھ بھی نہ رضوی کی فلم'' زیدت'' میں نہ بھریں، شکوے نہ کے کے حالے کا حوالہ اس نو خشب کی غران '' آئیں نہ بھریں، شکوے نہ کے، کچھ بھی نہ رنباں سے کا مہالی'' ، کو قوالی کی صورت گلے جانے کا حوالہ اس نوٹ کو ٹرن '' آئیں نہ بھریں، شکوے نہ کے، کچھ بھی نہ رنباں سے کا مہالی'' ، گو قوالی کی صورت گلے جانے کا حوالہ اس نوٹ کو ٹرن '' آئیں نہ بھریں، شکوے نہ کے کے جانے کا حوالہ اس نوٹ کو ٹرن ٹوٹس ہیں۔

قرة العین نے ۱۹۳۴ء میں چندا فسانے فلیش بیکی تکنیک میں کھے۔اس حوالے سے انھیں اردو فکشن میں اوّلیت کا دعویٰ تھا، جب کہ ان سے بارہ برس قبل یہ تجربہ جادظہیر' انگار ئے' (۱۹۳۲ء) میں کر چکے تھے۔ان کا یہ بھی کہنا تھا کہ افسانہ' روثنی کی رفتار' جس میں ایک لڑکی فلیش بیک کی تکنیک کے تحت ۱۳۵۵ قبل میں چیچے چلی جاتی ہے، اردوا دب کی پہلی سائنس فکشن ہے اورافسانہ' داغ داغ اجالا' (مطبوعہ ۱۹۳۹ء) اردوکا پہلا تجربدی افسانہ ہے، جب کہ کرشن چندر کا تحریر کردہ افسانہ ' خانجہ کہ کرشن چندر کا تحریر کردہ افسانہ ' غالجہ' مشمولہ' انداز کے' (۱۹۴۸ء) ان کے افسانے سے پہلے شائع ہو چکا تھا۔

اولیت ہے متعلق ان دعاوی پرداد نہ ملنے کے معاطے کوقر ۃ العین نے جدیدیت ہے جڑے ناقدین کی سازش قرار دے کرساٹھ اورستر کے دہے کے افسانہ نگاروں کے اچھے کام کوبھی''مینڈ کوں کی بارات،مینڈ کوں کی زبان میں'' کا نام دیا۔ یہ الگ بات کہ ساٹھ اورستر کے دہے ہے متعلق مینڈ کوں کی بارات میں شامل مجھ کج گئج بیان سمیت بہت سے دیگر،ان کے فن کے معترف بھی ہیں اور حقیقی پار کھ بھی۔

•

## حواشي وحواله جات

ا۔ '''آ گکادریا''ازقر ۃ العین حیدر،مطبوعہ: مکتبہ اردوادب،لاہورطبع اوّل:سنہ ندارد( دئمبر ۱۹۵۹ء) کے آخری صفحہ ۷۸ کے پر ماری بور، کراچی،اگست ۱۹۵۷ء،دمبر ۱۹۵۷ء درج ہے۔ یہی''آ گ کا دریا'' کا زمانتہ تح سرے۔

۲۔ قرۃ العین نے اپنے اوّلین افسانہ 'ایکشام' مطبوعہ: ادیب، الہ آباد، بابت: نومبر۱۹۴۳ء کواصل نام کی بجائے لالہ رخ کے قلمی نام سے شائع کروانے کی ہے وجہ بتائی کہ کم عمر تھی، کوئی کیسے یقین کرتا کہ بیا فسانہ میں نے لکھا ہے لہذا پچپامشاق احمہ زاہدی کے مشورے پرلالہ رخ کاقلمی نام اختیار کیا۔

سے بیانٹروبوفت روزہ'' چٹان''لا ہور کے لیے کیا گیا تھا جو تادیر غیر مطبوعہ صورت میں شفیع عقیل کے پاس محفوظ رہا، بعدازاں ''نوائے سروش'' مرتبہ: ڈاکٹر جمیل اختر ،مطبوعہ: انٹریشنل اردو فاؤنڈیشن ، دہلی ،طبع اوّل: ۲۰۰۱ء کے صفحہ ۱۱۱ پر ملاحظہ کیا جا

سکتاہے۔

۳ - دیکھیے:"شاعر"مبئی، شارہ: ۷ (بابت: ۱۹۷۸ء)

۵۔ " دہمیں چراغ،ہمیں پروانے" کاسال اشاعت ۱۹۵۸ء ہے۔

قرۃ العین حیر تصور کی تصور کی مدت شفق الرحمٰن (پ:۱۹۲۰ء،م:۲۰۰۰ء)، قدرت اللہ شہاب (پ:۱۹۱۹ء،م:۱۹۸۱ء) اور خواجہ احمرعباس (پ:۱۹۱۹ء،م:۱۹۷۸ء) کے قریب رہیں۔190ء میں اسے صحف سات برس بڑے، کنگ ایڈورڈ میڈ یکل کا کئے، لا ہور کے گر یجویٹ شفق الرحمٰن پاکستان آرمی میڈ یکل کور کی جانب سے پوسٹ گر یجویش کرنے کے سلسلے میڈ یکل کا کئے، لا ہور کے گر یجویٹ شفق الرحمٰن پاکستان آرمی میڈ یکل کور کی جانب سے پوسٹ گر یجویش کرنے کے سلسلے میں اڈ نہرا یو نیورٹی برطانیہ میں زرتعلیم سے، جہال سے ڈی پی ایچ کرنے کے بعد ڈی ٹی ایم اینڈ ایچ کرنے کے لیے لئدن یو نیورٹی میں بھی رہے۔ اس وقت شفیق الرحمٰن اپنے سات افسانوی مجموعوں :''کر نین'(۱۹۳۲ء) دشگونے نین'(۱۹۳۳ء)، ''پرواز''(۱۹۳۵ء)، ''پرواز' (۱۹۳۵ء)، ''پرواز''(۱۹۳۵ء)، ''پرواز' (۱۹۳۵ء)، ''پرواز' (۱۹۳۵ء)، ''پرواز' (۱۹۳۵ء)، ''پرواز' (۱۹۳۵ء)، ''پروانوں کے ہور کی ایم سے جدیدا گریز کی ادب کا کورس کررہی تھیں۔ بعدازاں انھوں نے ہیں در لیز اسکول ، لندن سے آرٹ کی تعداز کی تعداز اسلام ، سلطان رشک میں قرۃ العین حیدر کے ساتھ دریائے ٹیمز کے کنارے اپنی چندصاف تھری ملا قاتوں کی تفصیل شفیق الرحمٰن نے موقع پریان کی تھی۔ وہود جران تھے کہ اور میری موجود گی میں خالدا قبل یا سرائی کی سے دور نے کئی سرائی کر کئی ۔ وہود جران تھے کہ اور میری موجود گی میں خال اور میٹ کئیں۔ واضح رہے کشفیق الرحمٰن متبر 190ء میں پاکستان نیوی میں سرجن رئی رئیڈ مل

اسلام آباد میں بھی کام کیا۔

۱۹۵۱ء میں جب قرۃ العین حیدرشعبہاشتہارات وفلم ، وزارت اطلاعات ونشریات ، کراچی میں تھیں تو ان سے دس برس بڑے، جونتیس سالہ قدرت اللہ شہاب، آئی ہی ایس، اس محکمہ کے سربراہ تھے۔

۲ ۱۹۵۹ء تا ۱۹۵۷ء میں جب ناول ' آگ کا دریا' کا حتمی مسودہ تیار ہوگیا تو سب سے پہلے قد رت اللہ شہاب کی نظر سے گز را۔اس حوالے سے بیہ کہنا کہ مارشل لاء کے بعد ابن سعیداور جمیل الدین عاتی کے کہنے پر قرۃ العین نے ناول کا مسودہ قد رت اللہ شہاب کی نظر سے گز ارا، درست نہیں ۔۱۹۵۸ء کے مارشل لاء کے بعد شہاب جزل ایوب خال کے پرسنل سیکرٹری تتھا وراس وقت تک ناول' آگ کا دریا'' کی لا مور میں کتابت مکمل ہوچکی تھی اور ناول پر ایس میں تھا۔ دیکھیے : خطوط بنام جبیانی بانو'' پہلا خط: مطبوعہ: ایوان اردو، دبلی قرۃ العین حیدر نمبر مثارہ ۹ جلد ۲۱، بابت جنوری ۲۰۰۸ء، ص ۱۹۱۳ قرۃ العین ۲ ادیمبر ۱۹۵۸ء کی تاریخ میں لکھ رہی ہیں: میراا پنا ناول'' آگ کا دریا'' ابھی پر کیس ہی میں نے ۔ بے صدطویل ناول ہے (غالباً آگھ موضعے) اس لیے تاخیر ہورہی ہے۔

اسی دور میں ایوان صدر میں موجودایک اعلیٰ عہدے دارم ب خالد لکھتے ہیں: '' (قدرت اللہ شہاب) قرۃ العین حیدر سے شادی کے خواہش مند سے مگر موصوفہ نے یہ کہہ کرا نکار کر دیا تھا کہ موصوف بہت قامت اور حسب ونسب کے اعتبار سے ان کے معیار پر پورے نہیں اتر تے ۔ بعد میں شہاب صاحب گور نر جزل کے سیرٹری کی حیثیت سے معروف ہوئے تو موصوفہ نے اپنے گزشته انکار سے رجوع کر لینے کا اظہار کیا تو موصوف نے انکار کر دیا۔ اس روایت کے راوی ماہنامہ' ساقی'' کے ایڈیٹر شاہدا حمد دہلوی سے اور بقول ان کے بیغام رسانی کے فرائض آخی نے ادا کیے ہے۔ (''ایوان صدر میں سولہ سال''من ۹۳) بعد از ان جب شہاب کی ڈاکٹر عفت سے شادی طے یا گئی تو قرۃ العین نے ہندوستان واپس جلے جانے کا فیصلہ کرایا۔

- ۸۔ سینٹ آ گٹائن (Saint Augstine) پ: ۱۳ نومبر ۳۵۳ء میم ۱۳۸ اگست ۴۳۰ وفلاسفر اور مذہبی سکالر۔اس کی کتاب "Confessions" زمانہ تحریر: لگ بھگ
  - 9\_ آئزک نیوٹن(Isaac Newton)پ:۴۲ جنوری ۱۳۲۳ء\_م:۳۳ مارچ ۲۵ کاء
- ۱۰۔ ہنری برگساں (پ: ۱۸۱ کتو بر۱۸۵۹ء۔م:۴ جنوری ۱۹۴۱ء) معروف فرانسیسی فلاسفر، جس نے'''' کے موضوع پر ۱۹۱۰ء میں پیان کی ڈی کا مقالہ ککھ کرتصور وقت کا نظریہ پیش کیا۔
- الہ اسٹیفن ولیم ہاکنگ (پ: جنوری۱۹۳۲ء) نے اپنی تین کتب میں وقت کے پکسال ہونے کا تصور پیش کیا ہے:'' The ''(۱۹۹۳)''Black holes and other essays''(۱۹۸۸)''history of time

Universe in a nut shell"(۱۰۰۱ء) پیکام انھوں نے را جر بین اوز کے ساتھ مل کرکیا۔

۔ ۔ کارل پو پر(پ:۲۸ جولا ئی ۴۰ واء\_م: ۱۲ تمبر ۱۹۹۴ء)

## ممتازمفتی کے ناولوں میںعورت کاتصور

In each and every time, feminist writers has been depicting the woman as a different characters in their "Urdu Fictions." Mumtaz Mufti has a lot of contribution in this regard. In his two novel, named: "Alakhnagari" and "Alipur ka Aile" although, the character of a "heroin" or any female character, but the zeal and zest of study by the Mumtaz Mufti and to some extent the details about the habits and styles of women is openly expressed by him. This research article deals with the feminist approach of Mumtaz Mufti in the light of above said novel.

شنم او حسین والدین کی بیٹی ہے۔اس کی مال نیگم کے خدو خال میں گسن و وقار کی آمیزش ہے۔اس کا باپ غلام علی با نکا اوررنگیلا تخص ہے عورتوں کا شوقین بھنورہ بن کر کلی کلی کارس چو سنااس کا شغل ہے۔ ریلو لے میں اسٹیشن ماسٹر ہے۔شنم او کے علاوہ بھی ان کے بیٹے بیٹیاں ہیں۔ وہ سب خوبصورت ہیں والدین ساری عمر مختلف ریلو سے شیشنوں میں زندگی بسر کرتے رہے ۔ ایلی کو آگے پیچھے لی اور اقتصادی طور پر آسودہ حال اور کھلا ماحول۔ چنانچوا یسے ماحول میں شنم اور کے اندرز بردست اعتماداور بیا کی آجاتی ہے۔ ایلی کے برعکس شنم اور کے بین کے بارے میں ناول میں کوئی بہت زیادہ معلومات مہیانہیں کی سیکیں تا ہم اندازہ بیار کی آسیوں کے بارے میں ناول میں کوئی بہت زیادہ معلومات مہیانہیں کی سیکیں تا ہم اندازہ

ہوتا ہے کہ اس کا بچین دوستانہ ماحول میں گذرا ہے۔ بہن ، بھائیوں اور والدین کی محبت اسے حاصل رہی ہے اس کے جذبات کا رخ دوسروں کی طرف ہے زندگی اسے پر لطف محسوں ہوتی ہے۔ اسے دوسروں میں دلچین ہے وہ ان کی توجہ کی طالب ہے ان کے سامنے اپنے حسن و جمال کا اظہار کرتی اور تحسین چاہتی ہے۔ دراصل وہ فطری طور پر ان عور توں میں سے تھی جسے اپنے گرد محبت کا ہالہ قائم رکھنے کا جنون تھا۔

ناول میں شنرا دسب سے پہلے ہمارے سامنے شریف کی دلہن کے طور برآتی ہے۔ آصفی محلّہ میں بری اتر آتی ہے جس کے برتنایوں سے بھی زیادہ حسین ہیں کھلے میدانوں میں کلیلیں کرنے والی ہرنی ہے۔ محلے کے نو جوانوں کے دلوں کی حرکت ایک دم تیز ہوجاتی ہے یا شایدوہ سر ملی آ واز والی ایک کوئل ہے جس کی تا نیں سارے محلے میں سنائی دیتی میں اورخواب و خیال حاگ اٹھتے ہیں جیسے ویرانے میں کوئی اڑتا ہوائیجھی تان اڑا گیا ہوجیسے گھور گھٹا میں سورج کی کوئی کرن چیک گئی ہو۔سندر سپینا،خوش لباس شنزاد کا دویٹہ اعلانیہ شانوں برگرار ہتااس کے بال نیم کھلے رہتے ہیں اور آئکھوں کے کونوں میں دورکنپٹیوں تک سرمے کی دھارصاف دکھائی دیتی ہےاس کے جسم ہےالیی خوشبوآتی ہے جسے حرکے وقت فضا سے ہاس آتی ہے۔متسم جیرہ، دو نو کیلی آٹکھیں اور ان پر پیشانی کا تل، سیاہ سرمگیں آٹکھیں، دوآڑی ترجیحی قندیلوں کی طرح جیمکتی ہوئی اور ماتھے کے عین درمیان سیاہ تلک آ ویزاں دکھائی دیتا ہےا لیمی انوکھی دلہن کے لئے آصفی محلّہ بڑی عجیب جگہ ہے جہاں قدامت پیندرسم ورواج کا دور دورہ ہے۔اندھا کنواں محلے کی نو جوان لڑ کیوں کے رنگ زرد ہیں چیروں برم دنی چھائی رہتی ہے اورانداز سے بےحسی نگپتی ہے۔کوٹھڑیوں کی گھٹی گھٹی فضامیں تاریک دلانوں میں برتن مانجھنا،آٹا گوندھنااورسر کا بلوسنیھالناان کامعمول ہے۔ایسے ماحول میں جلد ہی شنرا د کے اثرات کا دائر ہ تھیلنے لگتا ہے اپنی شوخی وطراری کے ذریعے جلد ہی دوسروں کواپنی طرف متوجہ کر لیتی ہے۔گھراورخاندان کےلوگ تواس کے گرویدہ ہیں ہی محلےوا لے بھی اس کی بے با کی اور تیزی سے متاثر ہوجاتے ہیں۔خلاہر ہے کہ ایک شادی شدہ لڑکی کا یہ انداز رہائش آصفی محلے کی پوڑھی اور قدامت پیندعورتوں کے لئے ناپیندیدہ ہے جیانجہ اس کے حال چلن بربھی شکوک کئے جاتے ہیں مگر کسی میں اتنی ہمت نہیں کہاس کے سامنے اسے کچھ کہہ سکے اس کا سامنا ہوتے ہی گویا سب کوسانپ سونگھ جاتا ہے اس کی تیز گفتاری کا مقابلہ آسان نہیں وہ زبان درازی کی حد تک حاضر جواب ہے۔ جب شریف احمداسے بیاہ کرلاتا ہےتو شروع میں وہ الی ہےنفرت کرتی ہے گراہینے شوہر کی بےتعلقی اورلا پرواہی اور دوسری طرف اللی کی مستقل مزاجی اسے المی کی جانب متوجہ کردیتی ہے۔شہزاد کی خوش مزاجی اور خوش دلیاس کے کردار کی دکشی میں اضافہ کرتی ہے اس کے اندر حقیقت پیندی اور زندگی کی سچائی موجود ہے۔وہ مسائل اور آ زمائش سے گھبراتی نہیں بلکہ حالات پر قابویانے کی کوشش کرتی ہےاس نے المی کی جنسی گھٹن کوتو دورکر دیالیکن خود دق میں مبتلا ہوکرقبل از وقت چل ہی۔

ڈاکٹرسلیم آزاداس کردار کے بارے میں لکھتے ہیں:۔

''عورت شنمراد کے روپ میں بے باکی، تیزی وطراری اوراس حد تک بے خوفی اور بے جابی کہ بھی بھی اس کا دامن بے حیائی سے جا ملتا ہے۔ اس کے اندر زندگی کی قوتیں موجود نہیں یہ خوبصورت بھی ہے اور چنچل بھی۔''(1)

۔ شنم ادشر وع سے آخرتک اپنے آپ کودھو کہ دیتی ہے اس کا اور ایلی کے تعلق کا بنیادی محرک نفسیاتی ہے:۔
''اس طرح تخلیے میں وہ دونوں بیگا نہ وارایک دوسرے کے رو برو بنیٹے رہتے ۔ شنم اددور نہ جانے کون سے افق میں کھوئی رہتی اور ایلی اس کی طرف پا گلوں کی طرح تکنگی باندھ کردیکھتا رہتا یا اس کا بازوتھا م لیتا اوروہ اسے یوں اس کے حوالے کردیتی جیسے بچکو بہلانے کے لئے ایک کھلونا ہواورخود بے نیاز ہوجاتی جیسے وہ بازواس کا اپنا نہ ہوتی کہ کوئی آجا تا اور شنم ادیا وال کی جا ہے سنتے ہی اس سے اپنا بازوچھڑا کردور بیٹھتی اور پھر ہنس ہنس کر باتیں کرتی اس کی طرف خاص انداز سے دیکھتی۔ وہی انداز۔اس طرح وہ تنہائی میں قرب کے باوجود ایک دوسرے سے دورر ہے اورمحفل میں دور ہونے کے باوجودایک دوسرے کے قریب ہوجاتے۔''(۲)

غالباً عورت کی مخصوص جسمانی ساخت اوراس پر پڑنے والا معاشرتی دباؤ اوراس کی مخصوص ذمد داریاں اورانتہائی آزاد ہونے کے باوجود داخل میں جاری وساری، عزتِ نفس کی بحالی کی جنگ عورت کوآ وارگی کے بعدراندہ یازندہ درگور کرکے دم لیتی ہے۔اس لحاظ سے شنم ادکا فرار ہوکرا یلی سے شادی کرلینا اور بعد میں اس وقت جبکہ ایلی اپنی خود اعتمادی کی منزل سے ہمکنار ہونے والا تھااس کی اس کے ساتھ تعلقات میں کمی اور اس کی موت کے بھیا نگ انجام سے دو چار ہونا ایک فطری انجام

اسى حوالے سے ڈاکٹر متازحسین لکھتے ہیں:۔

-4

''عورت وحشت ، بربریت اورسادیت پرستانه طریقه واردات پیندکرتی ہے اسے جنسی تعلق قائم کرنے سے حیاتیاتی طور پرنہیں روک پاتی دراصل جذبات بیدار ہونے پران کی نکائی ضروری ہوجاتی ہے اس مقام پر شنم ادا پی نفسیات کے اعتبار سے حقیقی کردار کی حیثیت سے جلوہ گر ہوتی ہے گو کہ ایسی عورتیں خال خال پائی جاتی ہیں اوران دونوں کا اتصال دونوں کی نفسیاتی وجنسی ضروریات کی پیمیل بھی فطری طور پر کرتا ہے کیان ان دونوں کی آوارگی کی داستان میں جیسا کہ مشاہدہ ہے کہ جس قدر نقصان آوارہ گھر بلوعورت کو ہوتا ہے اتنا آوارہ مرد کوئییں ہوتا۔' (۳)

لیکن مفتی صاحب شنراد کو دنیا کی حسین ترین چیز کی طرح پیش کرتے ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایلی کے تاثرات ہی کی ترجمانی نہیں کررہے ہیں بلکہ شنراد سے انہیں خود وہیا ہی دلی تعلق ہے جیسے ایلی کو تھا یوں تو سارا ناول ان کا اپنا تجربہ ہے لیکن اس تمام میں جس چیز نے ان کے دل کوسب سے زیادہ چھوا ہے اور جس چیز نے ان کے نجل کوسب سے زیادہ آبادا ورروشن کیا ہے۔وہ شنرادیا شنراد کی طرح کی کوئی محبوبہ ہے۔

ڈاکٹرسیرعلی حیدراس کردار کے بارے میں لکھتے ہیں:۔

''شنراد دوسراانهم کردار ہے جسے ناول نگارنے چا بکدستی سے تخلیق کیا ہے اور سنوارا ہے وہ ایک حسین ، شوخ اور بے باک شادی شدہ عورت ہی ہے جوالی کے دام محبت میں اسپر ہوتی ہے اور گھر سے بھاگ جاتی ہے زندگی کے باقی دن ایلی کے ساتھ گذارتی ہے۔ شنرادایلی کی زندگی کو نیا زاوید عطا کرتی ہے وہ اپنے والہانہ انداز کی بنایرناول پر چھاجاتی ہے۔''(م)

لین جن نامساعد حالات سے گذر کر اور جس غربت کے عالم اور جس جسمانی اور ذہنی کیفیت میں شہزاد کا المی سے نکاح ہوتا ہے اس میں طربید کی بجائے المیدرنگ ہے اور شہزاد کے کر دار میں بدرنگ بڑھتا ہی چلا جاتا ہے وہ خودا پنے آپ سے لئی جاس کاغم شدیدتر ہے ایک طرف اسے اپنے بچوں کی فکر ہے۔ دوسری طرف ایلی کی بیاری آفت نا گہانی کے طور پر اس پرٹوٹ بپرٹی ہے زندگی کا بوجھا ٹھاتے عاجز آجاتی ہے اور خود زندگی سے دوٹھ جاتی ہے۔ ایلی سے جھڑا وفساد کرتی ہے اور علی کی انتشر ہونے سے اور غود زندگی سے دوبارہ رشتہ جڑجا تا ہے مگر اسے اب منتشر ہونے سے کوئی نہیں بچاسکتا اور یوں حسن و جمال اور جو انی ہماری نظر و ل کے سامنے موت کی نظر ہوجاتی ہے۔ شہزاد کا بیانجام المناک ہے وہ قاری کے دل میں وہی تاثر ات پیدا کرتا ہے جو المیہ سے وابستہ ہیں ایسے معلوم ہوتا ہے کہ شہزاد کو سلسل اپنی تباہی و ہربادی کا وہ قاری کے دل میں وہی تاثر ات پیدا کرتا ہے جو المیہ سے وابستہ ہیں ایسے معلوم ہوتا ہے کہ شہزاد کو سلسل اپنی تباہی و ہربادی کا شہزاد کے المیے میں شدت کا حقاست کی بیآ گئی شہزاد کے المیے میں شدت کا عضر داخل کردیتی ہے۔

''علی پورکا الی'' میں ایک کردار'سادی' کا ہے۔ بینسوانی کردار مختصر عرصے کے لئے منظر پر ظاہر ہوتا ہے اور میٹھا میٹھا درد لئے غائب ہوجاتا ہے۔اس کردار کے بارے میں نذیراحمد لکھتے ہیں:۔

''ایلی کی زندگی میں سادی انبساط کا دھارا ہے۔ ذہانت اور تبسم کی پھوار ہے ناول نولیس نے سادی کے اس خوشگوار پہلوکوا جاگر کیا ہے اس کے علاوہ اس کردار کے احساس حرماں کو پیش کیا ہے۔خوشی اور ناخوشی کا جو تناسب سادی کے کردار میں سمویا گیا ہے اس کے تجربے سے خاص ہے اس ملی جلی کیفیت کے اظہار میں مخصوص ثقافتی روبید کھایا گیا ہے۔' (۵)

سا دی تو شایدنی آگہی کے ساتھ کا روبارِ زندگی میں کھوجاتی ہے گراہنے پیچھےا ملی کے دل میں انمٹ نقش حچھوڑ جاتی ۔ ہے۔مفتی نے اس نقش کواس کے آبداری،رنگینی اور کسک وحسرت سمیت ایلی کے دل سے نکال کر قار ئین کے سامنے بلا کم وکاست رکھ دیاہے ۔ شنزاد کے مقابلے میں سادی چیز ہے دگراست ۔ سادی کی شخصیت میں بیک وقت خوثی اور دکھ کے دھارے بہتے ہیں۔ چبرہ متبسم، زندگی سے بھر پور،جسم بھرا بھرا، ہونٹ یوں کھلے ہوئے جیسے کوئی لطیفہ من کر پیٹھی ہو۔ جلال و جمال کا امتزاج، بنتے بنتے وہ شجیدگی اختیار کرلیتی اور پھر جلد ہی آپ سے آپ بننے گئی۔ایلی بیک وقت سادی اور شنزاد میں الجھ جا تا ہے۔ دونوں میں فرق بہ ہے کہ شنرا دا بک حسین بھنورہ ہے۔ا ملی کے دحشت بھرےاعلانیہا ظہارِ محبت پروہ گویا اسے دعوت دیتی ہے کہ وحشت طوفان بن کر چلے ۔اس کے مقاللے میں (سادی)ایک نا ؤیےاس کے لئے املی کے دل میں جذبہ ہے وہ چا ہتا ہےاسے پالے، نارمل زندگی بسر کرےاور بھنور سے نکل جائے مگر اُسے بیمعلوم نہیں کہ دونوں میں سےاسے کس سے محبت ہے کین اس کے بنگس سادی نے المی ہے ٹوٹ کرمجت کی ہے ساجی لحاظ سے الملی کا مرتبہ کم تر ہے مگر سادی اپنے جذیے کی شدت میں سب امتیاز کو جھلادیتی ہےاپنی ماں اور بھائی کومجبور کر دیتی ہے کہ وہ الی کواپنانے میں اس سے تعاون کریں۔ زمانہ کی قیود کامقابلہ ہڑی جرأت سے کرتی ہے الل کے ساتھ سادی لا ہور مقبر ہی جہانگیر سرجس انداز میں کچھوفت بسر کرتی ہے اس سے اس کے کھلنڈراین اورخوثی کی تصویر کھنچ جاتی ہے۔تماش بینوں کا ٹولہ جوسادی اورا ملی کےاردگرد جمع ہوجا تاہےوہ سادی کے بے ساختگی ، بے ریائی اور دککشی کے سامنے بالکل نہتے ہوکراس کے مداح بن جاتے ہیں اس واقعے سے قبل سادی کوا ملی اور شنراد کے تعلقات کی بابت علم ہو چکا ہوتا ہےاوروہ بھی شنرا د کی ماں کی زبانی ۔ مگرا ملی کے ساتھ جس طرح وہ سر عام خوش گیبوں میں مصروف ہے وہ دلیری اور جرأت کے علاوہ سادی کے ضبط اور تہذیبی رچاؤ کا غماز ہے سب کچھ جاننے کے باوجود نہاس کا لہجہ شکایتی ہےاور نہ وہ ایلی کواس کا احساس ہونے دیتی ہے کہ وہ اتنی باخبر اور ضبط والی ہے۔ پیچیدہ صورتحال سے وہ جس خوش اسلوبی سے ملتی ہے اس سے سادی کی شخصیت کے اندر نہ صرف پختگی کاعضر متر شح ہے بلکہ اس نفاست کا بھی اندازہ ہوتا ہے جو اس قتم کے تج بات کی دین ہوا کرتی ہے اس لحاظ سے دیکھا جائے تو سادی کا جذبہ اپنی نوعیت میں رومانی نہیں۔رومانی جذبہ بالعموم متاثرہ شخصیت کو بنیادوں سے ملادیتا ہے اور نا کا می کی صورت میں اسے انتشار اورموت کی طرف لیے جاتا ہے۔سادی کا جذبه صحت مند ہے وہ اس کی شخصیت میں نئی قدرو قیت کا اضافہ کرتا ہے نا کا می اس کی شخصیت کو بکھیرتی نہیں بلکہ اس کے اندر نیا استحام پیدا کرتی ہے۔

اس کے علاوہ المی کی بڑی بہن فرحت ناول کے پورے تناظر میں ایک چھوٹا کر دار کہی جاسکتی ہے۔ تاہم اس کی اپنی شناخت ہے وہ المی کی بڑی ارتقاء کی تفہیم میں معاون ہے اگر چشخصی خصوصیات کے اعتبار سے وہ المی کی ضد ہے گووہ مرکزی سخکش میں برافی راست کوئی رول ادائمیں کرتی تاہم اس کا کر دار اس شکش پر روشتی ڈالٹا ہے۔ بجیپن میں فرحت کو وہی ماحول میسر ہے جو کہ المی کو مگر اس کا رویے ختلف ہے۔ شروع ہی سے اس نے خاموش رہنا سکھ لیا ہے۔ اپنے ابا کی خباشتوں سے واقف ہونے کے باوجود وہ انہیں تنقیدیا نفرت کا نشانہ نہیں بناتی ایسا لگتا ہے کہ وہ سب سے الگ تصلک ہے ہر چیز اس کے لئے

ایک معمول ہے گھر میں ماں کی ادنی حیثیت، سوتیلی ماں صفیہ کی حکمرانی۔ابا کے بند کمر ہے سنائی ویتی ہوئی بجیب وغریب
آوازیں کچھ بھی تواسے پریشان نہیں کرتا۔وہ مگن بیٹھی رہتی ہے جیسے بیساراما حول اس کی اپنی دنیا سے خارج ہوجو با تیں ایلی کو
پریشان کرتی ہیں فرحت ان سے لا پرواہ ہے۔ سنتی بہری، بولتی گوگی وہ سب سے لاتعلق بس اپنی ماں حاجرہ کے ساتھ بغیر باتیں
کے شانہ جوڑ کر یوں چپکی رہتی ہے جیسے گوند سے جڑی ہو۔ فرحت کی خاموثی ظاہر کرتی ہے کہ وہ گھر میں اپنی حیثیت سے آگاہ
ہے۔اسے احتجاج کا حق حاصل نہیں اسے صرف برداشت کرنا ہے بالکل اپنی ماں کی طرح۔ مجبوری ،اداسی ، تنہائی اور دکھ کے
ماحول میں۔ آھویں جماعت پاس کرنے کے بعد فرحت علی احمد کی نظر میں جوان ہوگئی چنا نچہ اعلان کردیا جاتا ہے کہ سکول
جانے کی ضرورت نہیں۔ بچیوں کے لئے اتی تعلیم کافی ہے۔ فرحت اور حاجرہ مل کرآنسو بہاتی ہیں گرسب بیکاراور ماں بیٹی کی
مرضی کے خلاف فیروز کے بیٹے اجمل سے اس کی شادی کردی جاتی ہے۔ اس شادی کے بارے میں فرحت کوا ہے حق کا شعور
تک نہیں جہاں وہ ایک عالم تنہائی اور مجبوری سے نگل کردوسر سے عالم مجبوری میں داخل ہوجاتی ہے۔ خاموش اور ہے بہن فرحت کوا تنہ ہے۔ اس فادی کی بارے میں فرحت کوا ہے حق کا شعور
عاجرہ کی جوانی کے دن ہیں۔ کم عمری میں بیا بی گئی۔ دو بچ ہیں۔ خاوند تعلیم یافت اور اچھے عہدے پر فائز ہے اور ووروں کا شوقین ہے اور اسے نگ سے گھر میں اس کی حیثیت ملازمہ
عاجرہ کی جوانی کے دن ہیں۔ کم عمری میں بیا بی گئی۔ دو بچ ہیں۔ خاوند تعلیم یافت اور اپھے عہدے پر فائز ہے اور ووروں کا کہتے تھیں اس کی حیثیت ملازمہ
عاجرہ کی جوانی کے دن ہیں۔ کم عمری میں بیا بی گئی۔ دو بچ ہیں۔ خاوند تعلیم سے گرچکی ہے گھر میں اس کی حیثیت ملازمہ

''علی احمد کو حاجرہ سے چنداں دلچیپی نہ تھی اس کی گی ایک وجو ہات تھیں اول تو حاجرہ کے نام میں اتی تقدیس تھی ایسے مقدس نام کی لڑکی سے کوئی شوخ یا رنگین قتم کی حرکت کر ناممکن ہی نہیں تھا دوسرے اعمال کے لحاظ سے بھی وہ حاجرہ ہی تھی ۔اس لئے حاجرہ کا نام ہی علی احمد کے رنگین مزاج پر بارتھا جسمانی طور پر بھی وہ چنداں قابلی قبول نہ تھی قد چھوٹا، بناوٹ میں نزاکت کا عضر تطعی طور پر مفقود ۔' (۲)

حاجرَه کے مقابلے میں اس کی سوت صفیہ شام کوٹ کی ایک ایک ایک مٹیارتھی جس کے سرخ وسفید چہرے پرعجیب وقار تھا اس کا لانباقد ، فراخ پیشانی اور ایستادہ چال دکھ کرمحسوں ہوتا تھا جیسے قدرت نے شام کوٹ میں ایک قلو پطرہ پیدا کر دی ہو۔ لہذا صفیہ کے آنے کے بعدا گر حاجرہ کی حیثیت محض نوکرانی کی رہ گئ تھی تو یہ کوئی مقام تجب نہیں بلکہ تبجب تو تب ہوتا ہے جب وہ اپنا صفیہ کے قوشی یا اس سے انتقام لینے کے لئے اپنی سوت کوآ سودگی فراہم کرتی ہے کیونکہ اس کی پہنچ اب علی احمد تک تو نہیں اس لئے اب وہ اس عورت کے لئے قربان ہوئی جاتی ہے جس کی رسائی علی احمد تک ہے یہ بات ایل کی سمجھ میں نہیں آتی ۔

'' فرحت کی بات چھوڑ ہے خودصفیہ سے اماں کا برتا و بجیب ساتھ صفیہ گردن اٹھا، چھاتی ابھار حاجرہ کے سرپر آگھڑی ہوتی 'حاجرہ بہ کرووہ کرواور بہتو تم نے ابھی تک کیا بی نہیں اوروہ کا م جومیں نے کل تنہیں دیا تھاوہ ' صفیہ کی باتیں سنتے ہوئے اماں کی عجیب حالت ہوتی ۔ اس کی نگا ہیں صفیہ کے چہرے پر گل ہوتیں جسم میں گویا جان نہ ہوتی نس نس حاضر ہوتی ایلی کوتو شک پڑتا تھا کہ اماں اس پرقربان ہوتی جارہی ہے اور اس کے منہ سے نکلے ہوئے ہر لفظ کو یوں اٹھاتی چیسے قرآن شریف کا ورق ہو۔'' ( )

اسی رویه کود کیھتے ہوئے سہیل بخاری لکھتے ہیں:۔

"سوت سے محبت کرنے والی حاجرہ جنسی تجروی کی علامت ہے۔"(٨)

لیکن محلے کی تمام خواتین کی ہمدردیاں حاجرہ بیگم کے ساتھ تھیں عام طور پرخواتین الیی عورت کے لئے نرم گوشہ رکھتی ہیں جس کی طرف اس کا شوہر ملتفت نہ ہواور جس عورت پر اس کا شوہر یا کوئی غیر مرد جان نچھاور کرے دوسری عورتیں اسے'' کا لے مندوالی'' کا خطاب دیتی ہیں ویسے عام طور پر بیاکا لے مندوالیاں ہوتی سرخ وسفید ہیں۔ حاجرہ اپنے غموں اور دھوں سے خمٹے نمٹاتے اور زندگی کی ٹھوکریں کھاتے کھاتے اعتقاد کی الیم منزل میں داخل ہوجاتی ہے جہاں بینج کراس میں زبردست اعتاد پیدا ہوجاتا ہے اور اس کے اپنے خیال کے مطابق اسے مافوتی قو توں کی پشت پنائی حاصل ہوجاتی ہے چنانچے رخ کی اس تبدیلی اور رویہ کی اس روشنی میں اسے سب پچھ نے رنگ میں دکھائی دتیا ہے۔ انسان کی مجبوری اور بے بنی نے معنی اختیار کر لیتی ہے اس کے دل میں کشادگی اور نظر میں وسعت پیدا ہوجاتی ہے۔ وہ بس انسانوں کو کڑے معیاروں پزئیس پو تھتی بلکہ انہیں ہمدردی سے دیکھتی ہے اور ان لغزشوں اور کمزوریوں کو برداشت کرتی ہے۔ آہتہ آہتہ تا ہا تھی احمد کے خلاف حاجرہ کے دل میں بیٹھی ہوئی شدید نفر سے بھی تحلیل ہوجاتی ہے۔ وہ مستقل گلہوشکوہ اختیار کرنے اور منفی رویہا نے کی بجائے کی اجہ ہے اور ان زندگی کو سنجالا دینے کے قابل ہوجاتی ہے بلکہ وہ اپنی اجڑ کی اور اس کے اثبات کے پہلواجا گر کرنے سے حاجرہ نہ صرف اپنی اجڑ کی اور ویران زندگی کو سنجالا دینے کے قابل ہوجاتی ہے بلکہ وہ اپنی اور اس کے بیٹو کی اداس اور دکھ بھری زندگی میں ایک قابل و کر کر دار بھی ادا کرتی ہے۔ بہت خاموثی سے اجڑ ہے ہوئے ایکی اور اس کے خور دہا ہے۔

ناول میں حاجرہ سے قاری کی آخری ملا قات اس وقت ہوتی ہے جب وہ ۱۹۴۷ء کے فسادات کی لیسٹ میں آئے ہوئے بوئے بوز سے نکل کرٹرک کے ذریعے پاکستان آرہی ہے اس کا چپرہ بھیا تک ہورہا ہے علی احمد یٹائر ہو چکا ہے اوراس کے ساتھ ٹرک میں چپ چاپ سرکو ہاتھوں میں تھا ہے بیٹھا ہے نامعلوم آگے چل کر زندگی حاجرہ سے کیا سلوک کرتی ہے مگراتی بات بھی ہوئے حاجرہ ان کا مقابلہ مستملم کردار، استقامت اور سلامت روی سے کریگی اس کا تجربہ ومشاہدہ بہت وسیع نہ ہی مگراس میں صداقت ہے، اعتماد ہے۔

''علی پورکاایلی'' کا دوسرا حصہ''الکھ تُکری'' ہے۔اس میں صرف ان خواتین کا ذکر ہے جن سے مفتی صاحب کی قدر ہے جان بچپان تھی یا پھران کے اپنے گھرانے کی خواتین کی جھلکیاں ہیں اس کے علاوہ کہیں کہیں عورت کے حوالے سے ان قدر ہے جان بچپان تھی یا پھران کے اپنے گھرانے کی خواتین کی جھلکیاں ہیں اس کے علاوہ کہیں کہیں عورت کے حوالے سے ان کے اپنے دوسری ہوی اقبال بیگم کے اپنے درجانات کی عکاس بھی ہوتی ہو، شرہو، بے کے متعلق بتایا ہے کہ اقبال بیگم بہت ہی نیک اور پاکیزہ خاتون تھی لیکن انہیں ایسی عورت پیند تھی جس میں شوخی ہو، شرہو، بے وفائی ہو۔انہیں بدمعاش عورت سے شق تھا جس عورت میں ہر جائی بن کا عضر نہ ہوان کی توجہ سے محروم رہتی تھی ۔ا قبال بیگم کے لئے جسمانی ملاپ ایک تکلیف دہ امر تھا اس حوالے سے اقبال بیگم میں رحوں سے مقتی صاحب کا لگا وُنہ تھا انہوں نے زندگی میں مرد سے کم شخص لیکن انہیں کہی بھی اپنی آئیڈیل عورت میسر نہ آئی وہ لڑکی سے محبت نہ کر سکتے شے لڑکی انہیں کے پھل کی گا ایک محبتیں کی تھیں لیکن انہیں بھی بھی اپنی آئیڈیل عورت میسر نہ آئی وہ لڑکی سے محبت نہ کر سکتے شے لڑکی انہیں کے پھل کی مانندگتی تھی اور اپنا آپ ایک لڑکی کے سپر دکرد بنا آئیس احتمانہ بات لگتی تھی ۔ان کا آئیڈیل ایک مٹیارتھی اور ان کے زند یک میں مین میں ہوتی تھیں۔ ان کا آئیڈیل ایک مٹیارتھی اور ان کے زدد یک میں بوٹی تھیں ہوت کے کوائف'' میں عورت کی سب بڑی خصوصیت ایک گود ۔ انہوں نے ''محبت کے کوائف'' میں عورت کی انہم خصوصیات بے وفائی ، بے بروائی کو آرار دیا ہے۔

فرزانه کوکباییخ مقاله میں لکھتی ہیں: ۔

''علی پورکاا نیل اورالکھ گری کا مطالعہ کرنے کے بعداس نتیجے پر بہت آسانی سے پہنچا جاسکتا ہے کہ بیآپ ہیتی ایک ایسے شخص کی تصنیف ہے جس نے اپنے شعور کا سفرجنس سے شروع کیا اور پھرتصوف کی بھول بھلیوں میں گم ہوگیا۔اس کی ذہنی اور جذباتی زندگی کا ارتقاء کا اہم سبب بلاشبہ عورت ٔ اور نصوف 'ہے۔''(9) اگر چہ' الکھ نگری'' میں عورت لطور ہیروئن یا کوئی نسوانی کر دار الگ سے ابھر کر سامنے نہیں آتا لیکن ممتاز مفتی کا عورت کے بارے میں شوقِ مطالعہ اور کسی حد تک تحقیق ضرور موجود ہے مثلاً دوسرے باب میں'' چھبیس ہندنیاں''، تیسرے باب میں'' پرمیلا، چھبے ،شکنتلا'' چھٹے باب میں''عورتیں' ،ساتویں باب میں'' کنڈلی والیاں''، آ تھویں باب میں '' دزنانی اور جنز''، بارھویں باب'' جھ سین لڑکیاں'' '' دزنانی اور جنز''، بارھویں باب''لزا'' اوشا، پر ناموں' پندرھویں باب میں شقو، ذوبی''، بیسویں باب میں'' چھ سین لڑکیاں'' اس کے علاوہ'' الکھ نگری'' میں وہ عورتوں کی تفصیل اور ان کی عادات واطوار کے بارے میں نہایت بے باکی سے اظہار رائے کرتے ہیں۔ بیا ظہار رائے عورت کی نفسیات کا کا میاب مطالعہ پیش کرتا ہے۔

#### حوالهجات

- ا۔ اسلم آزاد، ڈاکٹر،''اردوناول آزادی کے بعد''،سیمانت پر کاش،نئی دہلی، ۱۹۹۰ء، ۱۷۲
  - ۲ متازمفتی، معلی پورکاایلی، گورا پبلشرز، لا هور، بارینجم، ۱۹۹۷ء
- ۳۔ متازاحمدخان، ڈاکٹر،''اردوناول کے بدلتے تناظر''،ویکم بک پورٹ کمٹیڈ، کراچی، باراول،۱۹۹۳ء، ۱۳۲
  - ۳- علی وحیدسید، ڈاکٹر، ''اردوناول سمت ورفتار''، شبستان الد آباد، باردوم، ۹ کے ۱۹- می ۲۰۴۰
    - ۵ نزیراحد، 'متازمفتی' ، دستاویزمطبوعات ، لا هور ، ۱۹۹۲ء ، باراول ، ص ۳۳
      - ۲۔ متازمفتی،''علی پورکاایلی''،ص ۴۰
      - ے۔ ایضا.....ایضا کے
      - ۸ سهیل بخاری نول نگاری نام ۳۵۸
    - 9\_ انورپاشا، ڈاکٹر،''ہندوپاک میں اردوناول''، پیش روپبلی کیشنز بنی دہلی، ۱۹۹۲ء

# عصمت چغتائی کی خا که نگاری

This research article is about the pen sketches of progressive writers Ismat Chughtai. Although, she is famous for her bold expressions in fiction but she also got appreciation for her pen sketches especially of her brother Azeem Baig Chughtai, namely Dozkhi. She is her sketches has shown all the aspects of the lives of the people who are her subject matter, all those aspects which are helpful to constitute the personality. All good and bad sides of the personality have been shown in these sketches.

اردوادب میں خاکہ نگاری کی صنف با قاعدہ ایک الگ اورا ہم حیثیت رکھتی ہے اگر چہ تذکرہ نگاروں سے خاکہ نگاری کی تو قع رکھی جاستی ہے لیکن اردو میں تذکرہ نگاری کی جوروایت اور تذکر ہے موجود ہیں ان سے خاکہ نگاری کے تقاضے اور تکنیک پوری نہیں ہوتی اورار دوادب میں خاکہ نگاری کو ایک الگ صنف کے طور پر با قاعدہ روایت مولا نامجہ حسین آزاد کی آب حیات سے ہی شروع ہوتی ہے اور خاکہ نگاروں نے اردوادب کواس صنف کے قابلِ قدر ذخیرے سے بھر پور کرنے میں خاصاا ہم کر دارادا کیا ہے۔

امجد کندیانی کے بقول:۔

''خاکہ ایک تخلیقی صنف ادب ہے۔جس میں زندہ شخصیت گوشت پوست کا بدن لئے علیت کی بھاری بھر کم عباؤں کودم بھرکے لئے اتار کرروز مرہ کے لباس میں نظر آتی ہے اور ہم انہیں ویباد کیھتے ہیں جیسا کہوہ بچے گئے تھے نہ کہ جیسا نبانا جاسے تھے اجیسا ظاہر کرتے تھے۔''(1)

عصمت چغتا کی نے اس صنف میں بھی اپنے قلم اور تخلیقی صلاحیتوں کے جوہر دکھائے ہیں در حقیقت عصمت کے پاس شخصیت نگاری اور شخصیت کے ظاہری اور کر داری نقشہ نشی کی خاصی پخته صلاحیت موجود ہے جوان کے افسانوں ، ناولوں اور دیگر تصنیفات میں ان کی اہم فنی خوبی کے طور پر بہت نمایاں ہے۔

عصمت چنتائی نے اپنی خا کہ نگاری کے متعلق ایک سوال کے جواب میں کہا:۔

'' دوزخی'' کےعلادہ'' نجاز'' پر کھا ہے ،منٹو پر لکھا ہے ان کےعلاوہ پطرس،عباس اور جان نثار پر میں نے خاکے لکھے ہیں۔ منے بھائی پر ایک خاکہ کلھا تھا'' خو بواں کا شہزادہ'' افسانوں میں'' بچھو، پچوپھی'' اور'' چاہڑے'' ایس کہانیوں جن کے کردار زندہ ہیں۔

یے۔ ۱۹۴۸ء میں کتب پبلشر زلمٹیڈ جمبئ نے'' نئے ادب کے معمار'' کے عنوان سے جدیدادیوں کے خاکے شائع کرنے کاسلسلہ شروع کیا تھا۔انہوں نے اعلان تو بچیس کتابوں کے ایک سیٹ کی اشاعت کا کیا تھالیکن یا توسب شائع نہیں ہوئے یا پاکستان نہیں پنچے۔ برکیف ہمارے ملک میں صرف پاپنچ کتا بچے آئے۔اس میں اسرارالحق مجاز اور عصمت چغتائی بھی شامل ہے اور عصمت چغتائی از منٹو میں منٹونے عصمت چغتائی کا خاکہ کہا ہے اس کے ہمراہ عصمت چغتائی کا لکھا ہوا دوزخی بھی ہے اس خاکے کی مسلم حیثیت کے پیش نظر بہتر ہے کہ پہلے اس کا جائزہ لیا جائے۔

'' دوزخی'' عصمت کے بڑے بھائی عظیم بیگ چغتائی کا خاکہ ہے۔عصمت نے اپنی آپ بیتی میں اس خاکے کی تصنیف کے حوالے سے اپنے احساسات کا اظہار کچھاس طرح کیا ہے جب وہ لحاف کے مقدمہ کی دوسری پیشی کے سلسلے میں شاہدا حمد دہلوی کے ہمراہ ایم اسلم صاحب کے ہاں لا ہور تھہریں تو اس دوران اُن کی ایم اسلم صاحب سے دوزخی کے متعلق بھی گفتگو ہوئی کے تصنی میں:۔

"پھرایک دم بات بدل کر بولے

تم نے دوزخی کیوں لکھا؟

میرے د ماغ میں ایک دھا کا سا ہوا

تم کیسی بہن ہو کہا ہے سگے بھائی کوتم نے دوزخی لکھا

وہ دوزخی تھے یاجنتی۔میراجو جی حیاہامیں نے لکھا آپکون ہوتے ہیں

وه ميرا دوست تھا

ميرابھائىڭقى

لعنت اليي بهن پر

ایک انٹرویو میں عصمت چغتائی ہے'' دوزخی'' کے بارے میں سوال کیا گیا کہ جب انہوں نے دوزخی لکھا تو لوگوں کے کہا تاثرات تھے۔خاص کر کے گھر کے لوگوں کے تو عصمت چغتائی نے جواب دیا۔

''میں نے عظیم بھائی کی پہلی برسی پر بیہ مضمون لکھا تھا۔ شاید ساقی' کے لئے ، اس کو پڑھ کران کے بچے اور میر روشتہ دار مجھ سے نفا ہو گئے تھے کہ یہ باتیں لکھنے کی نہیں ہوتیں بیر باتیں کہنے کی ہوتی ہیں میں نے کہا کہ ہم ایسی باتیں کیوں کریں جو لکھی نہ جاسکیں۔ اگر آپ لکھنا برا سجھتے ہیں توان کا کہنا بھی برا سجھتے عظیم بھائی کے بچے مجھ سے بہت نفا تھے لیکن بڑے ہونے پر انہوں نے اس خاکے کو پھر پڑھا اور دیکھا کہ بہن کی محبت اس مضمون میں بہت اجا گر ہے تو وہ قائل ہوگئے ۔' (۳)

سعادت منٹو نے عصمت چغتائی سے متعلق اپنے خاکہ میں'' دوزخی'' کے حوالے سے عصمت چغتائی کواس طرح خراج تحسین پیش کیا ہے۔ ''ساقی میں دوزخی چھپا۔میری بہن نے بڑھااور مجھ سے کہاسعادت! بیعصمت کتنی بے ہودہ ہےا پیے موئے بھائی کوبھی نہیں چھوڑا کم بخت نے کیسی کیس فضول باتیں لکھی ہیں۔

میں نے کہاا قبال اگر میری موت پرتم ایسائی مضمون لکھنے کا وعدہ کر وتو خدا کی قتم میں آج ہی مرنے کو تیار ہوں۔
''شا بجہان نے اپنی محبوبہ کی یاد قائم رکھنے کے لئے تاج محل بنوایا۔ عصمت نے اپنے محبوب بھائی کی یاد میں
'دوزخی' لکھا۔ شا بجہان نے دوسروں سے پھر اٹھوائے آئییں تر شوایا اورا پئی محبوبہ کی لاش پڑ ظیم الشان ممارت
تعمر کرائی عصمت نے خودا پنے ہاتھوں سے اپنے خواہر انہ جذبات چن چن کرایک او نچا مجان تیار کیا اوراس پر
نرم نرم ہاتھوں سے اپنے بھائی کی نعش رکھ دی۔ تاج شا جہان کی محبت کا بر ہندم مریں اشتہار معلوم ہوتا ہے
لیکن' دوزخی' عصمت کی محبت کا نہایت ہی لطیف اور حسین اشارہ ہے۔ وہ جنت جواس مضمون میں آباد ہے
عنوان اس کا اشتہار نہیں۔' (۴)

دوزخی خاکہ میں عصمت چنتائی کی جرائت، بے باکی، غیر جانبداری، طنز کی کاٹ کے ساتھ ساتھ خواہرانہ محبت کی خرم نرم اہریں کیا ہوگئ ہیں۔عصمت چنتائی نے عظیم بیگ چنتائی کی ظاہری شخصیت کا نقشہ بھی بہت حقیقت پرہنی الفاظ کے ساتھ کھینچا ہے اوران کے کردار کے حوالے سے بھی ان کی خامیوں کو چھپانے کی کوشش نہیں کی ہے اوران کے کردار کے ردار کے ردار کے کوشش کے طور جواحساسات خود عصمت چنتائی میں یااہل خانہ میں عظیم بیگ کے بارے میں پائے جاتے بھے ان کو چھپانے کی کوشش بھی نہیں کی ہے۔

نظیم بیگ چنتائی کی ظاہری شخصیت کا نقشہ اس الفاظ میں کھینچی میں:۔

''وہ اُندوہناک سیاہ گھٹاؤں کی طرح مرجمائے ہوئے چہرے پر پڑے ہوئے گھنے بال۔وہ پیلی نیلاہٹ لئے ہوئے بلند پیشانی پژمردہ اود ہے ہوئے جن کے اندر قبل از وقت توڑے ہوئے ناہموار دانت اور لاغر سو کھے ہوئے بلند پیشانی پژمردہ اود ہے ہوئے جن کے اندر قبل از وقت توڑے ہوئے ناہموار دانت اور لاغر سو کھے سو کھے ہاتھوں اور ورور کی ان کی اندر اوائ میں بھی ہوئی انگلیوں والے ہاتھوا ور پھران ہاتھوں پر ورم آگیا تھا۔ پہلی تیلی چپلی جیسی ٹائکمیں جن کے سرے پر ورم سے سوج ہوئے بدوضع پیر جن کے دیکھنے کے ڈر کی وجہ سے ہم لوگ ان کے سر ہانے کی طرف جایا کرتے تھے اور سو کھے ہوئے پنجرے جیسے سینے پر دھوکئی کا شبہ ہوتا تھا۔ کیلیج پر ہزاروں، کروڑوں بنیانوں کی تہیں اور اس سینے میں ایسا پھڑ کتا ہوا چلبلا دل۔''(۲)(ص۱۲۵)

اوراس عبرتناک اور لا ہیت سراپے کی وجھ عظیم بیگ کا دق جیسے مرض میں مبتلا ہونا تھا۔ پیدائتی بھی وہ بہت کمزور پیدا ہوئے تھے اور بقول عصمت چفتائی روئی کے گالوں پر ہی رکھ کر پالے گئے۔ (ص ۱۶۷) پھر دق جیسے مرض نے ان کی ظاہری شخصیت کو بالکل مشخ کر کے رکھ دیا تھا۔ ایک ایساشخص جس کے ظاہری سراپے سے خوف آئے کین اپنے ظاہری سراپے سے بالکل بھس وہ ہروفت ہنستا ہنسا تا مسکرا تارہے تو ایسے تحض کی محبت پر جیرت نہ ہوتو کیا ہو۔ خود عصمت بھی ایسے لاغرو بیار بھائی کو مہلک بیاری کی اذبیت اٹھاتے ہوئے بھی ہنتے مسکرات دیکھ کرجیران ہوتی تھیں۔ لکھتی ہیں:۔

"'یا الله شیخض کیونکر ہنستا معلوم ہوتا تھا، کوئی بھوت ہے یا جن جو ہرخدائی طاقت سے شتی لڑر ہاہے۔ نہیں مانتا مسکرائے جاتا ہے۔ خدا قبہار و جبار چڑھ چڑھ کرکھانی اور دمہ کا عذاب نازل کرر ہاہے اور یہ دل قبیقے نہیں چھوڑ تا کونسا دین دنیا کا دکھ تھا جوقدرت نے بچار کھا تھا مگر پھر بھی نہ رلا سکا۔ اس دکھ میں جلن، ہنسے نہیں ہنساتے رہتا کسی انسان کا کام نہیں مامول کہتے ہیں" زندہ لاش' خدایا اگر لاشیں بھی اس قدر جاندار بے چین اور پھڑکنے والی ہوتی ہیں۔ تو پھر دنیا ایک لاش کیون نہیں بن جاتی۔ میں ایک بہن کی حیثیت سے نہیں ایک عورت بن کران کی طرف نظرا ٹھا کردیکھتی تو دل ارزاٹھتا تھا۔ کس قدرڈ ھیٹ تھاان کا دل۔ اس میں کتی جان تھی۔ منہ پر گوشت نام کو نہ تھا۔ گر کچھ دن پہلے چہرے پر ورم آ جانے سے چہرہ خوبصورت ہو گیا تھا۔ کنپٹیاں بھرگئی تھیں اور پیچکے گال دبیز ہو گئے تھے۔ ایک موت کی ہی جلاچہرے پر آئی تھی اور زنگت میں عجیب طلسمی سبزی سی آگئی تھی۔ جیسے حنوط کی ہوئی ممی!

گرآ تکھیں معلوم ہوتا تھا کسی بچے کی نثر پرآ تکھیں جو ذراسی بات پر ناچ آٹھتی تھیں اور پھر بھی ان میں نو جوان لڑکوں کی سی شوخی حاگ آٹھتی تھی ۔' (ص ۱۹۲۸،۱۷۵)

عصمت چغتائی نے خاکے میں اپنی توجہ کا مرکز ومحور عظیم بیگ کی اس منفی عادت کو بنایا ہے۔جس کی وجہ سے انہیں سب نے '' نسادی'' کا خطاب دے رکھا تھا اور وہ عادت لوگوں کوآپس میں لڑوانے کی تھی۔ جہاں چاہا دوآ دمیوں کولڑوایا دیا۔ اللہ نے دماغ دیا تھا اور پھراس کے ساتھ بلا کا تخیل اور تیز زبان چھٹارے لے لے کر پچھالیم ترکیبیں چلتے کہ جھٹاڑا ضرور ہوتا۔ اس وجہ سے مال، باپ، بہن، بھائی سب کوان سے نفرت ہوگی تھی۔ حتی کہ ماں ان کے بارے میں یہاں تک کہتیں سانپ جنا تھا میں نے۔ (ص ۱۲۷)

کوئی بھی ان پراعتبار نہ کرتا۔ بیوی شو ہر نہ بھتی ، نیچ باپ نہ بھتے ، بہن نے کہددیاتم میرے بھائی نہیں اور بھائی آواز س کر نفرت سے منہ موڑ لیتے۔

بقول عصمت چغتائی: ـ

''مرنے سے پہلے قابلِ رحم حالت تھی۔ بہن ہوکر نہیں انسان بن کر کہتی ہوں۔ جی چاہتا تھا کہ جلدی سے مرچکیں۔ آنکھوں میں دم ہے۔ مگر دل دکھانے سے نہیں چوکتے۔ عذاب دوزخ بن گئے ہیں۔ ہزاروں کہانیوں اورافسانوں کا ہیروا یک وکن بن کرمطمئن ہو چکا تھا۔ (ص ۱۲۸)

ان کی ایک اور عادت جس کاعصمت چغتائی نے ذکر کیا ہے اور خاکے کے آغاز میں ہی بیذ کرہے کے قطیم بیگ میں دوسروں کو چڑانے کی اور ان کا فداق اڑانے کی بہت زیادہ عادت تھی۔ ہمیشہ دوسروں کو کمتر تھہرایا کرتے اور اتنازیادہ فداق اڑاتے ، اتنازیادہ کہ سامنے والے کا جی جا ہتا کہ بچوں کی طرح زمین پر مجل جائے اور روئے۔

در صیقت عصمت پنتائی نے ان منفی عادات کا ذکر کرنے کے ساتھ ساتھ اپنے بھائی کی جو تحلیل نفسی کی ہے اور اس منفی روپے کے پیچھے چھپا سب سے بڑا سبب ان کی بیاری اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والے نفسیاتی مسائل کی تبہہ تک جو پینچی ہیں۔ تو مراصل عصمت پنتائی کے ہاں بیان کا ایک پیچھتاوے کا احساس ہے کہ اگر بھائی کی نفسیاتی کیفیت کوان کی مہلک بیاری کے تناظر میں مسیحنے کی کوشش کی جاتی اور ان کے روپے اور عادات کے ظاہری منفی ہیں کوئی مدنظر خدر کھا جاتا کہ بعہ بیجھنے کی کوشش کی جاتی گے آخروہ کوئی الیں اذبت ناک کیفیت تھی جس سے وہ خود گزرتے تھے اور پھر خود اذبی کے بعد وہ دوسروں کے لئے اذبیت ناک بن جاتے تھے تو شاید سب لوگ اور وہ خود زندگی میں ان سے قدر نفرت کر کے ان کی اذبیت میں اننا ضافہ نہ کرتے ۔ بیغا کہ در حقیقت عظیم بیگ کے منفی رو بول اور عادات پر انہیں ملامت کرنے یا دنیا والوں کیلئے انہیں لائق ملامت بنانے کے لئے نہیں لکھا گیا۔ بلداس میں عصمت پختائی کا خود ملامت کی کا دور میں ہو میں اور خور کی اور نفسیاتی طور پر بیار بھائی ، بیٹے ، ملائتی کا روپہ بہت واضح طور پر موجود ہے تا کہ پڑھنے والا بیہ جان سے کہ منا نے لگا لمین کو کر کے ایک کیا۔ ایک پچھتا وے کا احساس ہے جس نے عصمت پختائی کو بیغا کہ لیے کھتی ہیں:۔

ملامتی کا روپہ بہت واضح طور پر موجود ہے تا کہ پڑھنے والا بیہ جان سے حسمت پختائی کو بیغا کہ کیا کے میں تو خور کیار کھا گیا۔ بیار بھائی ، بیٹے ، عصمت پختائی کو بیغا کہ کرنفرت آتی تھی۔ جہنا ان سے کینچنا شروع کیا۔ ایک مقصد بیتو نہ تھا کہ واقعی دنیا آئیس چھوڑ دے۔ گھر والوں نے جتنا ان سے کھنچنا شروع کیا۔ ان کی مورت دکھر والوں نے جتنا ان سے کھنچنا شروع کیا۔ ان کی وہ ایک کیا۔ ان کی وہ بیار بیار کو کو کرنفرت آتی تھی۔ دہ جا بیاتی کی وہ بیار بیار کیا کہ کیا۔ ان کی کیا ہے تو کو کیا کہ کیا۔ ان کی وہ بیات تھی دنیا آئیس کو مورت دکھر والوں نے جتنا ان سے کھنچنا شروع کیا۔ بیار ہو کیا کہ کیا ہے تو کیا کہ کیا ہوں کی صورت دکھر والوں نے جتنا ان سے کھنچنا شروع کیا ہوں کی دیا آئی تھی دنیا آئی تھی۔ دہ جاتا تھا کہ کیا ہوں کیا ہوں کیا کہ کو کیا کہ کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا کہ کیا ہوں کیا ہوں کیا کہ کیا کے کو کیا گوئی کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کے کو کیا کیا کہ کیا کے

بھی کوئی اسے پیارے کرے۔ بیوی پوجا کرے۔ بیچ محبت سے دیکھیں، بہنیں واری جائیں اور ماں کلیج سے لگائے۔ماں نے تو واقعی پھر کلیج سے لگالیا۔ بھولا بھٹکا راستے پر آن پڑا آخر ماں تھی۔مگر اوروں کے دل سے نفرت نہ گئی یہاں تک کے بھیپیرٹ نے تم ہوگئے۔ دم بڑھ گیا۔ (ص۱۲۸)

اور عصمت چغتانی کو بیہ پچھتاوا واضح طور پرمحسوں ہوتا ہے کہ انہوں نے بھائی کی نفسیاتی کیفیت کا تجزیدان کے مرنے کے بعد کیااور پھر انہیں اپنے بھائی کی ہر چیز اور ہر حرکت پر پیار آنے لگا۔

کیونکہ انہیں احساس ہوا کہ پیدائش طور پر لاغروجود کی وجہ سے ان کے ساتھ شروع ہی سے ترحم آ میز سلوک کیا گیا لیکن عظیم چنتائی کے لاغروجود کے اندرایک بہا درانسان چھپا تھا۔ جو بھی ان کے افسانوں کے ہیرو کے طور پر نظر آتا اور یہی اندر کا بہا درانسان تھا جس نے ان سے ایسے ایسے مضامین لکھوائے جو معاشر ہے کی مسلم اقدار سے گراتے تھے۔ انہوں نے معاشر ہے کی مسلمہ لیکن غلط اقدار کی دھجیاں بھیر کرر کھ دیں۔ جس کے نتیج میں ان پر فتو ہی لگے۔ مثلاً پر دے پر ان کا مضمون عورتوں کے حقوق کی برابری کے بارے میں مضامین اور نظریات وغیرہ لیکن ان کے اندر کے بہا درانسان نے بھی بھی ہارنہ مانی ظاہر ہے۔ ایسے بہا درانسان کے ساتھ ترحم آ میز سلوک کیا جائے جواسے اس کی لاغری اور کمزوری کا احساس دلائے تو رقمل کے طور پر اپنی بہا دری کو ثابت کر سکے کہ وہ جسمانی رقمل کے طور پر اپنی بہا دری کو ثابت کر سکے کہ وہ جسمانی طاقت نہ ہونے کے باوجود انتاطا قتور ہے کہ دنیا کو ہلا سکے اور انہیں اپنے اشاروں پر چلا سکے تو سب سے پہلے میز حم آ میز سلوک می غلط تھا۔ جو غلیم بیگ سے دوار کھا گیا اور عصمت چنتائی بھی ایسامانتی ہیں۔ گھتی ہیں:۔

'' بیار کو بیار کہوتو اسے خوثی کب ہوگی۔ان مہر ہانیوں سے احساس کمز ور بی اور بڑھتا۔ بغاوت اور بڑھتی ،غصہ بڑھتا مگر ہے لیں.....!

سب نے ان کے ساتھ گاندھی والی نان وائکنس شروع کردی تھی۔وہ چاہتے تھے کوئی تو آئییں بھی انسان سمجھے انہیں بھی کوئی ڈانٹے آئہیں بھی کوئی زندہ لوگوں میں شار کرے۔(صے ۱۶۷)

اس طرح ایک جگله حتی ہیں۔مصنف کوار مان تھا کہ کاش وہ بھی اتنا مضبوط ہوتا کہ دوسر ہے بھائیوں کی طرح ڈیڑھ ڈیڑھ سوجو تے کھا کر کمر جھاڑ کر اٹھ کھڑا ہوتا۔ تندرست لوگ کیا جانیں۔ایک بیار کے دل میں کیا ار مان ہوتے ہیں۔ پر کٹا پرندہ ویسے نہیں تو دنیا جرکی سیر کر آتا ہے۔ یہی حال ان کا تھاوہ جو پچھ نہ تھے۔افسانے میں وہی بن کردل کی آگ بچھالیتے تھے بچھ تو چا ہے نا جینے کیلئے۔ (ص ۱۶۷)

ان کے منفی روٹمل کی وجہ سے اُن کی صحیح بات کو بھی غلط انداز میں لیا جانے لگا۔ حتیٰ کہ جب وہ عصمت چغتائی کے کھنے کی تعریف کرتے تو بھی لگتا کہ وہ انہیں جلارہے ہیں۔ چڑارہے ہیں اور عصمت چغتائی مانتی ہیں کہ ان کو ہر بات میں چڑانے کی عادی تھی۔ (ص۱۲۴)

اس لئے عصمت چغتائی نے ان کی گئی کتابیں ان کی زندگی میں نہ پڑھیں اور نہ ہی بھی تعریف کی۔ بلکہ زندگی میں ان کی کتابیں گھر میں رلتی رہتی تھیں لیکن عصمت چغتائی کواحساس ہے کہ بیہ بدگمانی بھی عصمت چغتائی کااپناغلط رویہ تھا جواس نے اپنے بھائی سے روار کھا ہے لگھتی ہیں:۔

''ان کے انقال کے بعد نجانے کیوں مرنے والی کی چیزیں پیاری ہو گئیں ان کا ایک ایک لفظ چھنے لگا اور میں نے اپنی عمر میں پہلی مرتبہ ان کی کتابیں دل لگا کر پڑھیں۔ دل لگا کر پڑھنے کی خوب رہی .....گویا دل لگائے کی بھی ضرورت تھی۔ دل خود بخو دھنچنے لگا۔ افوہ! تو یہ کچھ کھا ہے ان رکنے والی کتابوں میں ایک ایک لفظ پر ان کی تصویر آئکھوں میں تھنچ جاتی ہے۔ (ص۱۶۲)

آ گےایک اور جگہ تھی ہیں:۔

''اور آج میں ان کی کتابیں دکھ کر کہتی ہوں۔ ناممکن وہ بھی نہیں مرسکتے۔ ان کی جنگ اب بھی جاری ہے۔ مرنے سے کیا ہوتا ہے۔ میرے لئے تو وہ مرکز بھی جیٹے اور نجانے کتنوں کے لئے وہ مرنے کے بعد پیدا ہونگے اور برابر پیدا ہوتے رہیں گے۔ ان کا پیغام دکھ سے لڑو، نفرت سے لڑواور مرکز بھی لڑتے رہو۔ یہ بھی نیم سکے گاان کی باغیانہ روح کو کوئی نہیں مارسکتا۔ (ص۱۹۹-۲۰۱۹)

اور یہی وجہ ہے کہ عصمت چغتائی کے نزدیک اپنے ظاہری منفی رویے پر انہوں نے سب کو دکھ دیا۔ سب کی بدد عائیں لیں اور اس وجہ سے دوزخ کے سواان کا کوئی ٹھکا نہیں لیکن در حقیقت جب انہیں قابل رحم بنایا گیا اور سمجھا گیا توان کے اندر کے باغی اور بہا در انسان نے اپنی تفخیک کا انتقام اس طرح لیا کہ انہوں نے دوسروں کواپی حرکتوں سے قابل رحم بنادیا۔ ساری دنیا کی تفخیک کی اور دوسروں کا فداق اڑا کروہ اس ظالم اور سطحی دنیا کا فداق اڑا تے تھے۔ در حقیقت ساری دنیا ہی ان کے نزدیک قابل رحم تھی ۔ اور اس وجہ سے ایک طنز آمیر ہنمی نہ صرف اہل دنیا اور مروجہ ناقص اقدار بران کے ہونٹوں پر مستقل رہتی تھی بلکہ عصمت چغتائی کے نزدیک وہ دوزخ میں بھی اس طرح اہل دوزخ کا فداق اڑا تے ہوں گے اور ان کے لئے بھی ایک تلخ طنز سے بھری ہنمی ان کے ہونٹوں پر رہتی ہوگی جے دکھی کردوزخ کا دارونے بھی جل اٹھا ہوگا۔

'' بجھے یقین ہے وہ اب بھی ہنس رہا ہوگا۔ کیڑے اس کی کھال کو کھارہے ہونگے۔ ہڈیاں مٹی میں جل رہی ہول گی۔ ملاؤں کے فتو وُل سے اس کی گردن دب رہی ہوگی۔ آروں سے اس کا جسم جیرا جارہا ہوگا گروہ ہنس رہا ہوگا۔ آکھیں شرارت سے ناچ رہی ہوگی۔ نیلے مردہ ہونٹ گنی سے ہل رہے ہونگے مگر کوئی اسے را انہیں سکتا۔ وہ شخص جس کے چھپھڑوں میں ناسور۔ ٹائکیں عرصے سے اکڑی ہوئی۔ بانہیں انجکشن سے گدی ہوئی کو لہے میں امرود کے برابر پھوڑا آخری دم چیو نٹیاں جسم میں لگنا شروع ہوگئیں کیا ہنس کر کہتا ہے۔ یہ چیوٹی صاحب بھی کس قدر بے صبر ہیں۔ یعنی قبل از وقت اپنا حصہ لینے آن پہنچیں۔ یہ مرنے سے دودن پہلے کہا۔ دل عاصب بھی کس قدر بے صبر ہیں۔ یعنی قبل از وقت اپنا حصہ لینے آن پہنچیں۔ یہ مرنے سے دودن پہلے کہا۔ دل عاصب بھی کس قدر بے مرتے وقت جملے کے۔ '' (س۱۲۰)

۔ ہیں۔ اور خاص طور پر دکھوں سے مردانہ واراڑنے کی ہمت کی تعریف کی ہے۔کھتی ہیں:۔

''ہم جو لکھتے میں۔ دانت پیس پیس کر لکھتے ہیں۔ اپنے پوشیدہ دکھوں ، کچلے ہوئے جذبات کوزہر بنا کرا گلتے ہیں۔ وہ بھی دکھی تھے ناداراور بیماراور مفلس تھے۔ سرمایہ داری سے عاجز پھر بھی اتنی ہمت تھی کہ زندگی کامنہ چڑا دیتے تھے۔ دکھ میں شخصالگا لیتے تھے۔ وہ افسانوں میں نہیں مہنتے تھے۔ زندگی کے ہرمعالم میں ہنس کر دکھونچا کرد ہے تھے۔''(ص اے)

عصمت چغتائی کے نزدیک انہیں سب دوزخی اور باغی اس لئے کہتے تھے کہ وہ معاشرے کے لگے بندھے کھو کھلے ناقص اور جھوٹ پراستوارا قد اراوراصولوں کے خلاف تھے مشلاً قر آن شریف کو کتاب کی طرح پڑھتے اور ساتھ رکھ کرسوجاتے پیری مریدی کوڈھونگ مجھتے تھے۔

امجد کندیانی نے اس خاکے کے بارے میں اپنی رائے اس طرح دی ہے:۔

 اور جہاں اس کی طبیعت کا مزاح لکھا ہے۔ ایک ایک فقرے میں بیسفارش کی ہے کہ اسے قطیم انسان سمجھو، وہ دوزخ میں بھی مسکرائے گا۔خا کہ نگار ہمدر دنگا ہوں سے عیوب کود کھتا ہے کہ مگر ہمدر دی الی تو نہ ہو کہ شخصیت کا تاثر ہی معکوں ہوجائے۔ اس خا کہ میں یہی ہے اور اس پر سب سے بڑا اعتراض یہی ہے کہ اس میں درید دہ انسانیت کے منافی اقدار کی تحسین کی گئے ہے۔''(ے)

لیکن میر نزدیک عصمت چغائی نے بالکل غیرجانبداری سے اپ بھائی کی شخصیت کی خاکہ نگاری کی ہے نہ تو انہیں کلمل فرشتہ بناکر پیش کیا اور نہ ہی کوئی الیا نہیں جوانسان کہلانے کے لائق نہ ہوا ورانسانیت کے درجے سے گرا ہوا ہو۔ بلکہ ایک ایسانسان جوخو بیول اور خامیوں کا مجموعہ ہے اور اس کے عیوب اور منفی خصوصیات میں حالات اور دیگر انسانوں کا جوکر دار ہے۔ اس کو عصمت نے بیان کیا ہے اور بالکل حقیقی بات ہے کہ ایک انسان کی اچھی یا بی شخصیت کو بنانے میں اس کی اپنی ذات کے ساتھ معاشرہ ، حالات اس کا گھر یکو ما خوال ، اہل خانہ اور دیگر لوگ برابر کے شریک ہوتے ہیں ۔ عصمت نے اس کا بڑا کھرا، غیر جانبدار اور سفا کا نہ حد تک سچا تجزبہ پیش کیا ہے۔ میرے خیال میں جب اس خاکہ کو بڑھا جائے تو بیہ ایک بہن کا غیر جانبدار اور سفا کانہ حد تک سچا تجزبہ پیش کیا ہے۔ میرے خیال میں جب اس خاکہ کو بڑھا جائے تو بیہ ایک بہن کا دیکر مانہ دو بیکا اعتراف اور پچھتا وا جو اس نے اور دیگر لوگوں نے ایک جسمانی مریض کے ساتھ روار کھا اور نیتجباً اسے ذبئی مریض کے ساتھ روار کھا اور نیتجباً اسے ذبئی مریض کے میاتھ روار کھا اور نیتجباً اسے ذبئی مریض کے میاتھ روار کھا اور نیت جا سے نیم مین بیادیا۔

خا کہ کا انداز بیان بہت موثر اور دکش ہےاورانداز بیان کی بید دکشی عصمت چغتائی کی تحریر کا خاصہ ہے۔اس میں طنز کی تیزانی کیفیت بھی ہےاور در دمندی کی ملائمت بھی ہے۔

چندایک مثالیں ملاحظہ فرمائیں۔

''اللہ نے دماغ دیا تھااور پھراس کے ساتھ بلا کا تخیل اور تیز زبان چٹخارے لے لے کر کچھالیی ترکیبیں چلتے کہ جھگڑاضرور ہوتا۔ (ص ۱۲۷)

''وہ نیک نہیں تھے یارسانہ ہوتے اگران کی صحت اچھی ہوتی۔''(ص ۱۷)

''د ماغ تھا کہ انجن بنا آگ پانی کے ہروقت چلتار ہتا تھا اور زبان تھی کے قینی ،اس قدر نے تلے جملے نکالتی تھی کہ جم کررہ جاتے تھے''(صاکا)

''سر کار دنیامیں جھوٹ بغیر کوئی زنگین نہیں! بات کو دلچیپ بنانا ہوتو جھوٹ اس میں ملاؤ۔'' (ص۲۵)

'' يهال كون كالله ميال في جنت دردى جوومال دوزخ كى دهمكيال مين ـ'' (ص١٥٥)

"فرق بی کیا ہے ایک دوزخ ہے دوسری دوزخ میں دوزخی کا کیا ٹھکاند" (ص ۱۷۵)

اور پیدرناتھ اشک کی رائے بالکل درست ہے۔ملاحظہ فرمائیں:۔

'' در حقیقت دوزخی میں عصمت کے افسانوی فن کی تمام خوبیاں یکجا ہوگئی ہیں۔وہ گال پرچنگی کاٹ کریا پیٹھ پر دھول جما کرمجت کا اظہار، وہی نشتر کا سائیکھا اور تیز طنز، وہی زبان کی برق رفتاری، وہی بول چال کی زبان کا لفظ، وہی روز مرہ کے محاور ہے، اشارے، کناسے اور فقرے، وہی مشاہدے کی بار یکی وہی بیان کی دہگی اور بے باکی اور وہی ان سب کے پردے میں چھپی بے کنار در دمندی۔ جھے یہ کہنے میں ذرا تامل نہیں کہ اگر عصمت نے ایک بھی افسانہ نہ لکھا ہوتا تو اپنے اس شم ظریف بھائی کی یا دمیں لکھا گیا بیر تذکرہ اردوادب کی تاریخ میں اسے زندہ جاوید بنانے کے لئے کا فی تھا۔'(۸)

عصمت چغتائی نے ''میرا دوست میرا دیمن' کے عنوان سے منٹو کا خاکہ بھی تحریر کیا ہے جبکہ منٹو نے خود بھی ''عصمت چغتائی'' کے عنوان سے عصمت کا خاکتح ریکیا ہے۔عصمت اور منٹوصرف ہم عصرا دیب ہی نہ تھے بلکہ بہت اچھے دوست بھی تھے۔منٹو کی بیوی صفیہ بھی عصمت کی اچھی دوست تھی۔لیاف کے سلسلے میں جب عصمت پر مقدمہ ہوا اور عصمت چنتائی کولا ہور جانا پڑاتو وہیں منٹو پر بھی افسانے کے سلسلے میں یہ مقدمہ ہوا تھا۔اور دونوں اپنی اپنی پیشی بھگننے کے لئے لا ہور میں اکھٹے ہوتے تھے اور ایک ہی کورٹ میں ان کی پیشی ہوتی تھی۔اس دوران منٹو نے عصمت چنتائی اور شاہد لطیف کا بہت حوصلہ بڑھایا۔[9]

عصمت چغتائی نے اس خاکہ میں خود بھی تحریر کیا ہے کہ منٹونے پاکستان سے جوآ خری خط عصمت چغتائی کولکھا اس میں ایک مضمون اپنے اوپر لکھنے کو کہا تھا اور بےساختہ بقول عصمت میری منحوس زبان سے نکل گیا کہ اب تو مرنے کے بعد ہی مضمون ککھوں گی اور بیخا کہ انہوں نے منٹو کے مرنے کے بعد ہی ککھا۔ (۱۰) خاکہ کا آغاز در حقیقت کسی افسانہ کا آغاز معلوم ہوتا ہے۔ لکھتی ہیں:۔

''اوُلغی چیمبر کی .....سٹر حیوں پر چڑتے ہوئے مجھے گھبراہٹ ہورہی تھی۔جیسی کبھی امتحان کے ہال میں داخل ہونے مجھے داخل ہونے سے پہلے ہوا کرتی تھی لیکن یہاں تو وہ 'نیا آ دی' منٹو تھا۔جس سے میں پہلی بار ملنے جارہی تھی۔ میری گھبراہٹ وحشت کی حدول کو چھونے جارہی تھی۔ (ص ۱۷۷)

عصمت چغتائی نے منٹو کے بارے میں جوخا کہ کھھااس کے لئے انہوں نے اس وقت ہے آغازلیا جب وہ پہلی بار منٹو سے ملیں اور پہلی ملاقات اور اس کے بعد انہوں نے منٹوکو کیسا پایا۔اس کو انہوں نے خاکہ کی شکل دی ہے۔ در حقیقت تمام خاکہ ہی افسانوی اسلوب میں کھا گیا ہے۔عصمت نے نہ تو منٹو کے بیوں کو چھیانے کی کوشش کی ہے اور نہ ہی اس کو خوبیوں سے متوصف کرنے کی سعی اس خاکہ میں ملتی ہیں۔

ببپ خاکہ کا آغاز میں ہی منٹوکی شراب نوشی کا ذکر کر دیا ہے اوراس کے لئے انہوں نے سادہ روایتی انداز میں اس کی شراب نوشی کا ذکر کرنے کی بجائے شاہد لطیف کے ساتھ اپنے مکالمہ کے ذریعی منٹوکی شراب نوشی کا ذکر کیا ہے۔ ''میں نے شاہد سے کہا۔'' جلووایس چلیں شاہد منٹو گھریر نہ ہو۔ گرشاہد نے میری امیدوں پریانی پھیردیا۔''

''وہ شام کو گھریر ہی رہتا ہے کیونکہ وہ شام کوروز پیتا ہے۔''(ص ۱۷۷)

اس خاکے کی منفر داورا ہم بات یہی ہے کہ اس خاکے میں عصمت چنتائی نے منٹو کے اپنے ساتھ مکالموں اور اپنے ساتھ مکالموں اور اپنے ساتھ گفتگو کے ذریعے منٹو کی شخصیت کو سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

منٹواور عصمت چنتائی خاصے بے تکلف دوست تھے اور منٹو کے لئے عصمت دوست کے ساتھ ایک اپنائیت اور محبت کا جذبہ محسوس کرتی تھی اور شایداس کی وجہ بیتھی کہ عصمت کومنٹو کی ظاہری شخصیت میں عظیم بھائی کی شباہت نظر آتی تھی۔ آغاز میں نہایت بے تکلفی کے ساتھ منٹو کی ظاہری شخصیت کا نقشہ کھینچتی ہیں:۔

للحتى ہیں:۔

''ان آنگھوں کو دیکھ کرمیرا دل دھک سے رہ گیا۔ انہیں تو میں نے کہیں دیکھا ہے۔ بہت قریب سے دیکھا ہے۔ قبی نازک، ہے۔ قبیدگا تے بنجیدگی سے مسکراتے، طنز کے نشتر برساتے اور پھرنزع کے عالم میں پھراتے۔ وہی نازک، نازک ہاتھ پیر، سرپرٹوکرا بھر بال پیکئے زر دزردگال اور کچھ بے تکے سے دانت، بیتے بیتے اپیا تک منٹوک کو

ا چھولگا اور وہ کھانسے نگا۔ میرا ماتھا ٹھنکا۔ یہ کھانسی تو جانی پہچانی سی تھی۔اسے تو میں نے بحیین سے سنا تھا۔(ص۸۷۱)

عصمت چنتائی نےمنٹوکی اورانی کچھ عادات کی مماثلت کا ذکر بھی کیا ہے۔مثلاً دونوں ہی کج بحث تھے۔ بات کاٹنے کے عادی تھے۔ پوری بات سننے سے پہلے ہی بول اٹھتے تھے۔عصمت اور منٹو کے پہم میں خاصی بے تکلفی سے بحث چلا کرتی تھی۔مثلاً ایک جگہ عصمت نے اپنی اورمنٹوکی اس گفتگو کا ذکر کیا ہے جواس نے صفیہ کے دوران حمل حالت کے بارے میں کی تھی۔(۱۱)

اس طرح لحاف سے متعلق اپنی بحث کے بارے میں کھا ہے۔ لیکن عصمت چنتا کی کھتی ہیں:۔ ''اور مجھ تعجب ہوا کہ منٹو گندی سے گندی اور بہودہ سے بیہودہ بات دھڑ لے سے اس معصومیت اور بھولین ہے کہ جاتا ہے کہ ذرا جھک محسوں نہیں ہوتی۔ ماوہ مہلت دیتا ہی نہیں۔اس کی ماتوں پر ہنسی آ حاتی ہے۔ گھن باغصة بين آتا۔ (ص١٨٠)

کہا جاتا ہے کہ کوئی بھی اد تی تحریرا دیب کی شخصیت کا آئینہ ہوتی ہے۔عصمت چغتائی نے بھی منٹو کی شخصیت کواس مقولے کے تناظر میں سمجھانے کی کوشش کی ہےاوراس کے لئے سب سے زیادہ مددخودعصمت کومنٹو کے ساتھ اپنی گفتگو سے ملتی

جس طرح منٹونے معاشرے کی چیپی گندگی کو جرأت ہے معاشرے کے منہ پر نکال مارا۔اس طرح منٹوکوا نی یہ عادات چھیانے کی عادت نتھی ۔اس نے نیکی اورشرافت کا نقاب جھی نہاوڑھا بلکہ وہ اپنے پینے بلانے اور رنڈی باز ہونے کا ذکر دھڑ کے سے کردیتا تھالیکن جس طرح منٹودنیا کی ٹھکرائی ہوئی گھورنے بیچینی ہوئی غلاظت میں موتی چن کر لاتا ہے۔وہ کو مٹھے پر جاتا ہے تو طوائف کے جسم کی گندگی سے لذت لینے کی بجائے اس نے اندرکو کچلی ہوئی۔ زخم خور دہ مگریا ک صاف روح كتبجهنے كى كوشش كرتاہے \_ بقول عصمت جنتا ئى: \_

> '' مجھے نہیں معلوم منٹوکو تجربہ تھایا جو کچھاس نے رنڈی کے بارے میں ککھاوہ اُس کے اپنے یقین کی بنایر ہے کیونکہ اگروہ رنڈی کے کو تھے پر گیا بھی ہوگا تو وہاں رنڈی سے زیادہ اس نے اس عورت کا دل دیکھا ہوگا جو باوجود یکہ موری کا کیڑا ہے مگرزندگی کی قدروں سے پیار کرتی ہے۔اچھے اور ہرے کونا پینے کے جو پیانے عام طور پر بنادیئے گئے ہیں وہ انہیں تو ڑپھوڑ کراپنی بنائی ہوئی تول سے انداز ہ لگا تا تھا۔ (ص ۱۸۹)

معاشرے میں انسان کی جانچ پر کھ کے جومسلم اصول تھے وہ ان کے خلاف تھا کیونکہ اسے دنیا سنوار نے والوں پر بھروسنہیں۔انکی عقل اور فیصلے پر بھروسنہیں۔وہ ان کی شریف اور پا کیاز بیویوں کے دل کے چور پکڑلیتا تھااورکو ٹھے پررہنے ، والیارنڈی کے دل کے نقدس سے اس کامواز نہ کرتا تھا۔ درحقیقت وہ شخصیت کے ظاہری لبادے کے پیچھیے چھیی اصل شخصیت کو جاننے کی کوشش کرتا ہے۔ عصمت چنتا کی کھتی ہے:۔

" مجھے بچے تخت نالیند ہیں" منوسنجیدگی سے کہتا۔ جان کو چھٹ جاتے ہیں۔ مجھے ان سے اس لئے ڈرلگتا ہے ہروقت انہی کا خیال رہتا ہے۔کسی کام میں دلنہیں لگتا۔ ( ص۱۹۲)

یہ جملےمنٹوکی شدیدمجیت کا بےساختہ اظہاراوراعتراف ہیںمنٹوکوخوستائی کی بھی عادت تھی اور ناقدری کی ذلت اس کی بر داشت سے باہرتھی یہی وجھی کہ جب منٹو کی کہانی برفلم نہ بن سکی تو وہ بہت دلبر داشتہ ہوااور جب بیوی بچوں نے ہوارے کی وجہ سے ملک کے خراب حالات کے پیش نظراسے یا کتان بلایا تووہ ایک حسین مستقبل کی آس میں عصمت چغتائی سے ملے بغیر پاکستان چلا گیا۔ابتداء میں تواس کےاطمینان بخش اورخوشی سے بھر پورخط عصمت چنتائی کو ملے لیکن پھرمنٹوکوخش نگاری کے الزام میں قید ہوگئی۔پھرمعلوم ہوا کہ پاگل خانے میں داخل ہیں۔دوبار پاگل خانے گئے اور آخری دنوں میں انتہائی سمپری کی حالت میں گزارا کیا اوراسی سمپری میں وفات یا گئے۔

عصمت چنتائی جہاں اس حقیقت کی قائل ہیں کہ سی بھی شخصیت کی خاص نفسیاتی تشکیل میں اس دنیا اور اہل دنیا کا بھی ایک خاص کردار ہوتا ہے اس طرح وہ یہ بھی مانتی ہیں کہ سی بھی حساس شخص کی موت میں دنیا اور اہل دنیا کی ہے جسی اور ناقدری کا بھی بہت دخل ہوتا ہے اگر دنیا والے منٹوکی اتنی ناقدری نہ کرتے اس پر اور اس کی تحریروں پر گندے الزامات نہ لگاتے۔اس پر مقدے نہ چلائے جاتے اور اسے جیل نہ بھجوایا جاتا تو شاید منٹو یوں سمپر تی سے جواں عمری میں موت کے ظالم پنجوں کا شکار نہ ہوتا۔

عصمت چنتائی نے''اسرارالحق مجاز'' پر بھی ایک خاکہ لکھا ہے۔ مجاز بالحضوص اپنی شاعری کی کتاب'' آہگ'' کی وجہ سے نوجوان لڑکیوں میں بڑے مقبول ہوئے عصمت چنتائی نے اپنے خاکہ کا آغاز گلے بند ھے روایتی انداز میں کرنے کی بجائے بالکل ایسے کیا ہے جیسے وہ کالج کی لڑکیوں اور ہوٹل لائف سے متعلق کوئی کہانی سنانے جارہی ہوں۔ در حقیقت وہ کالج کی لڑکیوں میں مجاز کی مقبولیت بالخصوص آہنگ کے حوالے سے بتانا چاہتی تھی۔ عصمت کے مجاز اور ان کے گھر والوں سے تعلقات تھے کہ عصمت کے مجاز اور ان کے گھر والوں سے تعلقات تھے کہ عصمت کے بقول''خون کے رشتے سے زیادہ وقع تھے''۔

خاکے سے متعلق امجد کندیانی رائے دیتے ہیں۔

''اس کے نصف اول میں تو کالج کی لڑکیوں میں مجازی تصنیف 'آ ہنگ 'کی مقبولیت کا حال درج ہے۔ نصف آخر میں کچھتواس کی شاعری کے پس منظر کی طرف مبہم سے اشارے ہیں۔ یعنی اس کی ناکام محبت وغیرہ آخر میں روتین شفول میں مجاز سے اپنی تین ملا قاتوں کا حال لکھا ہے۔ بینا کہ نہیں محض مجاز سے متعلق ایک جذباتی مضمون ہے۔ جس میں اس کی مقبولیت اور اس کی شاعری کے پس منظر کے علاوہ ایک آ دھ بات اس کی زندگ کی بھی آگئی ہے۔' (۱۲)

در حقیقت عصمت چغتائی شخصیت کی تفهیم اور پیش کش محض اس کی ظاہری شکل و عادات کی بنا پرنہیں کرتیں بلکہ وہ شخصیت کے باطن تک پہنچنے کی کوشش کرتیں ہیں۔اس کی نفسیاتی گر میں گھولتی ہیں۔ در در متعلق میں میں مصر بھر عصر میں جہ بھر عصر میں اور بیٹر کی میں نہیں کہ تعلق

مجازے متعلقٰ اپنے خاکے میں بھی عصمت چغتائی اعتراف کرتی ہیں۔

''ویسے میں مجاز کو بہت کم جانتی ہوں ،میرامطلب ہے میں اصل مجاز سے زیادہ انہیں ان کی شاعری میں ڈھونڈ کر پاتی رہی ہوں۔ بات میہ ہے کہ پہلے میری ملاقات ان کی شاعری سے ہوئی اور پھر جب میں خود شاعر سے ملی تو میں نے انہیں وہی سمجھا جواشعار نے بتایا تھا۔' (۱۳۳)

خاکہ میں بھی جگہ جگہ عصمت چنتائی نے مجاز کے اشعار کی مددسے ان کی شخصیت اور جذباتی کیفیات کو سمجھانے کی کوشش کی ہے۔

فاکہ میں عصمت چغتائی نے مجاز کی زندگی کے بارے میں کھا ہے کہ ان کی زندگی اپنی ذات اوراپنی ذات سے وابسۃ لوگوں اور دنیا کے ستائے تمام مظلوموں کے لئے مسلسل کوشش اور جدو جہدتھی۔ ہوش آتے ہی مور چہ بندی شروع ہوگئ۔ پہلی جنگ تو خوداپنی گھر کی گوزنمنٹ سے خوداپنے جائز حقوق کے لئے کی ، بہنوں کولڑلڑ اکر سکول بججوانا ، ان کی شادیاں ، کیوں اور کسیے ہوتی ہیں۔ اس کی سوچ بچار کرنا پھر کا لجے اور یونیورٹی کی بے جاپا بندیوں کے خلاف محاذ قائم کیا۔ پھروہ اسپ وقت کے سارے دکھوں ، المجھنوں اور بندشوں اور رکاوٹوں کے خلاف پچارتا ہوااٹھا اور خوب اٹھا۔ پر نہ جانے منہ کے ہل کیوں آر ہا۔ عشق

کے میدان میں بھی مجاز کوشکست سے دو چار ہونا پڑا۔عصمت چنتا کی گھتی ہے:۔

''کہیں بالکل شجرممنوعہ تم کی محبوبہ پر پھیل پڑے جواپی آبائی مجبوریوں کے باعث عشق کے میدان میں اتر تو آئی۔ مگر برنس کے معاملے میں رہ گئی۔ (ص 24)

قدم قدم پرمجاز کومجبوریوں اور لا چاریوں سے واسطہ پڑا اور پھر وہی مجبوریوں اور بے چارگیاں ضدیں بن گئ۔ ریڈیو کی نوکری کی تواس سے بھی نکال دیئے گئے اور یہال عصمت ان کی حالت اور کیفیت کوخودان کی شاعری کے ذریعے قاری تک پہنچاتی ہیں۔

۔ کیا کہوں کس شوق ہے آیا تھا تیری بزم میں چھوڑ کر اپنے علی گڑھ کی ہزاروں محفلیں ساتھ ساتھ عصمت چغتائی مجاز کےارادول کو بھی ان کےاشعار کے ذریعے ظاہر کرتی چلی جاتی ہے لکھتی ہیں:۔ ''اوراب کہ

آہ تیرے میکدے سے بے پئے جا تا ہوں میں گرچلتے چلتے بازنہیں آتے پھر تیری بزم میں لوٹ کرآؤ نگامیں

ایسے ویسے نہیں بڑی دھوم دھام سے

سرسے یا تک اک خونیں آگ بن کر آؤنگامیں''

خاکہ میں عصمت چفتائی نے مجاز کے تصور عشق کو بھی قاری کے سامنے پیش کیا ہے اور ساتھ ہی یہ بھی کھھا ہے کہ مجاز کا عشق سیدھاسا دھا عشق نہ تھا۔ اس کا عشق اس بری طرح اس د نیا اور اس کے نظام سے چپا ہوا ہے کہ وہ اسے جدا ہی نہیں کر سکتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ کوئی گھر بھی جاندی دلہن کے پرنور مکھڑے کی دمک سے روثن نہیں ہوسکتا۔ جب تک ملک پر سے یہ بھیا تک بیوگی نہ ہٹائی جائے گی جاروں طرف لئکے ہوئے وزنی تالے اس کی سائس گھونٹ دیتے ہیں۔ دانت پیس پیس کر وہ ان پہتو گئی تھوئے وزنی تالے اس کی سائس گھونٹ دیتے ہیں۔ دانت پیس پیس کر وہ ان پہتو گئی تھوئے وزنی تالے اس کی سائس گھونٹ دیتے ہیں۔ دانت پیس پیس کر وہ اس پر بھوڑے مارتا ہے۔ بقول عصمت چفتائی:۔

''کون جانے وہ عشق ہی تھا یا دنیاوی ڈھکوسلوں کے خلاف جہاد جو مجاز کے دل میں شعلہ بن کر بھڑکا۔''(ص۵۸)

اسی طرح عصمت چغتائی کے نزدیک مجاز کا تصور محبوب اور تصور عورت بھی بے حدانو کھااور اصول شاعری سے ہٹا ہوا ہے۔ پرانی شاعری کے تصور عورت اور تصور محبوب کے برعکس مجاز کی محبوب اس دنیا کی عورت ہے۔ جواس دنیا میں رہتی ہتی، چلتی پھرتی ہے۔ عصمت چغتائی کے نزدیک مجاز کی محبوب عورت حسین ہونے کے ساتھ ساتھ تکت دان بھی ہے اور بجائے خون دل پلانے اور گخت جگر کھلانے کے اچھی خاصی آ دمیت کی باتیں بھی کرتی ہے اور بیتمام تصورات عصمت نے مجاز کے شعروں کے ذریعے پیش کئے ہیں کی فرح خاصے الجھے ہوئے ہیں اور کے ذریعے پیش کئے ہیں کی خیر کے اشعار میں جو تصورات ملتے ہیں۔ وہ ان کی زندگی کی طرح خاصے الجھے ہوئے ہیں اور عصمت خود بھی اس کا اعتراف کرتی ہیں۔ مثلاً ان کی محبوب عورت اسی دنیا میں رہنے بسنے والی تمام تر انسانی خصوصیات سے عصمت خود بھی اس کا اعتراف کرتی ہیں۔ مثلاً ان کی محبوب عورت اسی دنیا میں رہنے بسنے والی تمام تر انسانی خصوصیات سے متوصف انسان ہے لیکن۔

ے ' کوئی میرے سوا اس کا نشان پاہی نہیں سکتا جھلکتی ہیں میرے اشعار میں جولانیاں اس کی عصمت چنتائی کے نزدیک مجاز کاعشق اوراس کی محبوب عورت شایداس کی تمناہے جسے وجود میں لانے کی آواز میں ساری جبتو ہے جس کے انتظار میں وہ اوراس کا وطن غلامی کی بیڑیاں پہنے گھل رہے ہیں۔ شاید وہ عروبِ انقلاب ہے جسے مجاز چیخ چیخ کر یکارر ہاہے اوراس کے لئے بھی عصمت مجاز کے شعر کا ہی حوالہ دیتی ہیں۔

آؤ مل کر انقلاب تازہ تر پیدا کریں دیر پر اس طرح چھاجائیں کہ سب دیکھا کریں۔

(س۸۲)

لیکن غالباً مجاز کواس پکار پر لبیک کہنے والی زندگی کی شاہراہ پر قدم اس کا ساتھ دینے والی عورت کہیں نہ لی۔

خاکہ میں عصمت چنتا کی نے بیاعتر اف بھی کیا ہے کہ انہوں نے مجاز کو بہت قریب سے نہیں دیکھا اور دیکھا بھی تو
صرف تین چار بار لیکن تینوں بار زندگی کے تین مختلف موڑ پر \_ پہلی بار مجاز کے وج وج کے زمانہ میں جس میں ان کو'' آ ہنگ'' کی
وجہ سے نا قابل بیاں شہرت اور مقبولیت ملی ۔ پھر عصمت کی ملاقات جب مجاز سے ہوئی تو ان کی شاعری کا ستارہ ڈوب چکا تھا۔
اس دوران عصمت نے ایک مشاعرے میں مجاز کے بے اندازہ شراب چینے اور اس کے نتیج میں سیج پر عجیب حرکات کرنے اور
اول فول کینے کا ذکر کیا ہے ۔ عصمت کے زد کہ:۔

"وه شراب ييتي بين اور حماقت كى حدتك ييتي بين ـ " (ص٩٩)

اس کے نتیجے میں اس آگ نے ان کے معدہ اور جگر کوجلا ناشروع کر دیا اور تیسری بار جبعصمت چنتا کی سے مجاز کی ملاقات ہوئی اوران کے چیرے بلکہ پوری شخصیت پرایک بے حسی طاری تھی۔غالبًا دنیا اور حالات کے جبراور بے مروتی سہہ سہہ کروہ جذبات واحساسات سے عاری ہوگئے تھے۔

عصمت چنتائی نے ایک جگہ مجاز کے بے تکان بولنے کا ذکر کیا ہے مگر آخر میں عصمت چنتائی نے یہ بھی لکھا ہے کہ مجاز کوا گر کوئی بات بری لگے تو وہ خاموش خون کا گھونٹ پی کررہ جاتے ہیں۔منہ سے تو کچھ نہیں کہتے۔( ص۹۴) لیکن عصمت چنتائی جا ہتی ہیں:۔

> '' کوئی بات انہیں ایسی بری گے وہ بھنا اٹھیں اوران کا قلم برس پڑے اوراس بار جوان کے قلم سے ٹیکے گا ' آ ہنگ' سے بھی بلند ہوگا۔ کیونکہ آج کے مجاز میں اور دس برس پہلے کے مجاز میں زمین اور آسان کا فرق ہے۔ وہ ایک جوشیلا باغی لڑکا تھا اور اب بھگتا ہوا جھیلا ہوا مرد ہے۔ وہ ایک دوڑتا احجھلتا آبشار تھا اور یہ ایک بند باندھا ہوا دریا۔ ( ص ۹۴ )

خاکہ میں عصمت نے مجازگی البھی ہوئی زندگی کی وجہ سے ان کی شخصیت میں جوالبھا وَاورتضاد آیا نہ صرف اسے بیان کیا ہے بلکہ مجازگی فاہری شخصیت اورنقش و نگار کا نقشہ بھی بالکل غیر روایتی انداز میں ان کی شخصیت کے تناظر میں ہی تھینچا ہے۔ اورایسا صرف ایک ماہر نفسیات دان ہی کرسکتا ہے کہ چہرے کے نقش و نگار سے شخصیت کو سجھنے کی کوشش کرے اورعصمت اس جگہ کسی بھی طرح ایک ماہر نفسیات سے نظر کم نہیں آئیں جو شخصیت کو اس کے نقش و نگار کی بناوٹ اور تا ثرات سے سجھنے کی کوشش کرتی ہے۔ کسی ہیں:۔

'' عبازی زندگی کی طرح ان کی صورت شکل بھی البھی البھی ہے۔ لفظوں میں نقش و نگار کوڈھالنا اتناہی مشکل ہے جتنا ہوا میں دائرے کھنچے کی کوشش کرنا۔ تاثرات کی چبرے پروہ ہما ہمی ہے کہ نقش و نگار کچھ سے کچھ بن کر رہ گئے ہیں۔ آئکھیں تو ہیں مگر بیاندازہ لگا نااز حد مشکل ہے کہ ان کی تہد میں کیا ڈوبا ہوا ہے۔ ایک جبہم ہی یاس و نامیدی مگر ساتھ ساتھ کچھ بنانے کا ارمان، کچھ ڈھانے کا حوصلہ، کچھ البھین اور پریشانیاں جو آج کل کے ہر نوجوان کا آبائی حق بن کر چھٹ گئی ہیں۔'

اورایک ناک جوستواں کی حدول سے کب کی گزر چکی ہے جس کی ہڈی شاید بڑھ رہی ہے اور چمڑہ چھوٹا پڑتا جارہا ہے اور نہایت ڈریوک قیم کا سہا ہوا دہانہ جوا پنے مالک کے سرلیج الحس اور جذباتی ہونے کا علمبر دار ہے۔ مجاز عجیب قیم کا بزدل ہے ویسے تو قلم کے بل بوتے پروہ خون کی آندھیاں چلواسکتا ہے۔ سرخ طوفان لاسکتا ہے کیکن اگر آپ اس کے سامنے ایک منی سے ویسے تو قلم کے بل بوتے پروہ خون کی آندھیاں چلواسکتا ہے۔ سرخ طوفان لاسکتا ہے کیکن اگر آپ اس کے سامنے ایک منی بری سی چو ہیا کی ٹاگوں میں ڈورا باندھ کر کھر دری سڑک پر چھسیٹیں تو وہ رو پڑے گا۔ چھپلے دنوں جب ملک کی چیر بھاڑ کا جشن بڑی دھوم دھام سے سارے ملک میں منایا جانے لگا اور جیتے جیتے خون کی ہولی تھیلی گئی تو وہ دماغی طور پر سہم کر کونے میں دبک گیا۔ (ص۲۷)

خاکہ میں عصمت چغتائی کے قلم کی جولانبیاں اور تیز رفتار بہاؤ اپنے عروح پر دکھائی دیتا ہے۔لفظ و واقعتاً ایک دوسرے کے پیچھے بھا گئے دوڑتے چلے آتے ہیں۔تقریباً ساراہی خاکہان کے رفتار قلم کی تیزی کا آئینہ ہے اور ساتھ ہی ساتھ طنز کی زہرنا کی بھی پوری شدت اور عروح پر ہے۔ایک دومثالیں ملاحظہ فرمائیں۔

(1)'' چال ڈھال پر بندش ہول چال پر بندش کھانے پینے پر بندش غرض ایک سرے سے جینے پر بندش اور جب زندگی میں چاروں طرف سے ٹانگ کھیسٹی جارہی ہوتو کوئی کیاعشق کرے اور کیا عاشقانہ شاعری۔ وہ زمانے تو لدگئے جب شاعر مزے ہے عشق کرتے تھے اور شاعری کرتے تھے اور اب تو عشق کی گردن میں پولیس کا ڈنڈ الٹکا ہے ہاتھ روٹی کمانے میں الجھے ہوئے ہیں۔ پیرغلامی کی زنجیروں میں گھٹ رہے ہیں۔ ایک نہیں سو ہزار آسیب جان کو چھٹے ہوئے ہیں اور حساس طبیعت ناک پر کھی بٹھانے کو تیار نہیں۔ ایک صورت میں شاعری بجائے واستان حسن وعشق کے اگر مجون مرکب نہ بن جائے تو اور کیا کرے۔ (ص 2 ک)

(2)''ویسے تو آساں سے ستار نے نوچ لائیں گے ابھی ایک نہیں سارے کے سارے تحت سلطان تو کیا سارا قصر سلطان پھونک دینے کی دھم کی دیں گے بعنی کہ پورئے میں مارخان کین جوذ رامیدان عشق میں نظابھی لگ گیا تو چت ، فوراً لمبے لمبے لیٹ جائیں گے اور کریں گے بھی کیا ہے چارے صدیوں کی روایتیں اورا فسانے بہی تو سکھاتے ہیں کہ دنیا میں عشق کے سواا ورسب فضول ہے۔ زندگی کا پہلا اور آخری مقصد یہی تو ہے کہ جھٹ پٹ موقع ہم موقع کسی کے عشق میں مبتلا ہوجاؤ ۔ اگر کامیاب ہوگئے تو سہرا باندھ کر گھوڑھے پر چڑھو۔ پھر بھوکوں نگوں کی تعداد بڑھانے پر ٹوٹ پڑو۔ اگر ناکام رہے تو پھر کیا فکر ہے۔ یا گل ہوجاؤ۔ مزے سے برسوں کا آمودہ نسخہ ہے۔ (ص ۸۸)

خاکہ میں عصمت نے جدید نو جوانوں کے عشق، آزادی نسواں اور تعلیم نسواں سے متعلق اپنے خیالات بھی بیان کئے ہیں۔ (ص۸۵٬۸۲٬۸۳٬۷۸)

عصمت چغتائی کے ہاں تشیبہات،استعارات اور کنایات محض حسن بیان میں اضافہ کے لئے ہی نہیں ہوتے بلکہ پیتشبیہیں اتنی انوکھی اور پرمعنی ہوتی ہیں کہ ان سے وہ اپنی تحریر اور انداز بیان کومزید جاندار اور واضح بنانے میں مددلیتی ہیں۔ چندا یک مثالیں ملاحظہ فرمائیں:۔

- ا۔ اورآپ ہیں کہ معلوم ہوتا ہے جوار کی بوری کا منہ کھل گیا اور بھر بھر کے دانے نکل رہے ہیں۔
- ۲۔ اور منہ سے باتیں ایسے نکل رہی ہیں جیسے سی نے سو کھے ستوگالوں میں بھرے ہوں اور چولہا پھو نکنے کی مشق کرنا جا ہتا ہوں۔
- س۔ اور پھرریل گاڑی اپنی پوری رفتار سے چل پڑی اور مجھے معلوم ہوا کہ بیریل نہیں مجاز کی زبان ہے جو چلی رہی ہے۔
  - ۴۔ تو کوئی کھلے منہ کو بند نہ کرسکا اور موتی یوں ہی رلتے رہے۔

```
336
بعد میں بیآگ کی بارش جب جب معدے اور جگریر ہوتی ہے تو صحت کا سوال ہی ایک سرے سے
شاعروں میں کھڑا کر دیا تو ہاتھ سو کھے پتوں کی طرح آ واز گویا کوسوں دور سے گرتی پڑتی چلی آ رہی
                                                                                                   _4
ہے۔
مرقسمت سے ساتھی کچھا لیے بوڑھب گئے ہیں جوانہیں کا پنج کے گلاس کی طرح اٹھائے پھرتے
                                                                                                  _4
                                     وه ایک دوڑ تااحیلتا آبشارتھااور بہایک بند باندھاہوا دریا۔
                                                                                                   _^
                                              کلیح میں آ ۔ آتش لا وے کی طرح کھول رہاتھا۔
                                                                                                   _9
    ا کیلق ودوق کوٹ کے پھا ٹک جیسے گریبان میں سے دو چنگاریاں کی بھی جمک اٹھتی تھیں۔
                                                                                                  _1+
                    بالچربلیک مارکیٹ میں اڑن کھٹولوں برٹکٹ لواور ساتوں آسانوں کی سیر کراؤ۔
                                                                                                   _11
                       اٹھتے بیٹھتے یہ کانٹے جیھتے ہیں اوران کی نوک پروہ اپناسینہ ٹیک دیتے ہیں۔
        اوریه ٹینس کورٹ برلمبی لمبی لیٹی ہوئی لڑ کیاں بالکا عملین قبروں کی طرح معلوم ہورہی ہیں۔
                                                                                                 ساا_
                    لیکن جب محاز ریڈ بوسے نکلےتوانہیں عجیہ قتم کی چیلیں جھیٹ کر لے گئیں۔
در حقیقت سارے کا سارا خاکء عمدہ نثر کانمونہ ہے۔عصمت چغتائی کامخصوص شستہ انداز بیان کارنگ جو یہاں جماہےوہ حیران
                                                کردینے والا ہے۔لڑ کیوں کےرونے کی لفظی تصویر کثی کاانداز دیکھیں۔
           '' پھرتو ستارے ٹوٹنے لگے ۔موتوں کیاڑیاں ٹھیس ہے بکھر کرڈویٹوں میں الجھ نئیں۔سینوں میں کہیں اٹھنے ۔
           لگیں لیکن جب شعلے بھڑک اٹھے بہانے جھلک بڑے اور سپنوں کے زخم مہک اٹھے تو ڈرامہ شاعری کی حدوں
           ہے گزر کر بھونڈ نے قتم کی بہوں بہوں میں پھسل آیا۔وہ دھوم دھام کی صف ماتم تھی کے محرم ماندیڑ گئے۔ سروں
           ہے گز رکر ہلڑ بازی پرنوبت پینچی نہایت غیر شاعرانہ تتم کی ناک کی سوں سوں از حد عامیانہ اور بچکائی ٹسرٹسر
                                                                                لاحول ولاقوة يه (ص٧٤)
تخیل کی اڑان، نادر خیالات، اچیوتی لفاظی سب کچھ عصمت چغتائی کا ہی خاصہ ہے۔ ایک مثال ملاحظہ ،
           '' مجاز کچھ نازک قتم کے بودے کی طرح ہیں کہ کھلے باغ میں تازی ہواصاف پانی ملے تو بہار ہی بہاراور جو
```

'' مجاز کچھ نازک قتم کے پودے کی طرح ہیں کہ کھلے باغ میں تازی ہواصاف پانی ملے تو بہارہی بہاراور جو حماقت سے تھو پڑااور بھٹ کئی کے نتج میں دامن الجھ جائیں تو دکھ سو کھ کر ٹھوٹھ۔۔۔۔۔۔۔ جب چراغ میں تیل نہیں رہتا تو وہ خاموش ہوجاتا ہے اور جب شاعر یا ادیب گنگ ہوجاتا ہے تو وہ اللہ کا پیارا ہوجاتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔تو فی الحال محاز بھی چل لیے۔ (ص۲۲۔۔۔۔)

بے روزگاروں اور بالخصوص بے روزگارادیوں کے ساتھ اس معاشرہ میں جس طرح کا سلوک کیا جاتا ہے کس طرح ان کی لا چاری اور بالخصوص بے روزگارادیوں کے ساتھ اس معاشرے طرح ان کی لا چاری اور بے کسی سے ناجائز فائدہ اٹھایا جاتا ہے۔عصمت چغتائی نے بڑی بے رحم حقیقت نگاری سے معاشرے کے اس گھناؤ نے کر دار کا بردہ چاک کیا ہے۔ (تفصیل کے لئے ص ۷ – ۲۷)

عصمت چغتائی کانیخا کہ مجاز کے حوالے سے نہ ہی لیکن ان کے خصوص انداز بیان کے حوالے سے خاصے کی شے بن جاتا ہے

-----

## حوالهجات

- اردومیں خا کہ زگاری ازامجد کندیانی اردونٹر کافنی ارتقاء، مرتبہ ڈاکٹر فرمان فتح پوری، ص۲۳۰
  - ۲۔ عصمت چغتائی ہے ایک مکالمهازیونس ا گاسکرنگار (ماہنامہ ) ہیں ا
    - ۳۔ عصمت چغتائی، کاغذی ہے پیر ہن، ص ۸۲،۸۱
  - ٧- عصمت چغتانی سے ایک مکالمدازینس آگاسکرنگار (ماہنامہ) میں ا
- دوزخی از عصمت چنتا کی، ' عصمت چنتا کی څخصیت اورفن' ، مرتبه ڈاکٹر ایم سلطانه بخش ، ص ۱۲۵
  - ۲ سعادت حسن منٹو، دمنٹونما " منسوس ۱۰۴،۱۰
- 2۔ عصمت چنتائی،'' دوزخی کی باتیں' از او پندر ناتھ اشک ۔۔عصمت چنتائی شخصیت اورفن، مرتبہ ڈاکٹر ایم سلطانہ بخش، ص۱۶۱
  - ۸۔ عصمت چغائی، کاغذی ہے پیرہن، ص۲۷-۲۷
  - 9\_ میرادوست میراد ثمن از عصمت چغتائی،''عصمت چغتائی څخصیت اورفن''،مرتبه ڈاکٹرایم سلطانه بخش ،ص ۱۹۹
    - ا۔ عصمت چغائی، کاغذی ہے پیر بن من ۱۹۲،۱۹۱
    - اا۔ ''میں اوروہ'' ازعصمت چغتا کی نیاد ورکرا چی ہص•ا
    - ۱۲ دومین خاکه نگاری از امجد کندیانی اردونثر کافنی ارتقاء، ڈاکٹر فرمان فتح پوری، ۳۳۳ داکٹر
    - اسرارالحق مجاز ازعصمت چنتائی چند تصویر تبان، نیا داره لا بهور، باراول ۱۹۲۷ء، ۲۵ ۱۵

## تقسیم کے بعدار دونا ولوں میں اسلامی فکر کی عکاسی

In this article the shades of Urdu novel are discussed, especially the evaluation and approaches of Islamic ideology in Urdu novel. We find most Urdu novelist are Muslim, so it is obvious that due to their milieu beliefs Islamic aspects in their works are understandable. Beside this we can find same aspects in many non muslim Urdu novelists like Sarshar's works as well. Mainly the Pakistani novels have been discussed here.

ناول اپنے کینوس پر زندگی کی وسعقوں کوسیٹتا ہے اور فرد سے اجتاع تک معاشرے کے ہر ہر لمحے اور واقعہ کوپیش کرنے کی سکت رکھتا ہے۔اردو میں ناول نگاری کا آغاز انیسویں صدی کے نصف آخر کے بعد ہوا۔ ید دور برصغیر میں سلم زوال کا زمانہ ہے چنا نچہ اردو ناول کا آغاز مسلم ساج کی مختلف گبرتی صورتوں میں اصلاح کی تحریک سے ہوا۔ نذیر احمد نے جہاں اصلاح نسواں کے ذریعے مسلم گھروں کی بناہ ہوتی اقتصادی صورت حال کو سہارا دیا و ہیں عورتوں کی تعلیم کی ضرورت کو بھی اجاگر کیا۔ سرشار نے کھنوی معاشرت کے زوال کی تصویر شی کی اور شرز نے تاریخی ناولوں کے ذریعے اس دور کے نوجوان مسلمانوں کو اپنے شاندار ماضی سے آگاہ کیا۔ رسوانے امراؤ جان ادا کے ذریعے زوال پذیر کھنوی معاشرے کی عکاس کی۔ بیسویں صدی کے آغاز میں ناول نے نفسیات کے ساتھ سیاسی مسائل کو بھی موضوع بنالیا، یوں آ ہستہ آ ہستہ آردوناول نے پوری زندگی اور اس کے مسائل کو اور اس کے دامن میں سمیٹ لیا۔

اردو کے بیشتر ناول نگار مسلمان تھے چنانچا ہے فکری پس منظر کی وجہ سے ان کے ناولوں میں بالواسطہ یا بلاواسطہ اسلامی فکر کے مختلف عناصر خود بخو د در آئے لیکن جوناول نگار مسلمان نہیں تھے مثال کے طور پر سرشارتوان کے یہاں بھی مجموعی اثرات کی وجہ سے اسلامی تہذیب کی نمائندگی ہوئی۔''فسانہ آزاد''اس کی بہترین مثال ہے۔ تقسیم کے بعد جو پاکستانی معاشرہ وجود میں آیا وہ بنیادی طور پر اسلامی فکر پر استوار ہوا تھا اور یہاں کا اکثریتی کچرمسلم تھا۔ اس لیے شعوری یا لاشعوری طور پر پاکستانی اردو ناول میں مسلم فکر و تہذیب کی عکاسی مختلف سطحوں پر ہوتی رہی۔ اس مقالہ میں اسلامی فکر کے بنیادی ارکان اور رویوں کے پس منظر میں اسلامی تہذیب کے مختلف عناصر کو تلاش کر نے کی کوشش کی گئی ہے۔

تو حید کے موضوع کو اردو کے ناول نگاروں نے بھی اپنی اپنی تحریروں کے ذریعے اجا گرکیا ہے۔ مثلاً'' آگ کا دریا'' (قرۃ العین حیدر) کاموضوع ہندوستان کی تہذیب اور تدن ہے ۔جس کی عہد بہ عہد تبدیلیوں کے آئینہ میں ناول نگار نے انسانی وجود کامفہوم تلاش کرنے کی کوشش کی ہے اور تہذیب کی تبدیلیوں کوایے مخصوص فن کارانہ نقط نظر سے دیکھا ہے اس ناول میں قدیم ہندوستان سے لے کر آزادی کے بعد تک کے زمانے کو چار مختلف ادوار میں پیش کیا گیا ہے۔جس سے اس عہد کی صورت حال کا اندازہ ہوتا ہے۔

اس ناول کو تقیدی نگاہ سے دیکھا جائے تو نہ ہی عقائد کے حوالے سے کافی باتیں سامنے آتی ہیں۔ کیونکہ ناول کا ایک دور مسلمانوں کی آزادی اور ان کے دوبارہ بحال ہونے کے عرصے پر محیط ہے۔ ناول میں قرق العین حیدر نے مختلف نہ ہی عقائدکو مختلف کر داروں کے ذریعے پیش کیا ہے۔ پہلے جھے میں تو حید پر ایک مکمل بحث ہے یوں محسوس ہوتا ہے جیسے قرق العین حیدر نے سورة اخلاص اور آیت الکری کی تفسید کھی ہے:

> تدا کیم خداایک ہے مضراب کی ایک جھنکار سے فضا مرتش ہوگئی ہے .....تو وہی ایک خداہے جس کی چاروں طرف آئکھیں میں اور منداور باز واور پاؤں ۔سب سے پہلے نور پیدا ہوا وہ سارے وجود کا خدا تھا اس نے آسان اور زمین بنائے ۔میں کس خدا کی بارگاہ میں قربانی چڑھاؤں؟ وہ جو زندگی اور طاقت بخشاہے ۔وہ جو اس سانس لیتی اور سوتی ہوئی کا ئنات کا مالک ہے۔ ا

> > سورۃ اخلاص کی ترجمانی یوں ہوتی ہے۔

خدائے واحد جو نہ مرد ہے نہ عورت اس کی کوئی جنس نہیں کوئی ثانی نہیں نہ کسی نے اس کو پیدا کیا ہے نہ یہ کسی کو پیدا کرتا ہے ایکا دیوا۔۔۔۔۔ جو دنیا کی تخلیق کا مادی سبب ہے لیکن خود غیر مادی ہے اور دنیا جو اس نے تخلیق کی بندا کہ خود غیر حقیق ہے کہ بندا کہ خود غیر حقیق ہے۔

خدا کی ذات دلوں کا بھید جانتی ہے اوران شیطانی وسوسوں اور جپالوں سے بھی خوب واقف ہے جوغیر مسلم کے دلوں میں ابھرتے ہیں۔ناول میں اس کا ذکریوں ہواہے:

> خداوند تعالی کے مسئلے پرفر ما تیں۔اے بیبیو جوانگریزی دان و ہر بے خدا کے منکر ہیں ان کا احوال مجھ سے سنو کہ خداوند کریم ان سب شیطانی وسوسوں سے اور جالوں سے واقف ہے جوفرنگیوں کے علم کے ذریعے المیس ملعون نے .....وہ رب ذولجلال کہ قل ھواللہ احد ، اللہ العمدلم بلد ولم یولد ولم یکن لہ کفوااحد۔ بیرون کیا ہے؟ ون انگریزی میں ایک کو کہتے ہیں۔ سی

> > ایک اور جگہ بھی نظریہ تو حید کی وضاحت ہوتی ہے اور قرق العین حیدر کی اسلامی فکرسا منے آتی ہے:

اے بہر کارے رفیقت قل ھواللہ احد

وائے نگہبان تن وجان تو اللہ الصمد

لم يلدولم يولد بهرجا دست گير

کیکن ناصرتر ابر سرله کفوا حد

فضل احمر فضلی نے اپنے ناول' نون جگر ہونے تک' میں بھی توحید کے بارے میں لکھا ہے کہ خدا کی ذات وہ ذات ہے جوانسان کورزق دیتی ہے اور انسان کے اس دنیا میں آنے سے پہلے ہی اس کے رزق کا بندوبست کردیتی ہے۔ فضلی کا بیناول قحط کے موضوع پر لکھا گیا ہے۔ انہوں نے جدو جہد آزادی کا تذکرہ خمنی طور پر کیا ہے۔ قحط کی المناک صورت حال کو بطور خاص اجا گر کیا ہے تاہم اس ناول میں تصور آزادی کی جھلکیاں بھی کہیں نہ کہیں نظر آتی ہیں۔ ناول کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام اور اشتراکیت کو ایک ہی معنی دیے جارہے تھے۔ استحصال اور استبداد، اونچ نیج کا خاتمہ، رنگ ونسل اور تو می تعصّبات سے پاک معاشرہ جس میں فرد آزاد ہوگا کوئی کسی کے آگے سرنہیں جھکائے گا اور دیگر الفاظ میں اخوت، مساوات اور آزادی بحوالہ اسلام ہویا اشتراکیت مقصد بنیادی انسانی حقوق کی بحالی ہی تھا۔

خدا کی صفات کا ذکر کرتے ہوئے ناول کا کردار کہتا ہے:

دیکھیے خداجواسلی رزق دینے والا ہے وہ ہر جاندار کی غذااس کے پیدا ہونے سے پہلے مہیا کرتا ہے۔ بچہ جس وقت پیدا ہوتا ہے جا ہے آ دمی کا ہوجا ہے جانور کااس کے لیے فوراً دودھاتر آتا ہے۔

جیلہ ہاٹمی کے ناول' تلاش بہارال'' کا خاص موضوع مرد کے معاشرے میں عورت کی محکومیت و مظلومیت ہے۔ تاہم مرکزی کردار کنول کماری ٹھا کر کی جدو جہد کا نقطہ آغاز ذات پات اوراو نچ ننچ کی نفی سے ہوتا ہے۔ وہ نود برہمن ذات سے تعلق رکھتی ہے مگر اس تعلق کو وہ اپنے لیے سرخاب کا پر تصور نہیں کرتی وہ اخوت، مساوات اور آزادی کی قائل ہے۔ آزاد فرداور کھلاساج اس کا آدرش ہے۔

''تلاش بہاراں'' کامطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس میں عورتوں کی آزادی خود مختاری عزت اور مقام و مرتبہ کوموضوع بنایا گیاہے۔ کنول کماری ٹھا کرناول کی ہیروئن ہے اوراس کے حوالے سے جمیلہ ہاشمی نے خداکی وحدانیت پر مدلل جث کی ہے۔ مثلاً

خدا کا ئنات کی ایک ایک شے میں ہے سورج کی کرن میں سبزے کے روپ میں ہوا کی نمی میں اوران سب چیزوں میں بھی تو جلوہ گرہے جنہیں ہم پست اور نا قابل اعتبا سجھتے ہیں۔ ا

ناول میں ایک مقام پرار فع واعلیٰ خدا کی ذات کے بارے میں لکھتی ہے:

تم مجھے سکتے ہوئے کیوں دیکھنا چاہتے ہو میں انسان ہوں میں بھی تمہاری طرح ایک ارفع واعلیٰ کا ئنات کے خدا کی بنائی ہوئی روح ہوں اور ہندر کی خوف ناک بنسی اس کا جوابتھی۔ کے

جیلہ ہاشمی نے دوکر داروں کے ذریعے مذاہب کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہاریوں کیا ہے: جب اس بڑے سے تھمبیر گرجے کی خاموش عمارت میں مریم کنواری کی تصویر کے سامنے جھک کرمیں نے کہا تھامیں خداوندخدا کو جوشفقت کرنے والا اور مہر بان ہے ....سماری دنیا کے گناہ اپنے سرلے کر ہمیشہ کے لیے ہمیں عذاب سے نجات دلا گیا۔^

ایک اورجگه کهتی ہیں:

جیسے ہرنی پانی کے نالوں کورسی ہے اس طرح اے خدامیری روح تیرے لیے ترسی ہے میری روح خداکی زندہ خداکی بیاسی ہے اے میری جال تو کیوں گری جاتی ہے تو اندر ہی اندر کیوں بے چین ہے خداسے امید رکھ کیونکہ میرے چیرے کی رونق میراخداہے۔

رضیفصیح احمد کا ناول '' ہبکہ پا''۱۹۲۴ء میں شائع ہوا۔ ناول کا موضوع انسانی زندگی کے ایک اہم پہلوکوز ریجٹ لا تا ہے لینی بعض اوقات ایک فرقنحص عظمت کے حصول کے لیے کس طرح کی جدوجہد کرتا ہے اور پھرعظمت حاصل ہونے کے بعدوہ کس طرح اس کی حفاظت کرتا ہے۔

''آبلہ پا''ایک کرداری ناول ہے۔ بیصبا اور اسد دو کرداروں کی کہانی ہے۔ صبام کزی کردار کی حیثیت سے سامنے آتی ہے۔ وہ اردو کے دوسرے اہم ناولوں کے نسوانی کرداروں مثلاً''آ مگن''عالیہ کی طرح باشعور اور ذکی انحس ہے۔ ناول میں دونوں کرداروں کی متضادخصوصیات ہی ایک دوسرے کی شخصیت کو ابھارنے میں معاون ہوتی ہیں۔

''آبلہ پا' میں جہاں رضیہ فضیح احمہ نے معاشرتی کشکش کوموضوع بنایا ہے۔ وہاں انہوں نے اسلام کے بارے میں بھی حجوے حجوے چھوٹے مسائل پر بحث کی ہے۔ کیونکہ فسادات کے باعث جب مختلف علاقوں کے لوگ جمع ہونے لگے تو ان کے درمیان مختلف عقیدوں پر بھی باتیں ہونے لگیں اس طرح رضیہ سے احمد نے ناول میں ایک جگہ ریہ بحث کی ہے کہ چاہے آدمی مسلم عقیدے سے منسلک ہوتو پھر بھی وہ اپنے اصلی عقیدے کو بھول نہیں سکتا کیونکہ جوعقیدہ بچپن میں اپنالیا اسے بھولنا مشکل ہوتا ہے:

پھر بھی عقائد کا فرق تو ہے تاریخی حقیقتوں کو بھی دونوں ایک نظر سے نہیں دیکھتے جنگ صلیب کے متعلق ہمارے جو نظر بے اور عقیدے ہیں۔ عیسا نیوں کے نہیں ہیں پھر ایک شخص جوعیسائی گھر انے میں پیدا ہوا اور اسلامی عقیدہ رکھتا ہو تین سال کی عمر میں جب مڑکران چیزوں پرنظرر کھے تواس کے خیالات کیا ہوں گے۔ ۱۰

خدا کے دیے ہوئے میں سے خدا کے نام پر دینے سے مال میں کمی نہیں ہوتی اس لیے دینے والا خدا کے نام پر دل کھول کرمدد کرتا ہے۔اسی لیے رضیہ فضیح احمد نے بھی ایک بھکاری کے ذریعے خدا کے نام کی آ وازلگوائی ہے:

وہ ہوا کے تیز جھونکوں سےلڑ جھگڑ کر ٹمٹار ہے تھان کی روثنی مزار پرنجیب پراسرارسائے بنارہی تھی خاموثی سے وہ ہاہرنکل آئی اللہ کے نام پر کچھدے دو دابا ہر دی سے مرر ہاہوں۔

نارعزیز بٹ کا ناول'' نے چراغ کے گئے''۳۱۹ء میں منظرعام پر آیا۔مصنفہ نے اپنی استحریر کے ذریعے مختلف پہلوؤں پرروشنی ڈالی ہے۔ایک مزاحمتی کیفیت کا آئینہ دار ہے اگر اس ناول کے موضوع کودیکھا جائے تو عنوان اپنی معنویت کے اعتبار سے مصنفہ کی غم برستی کو ظاہر کرتا ہے۔

کسی بھی ناول میں بلاٹ بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ کیونکہ اس پر ناول کی عمارت استوار کی جاتی ہے۔ بلاٹ اگر چست اور مربوط ہوتو کہانی اپنے تسلسل کے ساتھ منطقی انجام کو بھنے جاتی ہے۔'' نے چراغ نے گئے'' کا بلاٹ فنی لحاظ سے گھا ہوااور منظم ہے۔

۔ ناول میں ایک جگہ خدا اور بھگوان کے بارے میں بحث کی گئی ہے اور خدا کی ذات کو واضح کرنے کے لیے پوری سورۃ فاتحہ اور اس کا ترجمہ درج ہے جس سے خدا کی ذات کے بارے میں تمام بہم سوالات کے جواب مل جاتے ہیں:

تعریف اس خدائی جوساری دنیاؤں کامعبود ہے۔ رحمت کرنے والا ہے اور قیامت کے دن کا مالک ہے اس کی ہم عبادت کرتے ہیں اسی سے ہم مد ما نگتے ہیں۔ ہدایت دے ہمیں سیدھے راستے پر چلنے کی۔ اپنے چنیدہ لوگوں کے راستے یران لوگوں کے راستے زمیس جو گمراہ اور مغضوب ہیں۔

'' کار جہاں دراز ہے'' قر ۃ العین حیدر کا ناول ہے۔ یہ ناول چار جلدوں پر مشتمل ہے اس ناول کی پہلی جلدے۔ ۱۹۷ء میں شائع ہوئی۔ جب کہ تیسری جلد یکجا کر کے سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور نے ۲۰۰۱ء میں کمل شائع کیا ہے۔

قرۃ العین حیدراس ناول میں اپنے پورے خاندانی پس منظراور افراد خاندان کے ساتھ موجود ہیں۔ ہر فرد کا مرقع اس انداز سے پیش کیا گیا ہے کہ وہ ہمارے سامنے چاتیا پھر تانظر آتا ہے۔

''کار جہاں دراز ہے'' کا مطالعہ کرتے ہوئے اسلام کے بنیادی ارکان کی نشان دہی ہوتی ہے۔مثلاً

خداوندا كبرسميعاً بصيرا بقدرت على كل شيء قنديرا وبي مومناراا كرام وآخر بيه جنت نعيماً وسلكا كبيرا بمثل كلامت كهفتن تواند ولوكان بعضاً بعض ظهيرا كسيرا كه نامش وبي بريمنيش

بلطف تخاسب حساناً ليسرا كمال حيينى بساجرم دارد توئى عفوكن يالطيفاً خبيرا

غلام الثقلین نے اپنے ناول''میرا گاؤں'' میں جہاں دیہاتی زندگی کے مختلف پہلوؤں کو پیش کیا ہے۔ وہاں انہوں نے کچھ تکتے ایسے بیان کیے ہیں جودین اسلام میں بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ دیہاتوں میں اکثر پرانی روایات ہی پر عمل کیا جاتا ہے اور بزرگوں کی پیروی میں فخر محسوس کیا جاتا ہے۔ جب دیہات میں ہر طرف قبط پڑجا تا ہے اور ہر کوئی پریشان ہوجا تا ہے کہ اب کیا ہوگا تو غلام الثقلین نقوی بتاتے ہیں کہ رازق خداکی ذات ہے جب آ دمی پیدا ہوتا ہے تو اس کارزق خداکی ذات ہے جب آ دمی پیدا ہوتا ہے تو اس کارزق خداکی ذات ہے جب آ دمی ہی ہمکمل کردیتی ہے۔

اب وہ کوئی کام کاج نہیں کر سکے گا تواس کے بال بچوں کا کیا بنے گا۔اللّٰدرازق ہے جس نے پیدا کیا ہے وہ کھانے کوبھی دےگا۔

رجیم گل کا ناول'' جنت کی تلاش' ۱۹۸۱ء میں شائع ہوا۔ ناول میں ایک خاص طبقے کے حالات و واقعات کو بیان کیا گیا ہے۔اس طرح کے لوگ فکر معاش سے آزادراحت اور سکون کی تلاش میں مارے مارے پھرتے ہیں لیکن جب آنہیں باہر سکون نہیں ماتا تواپنے اندر کی طرف مائل ہوتے ہیں۔انسان ہمیشہ خوب سے خوب ترکی تلاش میں سرگرداں نظر آتا ہے۔وہ اس جنت میں جانا چاہتا ہے جہاں سے اسے نکالا گیا تھا لیکن اس جنت کا دوبارہ حصول ایک مسئلہ ہے۔اسی بحث کور جیم گل نے اس ناول کا موضوع بنایا ہے۔

مرکزی کردار امتل ہے جو فدہب، سیاست، ساج، معیشت، اخلاقیات، تہذیب وثقافت وغیرہ پرجس طرح اپنی رائے کا اظہار کرتی ہے اس سے مصنف کے مخصوص نظریات کھل کرسامنے آتے ہیں۔خاص کر فدہبی معاملات پر انہوں نے امتل سے جو پھے کہلوایا ہے، وہ کمل طور پر اسلامی فکر کی عکاسی ہے:

خدا کی عبادت کروکیا بیزندگی کا مقصد نہیں ہے۔عاطف بولا ..... نیکی کرودوسروں کے دکھ در دمیں شریک ہو جاؤکسی کاحق نہ چھینوکیا بیزندگی کے مقاصد نہیں ہو سکتے۔

کائنات کی ہر چیز جواللہ نے بنائی ہے وہ بے کارنہیں چاہاں سے انسان فائدہ اٹھاتے ہیں یانہیں۔ ہر کوئی اپنی اپنی استطاعت اور مقل کے مطابق دوسری چیزوں سے فائدہ اٹھا تاہے جب اللہ نے انسان کی تخلیق کی تواس کی تمام ضرورتوں کے مطابق دوسری چیزیں بھی پینچنا مطابق دوسری چیزیں بھی پینچنا سے فائدے کے لیے ہیں اور بعض اشیاء سے انسان کو نقصان بھی پینچنا ہے۔ اس فلمن میں بیا قتباس دیکھئے:

قدرت نے انسان کی ضرورتوں کا پورا پورا خیال رکھا ہے۔ مرغی کودیکھیے کتنامفید جانور ہے انڈ ااور گوشت مہیا کرتی ہے.....گھوڑا اپنی طاقت اور سرکشی کے باوجود انسان کے تابع ہے بکری دودھ دیتی ہے اور زمین اناح۔سب کچھانسان کے لیے ہے انسان کا پیدا کرنا ہے مقصد نہیں ہوسکتا۔

عورت کی تخلیق کے حوالے سے بات کرتے ہوئے ناول نگار کہتا ہے کہ اگر عورت نہ ہوتی تواس کا ئنات کا نظام ہی نہ چل سکتا یعنی نراور مادہ کا فرق خدا کی ذات نے رکھا ہی اس لیے ہے کہ کا ئنات کا تصور اور نظام چلتا رہے عورت کواسلام نے بڑی عزت دی ہے کہ ماں کے قدموں کے نیچے جنت ہے:

میں خدا کواس لیے مانتا ہوں کہاس نے مادہ اور نرپیدا کیے ہیں بیسوچا ہوا ممل لگتا ہے عورت کو پیتان دیے کہ

بچ کودودھ پلائے ماں کی متادی کہ اولاد سے یگا گئت برتے انسان کوچنسی جذبہ دیا کہ تخلیق جاری رہے۔ اعبراللہ حسین کا ناول' قیز' ۱۹۸۹ء میں منظر عام پر آیا انہوں نے اس ناول میں دل کی دنیا کی بربادی کا ماجرار قم کیا ہے۔ ناول کا آغاز مائی سروری کے سفر آخرت سے شروع ہوتا ہے۔ مائی سروری قدامت پہند معاشر ہے کی علامت ہے جب کہ رضیہ سلطانہ روش خیالی کی نمائندہ ہے۔قدامت پرسی کی نشاۃ ثانیہ ہو چکی اور رضیہ سلطانہ کی صورت روش خیالی کوسزائے موت سائی جا چکی ہے۔ تاہم مرنے سے پہلے رضیہ نئی زندگی کے قاتلوں کو موت کے گھاٹ اتار نے کا استعارہ ہے۔ عبداللہ حسین کے نزد یک عہد جدید میں بھی روشن خیالی کے امکانات معدوم ہیں جب کہ قدامت پرسی کے اکھڑے ہوئے قدم دوبارہ جم گئے ہیں اس صورت حال میں عورت کی قدری اذبیت میں اضافہ ہوتا جا رہا ہے تاہم رضیہ سلطانہ ایک روشن استعارہ ہے جوتار یک ایم میں روشنی کی ایک کرن ہے۔

ناول میں ایک مقام پرعبداللہ حسین نے خدا کی وہ صفت بیان کی ہے جوصرف اس کی ہے۔ قیامت کے دن جزااور سزا کائمل ہوگا تو وہی گناہ بخشے گا۔

> یری تخفی کس نے دیا ہےتم دوسروں کے گناہوں کا حساب چکاتے ہو پھرسورت بقر کو یاد کرو۔ وہ ایک امت بھی جوگز رچکی اسے ملے گا جواس نے کما یا اور تمہیں ملے گا جوتم نے کما یا اور تم سے نہ پوچھا جائے گا جو وہ کیا کرتے تھے۔

مستنصر حسین تارڑنے ''راکھ' میں حالات وواقعات کوگول چکردے کرناول کے بلاٹ کی عمارت تغییر کی ہے۔ناول کی ہرسطر ہمارے عروج و زوال کوظاہر کرتی ہے۔اور سیاست دانوں کی مختلف حربہ سازیوں کو بے نقاب کرتی ہے۔عوام اپنے نمائندوں کو اسمبلیوں میں اپنے مسائل کے حل کے لیے بھیجتے ہیں۔لیکن وہ عوامی فلاح و بہبود کی بجائے اپنی اخلاقی پستی میں توسیع کرتے ہیں۔

مستنصر حسین تارڑ نے معاشر تی زندگی کواپنے ذاتی تجربے کی بنیاد پر بہت باریک بنی سے حقیقی رنگ دیا۔ان کے پلاٹ میں کہانی کے اجزاءایک دوسرے کے ساتھ ہم آ ہنگ ہیں جس سے انہوں نے ایک مضبوط ڈھانچہ تیار کیا ہے۔ ناول میں پیش کردہ زندگی کی واقفیت اتنی ہی پر حشش اور بااثر ہے۔ کرداروں کی ذہنی جذباتی اور عملی سرگرمیاں واضح ہوتی جاتی ہیں۔
ناول میں ایک جگہ خداکی صفت یعنی عزت اور ذلت اس کے ہاتھ میں ہے کے بارے میں درج ہے:
شاہدا کیا ایسے قرآن پر جھا جے بنوامیہ کے عہد میں ایک نابینا خطاط نے لکھا تھا سیاہ آ تکھیں جود کمیے نہیں عتی تھیں اور وتعزم ن تشاء و تذک من تشاء اور قرجہ جا ہے وزید دیتا ہے۔

مندرجہ بالاا قتباسات کودیکھا جائے تواحساس ہوتا ہے۔ہمارے ناول نگاروں نے تو حید کی وضاحت بڑے مدل انداز میں کی ہے۔جس سے اسلامی فکر سے ان کی ذہنی وابستگی کا اظہار ہوتا ہے۔

ہمارے کئی ناول نگاروں نے رسالت کے تصوراوراس کی برکات کا کھل کراظہار کیا ہے۔ فضلی کے ناول''خون جگر ہونے تک'' میں ایک جگہ میلا د کا نقشہ یوں کھینچا گیا ہے کہ میلا د کی برکت کی وجہ سے آ دمی دور دور سے آتے ہیں مسجدوں اور مدرسوں میں بھی میلا د کی مختلیں منعقد ہوتی تھیں اور لوگ نبی کرم میں بردرود سلام جھیجے تھے۔

میلا د کے بارے میں فضلی کھتے ہیں کہ میلا د کی برکت کی وجہ سے لوگ مولوی صاحب کا احترام کرتے اور مدرسے میں میلا د کی مخفلیں منعقد ہوتی تھیں۔ لوگ میلاد کی برکت حاصل کرنے کے لیے کافی دور دور سے آتے تھے۔ یہا قتباس ملاحظہ سے بیجہ:

میلاد میں دور دور سے لوگ آئے گھوڑا مارا میں اتنا بڑا مجمع پہلے نہ ہوا تھا میلا دعمو ماً اردو میں ہوا کرتا تھا.....میلاد

کے بعد ہی سے لوگوں نے مدرسہ میں اپنے بچوں کا داخلہ کرانا شروع کر دیا۔

قرۃ العین حیدر نے اپنے ناول' آ گ کا دریا'' میں ایک ایسااسلامی نقطہ نظر پیش کیا ہے جواسلامی فکر کی عکاس کرتا ہے۔ مسلمانوں کا یقین ہے کہ بید دنیا صرف اور صرف نبی اکرم کی خاطر بنائی گئی ہے۔ جنہیں تمام انبیاء پر فوقیت دی گئی اور دونوں جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا گیا ہے ۔قرۃ العین حیدر نے ناول کے ایک کر دار کمال کے ذریعے اس بات کو یوں بیان کیا ہے:

ا گرخمہا و تارجنم نہ لیتے کیرتن منڈلی نے گایا تو اللہ کی حکومت تر لوک میں قائم نہ ہوتی نمونمو ہے عبداللہ اور آ منہ جسے ہو مکہ تگری کی اور سارے اولیاء کی اور بی بی فاطمہ تھے ہو سارے جگ کی ما تا ہیں جسے ہو اتر میں ہمالیہ کی جس کے قدموں میں ساری کا ئنات پھیلی ہے۔ ال

قرۃ العین حیدرحضور اکرم ؑ سے شدید محبت وعقیدت کااظہار کرتی ہیں اور موئے مبارک کی زیارت کوحضور پاک کی زیارت کاایک زینہ سمجھتے ہوئے نبوت پراپنے ایمان کامل کوعشق رسول می روشنی میں یوں بیان کرتی ہیں:

کبھی خواب میں رسول اللہ کی زیارت کی ؟ جناب دوبار کہاں؟ ادھر ہی جناب اپنے کرے میں ماشاء اللہ بہت خوش نعیب آ دمی ہو جی ہاں جناب بھی حضرت بل گئے ہو .....عشق نبی کا بدایک جیرت انگیز نظارہ تھا کی مجمد سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں۔

حضور کی ذات نمارے لیے مشعل راہ ہے۔وہ انسان کامل ہیں۔ ہر انسان میں کچھ نہ کچھ بشری کمزوریاں ضرور ہوتی ہیں لیکن مجمد گل دات میں کوئی کمزور کی نہیں اس بات کا اظہار رحیم گل اپنے ناول'' جنت کی تلاش' 'میں یوں بیان کرتے ہیں:
میں کوئی دعویٰ نہیں کرتا کیونکہ مجھ میں نہ بدھ کی شکتی ہے اور نہ ہی عیلی کا صبر اور نہ میں مجمد کی طرح مکمل انسان
موں ۔۔۔۔۔ کیونکہ جس طرح بعض لوگ بیسہ پیدا کرنے ذق ماصل کرتے ہیں بعض عبادت سے مسرت حاصل
مرتے ہیں میں بھی ای طرح خوثی حاصل کرتا ہوں۔ \*\*

'' تذکرہ''انظار حسین کا سوانحی قتم کا ناول ہے جوے۱۹۸ء میں شائع ہوا یہ بھی ان کے ناول''بہتی'' کی طرح تقییم ہند کے اثرات پرمبنی ہے لیکن مصنف نے اس ناول میں قدیم تذکروں کے حوالے سے بچھلی صدیوں کے حالات وواقعات کو بھی موضوع بنایا ہے۔

اس ناول میں ہمیں کہیں کہیں اسلامی فکر کی عکاس بھی ملتی ہے۔ ناول کے آغاز ہی میں انہوں نے ظالم وجابل مخلوق کی اصلاح کی ہے ایک لاکھ چوہیں ہزار پینج ہروں میں سے رسول اکرم کی تخصیص یوں کی ہے۔

انہیں ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغیمروں میں ہمارے نبی رحمت اللعالمین خاتم المرسلین حضرت محمرً میں کہ آپ اور آپ کی آل اطہاراوراصحاب کبار پر بعد درووصلوۃ کے بندہ...

''گردش رنگ چمن' میں بھی قرۃ العین حیدر نے صحابہ اور نبی کریم کا ذکر کیا ہے۔

حضرت ابوطالبٌ ،حضرت جمزهٌ اورحضرت بلالٌ کوتو دکھلایا ہے۔عبر نے اعتراض کیاا ومٹی تو دکھلائی ہے فلم میں آخضرت کی ۔فصص الانبیاء،معراج نامہ،سب میں آدمٌ نام محمدٌ پینیبروں کی باضابطه صورت

گری... شاہرخ مرزا کی فرمائش پرمعراج نامه مصور، بینوائی کی الجواہر میں رسول اللہ مع صحابہ اور حضرت ۲۲ ملال ا

عبداللہ حسین نے '' ہا گھ' میں دوکر داروں ذوالفقار اور اسد کے درمیان گفتگو کے ذریعے خدا اور رسول گی ذات پریفتین رکھنے کے بارے میں باتیں کی میں کہ خدا کی ذات وہ ذات ہے جوسب کچھ جانتی ہے کہ اس دنیا میں یعنی آسان اور زمین پر کیا کیا تبدیلیاں ہور ہی ہیں۔ایک مسلمان کے لیے تو حید اور سالت پر ایمان لا ناضروری ہے۔ یہ اقتباس دیکھیں۔ ہاں دوبارہ اس لیے بوچھ رہاہوں کہ خدا اور اس کارسول انسانوں کو انصاف اور آزادی کاحق عطا کرتے ہیں۔خدا اور رسول پر تو وہ لوگ بھی یقین رکھتے ہیں۔

نماز اور زکو ۃ کے دونوں بہلوؤں کو کی ناول نگاروں نے بیان کیا ہے۔فضل احمد کریم فضلی نے اپنے ناول''خون جگر ہونے تک''میں نماز کی اہمیت پر بہت زور دیا ہے اورنماز وں میں بھی نماز تجد کی اہمیت کوزیا دہ اجا گر کیا ہے:

> تہجد کا وقت آ گیا تھا ہمعدار صاحب نے بہت دنوں کے بعد تہجد کی نماز پڑھی بی بی جان پانچ وقت کی نماز پڑھتیں لیکن تہجد نہ پڑھتیں آج انہوں نے بھی پڑھی دونوں کا بیرحال تھا کہ نہ محض سرسجدہ میں تھا بلکہ دل بھی جس وقت میاں بیوی نماز پڑھ کے اعتصاس وقت دونوں کا چہرہ آنسوؤں سے بھیگا ہوا تھا۔ میں مقت میاں بیوی نماز پڑھ کے اعتصاب وقت دونوں کا چہرہ آنسوؤں سے بھیگا ہوا تھا۔

رضی فصیح احمہ نے ''آبلہ پا' میں دوکر داروں کے ذریعے ایک ایسے نکتے کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جب کوئی آدمی برے کا موں سے نگ آجا تا ہے اور اللّٰد کی رحمت اسے قبول کر لیتی ہے تو وہ پھر اللّٰد کی یادمیں اپنا ہر لحمہ گزارتا ہے۔ انسان جب برا کا م کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک سیاہ دھبہ لگ جاتا ہے۔ آہتہ آہتہ اس کا دل کمل طور پر سیاہ ہوجاتا ہے۔ لیکن وہ ذات جب اپندے کو پہند کر لیتی ہے تو وہ بالکل اپنے مالک کی طرف جھک جاتا ہے۔ ناول کے دوکر داروں صبا اور دانی کے درمیان مکالمہ یوں شروع ہوتا ہے:

> خدا کافضل نے جہاں دیدہ دانی نے منھ چلاتے ہوئے کہا،عین وقت پر جھے کو بلالیا ان لوگوں نے ورنہ جانے کیا ہوتا خیرزندگی تھی بڑا بے ڈھب کیس تھاتم جانو میں نے تو بہت دن ہوئے بیرگندا کا م چھوڑ دیا ہے پانچوں وقت کی نماز اورڈیڑھ سودانے تنجے کے روزیڑھوں ہوں۔

'' کار جہاں دراز''میں قرق العین حیدر نے قرآن اور نماز کے حوالے سے بہت ہی باتیں کی ہیں: نماز کے تخت پر بیٹھ کرمیر صاحب قرآن شریف پڑھ رہے تھے گئی اونڈی کو تہد خانے کی جانب سینی لے جاتے دیکھا تلاوت ختم کر کے فوراً اٹھے قرآن کو سرآنکھوں سے لگا کر مل پر دکھا۔""

قرة العين حيدرنے اپنے اس ناول ميں کئی جگه نماز کا ذکر کيا ہے:

ا ماں اپنا نمازی لوٹا جولکھنو سے ساتھ آیا تھا اٹھا کر وضوکرنے چلی گئیں دروازے کی گھنٹی بجی پھر آواز آئی بھین اسلام علیم میں غلام مجمد حاضر ہوا ہوں۔ اسلام علیم میں غلام مجمد حاضر ہوا ہوں۔

ايك اورجگههتی ہیں:

ا ماں ایکٹرنگ پر جائے نماز بچھا کر ظہر عصر کی نماز پڑھنے بیٹھ گئی تھیں انہوں نے نیت باندھ لی تعجب کی بات میتھی کہ انہوں نے اس پوٹلی کے بارے میں دریافت ہی نہیں کیا تھا۔ شکر ہے اللہ کا شکر ہے حاضر ماموں نے دہرایا۔

''ا پیرجنسی' صدیق سالک کا دوسرا ناول ہے۔ بیان کے ناول پریشر ککر کی اشاعت کے دوسال بعد منظرعام پر آیا۔ اس کاموضوع پاکستانی قوم کا ایک اہم مسکلہ جا گیرداری نظام ہے جوانگریزوں نے اس دھرتی پر اپنے پنج گاڑنے کے لیے وضع کیا تھا۔ بینظام انگریزوں کے چلے جانے کے بعد بھی غریب عوام کا استحصال کر رہاہے۔

ناول میں ایک جگہ پرصدین سالک نے وہ واقعہ دہرایا ہے جب انسان خدا ہے مایوں ہوکرظلم وتشد دپراتر آتا ہے۔اللہ کے علاوہ کسی اورکوعبادت کے لائق سجھتا ہے تو پھراللہ ان لوگوں پر اپناعذا بسسی بھی صورت میں نازل کرتا ہے مثلاً حضرت نوع علیہ السلام اور حضرت لوط علیہ السلام کی قوموں پر عذا ب نازل ہوئے۔اسی طرح اس گاؤں پر قبط کی صورت میں اللہ نے اپناعذا ب نازل کیا۔ تمام فصل تباہ و ہر باد ہوگئیں ہرکیاری سوکھ کی کھیتوں سے ہریا کی اور چہروں سے خوشحالی غائب ہوگی وہاں کے لوگوں نے پھرا ہے گنا ہوں کی معافی ما گلی اس طرح اس گاؤں کی حالت بدلی۔اقتباس یوں ہے:

اللہ کے نیک بندے دورونز دیک سے مد د کو پنچ شہر سے امدادی پاریٹاں آئیں ہم سب نے مل کراورگڑ گڑا کر معافیاں مانگیں گناہوں سے تو یہ کی پرندوں سے معافی مانگی ماتھے رگڑ سے سجدے کیے تب کہیں جا کر بارش ہوئی......استغفار استغفار ۔

'' نگری نگری پھرامسافر'' ثارعزیز بٹ کااہم ناول ہے۔اس ناول کامرکزی کردار افگار ہے۔افگار کو معاشرے سے اچھائی کی سند چاہیے گویا ایگو کے ساتھ اس نے سپرا یگو کا بوجھ بھی انتہائی حد تک اٹھایا ہوا ہے۔اسلامی شریعت کے دوش بدوش اس نے ہندومت کے فلسفہ تیاگ اور سیحی رہانیت کے پرچم بھی اٹھار کھے ہیں۔افگار غیر معمولی حد تک حوصلہ مند کردار ہے۔سہاروں کے بغیرزندگی بسر کرنا اس کا آدرش ہے۔دوزخ کے خوف اور جنت کے لالچ سے کنارہ کش ہے۔

مصنفہ نے ایک اقتباس کے ذریعے بڑا اہم پیغام دیا ہے کہ چاہے آ دمی پانچ وقت کی نماز پڑھتا ہے کین اس میں خلوص نہیں تو ہے عبادت کسی کام کی نہیں:

> اگر پانچوں وقت کی نماز پڑھتا چلے کرتا جن بھوتوں کے ساتھ کاروبار رکھتا ......اے خدااس کی نماز اور چلے منظورمت کریوجواولا داپنے ماں باپ کے کام نہ آئی۔

> > نماز کے بارے میں ایک اور اقتباس یوں ہے:

پھراس دن عصر کی نماز پراس نے بڑے اہتمام سے دعاما گلی ما لک میں بے وقوف بچے کی طرح ایک کمیح تجھ سے خوش ہوجاتی ہوں ایک لمحے تجھ اخوش …… زندگی اب تیرے سہارے بنتی اب تجھ بن قدم کیسے آٹھیں سے خوش موجاتی ہوں ایک لمحے ناخوش …… زندگی اب تیرے سہارے بنتی اب تجھ بن قدم کیسے آٹھیں سے 120

ا نتظار حسین کے ناول'' تذکرہ''میں ایک جگہ جب بواجان نماز پڑھنے لگتی ہیں تو لاؤڈ سپیکر پرفلمی گانوں کی وجہ سے اکتا جاتی ہے۔جس کا اظہاروہ ان لفظوں میں کرتی ہے۔

ب بب ب ب ب ب ب ما تواب میں میں میں میں میں ہور کے اس کے ریکارڈا تنا شور کرنے کے کہ بواجان عشاء کی نماز کی ماز کی خاطر کمرے کے دروزے کھڑ کیاں سب بند کرلیتیں کس مشکل سے نمازختم کرتیں کتی مرتبہ تنجیج پھیرتے کھیرتے گڑ بڑا آجاتی جانماز لیٹتے ہوئے بڑ بڑا تیں کہ مجنوں نے نماز بڑھنی دو مجرکردی۔

عبدالله حسین نے ''قیر'' میں ایک ُ جرے کا نقشہ پیش کیا ہے اس کے اندرایک مبحد تھی اس میں باجماعت نماز ادا کی جاتی تھی اور درویش وہاں تلاوت کیا کرتے تھے:

کی عمارتوں میں دوبڑے بڑے کمرے تھے جن میں کھڑکیاں اور روثن دان نکلے تھے ایک میں مبجد قائمُ تھی جہاں با جماعت نماز اداکی جاتی تھی دوسرا کمرا درولیثوں کے اٹھنے بیٹھنے درس دینے درس حاصل کرنے وظیفہ حفظ اورقر آن خوانی اور سال کے سال تو الیاں منعقد کرنے میں کام آتا تھا۔

ناول کے باب سوم میں ناول نگارایک کردار کے ذریعے اسلامی شرع کے مطابق لباس کے بارے میں بات کرتا ہے کہ

اسلام آ دمی کی شخصیت کوکیسے دیکھتا ہے۔ کرامت علی ایک ایسا کردار ہے جو بھی پہلے متجد میں نہ جاتا تھااور نہاس نے داڑھی رکھی تھی۔ لیکن جب اسے نرینہ اولا دملی تو اس نے اپنے آپ کواسلام کے مین مطابق ڈھال لیااس کا نقشہ ناول نگار نے پچھاس طرح کھینجاہے۔

> . ......... پنج وقتی نماز ،وظیفه، تنجد، داڑھی بڑھالی ،شرعی لباس، ٹخنوں سے اوپر تنہدیپاؤں میں لکڑی کی کھڑاویں،مسجد میں کل وقتی قیام مسئلے مسائل غرض کہ کرامت علی کااوڑھنا پچھونا ہن گیا۔

مستنصر حسین تارڑ نے '' راکھ'' میں نماز حاجت کا ذکر کیا ہے۔ کہ جب بھی کسی آ دمی کو حاجت آن گھیر ہے تو وہ فوراً خداکی طرف راغب ہواور خداکی ذات سے روروکراپی حاجت بیان کرے۔ نبی کریم اور خلفائے راشدین کا بھی یہی معمول تھا جب بھی کوئی مشکل آتی تو فوراً خدا سے بڑی عاجزی اور انکساری کے ساتھ اپنی حاجت بیان کرتے ناول میں بڑگالی بابا کے ذریعے تارڑ نے نماز حاجت کا ذکریوں کیا ہے:

یار بنگالی بابایتم کون می نمازیر هرے تھے۔ نماز دعا۔

۔ پیکون سی نماز ہوتی ہے مقدس مشاہدنے پوچھا بیکسی کے لیےا گردل بہت دکھتا ہے تو اس کی کامیا بی اور سلامی کے لیے نماز پڑھتا ہے اسے صلوۃ حاجت یا صلوۃ دعا بولتے ہیں۔ اس

شوکت صدیقی نے ناول نے ایک جھے میں نمازی اہمیت وتقدش کاذکرکیا ہے۔ جبنوشا کم ہوجاتا ہے اوراس کے بہن بھائی اور والدہ ہر طرف سے مایوں ہو جاتے ہیں تو پھر ان کے پاس صرف ایک ہی راستہ رہ جاتا ہے کہ وہ اللہ سے دعا کریں۔ مثلًا

گھر پرموت کی ہی ویرانی چھائی تھی پھراس سکوت میں ماں کی آ وازا بھری۔ بٹی اللہ سے دعا کرو۔ اس نے آنسو پو تخچےاوراٹھ کراہی وفت عنسل کیا دھلے ہوئے اجلے کپڑے پہنے اور مصلا بچھا کرنماز پڑھنے گئی... دیر تک مجدے میں پڑی روروکر دعا ئیں مائلتی رہی۔

انظار حمین نے ''آگے مندر ہے' میں ہجرت کے کرب کو خوب صورتی ہے بیان کیا ہے۔ ان کے دوسر بے دونوں ناول ''دبہتی' اور'' تذکرہ'' بھی اس کیفیت کے نماز ہیں۔ اس ناول میں ہجرت کر کے آنے والوں کے مخصوص کرب کو ظاہر کیا گیا ہے جو وہ کرا چی میں بھگت رہے ہیں گو کہ مسلہ سیاسی ہے اس لیے کہ پاکستان کے ایک سابق صدر ایوب خان نے ہجرت کر کے کرا چی کو ٹھوکا نابنانے والوں سے کہا تھا کہ ان کے لیے آگے سمندر ہے اس اعتبار سے نجو بھائی کا کر دارا نتہائی اہم ہجرت کر نے والوں سے مخصوص ہیں اور نئے تناظر میں ان کی ساجی، ہے ان کے خیالات ان تمام مسائل کو مہمیز لگاتے ہیں جو ہجرت کرنے والوں سے مخصوص ہیں اور نئے تناظر میں ان کی ساجی، اقتصادی پیچیدگی میں اضافہ ہوگیا ہے۔ ناول کے وسط میں ناول نگار نے مسلمانوں کی صورت اور سیرت پر بات کی ہے اور نماز کی ادا گیگی پر بھی زور دیا ہے:

میرے عزیز آپ انہیں مسلمان کہتے ہیں مجھے تو ان میں کوئی مسلمان نظر نہیں آتا سیرت کو جانے دیجے وہ تو صورت سے بھی مسلمان نظر نہیں آتے داڑھی ،مونچھیں صاف ،شرعی لباس ندارد، وہی عیسائیوں والالباس، ٹائی کوٹ، پتلون، میں تو سوچتا ہوں اور ساتھ میں افسوں کرتا ہوں کہ اس بدانجام خلقت کی روزمحشر شناخت کی پیسے ہوگی بالفرض محال شناخت ہوگئی مگر اس سے بھی بڑا سوال نماز کا ہے۔

روزمحشر كهجال گداز بود

اولیں پرسش نماز بود

ذراسو چوکدان میں کتنے لوگ ہول گے جو با قاعد گی ہے پانچول وقت کی نماز پڑھتے ہوں گے تختے نماز کی

فرصت نہیں تعجب ہے اور نماز بڑھنے والوں میں کتنے ایسے ہیں جن کی نماز واقعی نماز ہوتی ہے۔عزیز وانصاف کرواور ہمیں بتاؤ۔

ان اقتباسات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام کے اس بنیا دی رکن یعنی نماز کی اہمیت کوکسی نہ کسی صورت بیان کیا ہے اور یوں اسلامی طرز فکر کی نمائندگی ہوئی ہے۔

اسلامی تہواروں پرتمام مسلمان اپنے اپنے شہروں کی بڑی مساجد میں اکٹھے ہوتے ہیں چاہے وہ جمعہ کا دن ہویا عیدین۔
اردوناول میں بھی اس حوالے سے بہت مواد موجود ہے۔ قرق العین حیدراپنے ناول'' کار جہاں دراز ہے۔'' میں بیان کرتی ہیں:
عیدین کے مواقع پر سارامسلمان کالیٹن دوکنگ کی متجد میں جمع ہوتا تھا ایک عید الفطر پر میں اور امین ٹرین کے
ذریعے دوکنگ جارہے تھے ڈیے میں چند کالٹین فوجی افر سوار تھے وہ بھی دوکنگ جارہے تھے… اباجان
مہراء کی بقرعید کے روز دوکنگ کی متجد میں آئے تھے اور امال کو خط میں لکھا تھا متجد میں ہندوستانی
انگریز: مسلمان ، ترک ، عرب ، مصری سب تھے خواجہ کمال الدین کے لڑکے نے نماز پڑھائی اور انگریزی میں
وعظ کیا۔

غلام الثقلين نے اپنے ناول''ميرا گاؤں'' ميں پرانی اسلامی اقدار کی نشاندہی کی ہے کہ صبح کے وقت لوگ مساجد میں جاتے ہیں اور وہاں مولوی صاحب سے قر آن شریف کاسبق بڑھتے ہیں:

> میں گھرر گھرر کی تفرتھراتی ہوئی آ واز کے جادو میں کھو گیا اور پھر سو گیا صبح مسجد میں جا کرمولوی صاحب سے قرآن شریف کے آخری یارے کی یاخی آئیوں کاسبق لیااور گھر آ کرمدرسے جانے کی تیار کی کرنے لگا۔ میں میں میں میں کار کے ایک کار کے ایک کار کی بھر کی کار کی کار کر کی کار کی کار کی کار کی کار کی کار کی کار کی

خدا کی متجدوں کووہی لوگ آبادر کھتے ہیں جوخدااور قیامت کے دن پرایمان رکھتے ہیں اس بات کی عکاسی جیلانی بانونے اپنے ایک ناول'' بارش سنگ' میں کی ہے:

> سنا ہے حیدر آباد میں تو پیچ میچ چلنے والی تصویروں کا تماشہ دکھایا جاتا ہے اور اعلیٰ حضرت یوں پوں بولنے والی موٹر میں بیٹھ کرنماز رڑھنے مسجد میں حاتے ہیں۔ موٹر میں بیٹھ کرنماز رڑھنے مسجد میں حاتے ہیں۔

''راجہ گدھ'' بانو قدسیہ کا اہم ناول ہے اس میں آزادی کے بعد کی کہانی بیان کی گئی ہے جس میں نوآ بادیا کستانی معاشرہ سائس لے رہاتھاں پشہرلا ہور کا وہ معاشرہ ہے جہاں نوجوان لڑکے اورلڑ کیاں زیرتعلیم ہیں۔ جن کا تعلق شعبہ عمرانیات سے ہیں طلباء پورے معاشرے کے مسائل کواپنی بحث ومباحثے کا موضوع بناتے ہیں۔ جہاں افراد ڈبنی جذباتی اور روحانی اضطراب کا شکار ہیں۔

اس ناول میں رزق حرام اور حلال کے مسائل کی طرف توجہ مبذول کروائی گئی ہے۔ مصنفہ نے ناول کے تمام کرداروں کو اس خوبی کے ساتھ پیش کیا ہے کہ ان کی عادات واطوار خودان کے گناہوں کی گواہی دیتے ہیں۔ بانو قد سیہ نے ایک جگہ بیان کیا ہے کہ آج کل کے امام سجدوں میں مسائل کے حل کے بجائے منافقت پھیلا رہے ہیں اور لوگوں کو مسائل تہیں بتاتے ۔ طہارت کے بارے میں کھتی ہیں:

حرامی اپنی فیشن کی ماری ہوئی ماں سے کہنا ہے جہم کی صفائی سیکھے بتانا اسے جسم کے بال ناپاک ہوتے ہیں۔ اسے میرالیقین خدآ ئے تو جا کر ملاجی سے پوچھ لے مسجد میں ویسے تو اسے بڑے مسئلے آتے ہیں جسم کے بالوں کا مسئلنہیں آتا کوڈوکو۔

ا نتظار حسین نے اپنے ناول'' تذکرہ'' میں مسجد کومقدس قرار دیا ہے۔لیکن آج کل لوگ مسجد میں لاؤڈ سپیکر غلط استعال کرتے ہیں نفرتیں پھیلار ہے ہیں چنانچہلوگ مسجد کے ساتھ ہے گھر کواچھانہیں سجھتے: اس ڈویے مولوی کو کیا ہوگیا ہے نہ خوسوتا ہے نہ محلے والوں کوسونے دیتا ہے۔ بواجان کو آہتہ آہتہ احساس ہوا کہ مسجد کی ہمسائیگی جس کی وجہ سے انہیں سے مکان اتنا پند آیا تھا کہ معنی نہیں رکھا... بیتے دنوں میں تو مسجد کی ہمسائیگی گھر کے کے لیے رحمت کا سابہ بن جاتی تھی اور اس ہمسائیگی کے ایک طمانیت قلب حاصل ہوتی تھی اب ایسا کیوں نہیں تھا میری سمجھ میں یہ بات تو آتی تھی اس زمانے میں مسجدوں میں وعظ کم اور عبادت زیادہ ہوتی تھی پھراس زمانے میں لاؤڈ سپیکر کا بھی تو چلن نہیں تھا۔ مسجدوں میں وعظ کم اور عبادت زیادہ ہوتی تھی پھراس زمانے میں لاؤڈ سپیکر کا بھی تو چلن نہیں تھا۔ اللہ بخشے مولوی سجانی ہماری مسجد میں اذان دیا کرتا تھا بواجان کو چراغ حوالی کی ہمسا یہ مسجد یا دآگئ کیسا گھیا گھا تھا اور کتی لو نچی آ واز میں جو نماز سے بدکا ہوتا وہ بھی ان کی آ واز س لیتا تو مسجد کی طرف کھینچا چلا آیا اور کتی لو نچی آ واز تھی ان کی آ واز تین لیتا تو مسجد کی طرف کھینچا چلا آیا اور کتی لو نچی آ واز تھی ان کی آ واز تیں ان کی آ واز تی لیتا کیا ور کتی لو نچی آ واز تھی ان کی آ واز تیں یا کے گاؤں تک پہنچی تھی۔ آپ

عبدالله حسین نے اپنے ناول' قید' میں نماز کی پابندی اور تبجد کی ادائیگی کی طرف اشارہ کیا ہے کہ مسلمان کے لیے بید ی بید

ضروری ہے:

رمضان المبارک کے احترام میں عمید کے موقع تک کے لیے اٹھار کھیں شکرانے کے طور پر بہر حال انہوں نے اسی وقت دور کعت نفل ادا کر کے خداسے وعدہ کیا کہ وہ تمیں کے تمیں روزے آٹھ پہرے اٹھا کیں گے۔مزید یہ کہ آئے ہے وہ بڑج قتی نماز کے علاوہ ما قاعد گی سے تبجد گزار ہوں گے۔ے

'' را کھ'' کے شروع میں تارڑنے مسجد کے نقدس کے بارے میں بتایا ہے کہ مسجد خدا کا گھر ہے جا ہے ساری دنیا تباہ برباد ہو جائے لیکن جس چیز کو خدا جا ہے وہ تباہ و ہر بادنہیں ہو عتی ۔اس طرح جب شاہ عالمی کو آ دمیوں نے آگ لگادی تو تمام اشیاء جل کررہ گئیں لیکن خدا کے گھر کو آگ نے چھوا تک نہیں تھا اس واقعہ کو تارڑنے یوں بیان کیا ہے:

شاہ عالمی کوجن جیالوں نے جلایا تھاوہ اس معجز بے پر سردھنتے تھے کہ بازار کے مین درمیان میں لال مسجد کو آگ نے جھوا تک نہیں تھااور بید تقیقت تھی کہ آگ اس مسجد کی دیواروں کوچھو کر چیچھے ہوگئی تھی۔

بانو قد سید کے ناول''راجہ گدھ'' میں رزق حرام اور رزق خلال کے مسائل کی طرف بطور خاص توجہ دی گئی ہے۔ ناول کا مرکزی کردار قیوم ہے جس میں آج کے بے راہ روی کے شکار نو جوان کی واضح تصویر نظر آتی ہے۔ یہ ایک ایسے نوجوان کی تصویر سے جسے زندگی میں تکنیوں اور الجھنوں کا سامنا کرنا ہڑتا ہے۔

بانوقد سیدنے ویسے تو تقریباً سارے ناول میں حرام کوموضوع بنایا ہے لیکن انہوں نے دوکر داروں لیعنی سیمی اور عابدہ کے ذریعے خصوصاً حرام کا ذکر کیا ہے۔

د فع دور... کسی کا حجمو ٹا کھانا...ایسے سے توروز ہی احیما

بال

یی حرام کاری ہوتی ہے سیدھی... جا ہے آپ تعلیم یا فتہ لوگ اس کا کوئی اور نام رکھ لیس اچھا سا... حرام سے اللہ نمنع کیا ہے۔ ایک اور جگہ تھتی ہیں:

۔ ہے تمہاراد ماغ خراب ہو گیا ہے۔ قیوم ... تم ایسی باتیں سوچتے ہوجو مذہب اور شریعت نے حرام کرر کھی ہیں

\_

رشتہ داری اللہ اور رسول کے احکامات ہیں ان کے متعلق ہوی بچوں کے فق بندھے ہیں ند جب میں جو یہ سارے جھوٹے ہوتے تو شریعت ان کی پاسداری کرتی۔ ۵۰

حرام کے بارے میں بانوقد سیدکا نقط نظر ہے کہ:

مغرب کے پاس حرام حلال کا تصور نہیں ہے اور میری تھیوری ہے کہ جس وقت حرام رزق جم میں داخل ہوتا ہے وہ انسانی Gents کو متاثر کرتارزق حرام سے ایک خاص قتم کی Mutation ہوتی ہے جو خطرک ناک ادویات شراب اور Radtiation ہے بھی زیادہ مہلک ہے ... یقین کرلورزق حرام سے ہی ہماری آئے والی نسلوں کو ماگل بین وراثت میں ماتا ہے۔

سورکے گوشت اور تکبیر ریڑھنے کے بارے میں بانوقد سبہ بوں رقم طراز ہیں :

جب ہم سور کا گوشت نہیں کھاتے تو وہ جیران ہوتے ہیں جب ہم بکرے پرتکبیر پڑھ کراہے حلال کرتے ہیں تو وہ تجب سے دیکھتے ہیں ... حرام حلال کی حدسب سے پہلے بہشت میں لگائی تھی اللہ نے۔

حرام اور حلال کا جھگڑا تو جنت سے شروع ہو گیا تھا۔ بانو قد سیہ کہتی ہیں:

صرف جو چیز منع فر مائی ہے اللہ نے وہ حرام ہے اسی لیے حرام وحلال کا جھگڑ اسب سے پہلے جنت میں پیدا ہوا ... بیان Gents کی وجہ سے ٹوٹے پھوٹے تھے ... بیان Gents کی وجہ سے ٹوٹے پھوٹے تھے چر چل سوچل ہوا ایک Generation سے دوسری پود تک ہم یہی ور شد دیتے آتے ہیں خودرزق حرام کھاتے ہیں اور آنے والی نسلوں کو یا گل بین کی وراثت Genes میں پیک کر کے عطا کرتے ہیں۔

قر آن مجید کے تقدس، برکت اور جامعیت کا ذکر ہمارے کئی ناولوں میں موجود ہے۔'' خدا کی بہتی'' میں شوکت صدیقی ایک جلے کا حال یوں لکھتے ہیں:

> جلے کی کاروائی کا آغاز تلاوت کلام پاک سے ہوا...ان کے سینے میں ایمان کی حرارت اورغریوں کی خدمت کا جذبہ موجزن ہے۔ ۵۲

خدیجہ مستور کے ناول' آگئن' میں ایک جگہ قرآن کی تلاوت کے بارے میں کریمن بوااور عالیہ کی حالت کو ظاہر کیا گیا ہے کہ قرآن پاک کی تلاوت کرتے وقت انسانی دل کتنازم ہوجا تا ہے اگر قرآن کی تلاوت ترجمہ کے ساتھ کی جائے تو انسان کے دل سے مختلف قتم کی غلط فہمیاں دور ہوجاتی ہیں۔'' آگئن' میں کریمن بواکی کیفیت کواس اس طرح ظاہر کیا گیا ہے: دو پہر ہوگئی مگراس کا پڑھنے میں جی خداگا ایک تو ابا کے خط نے اسے رنجیدہ کر دیا تھا اس پرسے دو پہر کے سائے میں کریمن بوا کے ہوئے قرآن پاک پڑھنے کی آواز جینے فریاد کرتی معلوم ہور ہی تھی۔

ایک اورجگه براسی کیفیت کو یون بیان کیا گیاہے:

کریمن بواجب تک پڑھتی رہیں وہ ان کے پاس سر جھکائے بیٹھی رہی اور جب وہ قر آن شریف بند کرکے دعا کرنےلگیں توعالیہ کی آنکھوں میں آنسوآ گئے۔

'' کار جہاں درزاہے'' میں قرق العین حیدر نے قرآن کی تلاوت کاذکران لفظوں میں کیا ہے۔
نماز کے تخت پر بیٹھ کر میر صاحب قرآن نثریف پڑھ رہے تھے گئین لونڈی کو تہہ خانے کی جانب سینی لے
جاتے دیکھا تلاوت ختم کر کے فوراً اٹھے قرآن کوسرآ تکھوں سے لگا کررحل پر رکھا۔
عبداللہ حسین نے'' قید'' میں ایک جگہ جمرے کا ذکر کرتے ہوئے اسلامی معا شرت کی عکاسی یوں کی ہے:
... جمرے کی جھت کے اوپر ہروقت کھڑ کھڑا ایا کرتا تھا جھنڈے پر بڑے سنہری حروف میں لکھا تھا گدی
شریف کرامتی اور حاشے پر چھوٹے سنہری الفاظ میں بسم اللہ الرنمان الرحیم اور کلمہ شریف درج تھا۔

اسى خىمن مىں مزيد لكھتے ہيں:

جائے نماز کا ایک کونہ ہروقت الٹار ہتا تھا تا کہ خالی وقت میں اس کے اوپر شیطان سے کسی خباشت کے سرز د ہونے کا امکان ندر ہے مکہ معظمہ اور مدینہ منورہ کی تصویریں اور ہاتھ سے کھی ہوئی قر آنی آیات شیشے کے اندر فریم شدہ چوکھوں میں دیواروں پر چاروں طرف منگل ہوئی تھیں۔ ۵۹

سیر شبیر حسین نے اپنے ناول''جھوک سیال' میں دیہی منظرکشی کی ہے انہوں نے یہ بتایا ہے کہ دیہات میں امیر لوگ غریوں پر کیسے ظلم کرتے ہیں اورغریوں کی کمائی ہوئی دولت پر امیر لوگ کیسے عیاشی کرتے ہیں۔''جھوک سیال'' میں انہوں نے اسلامی روایات کوبھی پیش کیا ہے جب بھی مسلم گھرانے میں کوئی بچہ پڑھنے کے قابل ہوتا توسب سے پہلے اسے مبجد کے امام صاحب کے پاس بھیجاجاتا تا کہ وہ اپنی تعلیم کا آغاز قرآن کی تعلیم سے کرے اور بعد میں دنیاوی تعلیم کی طرف شارہ کرتے ہوئے شبیر حسین تحررکرتے ہیں:

پیرا بھی کمن ہی تھا کہ باپت کا سامیر سے اٹھ گیا اور پھر ورزش عورتوں اور خاد ماؤں کی ذمہ داری قرار دی گئی با قاعدہ تعلیم سے زندگی بھر بے بہرہ رہا اور تین سپار بے قرآن مجید بصد مشکل پڑھ کر دینی تعلیم سے فارغ ۱۹۰ ہوگیا۔

ناول''میرا گاؤں''کے شروع میں ایک ایسی روایت کوغلام الثقلین نے بھی بیان کیا ہے کہ بچے کوشروع میں مسلم گھرانے والے مسجد میں بھیجتے ہیں تا کہ وہ اپنی تعلیم کا سلسلہ قرآن پاک اور اللہ کے بتائے ہوئے احکامات سے شروع کرے اس روایت کوغلام الثقلین نے بول واضح کیا ہے:

چوہدری کو خیال آیا کہ سلی کا کوئی ساتھی بھی ہونا چاہیے اس کی نظر انتخاب مجھ پر پڑی میں ان دنوں مولوی بی کے پاس قر آن نثریف پڑھا کرتا تھا... پڑھنے لکھنے میں لگ گیا تو میرے کام کانہیں رہے گا بس دین اسلام کی کچھ کچھ خبرلگ جائے اسے تو کافی ہے کیوں مولی بی۔

قرآن کی برکات کے بارے میں لکھتے ہیں:

چوہدری نے تھانے بخصیل میں کسی بات کا بہانہ کیا ہم نے بابا حبات سے دوکان کھلوائی اور مولوی صاحب نے برکت کے لیقر آن نثریف کی کچھ سورتیں پڑھیں دکان کے باہرا چھے خاصے لوگ جمع تھے۔

ان اقتباسات کی روشنی میں کہہ سکتے ہیں کہ کئی ناول نگاروں نے قر آن پاک کی تلاوت،اس کی اہمیت اور معنویت کو کہانی حصہ بنایا ہے۔

دوسرے بہت سے اسلامی عقائد کی طرح آخرت کے عقیدے کو بھی ہمارے کئی ناول نگاروں نے پیش کیا ہے۔'' خدا کی کبتی میں شوکت صدیقی نے ایک شعرکے ذریعے اس فکر کو یوں واضح کیا ہے۔

جاگنا ہے جاگ لے افلاک کے سائے تلے حشر تک سوتار ہے گاخا کے کے سائے تلے

جوبھی عمل کرنا ہے کر لے اب تیرے پاس وقت ہے جب موت آ جائے گی تو پھر تحقیے منوں مٹی کے پنچے حشر تک سونا پڑے گا۔ انتظار حسین نے 'دبہتی' میں اس واقعہ کی طرف اشارہ کیا ہے جہاں سے انسان نے قبر کھودنے کا طریقہ سیکھا ہے اور پیطریقہ صرف اور صرف مسلمانوں کا ہی ہے۔ یعنی ہائیل اور قائیل کا واقعہ کھتے ہیں کہ بیدو بھائی تھے جب ایک قل ہو گیا تو دوسرے نے سوچا کہ اسے کیسے ٹھکا نے لگائے تو اس نے دیکھا ایک کوے کوجو اپنے پنجوں سے گڑھا کھودر ہا ہے کوے کود کی کے خیال آیا کہ قبر بنا کراس میں ڈال دیا جائے اس واقعہ کی منظر کشی یوں کرتے ہیں:

و یکھا اس گھڑی اس نے کہ وہ کوے آپس میں گزرہے ہیں ....تب افسوس کیا قابیل نے کہ اے خرابی میری

نہ ہوسکا مجھ سے اتنا کہ ہوؤں برابر کوے کے اور کروں فن اپنے برادر کوتب فن کیا بھائی نے بھائی کوکوے کی مثال پر سووہ تھی پہلی قبر کہ نبی روئے زمین پر اور تھاوہ پہلاخون آ دمی کا کہ ہوا آ دمی کے ہاتھوں اور تھاوہ پہلا بھائی کہ مارا گیا۔

ناول نگارنے ایک جگہ حدیث نقل کی ہے کہ جب موت آنی ہے تو وہ آکر رہتی ہے پھرکوئی مہلت آدمی کو نہ دی جائے گی اسی طرح جورات قبر کے اندر ہے وہ بھی بھی ہم با ہز ہیں ہو سکتی۔

بی امال حضور ؓ نے فر مایا کہ جوموت سے بھا گتے ہیں وہموت ہی کی طرف بھا گتے ہیں۔

قربھی اسلام میں بڑی اہمیت کی حامل ہے۔ انتظار حسین کہتے ہیں:

لاله کارن معلوم کرتے ہوئے تم نے ہمارا قبرستان دیکھا ہے۔

نهيں

ذرا کبھی جاکر دیکھوایک سے ایک گھنا پیڑ ہے پاکستان میری قبر کوالیں چھاؤں کہاں ملے گی ... تمہیں ہندوستان کی چھاؤں بھاتی ہے یہاں پیچپےرہ جانے والے بوڑھوں کود کھے کر میں نے بیرجانا کہ مسلمانوں کی تہذیب میں قبر کتنی بڑی طاقت ہے۔

موت صرف الله کی طرف سے آتی ہے الله کے علاوہ کسی کے پاس بیداختیار نہیں ہے کہ وہ زندہ اور مردہ کرے بیصفت صرف اور صرف خدا کی ہے چاہے وہ مردہ سے زندہ پیدا کر ہے اورا گرچا ہے تو وہ زندہ سے مردہ پیدا کرد ہے اس طرح جان لینا اور جان دینا دونوں کا م صرف اللہ کی ذات کے ہیں۔ اس نکتہ کوعبداللہ حسین نے اپنے ناول 'با گھ' میں یوں بیان کیا ہے:
مگر کج کوچھوتوا کی آدی کی جان لینا تمہارے بھی بس کی بات نہیں مجھے آدمیوں کا تجربہ ہے میں دکھے کر آدی کی خصلت بتادیتا ہوں پھرخوش مجمد کیڑا کیوں گیا ہے۔

جب بھی کوئی مسلمان مرتا ہے ۔افسوس کے اظہار کے لیے ہمارے منہ سے قرآن پاک کی جوآیت نگلتی ہے۔صدیق سالک نے اپنے ناول''ایمرجنس'' میں اس کاذکریوں کیا ہے:

> شکر ہے خدایا شکر ہے خدایا کہتااند حیری کوٹھٹھری میں گیا شریفاں کو دوچار آ وازیں دیں جواب نہ ملاتوا سے ہاتھ لگا کرجنجھوڑا وہ کچوٹھنڈی ہوچکی تھی ہمیشہ کے لیے میراں بخش انااللہ واناالیہ راجعون پڑھتے ہوئے نکلا... شام کی نماز ہے قبل شریفاں کوسیر دخاک کردیا گیا۔ ۱۸

انتظار حسین نے آ گے سمندر ہے' میں ایک کر دار کے ذریعے بیکہا ہے کہ موت برحق ہے اس کے علاوہ اسلامی دور کے حوالے سے خطو کتابت کے طریقہ کار کی نشاندہی کی ہے کہ نبی کریم میں کیسے خطاکھا جاتا تھا:

ہماری تمہاری چھوپھی اماں کل بروز جمعہ بوقت صبح صادق بتاریخ ۱۲رزی الحجہاس جہاں فانی سے عالم جاودانی کوسدھار گئیں ہیں میاں جانی کے بعدان کا سامیہم سب کے لیے غنیمت تھاوہ سامیا ٹھ گیا۔

ا ناالله وا نااليه راجعون

خیرموت برقق ہےمشیت ایز دی میں کیا چارہ ہے بندے کا مقدر بس اس قدر ہے کہ رخصت ہونے والے کے لیے دعامغفرت کرےاورصبر کی سل سینہ پدوھرے۔

سید شبیر حسین نے '' جھوک سیال'' میں جہاں دوسرے دیہاتی مسائل بیان کیے ہیں وہاں امام مسجد کے فرائض بھی گنوائے ہیں۔میت کی جہیز ق<sup>ع</sup>فین کی ذمہ داری بھی اسی ب<sub>ی</sub>عائد ہوتی ہے:

مولوی رجب علی امام مسجد اوران کی اہلیء عزیز مظیل الرحمان کی مائی صاحبہ کے لیے وہ وفت اچھی خاصی آ مد نی

کا ذریعہ بن جاتا ہر مرداورلڑ کے کوئنسل دینا اور کفن پہنانا مولوی کا فرض تھا جس کاعوضانہ تین روپے تھا ہر عورت اورلڑ کی کو تجہیز و تکفین کے قابل بناناان کی اہلیہ کی ذمہداری تھی۔ \* <sup>- کے</sup>

''زمین'' میں خدیجہ مستور نے اس اسلامی فلسفہ کو بیان کیا ہے کہ ہر نفس نے موت کاذا نقد چکھنا ہے اور جب آ دمی پرموت آتی ہے تو ہم خاموثی کے ساتھ اسے قبول کر لیتے ہیں کیونکہ ہمارا یقین ہے کہ ہم نے ایک ندایک دن ضرور خالق حقیق کے پاس جانا ہے:

> اس نے وحشت زدہ ساجدہ کی آئکھوں میں دیکھااور پھر سرجھکا ججھےا پنے جرم کا حساس ہے اللہ کی مرضی اللہ کی مرضی کئی آوازوں نے ایک ساتھ کہا تب اسے احساس ہوا کہ ابام گئے ۔ ا

مستنصر حسین تارڑنے اپنے ناول' راکھ' میں ایک جگہ قبرستان کے بارے میں بات کرتے ہوئے کہاہے کہ قبروں پر جانا اور فاتحہ پڑھنا باعث برکت اور ثواب کا کام ہے کیونکہ نبی کریم مجھی اکثر قبرستان کی طرف جایا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ قبروں کی طرف جایا کروتا کہ تم لوگ موت سے غافل نہ ہوجاؤ۔ قبروں پر جانا چاہیے تا کہ ان مرنے والوں کے گنا ہوں میں کی ہوسکے۔ قبروں پر جانا چاہیے تا کہ ان مرنے والوں کے گنا ہوں میں کی ہوسکے۔ قبروں پر جانا چاہیے اور فاتحہ پڑھنے کے حوالے سے بیا قتباس دیکھئے۔

نہیں مشاہد نے سر جھٹکا یہاں میرا کوئی نہیں صرف یہ قبریں ہیں اور قبروں کو کیا فرق پڑتا ہے کہ اگران پر پھول چڑھانے والا اور فاتحہ پڑھنے والا کوئی ہے یانہیں۔

ان تمام اقتباسات سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے ناول نگاروں نے اپنی تحریروں کے ذریعے اسلامی افکار کو کیسے کیسے اجا کر کیا ہے۔ کیسے اجا گر کیا ہے۔ بعض نے واقعات اور بعض نے کر داروں کے ذریعے اسلامی فکر وثقافت کواجا گر کیا ہے۔

جمیلہ ہاشی نے اپنے ناول'' دشت سوں'' میں تاریخی حالات بیان کیے ہیں اور وہیں اسلام کے بنیادی ارکان کی عکاسی بھی کی ہے انہوں نے اللہ تعالیٰ کی اس صفت کی طرف اشارہ کیا ہے جو ہمیں کلمہ طیبہ اور سورۃ اخلاص میں ملتی ہے یعنی وہ لکھتی ہیں:

انہیں بتایا کہ نماز نیند سے افضل ہے، خدا کے سواکوئی معبود نہیں، اس نے گواہی دی کہ وہی آقا ہے اور اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں۔ وہی ہر طرف شش جہات ہے آ کینہ اور آ کینوں کے مقابل پر تو بھی خود اور پر تو میں منعکس بھی خود اور بی عظمت پر آپ گواہی دینے والا ، کیونکہ اس کی گواہی دینے والا بھلاکون ہوسکتا ہے؟ اس حجانے والاکون ہوسکتا ہے؟ وہ تخلیق کرنے والا خالق بھی خود اور مخلوق کی جانوں کا امین بھی خود ۔ روحوں کو پیدا کرنے والا بھی اور روحوں کے جواب '' الست بر بھ'' سننے والا بھی ۔ جب اس نے چاہا کہ اپنے آپ کو دکھے تو اس نے دنیا بنائی۔ ہر شے سے ماور ابھی اور ہر ایک میں جلوہ فکن بھی ۔ پیہ نہیں جب ہر طرف وہ خود کے تو وہ پوشیدہ کس سے ہے؟ اس کی زیبائی، اس کی رعنا کی اس کے سواکون جا سکتا ہے۔ آدری کو پیدا کر کے اس کی نارسائی پر بھی وہ خود ہی خندہ زن ہے۔ انسان کی کوششوں کو بھی وہ شرف قبولیت بخشا ہے اور کبھی رقص میں گے دینے کی طاقت دیتا ہے اور اس سے آگے؟ جب تک وہ تو فیق نہ دے بھلا کون ہے جو پچھ بخشنے کے قابل ہو؟

مسلمانوں کا یغین ہے کہ جبان پر کوئی مصیبت آتی ہے تو وہ فوراً اللہ کی طرف راغب ہوتے ہیں اور مختلف طریقوں سے خدا کی رضاحاصل کرنے میں راہ تلاش کرتے ہیں۔اسی منظر کومصنفہ نے یوں ظاہر کیا ہے: ا مام نے اس مقام حرمت کی خاطراینے سرے سیاہ جا درسر کائی اورمنبر پر بیٹھا۔اس کے سامنے کرسیوں پر بیٹھے قاربوں نے قر اُت نثر وع کی۔ یہ خوش الحان ہڑھنے والے تھے کہ دل ان کی صداؤں سے اور اعجاز قر آن سے سینوں میں بانی ہوئے جاتے تھے۔ پھرشخ نے متانت سے تفسیر وحدیث برگفتگو کی۔ ہرطرف سے مسائل آنے لگے۔ یرچوں پر کھے ہوئے سوالوں کو لے کرشنخ صاحب نے سب کی تسکین فر مائی چشم وابرو ہے کسی طرح کاانقیاض ظاہز ہیں کیا۔ خیر وبرکت کی مجلس اختتا م کو پینچی ۔ " سان صاف اور ستاروں ہے بھراتھا۔ ہواخوشگوا تھی۔ جب پنچ شنبہ کی رات کو رکا یک فضا آ واز وں اور چنگاریوں سے بھرگئی۔ستارے ٹوٹنتے اور زمین تک پہنچنے سے پہلے ہی جھر جاتے۔ را کھ کی بارش سی ہونے گئی۔لوگوں نے مسجد وں میں ۔ ا ذا نیں دینا شروع کر دی تھیں ۔ تو بہ واستغفار اور خدا کے قبر سے ڈرنے سب کی جانوں کومصیبت میں مبتلا کردیا۔منصر اوراس کی ماں جوایک قبطی لونڈی تھی۔

ناول میں ایک جگہ برعلیؓ اور حسینؓ کے حوالے سے واقعہ کر بلابھی سامنے آتا ہے اور جہاں برحق کی خاطر جان قربان ہوتی ہے اور آ لِ رسول کیسے کیسے قربانیاں دیتی ہے مثلا:

> مگر کیا ابن علی عمدہ سیاہی نہ تھے؟ اس کی سوچ یونہی کبھی کبھارا سے پریشان کرتی تھی ۔حسین ابن علی کاروان تحاز کے قافلہ سالار کر بلا کے شاہ شہیداں ۔وہ سر جو بھی دوش رسول کی زنبیت تھااور پھر خاک کر بلااس سے سرفراز ہوئی۔وہ سر جوفخر جہاں تھا کیوں شکست سے دو جار ہوا؟ آل عماس نے کیا آل علی کاحق غصب کیا تھا؟ بنوامية نے كيا آل رسول كو بيچھے دھكيلاتھا؟

قسمت کے بارے میں حسین اور منجم کے درمیان مکالمہ ہوتا ہے کہ قسمت ستاروں کے علم سے نہیں بدلی جاسکتی بلکہ یہ ایک ا پیاعلم ہے جوخدا کی ذات کے پاس ہے۔اس کے بارے میں حسین کہتا ہے:

> صاحبز ادے مقدر کو بدلنے والاعلم ابھی کہیں دریافت نہیں ہوا۔صرف بزرگوں کی نگاہوں میں پہ طاقت ہوتی ہے ، کوئی خداشناس فطرت شناس، رمزشناس۔

> > ''تہہیں دعامیں تو یقین ہوگا؟''اس نے بوجھا۔

''چر''<sup>حسی</sup>ن نے کھا۔

'' ہر دکھ اور مصیبت سے صرف دعا ہی بچا کتی ہے۔'' منجم نے مختصراً کہا۔

قرآن کی تلاوت سے ہونتم کاعذاب ٹل جا تا ہے کیونکہ مسلمانوں کا یقین ہے کہ قرآن پڑھنے سے ہرآ فت دور ہوجاتی ہےاوراسی مات کو جمیلہ ہاشمی نے یوں ظاہر کیا ہے:

قاری الحان طرف کے ساتھ قر اُت میں مشغول ہو گئے کہ ان کے انفاس کی برکت سے بیز مین عذاب آسانی سے محفوظ رہے۔ دویا تین آ دمی مل کر ایک آ واز میں قر اُت شروع کرتے۔ایک آیت کے فتم پر دوسرے قاری فوراً شروع کردیتے تھے۔اس ترتیب ہے آبات متشابہات پڑھنے کاسلسلدرات گئے تک حاری رہا۔ سننے والوں کے چیروں پرانفعال اور ندامت کے آثار نمایاں تھے۔سب کے دل ہول قیامت سے خائف و تر سان تھے نفسوں پر کچھالی حالت طاری ہوگی کہسپ کی زبان پر بےاختیارتو یہ جاری تھی۔

دل اب کہاں ہے شوق نے اسے بگھلا دیا

قلب اب کہاں ہے خدائی نے اسے کھودیا اے ہمرم مجھے خدا کی قتم اور تجھ پر جان قربان ان کے ذکر سے میرے سوز وکدازکو ہڑھادیا <sup>کے</sup>

قبر کے حالات کے بارے میں صرف خدا کی ذات ہی جانتی ہے کہ کیا ہونے والا ہے اور وہاں پر انسانی جسم کن حالات سے گزرتا ہے اس کے بارے میں حضرت عثمان مکی نے کہا:

> حضور میں پیمسئلہ دریافت کرنا چاہتا ہوں کیا انسانی جسم ہزاروں سال تک فن رہنے کے بعد بھی تر وتاز ہاور خوشبودارر ہسکتاہے۔

> > سب لوگ متوجه ہونے لگے تو حضرت عثمان مکی نے کہا:

یہ خدا کے اپنے راز ہیں اوران کی کوئی تو جینہیں ہو سکتی۔ جو ہوا وہ یقیناً ممکن ہوگا ہی اوریہ فنا ہونے والا وقت ہماری تقویم میں ہے۔ایک وقت اس سے باہر ہے جس سے ہم شناسانہیں ہیں۔ <sup>۸۸</sup>

خداکی وحدانیت کے بارے میں جملہ ہاشمی نے حضرت موئی کاوہ واقعہ بھی بتایا ہے کہ جب موئی نے ملاقات کے لیے اسرار کیا تھااس سے وحدانیت کی مثال عمدہ ہوکر سامنے آتی ہے یعنی:

حضرت موی نے جب خدا سے مکالمہ بہت کیا تو آئییں دوست کود کیھنے کی خواہش ہوئی۔ انہوں نے کہا:''رب ارنی'' ......اے میرے رب! میں مجھے دیکھنا چاہتا ہوں اور خدا نے کہاتم میرا جلوہ دیکھنیں سکو گے۔ موسی پھر بھی بھند رہے ۔ آخر اللہ نے کہا پھر اس درخت کی طرف دیکھو اور درختِ طور میں سے آواز آئی۔''میں خدا ہوں''

'' کیاوہ درخت خدابن گیا تھا۔''سوداگر نے جیران ہوکر یو چھا۔

'' نہیں درخت خدانہیں بناتھا۔خداجس شے میں جلوہ گر ہووہ اس کے پرتو سے خدا بن جاتی ہے۔' حسین نے اسے سمجھاتے ہوئے کہا۔'' مگر جلوہ تو خدا کا ہوتا ہے۔ نور تو وہی ہوتا ہے۔ شے کی اپنی ہستی فنانہیں ہوتی۔''

'' چیزیں خدانے پیدا کی ہیں۔''حسین نے دجلہ کی ہوا میں اپنے رومال کے پھڑ پھڑاتے بلووَں کوسنجالتے ہوئے کہا۔

" بان "سودا گرنے کہا۔

''چیزوں کی ہتی خداسے الگ ہے .... ہے نا۔'' حسین نے سوداگر کے سوچتے ہوئے چہرے کی طرف غور سے دیکھا۔

''ہاں''بہت دیر کے بعد جواب ملا۔

''خدا کا جلوہ چیز وں کوا پنانورا نی جہت عطا کرتا ہے گروہ خدانہیں ہوجاتیں ''<sup>92</sup>

ناول میں ایک جگہ پر رسول کا نور اور شیطان کے بارے میں بھی مکالمہ ملتا ہے کیونکہ شیطان ناری تھالیکن رسول کی ذات کی خاطر سب کچھ خدائی ذات نے بنایا تھااس واقعہ کو جیلہ ہاشی نے یوں کھا ہے:

خاک پاک مدینہ جہاں پررسول تھے۔وہ افضل کیوں تھے؟اس لیے کدوہ وجہ وجو دِکا مُنات تھے۔عرش سے پہلے ہر شے سے پہلے اللہ نے انہیں تخلیق کیا تھا۔اس نورکوا ور پھر آ فما بوں اور ستاروں کواور دنیا کواور آخر میں

آ دم کواور وہ نور آ دم کی پیشانی میں جگمگا تا تھا اور شیطان تھا جس نے اٹکار کیا تھا۔اس نے آ دم کو تجدہ کرنے سے انکار کیا تھا گویا اس نور کو جواس پیشانی میں رکھا گیا تھا، وہ پیچان نہیں پایا تھا۔اس نے اپنی عبادات سے ا بنے مراقبوں سے کیاسیکھاتھا؟ اسے وہ آ نکھ عطانہیں ہوئی تھی جود مکھ سکتی اورا سے ابنی عمادت کاغرور تھا۔ اسے اپنے کچھ دکھائی نہ دینے برسوائے ایک کے ناز تھااور وہ ناز اسے لے ڈوبا۔اسے عرش کے سب راز جانتے ہوئے بھی وہاں سے نکال دیا گیا۔ ہا

رمضان المبارك كى فضلت كے بارے میں بول کھتی ہیں:

رمضان المبارك كي شب بيداريال اورعمادات ،خانقاه مين ججوم عاشقال اور ذكر وفكر كي محفلول مين شوريده سرلوگول کا حلقه ـ وه رونق بھری را تیں ۔ جب شتی وسعیدسب خدا کے خوف اورخلق کوشرم سے آباد مسجدوں میں قیام کرتے د بوانے اور د بوانے ہوتے۔ سرشاری ومحت کی راتیں بےخودی اور سرور کی بنغمہ صبح گاہی سے ملتا ہوانالہ نیمشی سحر کی خبرلاتی ہوئی شبیں اورشب کی ساہی کو جاک کرتی ہوئی اذا نیں اوراینی حان کو ہلاکت سے ملاتے ہوئے نمازی اور محبت رسول میں سینہ جاک کرتے ہوئے ساز سر مدی پر شار ہوتے آ دمی گرم دلوں پاک نگاہوں اور بے تاب حانوں کے ساتھ ناممکن کی تمنا کرتے انسان نےیب وشہود کے فرق کو سیجھنے کی کوشش ر تے ناسمجھاورمر غ<sup>یب</sup>مل کی طرح کھڑ کتے ہوئے عاشق زاراور چیرت سے نیم بیہوش حسین۔'

رمضان کی آ مدکے بارے میں بوں منظرکشی کرتی ہیں:

په شعبان کی آخری تاریخین تھیں ۔ بیشتر لوگ عبادت میں مصروف اور رمضان المبارک کی آمد آمد کی وجہ سے نوافل میں گئے ہوئے تھے صحن مسجد تلاوت کرنے والوں اور قر اُت کے جلسوں میں مصروف خوش الحان قاریوں اورمختلف النوع دور دراز کے علاقوں سے آئے ہوئے معلموں اور حفاظ سے برتھی۔ کبوتر دانے ہر جو نچنہیں مارتے تھے جیسےا فطار کے وقت کے منتظر ہوں۔

'' دشت سوس'' میں جملیہ ہاشی نے حضور کی شان کواورابلیس کے وجود کو یوں ظاہر کیا ہے:

سوائے احمر کے سی نے اس کے یکما ہونے پرصا درنہیں کیا

اورسوائے اس کے کسی سرراز ہائے درون اسراز ہیں کھلے

ابلیسا سینے ہونے ،اپنی ہستی کےغرور میں گھبرار ہا۔اسے سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا تھااوراحہ گودیکھنے کا احمدٌ (خدا کی رحمتیں ان پرہوں ) نے دائیں ہائیں نہیں دیکھانے ثال کی طرف

ان کی نگاہ نہیں بھٹکی اور نہانہوں نے غلط دیکھا

ابلیس نے ایک دعویٰ کیا مگروہ اپنے آپ سے آزادی نہ حاصل کرسکا۔

نہاس نے اس آتش ہے رہائی حاصل کی جس ہے وہ بناتھا

اورنہ ہی اپنی ذات سے باہر آسکا

احمدُ (خداکی رحمتیں ان پر ہوں )نے دعویٰ کیا اور فنا کریار کرگئے

موت کے بارے میں ناول کا ایک کردار موت کی مدح میں اشعار گاتا ہے:

موت کے لیےاولا دیپدا کرو

اور دیرانہ بننے کے لیے ممارتیں تعمیر کرتے رہو

اور بادرکھوتم سب فنا سے ہم کنار ہونے والے ہو

اےموت! بچھےکوئی مفرنہیں۔ تو آگررہتی ہے
تو میرے بڑھا پے پراس طرح تملیآ ورہورہی ہے
جس طرح بڑھا پامیری جوانی پرحملیآ ورہواتھا
اولا وِآ دم منتظرہے، منتظر
تاکہ موت کی آندھی اس پر چھاجائے!
موت ادرزندگی کی شکش کے بارے بیں ایک اور حکاکھتی ہیں:

ا یک گنگنا ہے میں جیسے تحت الشہر کی میں کوئی ہولے کچھ کہدر ہا ہو۔ بہت دورینچے زمین کی تہوں کے اندر سے۔ پر

ىيكىبازمزمەتھا.....زمزمهٔ موت!

نا......نا

ايك نامختم سرتها كه پھيلتا چلا گيا۔ پھر چاروں طرف سكون بھرى ہنسى پھيل گئ۔

جانے کون نیستی اور ہستی کا مٰداق اڑار ہاتھا۔

جانے کون!

رات کا بچھلا بہرزمزمہموت سے معمورتھا۔

موت زندگی کی تلاش میں رہتی ہے کہاسے جاوداں بنا سکے۔

زندگی موت کی گھات میں ہوتی ہے کہ اسے فنا کا مزہ بچھا سکے۔اسے معدوم کردے اور آ دمی زندگی اور موت دونوں کے لیے سرگرداں رہتا ہے کہ ان سے آ زادی حاصل کر کے اسے پاسکے جو مقصود بالذات ہے جو آئینوں میں جو ہر ہے اور جو ہر کا جو ہر ہے جو ماورا ہے اور ماوراء کا ماورا ہے۔ جانے آ دمی موہوم تلاش میں کیوں دیوانہ ہوتا ہے۔اپنی بے بضاعتی پر نازاں رہتا ہے۔

نارعزیز بٹاپنے ناول' گری گری کھرامسافر'' میں جج کے بارے میں یول صحی ہیں:

انجے سے پہلے تو جو ہوا وہ ہوا جوانی میں کون اچھا وفت گزارتا ہے پھر خدانے دولت دید بہ عزت، شان سب دے رکھی تھی لیکن جج کے بعد ہے کسی عورت کونظر اٹھا کرنہیں دیکھا اپنے گھر میں دو بیویاں موجو دتھیں زکو ۃ اور روزوں میں بھی ناغہ نہیں کیا وہ قر آن کی آئیس پڑھ پڑھ کرنیہ نب کوسنا تا دیکھ بی ایسی اولا دے لیے اللہ میں کم مردیا ہے۔

نے پیچم دیا ہے۔ خدیج مستور''ہ مگن''میں خدا کی صفت کے بارے میں کھتی ہیں:

شوکت صدیقی کے ناول'' خدا کی بہتی'' میں اکثر جگہ پر مختلف کر داروں کے ذریعے اسلامی افکار اور اقدار کو اجاگر
کیا گیا ہے۔ مثلاً موت کے بارے میں بتاتے ہیں کہ اس دنیا میں جو بھی کام کرنا ہے وہ کرلیں کیونکہ یہ کا نئات بہت وسیع ہے
لیکن ایک دن ضرور قبر میں جانا ہے اور قیامت تک اس منوں مٹی کے نیچے پڑے رہیں گے ایک جگہ لکھتے ہیں کہ مصیبت کے
وقت میں مسلم صرف اللہ ہی سے مدد مانگتے ہیں۔ جذبہ شہادت کے بارے میں کھتے ہیں:

۔ کانپور کے غیورمسلمان سرے گفن باندھ کرنگل آئے جام شہادت نوش کرنے والوں کا بیعالم تھا کہ ایک گرتا تھا دس بڑھتے تھے اللہ اللہ کیا مسلمان تھے اور ... بیا ہمان کی شع روش تھی۔ ایک اورجگہ نکاح کے بارے میں لکھتے ہیں کہاس کے لیے گواہ ، وکیل اور قاضی کا ہونا ضروری ہے۔ مثلاً نیاز نے اسی وقت ضروری اخراجات کے لیے جیب سے نکال کردوسورو پے دیے اور پروگرام بھی بتا دیا۔ جمعے کوفجر کے وقت میں قاضی کو لے کر آجاؤں گاوکیل اور گواہ بھی لیتا آؤں گا۔

اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے تلاوت قرآن کی اہمیت پر بات کی ہے اور ساتھ مسجد کی برکات کا بھی ذکر کرتے ہیں۔ قرۃ العین حیدر نے ''آ گ کا دریا'' میں مختلف موضوعات پر بات کی ہے یعنی معاشرتی تصورات، نہ ہبی عقا کداور ما بعد الطبیعاتی نظریات نمائندہ کر داروں کے مکالمات کے حوالے سے تہذیب اور ثقافت کے ارتقائی تسلسل کو سامنے لاتی ہیں۔اس ناول کا ایک حصہ مسلمانوں کی آزادی اور ان کے دوبارہ بحال ہونے کے عرصے پر محیط ہے۔ ناول میں قرۃ العین حیدر مختلف کر داروں کے ذریعے نہ بہی عقائد سامنے لاتی ہیں۔

انہوں نے یہ بتایا کہ پوری کا ئنات کا ما لک صرف خدا کی ذات ہے اوروہ ندمرد ہے اور نہ عورت یعنی سورت اخلاص کی ترجمانی کرتی ہوئی نظر آتی ہیں۔ایک جگد پررسول کی ولادت اورعشق نبی کریم کے ساتھ جذبہ محبت دکھایا ہے۔

رضی فصیح احمد نے''آبلہ پا' میں جہاں معاشرتی کشکش کوموضوع بنایا ہے اور ساتھ ساتھ انہوں نے اسلام کی اقدار کے بارے میں بھی بات کی ہے۔ انہوں نے اس ناول میں بنیادی عقائد ہروقت اللہ کا ذکر کرنا اور اس کی برکات کا بھی ذکر کیا ہے۔ مصنفہ نے نظام کا نئات کے حوالے سے بھی بات کی ہے کہ تمام کا نئات کو اللہ کی ذات چلار ہی ہے۔

'' نے چراغ نے گلے''میں شازعزیز بٹ نے ناول میں اسلامی احکام کو قرآنی آیات کی روشنی میں اجا گر کیا ہے اور یہ بھی بتایا ہے کہ جو قوم قرآن کو چھوڑ دے گی وہ ذلیل وخوار ہوجائے گی اور آج کل کے امام مسجدوں کا حال بھی بتایا ہے کہ وہ نیکی کی بجائے بدی چھیلا رہے ہیں۔ناول میں دوسرے سپارے کی پھھ آیات اور سورت فاتحہ کی روشنی میں درست معنوں میں اسلامی احکامات کی تبلیغ کی گئے ہے۔

غلام الثقلین نے اپنے ناول''میرا گاؤں''میں اکثر جگہ پراسلامی روایات کو بڑے مدل انداز میں پیش کیا ہے یعنی ابتدائی تعلیم کا آغاز قرآن پاک سے کرنا، برکت کے لیےلوگوں کواکٹھا کر کے تلاوت کروانا اوراس بات پر زور دیا ہے کہ رزق دینے والی خدا کی ذات ہے۔

''جنت کی تلاش'' میں رحیم گل نے معاشرتی مسائل کے ساتھ ساتھ کچھ اسلامی موضوعات کو سامنے رکھا ہے بعنی خدا کی صفات سے بھی انکارنہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ وہ کسی ذریعے سے ضرور سامنے آجاتی ہیں۔ نظام کا ئنات کی مثال دی ہے اور ساتھ ساتھ اسلامی اقدار کو بھی واضح کیا ہے بعنی پیدائش کے وقت بچے کے کان میں اذان دیناور حقوق العباد کے بارے میں کھتے ہیں:

خدا کی عبادت کر دکیا بیزندگی کا مقصد نہیں ہے۔عاطف بولا.........نیکی کر ود دسروں کے د کھ در دمیں شریک ہوجا وُکسی کا حق نہ چھینو کیا بیزندگی کے مقاصد نہیں ہوسکتے ۔ ہوجا وُکسی کا حق نہ چھینو کیا بیزندگی کے مقاصد نہیں ہوسکتے ۔

لیخی حقوق اللہ اور حقوق العباد دونوں پرزور دیا ہے اور ناول میں انہوں نے بتایا ہے کہ نبی کریم ایک مکمل ترین انسان ۔

"'ایر جنسی' میں صدیق سالک نے کلمہ طیبہ کی برکات اور خدا کی شان کو مختلف حوالوں سے پیش کیا ہے ساتھ ساتھ انہوں نے یہ بھی بتایا ہے کہ بے زبانوں پرظلم کرنے سے خدا کا غضب کیسے آتا ہے اور پھر وفات کے وقت قرآن پاک کی آیت کو ہم کیسے پڑھتے ہیں یعنی ہرنفس نے موت کا ذائقہ چھنا ہے۔

جیلانی بانو کا ناول' بارش سنگ' حقیقت پر بنی ہے جب اس کا مجموعی جائزہ لیں تو پیختلف قتم کے عناصر کواپنے اندر سمیٹے

ہوئے نظر آتا ہے۔جس میں اسلامی فکر بھی موجود ہے جو کہ جیلانی بانو نے مختلف کر داروں کے ذریعے ظاہر کی ہے۔ یعنی مج منظر کو یوں بیان کرتی ہیں:

ہستی ہستی کے دانے سرانا گے اماں ہر دم اللہ ہواللہ ہو

سيدهے ہاتھ سے داناڈ النا

داہنے ہاتھ سے چکی بھرانا گے اماں ہر دم اللہ ہواللہ ہو

الله ہواللہ ہوسلیم چونک کراٹھ بیٹھا جلدی سے

اس نے کلمہ پڑھ کراپنے دونوں انگو ٹھے چومے۔

اورانہوں نے مسجدوں کو آباد کرنے کے بارے میں بھی دلیلیں دی ہیں حیدر آباد میں لڑائی کی صورت حال کواس طرح سرکیا ہے:

> بھائیوسلطنت آصفیہ کے زیرسابیہ سلمانوں پراتناظلم ڈھایا جار ہاہے اب ان کافروں کی اتنی ہمت ہوگئی کہ ہمارے معصوم بچوں بر ہاتھ اٹھائیں۔

مسلمانوں تمہاری غیرت کو کیا ہواہے جو ہاتھ تمہاری طرف بڑھے اسے توڑ دونعر ہ تکبیر اللّٰدا کبر۔

'' کار جہاں دراز ہے'' کو پڑھتے ہوئے محسوں ہوتا ہے کہ مصنفہ نے درست معنوں میں اسلامی فکر کوا جاگر کیا ہے لیمی اس میں آل حسن وحسین ، اللہ کی حد میں اشعار، قرآن پاک کی تلاوت کی برکات، تقوی کی مثال ، واقعہ کر بلا ، کلمہ طیبہ کی تعریف اور آخر میں سیرت نبی کریم طیان کی ہے۔ اس حوالے سے قرق العین حیدر نے بڑے جامع انداز میں اسلام کے بنیادی عقائداور ارکان کی عکاسی کی ہے۔

جمیلہ ہاتی کے ناول' تلاش بہارال' کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ مورتوں کی آزادی، خود مخاری، عزت اور مقام ومرتبہ کو موضوع بنایا گیا ہے۔ کنول کماری ٹھا کرناول کی ہیروئن ہے اور اس کے ذریعے جمیلہ نے خدائی واحد نیت اور اسلام کے دوسرے احکامات کے بارے میں مختلف مقامات پر بڑی خوب صورتی سے بحث کی ہے۔

اس میں قوحید کی صفات ،ار فع واعلیٰ خداکی ذات اور خدااور روح کے بارے میں تفصیل سے نفتگو ہوئی ہے۔

فضل احمد کریم فضلی کے ناول''خون جگر ہونے تک'' کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام اور اشتراکیت کوایک ہی معنی دیے جارہے تھے استحصال واستبداد،او پنج کا خاتمہ اور رنگ ونسل سے پاک معاشرہ جس میں صرف فرد آزاد ہوگا کوئی کسی کے آگے سرنہیں جھکائے گا اور دیگر الفاظ میں اخوت، مساوت اور آزادی بحوالہ اسلام ہویا اشتراکیت مقصد بنیادی حقوق کی بحالی ہی تھا۔

ناول''آ گے سمندر ہے'' کے شروع میں انتظار حسین نے اسلامی اقد ارکے حوالے سے چھوٹے چھوٹے گئتے دیے ہیں لیکن ناول میں اسلامی فکر کے مختلف موضوعات بھی زیر بحث لائے گئے ہیں۔انہوں نے ناول میں جو اسلامی احکام کے بارے میں جو باتیں کی ہیں وہ یہ ہیں مثلاً ذکر خدا،سائنس اور اسلام کے بارے میں مختلف نظریات،موت کے بارے میں یعنی بیام برحق ہے،شرعی لباس اور آخر میں جنت اور دوزخ کے حوالے سے بھی افکار کو واضح کیا ہے۔

۔ خدیج مستور نے اپنی ناول'' زمین' میں جہاں تقیم کے بعد کے مسائل کوموضوع بنایا ہے وہاں وہ کچھاسلامی قدروں اورا حکامات کے حوالے سے بھی بات کرتی ہوئی نظر آتی ہیں۔

انہوں نے بتایا کہ موت برحق ہے اور ہرنفس نے اس کاذا نقہ چکھناہے۔ اچھے اسلامی فکر پر بنی الفاظ کا بار باراستعال یعنی خدا حافظ خدا حافظ احدا سے کے ساتھ ساتھ امیری اورغربی کے بارے میں بات کرتی ہیں کہ بیسب کچھ خدا کی ذات کی طرف

-2-

''با گھ میں عبداللہ حسین نے دوسرے مسائل کے ساتھ ساتھ دین اسلام کی تبلیغ کا بھی کام کیا ہے بینی ناول میں مختلف باتوں کے ذریعے اسلامی فکر کی عکاسی ملتی ہے۔ مثلاً شرعی لباس، حرام موت سے بچنا، تو حیداور رسالت گر پختہ یقین یعنی اللہ ہر چیز پر قادر ہے اور محدر سول اللہ کے نبی ہیں۔

'' نیا خدا'' قدرت الله شهاب کا ناولٹ ہے جو ۱۹۴۸ء میں شائع ہوااس ناول میں مصنف نے آزادی کے حسین تصور کے روپرواس کی گھاؤنی تعبیر نہایت فن کارانہ انداز میں پیش کی ہے۔ مصنف دلشا دجیسی خانماں بر بادمہا جرعورتوں کی زبانی پاکستان کوارض مقدس کہتا ہے۔ بھارت مشرق میں ہے اور پاکستان مغرب میں اور مغرب میں ہی کعبہ ہے لیکن بے سہارالوگوں کا کعبہ تو پاکستان ہی ہے۔

دلشاد كي حوالي سي لكھتے ہيں:

جس کے دامن میں رحمتوں اور نعمتوں کی ایک بے کراں دنیا پوشیدہ بتائی جاتی ہے مغرب کی طرف کعبہ تھا کعبہ اللّٰہ میاں کا گھر تھا اس گھر کا تصور دلشاد کے دل میں عقیدت اور امید کا ایک تابناک چراغ روثن کر دیتا تھا۔ (۹۳)

اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے اللہ کی توحید، جنت کے بارے میں بھی بات کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔

مستنصرحسین تارڑ کے ناول'' را گھ''میں مساجد کی حفاظت، قبروں کی تعظیم ، کافر اور مسلمان کے در میان فرق کرنے والی چیز نماز ، اسلام سے پہلے اور بعد کا حال ، نماز کی پابندی کی ترغیب دینا ،کسی بھی ناپاک چیز کوکلمہ طیبہ کے ذریعے پاک کرنا اور عزت اور ذلت خدا کے ہاتھ میں ہے جیسے بیان ملتے ہیں۔

عبداللہ حسین نے اپنے دوسر کے ناولوں کی طرح'' قیدُ میں بھی اسلامی افکار کواجا گر کیا ہے جو کہ مندرجہ ذیل ہیں۔ اسلامی عبادت گا ہوں کا ذکر ، طہارت پر زور دینا ، مدینہ اور مکہ کی نضویریں برکت کے لیے لگانا ، رمضان المبارک کے بارے میں نیک شگون رکھنا، قرآنی آیات کا ذکر وغیر ہ کو واضح کیا ہے۔

ا تظار حسین کے ناول تذکرہ ' میں اکثر جگہ پر اسلائی احکام کی عکاسی ملتی ہے۔ اس ناول کا آغاز اور اختتام بھی اسلامی فکر پر ہوتا ہے۔ کیونکہ آخری صفحے پر قرآنی آیات ملتی ہیں۔اس طرح اس میں مبجد کی افادیت، ہروقت اللہ کاذکر کرنا اور ذکر الہی کی برکات کاذکر ملتا ہے۔

بانو قدسیہ کا ناول'' راجہ گدھ'' اسلامی افکار کے حوالے ہے بھی اہم ناول ہے کیونکہ اس میں رزق حرام اور حلال کا ذکر بڑے ملل انداز میں ماتا ہے۔ پھر نکاح کے بارے میں بھی کہ یہ نبی کریم گل کی سنت مبارکہ ہے۔ حقوق اللہ کے ساتھ ساتھ العباد کی یا دد ہانی ، حجر اسود کا ذکر اور سور کے گوشت کے بارے میں بڑے واضح انداز میں دوکر داروں کے درمیان بحث سامنے آتی ہے۔

" سید شبیر حسین کے ناول'' جھوک سیال'' میں دیہی زندگی کی عکاسی کے ساتھ ساتھ پرانی اسلامی روایات کو بھی بیان کیا گیاہے یعنی سب سے پہلے قرآن کی تعلیم دی جاتی تھی ، لا وراث کی خدمت کرنا ، نکاح خوانی کے وقت خطبہ پڑھنا جو کہ سنت نبوگ ہے۔ پھر تجہیز و تکفین اور آخر میں بی بھی بتایاہے کہ اسلام میں شختی نہیں ہے۔

خدیجہ مستورنے اپنے ناول' آئگن' میں بھی بچھ اسلامی فکر کے حوالے سے نکتے دیے ہیں یعنی اللہ ہی ہر چیز پر قا در ہے اور سب کواپنی حفاظت میں رکھنے والا ہے ۔قرآن کی تلاوت کی برکات اور دعا کے وقت آنسو بہانا بیسب اسلامی اقدار کی عکاسی کرتی ہیں ۔ انتظار حسین کے ناول' البتی' میں اسلامی احکام کے بارے میں ذکر ملتا ہے۔ لینی زمین کی تخلیق کے بارے میں ،قبر بنانے کی ترغیب،موت برحق ہے، پانچوں اماموں کا ذکر ،قبر پرقر آن خوانی ،گفن کے لیے ضروری ہے کہ سفید کیڑا ہواور پھرسورۃ الکوژکی تفصیل بیان کرناان سب احکام کومصنف نے اپنے ناول میں بیان کیا ہے۔

کوئی بھی لکھنے والا کسی زبان میں اپنا ظہار، اس کا ذہبی، ثقافتی اور سابی پس منظر کسی نہ کسی صورت اس کی تحریر میں منعکس ہوتا ہے۔ ذہبی رویوں کے بارے میں اس کی رائے کچھ بھی ہولیکن فدہب کی بنیادی روح اس کے جنیز میں نسل در نسل فتقل ہوتی ہے۔ چنا نچے شعوری یا لاشعوری طور پر فہبی روح یا عناصر اس کی تحریر میں در آتے ہیں۔ پاکستانی زبانوں کے لکھنے والوں کی اکثریت مسلمان ہے اس لیے ان کے ناولوں میں اسلامی فکر کے عناصر کسی نہ کسی شکل میں موجود ہیں۔ انگریزی زبان میں پاکستانی ناول نگاروں میں پچھ غیر مسلم بھی ہیں مثلاً بیپسی سدھوا۔ لیکن چونکہ ان کے شعور نے پاکستانی معاشرے میں آ نکھ کھولی ہے اور پاکستانی ماحول میں ، جہاں فدہب کو بنیادی حیثیت حاصل ہے ، پرورش پائی ہے اس لیے بلاوا سطمان کے ناولوں کے سابی بیسی منظر میں اسلامی فکر کی جھلکیاں زیریں ہرکی صورت موجود ہیں۔

بنیادی نکتہ ہیہ ہے کہ ہر کھنے والے کا فدہبی پس منظر،اس کا ماحول،اس کے عہد کے سیاس ہی رویے میں اس کی تحریر کی بنیاد ہوتے ہیں۔فرق صرف اظہار کی مختلف صورتوں کا ہے کہ مقصدیت اور فن میں کتنا توازن ہے۔ بعض کھنے والوں نے شعوری طور پر اسلامی فکر کو نمایاں کرنے کی کوشش کی ہے اور بعض کے یہاں اس کا اظہار لا شعوری طور پر ہوا ہے۔لیکن کوئی بھی نال اینے ساج کی بنیادی روح یعنی فرہبی فکر سے ملیحد فہیں ہوتا۔

## 

- ا ۔ قرة العین حیدر''آگ کا دریا''سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور، ۲۰۰۰ء، ص ۴۹
  - ۲۔ ایضاً من ۵۰
- ٣- قرة العين حيد ( شيشے كا گھر ' سنگ ميل پلي كيشنز لا مور ، ١٩٩٨ء، ٣٠٥\_٣٠٥
- ۴۔ قرة العین حیدر'' کار جہاں دراز ہے'' جلداوّل مکتبہ اردوادب بازار ستھاں اندرون لو ہاری گیٹ لا ہورس۔ن مص۱۹۷ تا ۱۹۷
  - ۵۔ فضل احمد کریم فضلی ''خون جگر ہونے تک' دبستان (محدود) پاکستان،باردوم ۱۹۲۰ء، س۲۳۳
    - ٧ جميله بإشمي ''تلاش بهاران' شعيب پېلشرز لا مور،١٩٦١ء، ص١١٥
      - ۷۔ ایضاً من ۱۱۲
      - ۸\_ ابضاً،۱۳۲
      - 9۔ ایضاً ہیں ۱۳۷
    - ا۔ رضیہ صبح احمد''آبلہ پا''اکادمی بازیافت کراچی، مئی۳۰۰۲ء، ص۱۱۳
      - اا۔ ایضاً ص ۱۲۸
    - ١١ ثارعزيزبك نن في چراغ في كلي احداشعر پباشرز اسلام آباد،١٩٧٣،٥٥١١

۵۵ بانوقدسية (راجه كده سنك ميل يبلي كيشنز لا مورطبع ديم ٢٠٠١ء، ص ٥٥

۲۷ ـ انظار حسين "تذكره "ص۲۷ ـ ۲۵

٢٥- عبدالله سين 'قيد' ص٢٥

۴۸\_ مستنصر حسين تارز" را که" صاف

وم. بانوقدسية (راجه گده "ص٢٢١

۵۰\_ایضاً،ص۲۶۰

۵۱۔ ایضاً ص۲۷۲

۵۲\_ ایضاً ص۲۷۲

۵۳\_ایضاً ص ۷۷۷

۵۴ ـ شوکت صدیقی" خدا کی بستی" ص۸ ۲۷

۵۵\_ خدیجه مستور' ۳ نگن' ایجویشنل بک باؤس علی گره ۱۹۶۳ء، ص۱۱۸

۵۲\_ ایضاً من ۱۱۹

۵۷\_ قرة العين حيدر" كارجهان درازيے "ص۸۴

۵۸\_ عبدالله حسين "قيد "ص٢٠

۵۹\_ ایضاً من

۲۰ سیرشبیر حسین ' جھوک سیال' 'شخ غلام علی اینڈ سنز کراچی ہیں۔ن ہص ۱۹

ال- غلام الثقلين "ميرا گاؤل" ١٩

۲۲\_ ایضاً مس۱۲۱

٦٣ ـ شوكت صديقي" خدا كيستى"ص١٩

۲۴\_ انتظار حسین دربستی ص•ا۔اا

۲۵\_ ایضاً مس۱۲

۲۲\_ ایضاً من ۱۳۹\_۱۳۹

٧٤ عبدالله حسين''با گهُ''ص٢٣٣

۱۱۸ صدیق سالک''ایمرجنسی''ص ۱۱۷۔

19\_ انظار حسین ''آگے سمندر ہے''ص۸۴\_۸۳\_۸

2- سيد شبير حسين '' حجموك سيال''ص ١٦٧

اك خديجيمستور''زمين' اداره فروغ اردولا بهور،١٩٨٣ء، ص٢٦

۲۷\_ مستنصر حسین تارژ" را که"ص ۱۹

۷۵ - جميله ماشي ' دشت سول' 'رائش زبك كلب، لا مور طبع اوّل ١٩٨٣ء، ص ١٦

٧٤-ايضاً، ٩٣٠

۵۷\_ایضاً مص ۹۱

۷۷۔ ایضاً من ۱۲۰

۷۷۔ایضاً میں

۸۷\_ایضاً، ۱۴۰۰

29\_ ایضاً مس۱۲۲

٨٠ ـ الضأ، ص١٢٧

٨١ - ايضاً من ١٥٥

۸۲\_ ایضاً من ۱۹۷

۸۳\_ایضاً، ۳۲۲

۸۴\_ایضاً، ۱۳۲۵

۸۵ ایضاً من ۲۲۵،۲۲۲

۸۲ فارعزیزبٹ' مگری مگری پھرامسافز''ص۸۷

۸۷ ـ خدیجه مستور " انگن "ص۸۲

۸۸ ـ شوکت صدیقی''خدا کیستی''ص ۲۰۸

٨٩\_ ايضاً من ١١٥

۹۰\_ رحیم گل''جنت کی تلاش' ص۹۱

el\_ جيلاً في بانو'' بارش سنگ' مكتبه دانيال كراچي،١٩٨٥ء،ص۵

۹۲\_ ایضاً، ۱۹۳

٩٣ ـ قدرت الله شباب ' يا خدا' مشموله ' سرخ فيية ' سنگ ميل پېلې كيشنز لا مور، ١٩٩٦ء م٠٠٠

# عالمی ادب کے چندا ہم منفی کر دار

It is a social and psychological analysis os evil thinking. apart from the hero and heroine; villain and wamp are specially discussed. They are presented not only in the form of human being but they could be a super natural being. what is a negative character and how many dimensions are there of the image of negative characters? Added to this the comparison of negative-characters of literature of world is also a part of study.

.

داستانوی ادب کا قدیم اساطیری کہانیوں سے گہراتعلق رہا ہے۔اس حوالے سے دیکھیں تو اساطیر سازی کے حوالے سے تاریخ عالم کا اوّلین دورعراق کی سرز مین سے متعلق ہے جسے سومیری عہد کہا جاتا ہے۔سومیری عہد کے ارسطورہ، یونانی اور ہندودور شجاعت سے کم از کم پونے دو ہزار سالہ سیکنڈ سے نیویائی دور شجاعت سے لگ بھگ سواتین ہزار برس زیادہ قدیم ہیں۔اس کے بعد قدیم مصر کا بالی عہد، یونان، بھارت،اور یورپ کی داستانوں کا نمبر آتا ہے۔

ا ي " جروا بااور کسان " کا دوموزی:

عراق کے قدیم شہر نیّور کے گھنڈروں سے سومیری عہد کا ایک اسطورہ ملا ہے، جو تین الواح پر مشتمل ہے۔ اس کہانی کے چاراہم کردار چرواہاد بوتا دوموزی ،کسان دیوتا ان کم دواور سورج دیوتا اتو اور جنگ کی دیوی اِنتَا ہیں۔ جن میں سے دوموزی کا کردار بظاہر منفی کردار نظر آتا ہے کیکن بعداز ال وہ سدھر جاتا ہے۔ آغاز میں دوموزی اِنتَا کے انکار سے ولن کے روپ میں سامنے آکر قصہ کو آگے بڑھا تا ہے اور آخر میں اپنی کا میا بی کی بنا پر درست رویہ اپنالیتا ہے جواسے کمل طور پر تو منفی کردار بننے نہیں دیتا لیکن منفی رو لے کی موجود گی کا احساس ضرور دلاتا ہے۔ (ا)

۲۔ ''چاندکی پیدائش'' کاان لِل:

اس منظوم اسطورہ کا منظرنامہ بھی شہر نوّر سے متعلق دکھائی دیتا ہے۔ یہ ایک منظوم اسطورہ ہے جس میں نوجوان دیوی نن لل کی بوڑھی ماں اپنی بیٹی کی شادی ان لل سے کرنا چاہتی ہے لیکن اس اسطورہ کا ہیرو چار بارایک ہی سنگین جرم کا مرتکب ہوکراس دور کا ایک اہم منفی کردار بن جاتا ہے۔ (۲)

۳۔ ایک سومیری منفی کر دار: کتّا:

سومیری عہد کی کہانیوں میں تراسی کہانیاں اور کہاوتیں ایک ہی جانور منفی کر دار لینی کتے سے متعلق دریافت ہوئی

ہیں۔

۳- آشوری عهد کا کردار: گلگامش:

بابلیوں کوقدیم آشوری عہد کا یہ ہیرونمامنفی کرداراس قدر پیند آیا کہ انھوں نے اس ہیرونمامنفی کردار سے متعلق رزمیہ کہانیوں کواکٹھا کر کے تین ہزار چھ سواشعار پرمشتمل ایک طویل رزمیدداستان ''گلگامش کی داستان' 'تخلیق کرڈالی۔اس داستان کاسب سے بڑامآ خذ آشور بنی یال لائبریری ، نینوا (بابل) سے ملنے والی الواح ہیں۔

گلگامش'' کامنفی کردارا کیے حسن پرست اور ہر جائی شنرادے کا ہے، جس نے دورونز دیک خوف و ہراس پھیلارکھا تھا۔ وہ والدین سے ان کی بیٹیاں ، سور ماؤں سے ان کی خواتین اور خاوندوں سے ان کی دلہنیں اپنی طاقت کے زور پرچھین لیتا تھا۔

گلگامش کاجسم دونتهائی الوہی اورایک تهائی انسانی تھا۔

۵۔ "اوسیسرس کے اسطورہ" کاست:

قدیم عہد کا مصر کمی کے نام سے مشہور تھا۔اس عہد کی اساطیر ۱۲۳۳ ق م تا ۱۷۷۵ ق سے متعلق ہیں۔اوسیسر س کا بابلی عہد سے متعلق اسطورہ لگ بھگ چھ ہزار سال پہلے کی تخلیق ہے۔جو Pyramid Literature کے ماخذات پر بنی ہیں یعنی یہ کہانیاں فراعین مصراوران کی بیگات کے مقبروں کی دیواروں پر کندہ صورت میں ملی ہیں۔تا ہم اوسیسر س کے اسطورہ کا سب سے اہم اور مفصل ما خذیونانی سوانح نگار پلوٹارک (پ: ۲۲۹ء م تا ۱۲۰ء) ہے۔اوسیسر س کی کہانی کا بادشاہ اوسیسر س بی کہانی کا بادشاہ اوسیسر س بی کہانی کا بادشاہ اوسیسر س بی کہانی کا بلور بیوی ہے جس نے بادشاہ سنجالتے ہی بطور ملکہ اپنی سب سے خو برو بہن آئی سس (۵۱۵،مصری تلفظ: ''است'') کا بطور بیوی است کا کردار مصری ادب کا سب سے بڑا منفی کردارد کھائی دیتا ہے۔(۵)

یونانی شاعر ہومر کے عظیم رزمیہ ''ایلیڈ'' کی دیوی ایفروڈائی اس رزمیہ کا ایک ایسامنفی کردار ہے جس نے ٹرائے کے بادشاہ مینی لاؤس کی حسین ہیوی ہمیلن اغواء کے بادشاہ مینی لاؤس کی حسین ہیوی ہمیلن اغواء ہوئی۔ یول تو اس رزمیہ میں زلیں (Zeus) بھی ایک منفی کردار ہے اور ایسکس بھی کیکن ٹرائے کی جنگ کی بنیادی وجہ ایفروڈائی ہی بنتی ہے۔

رزمیه او این کا یک چشم د یو یو لی فینس:

عظیم بونانی شاعر ہوم نے ''ایلیڈ'' کے تسلس میں واڈیسس کی میدان جنگ سے واپسی سے متعلق جورزمیہ لکھااس میں یوں تو سمندری دیوتا پوسائیڈن ، کنول کے پھول کھانے والے لوٹس ایٹر، کرکی (circe) جادوگرنی کلیپسو دیوی (Calyposo) کے مہت سے عاشق منفی کر دار کے حامل ہیں کیکن سائیکلوپس کے علاوہ اوڈیسس کی خوبروملکہ پینی لوپیا (Pane Lopi) کے بہت سے عاشق منفی کر دار کے حامل ہیں کیکن سائیکلوپس کے جزیرے کا یک چیثم دیو لیفیمس از حد خونحوارمنفی کر دار ہے۔ بقول ڈاکٹر مرزا حامد بیگ:

'' ہوم کی اوڈیسس کا ایک آئے والا آ دم خور (سائیکلوپس دیو) عالمی ادب میں ، یعنی مشرق اور مغرب کی داستانوں میں ایک زندہ کر دار معلوم ہوتا ہے۔''(۲)

ہوم کے دیگر منفی کر داروں کے حوالے سے ڈاکٹر مرزا حامد بیگ کہتے ہیں:

''انسان کو کسی اور جنس میں تبدیل کردینا''اوڑ لیی'' کی کر کی جادوگرنی کے اختیار میں تھا۔ یہ چیز سب سے پہلے ہومر کے ذہن میں آئی اور بعد میں مشرق ومغربی داستانوں میں بدی کی طاقتیں یہ کام کرتی ہوئی دکھائی دیتی ہیں۔''(2)

ان کردارول پرمزید بات کرتے ہوئے ڈاکٹر مرزاحامد بیگ کہتے ہیں:

''اوڈیس نے سمندری سفر کے دوران اٹلی اور سسلی کے درمیان چھ گر دنوں والی برصورت سکلا (چڑیل) اور

اس کی دوسری بہن کاریڈس (چڑیل) کوبھی دیکھا۔ بیدونوں بہنیں مل کرسریلی آ واز میں گاتی ہیں اور سکلا، خوبصورت عورت کی شکل میں ظاہر ہونے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ جبکہ کاربڈس پوراسمندر پی جاتی ہے، یعنی قلزم آشام ہے۔''(۸)

یوں کہا جاسکتا ، ہومرتے تخلیق کردہ منفی کرداروں (پوسائیڈن، کنول کے پھول کھانے والےلوٹس ایٹر، کر کی جادوگرنی بکلیسو دیوی، سکلااور کاربڈس کے مقابلے میں کیفیمس دیوکامنفی کردار کہیں زیادہ اہم ہے۔

۸\_ رزمیهٔ 'مهابھارت' کالن: در پودھن

در یودهن نے شکر جھگوان کی خدمت کی اور شکر بھگوان نے خوش ہوکر اسے ساٹھ ہزار ہاتھیوں کی طاقت دی۔ در یودهن کی ماں، گاندھاری دیوی تھی۔در یودهن اور پانڈوؤں کے جھگڑے میں کرشن مہاراج نے ان کے درمیان مصالحت کی کوشش کی مگر در بودھن طاقت کے نشد میں چورتھا کہنے لگا:

> ''راج تو کیا میں سوئی برابرز مین دینے کو تیار نہیں اگر مجھ سے پچھ لیا جا سکتا ہے تو صرف جنگ سے ہمارے اور پانڈوؤں کے درمیان اب جنگ ہی فیصلہ کرائعتی ہے۔''(9) بقول ڈاکٹرشفق:

''بری در یودھن کی سرشت میں داخل تھی حق تلفی کواس نے اپنا حق سمجھا اور پانڈ وؤں کو مار نے کے لیے بہت می سازشیں کیس جن میں جن میں کوز ہر دینے سے لے کر لاکھ کے محل میں جلانے اور رکشش کے ذریعی کرانے جیسی سازشیں شامل تھیں۔ جب اس نے پانڈ وؤں کو آ دھا راج دیا تو بھی نا انصافی سے کام لیا اور انہیں ایسا علاقہ دیا جو بخجر تھا۔ جب پانڈ وؤں نے اسے لگا تارمخت مشقت کے ساتھ سر سبز وشا داب کر کے مل بنوالیا تو دریودھن حسد کی آگ میں سبنے چھے جلادیا۔'(۱۰)

اس نے استوتھا ما کواس لیے سپہ سالا ربنایا کہ وہ پانڈ وؤں کا سرکاٹ لائے گا۔ پانڈ وؤں کی موت اس کی دلی آرز و تھی اوراس آرز و پراس نے لاکھوں آ دمیوں کو قربان کر دیا۔

٩- رزمية 'رام چرت مانس' کاراون:

راون ، تلسی داس کے بھارتی رزمیہ "رام چرت مانس" کا ولن ہے اور بے پناہ خصوصیات کا حامل کردار ہے۔ وہ چکرورتی راج ہے اور دنیا کے بیشتر مما لک اس کے قبضے میں ہیں۔ چھ ثناستر وں اور چارویدوں کا عالم ہونے کی وجہ سے راون دس مروں والا کہلا تا تھا، راون ، شکر بھگوان کا بھگت ہے۔ اس نے نہ صرف شکر بھگوان کی اپاسنا کی بلکہ اپنے دس شاگر دوں کی بلی دروں کی بلی دروں کی بلی اور شکر بھگوان کو خوش کیا اور شکر بھگوان نے خوش ہوکر اس کی نابھ میں امرت کنڈ بنادیا۔ امرت کنڈ کی وجہ سے جب بھی کوئی اس کا سرکا ٹنا تو اس کا سرکا ہوئی ہے، میں نے اپنے بھی اور اون نے کہا: "فتح کے بیان بھیجا تو راون نے کہا: "فتح کس کی ہوئی ہے، میں نے اپنے جب رام نے تا تھا۔ جب راہ نے تا تھا۔ کہا: "فتح کس کی ہوئی ہے، میں رکھنے دیا۔ "

یوں راون ایک عظیم ولن ہے وہ بہادر ہونے کے ساتھ ساتھ عالم بھی ہے۔ جب رام نے جنگ شروع ہونے سے پہلے یکید کیا اور بڑا پیڈت ہونے کی وجہ سے راون کو مدعو کیا تو راون نے پوچاختم ہونے پر رام کو دعادی کہ وہ کا میاب ہو، بیاس کے بڑے ظرف کی ایک مثال ہے مگر وہ ضدی اور مغرور تھا، بہن کی بے عزتی کو اس نے اپنی انا کا مسئلہ بنالیا اور بدلہ لینے کی غاطرا پنا بیٹا اور راج دونوں قربان کر ڈالے۔

یونانی شاعر موفوقل کے عظیم شاہکار'' انطی گونی'' کا قریوں ، اس المیہ کا اہم منفی کردار ہے۔اقتدار اعلیٰ حاصل ہوتے ہی اس کے اندر چھپا ہوا ظالم انسان سامنے آگیا اور ظلم و ہر بریت کا تھیل شروع کر دیا۔ اپنی ظالمانہ فطرت کے سبب نہ اسے اپنے عزیزوں کا خیال رہانہ فدہب کا نہ عوام کے جذبات کا ظلم کے اس تھیل میں تباہی اور صرف تباہی اس کا مقدر بنی۔ مترج سمیع الحق ۔''انطی گونی'' کے پیش لفظ میں کھتے ہیں:

''بدبخت ایڈیپس کے بڑے بیٹے پولی بیسی کواس کے چھوٹے بھائی ایطی قول نے تخت و تاج سے بے دخل کر دیا تھا حالا نکہ وہی بادشاہت کا حقیقی وارث تھا۔''(۱۱) بقول ڈاکٹرشفق :

''قریوں پولی بنسی اورایطی قول کا ماموں ہے، کیا وہ نہیں جانتا کہ تخت کا اصل دارث کون ہے؟ اگر پولی بنسی اپنے حقوق حاصل کرنے کے لیے تھیی پر جملہ آور ہوا تو یہ جرم نہیں تھا مگر قویوں نے اسے غدار اور جملہ آور قرار دے کر لوگوں سے کہاوہ عبادت گاہوں کومنہدم کرویتا۔

حق وانصاف کا تقاضا تو یہ تھا کہ وہ پولی ٹیسی کی تمایت کرتا، یا کم ہے کم اتنا تو کرہی سکتا تھا کہ جب دونوں بھائی مر گئے تھے تو دونوں کی تجمیز و تنفین کرادیتا، مگرا فتد اراعلی حاصل ہوتے ہی اس کے اندر کا ظالم و جابرانسان عوام پررعب ڈالنے کا بہانہ ڈھونڈ تا ہے اور اس کے لیے وہ پولی ٹیسی کی تجمیز و تنفین کا بہانہ بنا تا ہے، ایک طرف عوام کو بیاحساس دلاتا ہے کہ پولی ٹیسی فرہب کا دشمن تھا دوسری طرف وہ مردے کی تو ہین کرتا ہے، کا ہن کا فداق اڑا تا ہے اور جب انظی گوئی فرہبی احکام کی پیروی کرتی ہے تو وہ اسے نا قابل معافی جرم قرار دے کر سزائے موت دیتا ہے مطلق العنانی کے زعم میں وہ رائے عامہ کی بھی پروا نہیں کرتا ہے''(۱۲)

اا۔ ڈراما''اوتھیلو'' کاولن:ایا گو:

شکیسپئر کے منظوم ڈراما کے اس منفی کردار (ایا گو) کی فطرت میں بدی کا عضر بدرجہ اتم موجود ہے۔وہ بلاوجہ دوسروں کونقصان پہنچا تا ہے۔اس لیے بیانگریز کی فکشن کا سب سے عظیم ولن بن گیا۔ایا گوپوری کہانی پرحاوی ہے۔ بینہ ہوتا تو شاید ٹیکسپئر اس ڈراما کو لکھنے کی زحمت گوارانہ کرتا۔ایا گواس کہانی میں ہلچل اور تناؤ کا باعث ہے۔اسی کی وجہ سے ہیرو، ہیروئن کا زوال ہوااور کی افرادموت کی نیندسو گئے۔

کورج کاخیال ہے کہ ایا گو کے کر دار میں Motiveless Malegnity ہے۔ جب کہ اے لی براڈلی اپنی کتاب ' دشکیسپئر بینٹر بیٹر کی ٹریٹر بیٹر ایا گو کے کر دار سے بحث کرتے ہوئے کولرج کے اس تصور کو خلط قر اردیتا ہے۔ ڈراموں میں برائی کی کہیں بھی اتنی مہارت سے تصوریشی نہیں کی گئی۔ جتنی کہ ٹیکسپئر کے ایا گو کے کر دار میں دکھائی

ایا گواگر چیکمل طور پرخود غرض اور بے حس شخص ہے لیکن بہ ظاہراس کی فطرت انجھی ہے۔ 'اوتھیاو' کا المیہ ''ایا گو' کا المیہ ''ایا گو' کا المیہ ''ایا گو' کا المیہ ''ایا گونکی ہے۔ 'اوتھیاو' کا المیہ ''ایا گو' کا المیہ بھی ہے۔ ایا گوغیر معمولی ذبین اور اپنے ارا دوں کا پختہ شخص ہے۔ انسانی فطرت کے متعلق ایا گو کی بصیرت ، اس کی انسانی فطرت سے متعلق گفتگو، اچا تک مشکلات اور ان دیکھے مواقع میں اس کی سمجھ داری اور ہمہ گیریت میں ڈرامائی کر داروں میں کوئی اس کا مدمقابل نہیں۔ وہ کلی طور پر انسانیت ، ہمدر دی اور ساجی احساسات سے محروم ہے۔ بھی شفقت کا اظہار نہیں کر تا اور بہت ہی خوفناک مصیبتوں میں بھی وہ خوثی کا اظہار کرتا ہے یا پھر بے اعتمائی کا مظاہرہ کرتا ہے۔ ایا گوعزت نفس سے متعلق بہت حساس ہے۔ اپنے بارے میں اس کی رائے بہت اچھی ہے ، جب کہ دوسروں کووہ تھارت سے دیکھتا ہے۔ جو چیز اس کی Sense of Superiority کو تر کے Cassio کا تقرر

اس کے لیے مستقل عذاب ہے اورایمیلا سے اس کے حسد کی وجہ بھی یہی ہے۔اس کی ذات کا شر ڈراما:''اوٹھیلو'' میں تحرک کا باعث ہے۔

۱۲ رزمیه 'جنتگم گشته'' کاشیطان:

جان ملٹن کے رزمیہ (Epic) "جت گم گشته (Paradise Lost) پی شیطان کامنفی کردارسب کرداروں پر حاوی ہے۔ "جت گم گشته 'میں ہم شیطان کے کردار کے بارے میں تعریف اور کراہت کے ملے جلے احساسات کو محسوں کرتے ہیں۔ شیطان کا کردار شرافت اور ذلالت ، سر فرازی اور پستگی ، بلندی اور پستی کا مرکب ہے۔ اس رزمیہ میں اس کردار کے بارے میں سب سے پہلاحوالہ ہی بہت معیوب سا ہے۔ ملٹن کے مطابق یہ شیطان ہی تھا جس نے حسد کے تحت سانپ بن کر'' حوا'' کو دھوکہ دیا۔ سانپ مردانہ جنسی آرگن کا استعارہ ہے۔ یوں حواکو شیطان نے جنس کی طرف راغب کیا۔ شیطان کے غیر معمولی غرور اور رب کے سامنے مقصد سر فرازی کی ہی وجہ سے جنت میں ایک غیر شریفانہ لڑائی شروع ہوجاتی ہے۔ نیجاً غدا شیطان کو جنت سے نکال دیتا ہے اور اسے اور اس کے پیرو کاروں کو دوزخ کے بغیر پر پنیدے والے گھڑے میں پیخ دیتا شیطان کو جنت سے نکال دیتا ہے اور اسے اور اس کے پیرو کاروں کو دوزخ کے بغیر پر پنیدے والے گھڑے میں پیخ دیتا کی حسیطان کے کردار میں اس کاغرور، خدائی تحت پر قبضہ کرنے کا ارادہ ، حسد، کینہ بدرجہ اتم موجود ہے۔ اس کی تقریر تیف کرتا ہی کہ اس دور کے روائی ناقدین خاص طور پر شیلے (shelley) اور ولیم بلیک شیطان کے کردار کی تعریف پر مجبور ہوئے کہ ملٹن نے شیطان کے کردار کے ذریعے اپنے جذبہ آزادی کو منعکس کیا ہواور یہ وہ لیف خذبہ آزادی کو منعکس کیا ہواور یہ وہ نیوں تھا جس کی بنیاد پر ولیم بلیک نے ملٹن نے شیطان کے کردار کے ذریعے اپنے جذبہ آزادی کو منعکس کیا ہواور یہ وہ لیفن تھا جس کی بنیاد پر ولیم بلیک نے ملٹن نے شیطان کے کردار کے ذریعے اپنے جذبہ آزادی کو منعکس کیا

سار دراما'' فاؤسٹ'' کامیفسٹونیلس:

ڈاکٹر احسن فاروقی ، ادبیات عالم میں شیطان کے کردار پر بات کرتے ہوئے ولیم شیکسپئر کے ایا گو،مکٹن کے شیطان، مولیئر کے تارتوف اورا قبال کے اہلیس کا مواز نہ، گوئے کے میفسٹوفیلس سے کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ گوئے کا کردار سب پر بازی لے گیا۔اس لیے کمیفسٹوفیلس ، شیطان کا سب سے زیادہ اور مکمل قرین قیاس نقشہ پیش کرتا ہے۔ بیرکردار منخرہ مجھی ہے اور سنگ خو (cynical) بھی ہے۔ وہ انسان کوزئیئل چیز سمجھتا ہے اور انسان کومسلسل ستاتے رہنے کے بعد تھک چکا ہے۔اس کے لیے ہرشے قابل نفرت ہے۔وہ اس لیے طبق کیا گیا ہے کہ انسان آر رام طلب ہوکرنا کارہ نہ ہوجائے۔

یادر ہے کہ قدیم زمائے کے شیطان کی جونشانیاں نہ جبی کتب میں بتائی گئی ہیں وہ میفسٹوفیلس میں نہیں ہیں۔ گو سئے کامیفسٹوفیلس (شیطان) شیکسپئر اور ملٹن کے کرداروں سے اس لیے بازی لے گیا کہ شیکسپئر کامحض ادب سے تعلق تھا، ملٹن ادب اور فلفے کا امتزاج چا ہتا تھا مگراس کی ادبی قوتیں اسے فلسفے سے بالاتر اڑا لے گئیں۔

داستانوں کے منفی کر داروں کی شناخت کا مسکلہ:

بیشتر رز میوں اور داستانوں میں تناؤ، تصادم ، شکش اور المیہ، سب کچھ ہوتے ہوئے بھی ولن اور و بہپ کی شناخت دشوار ہے۔ پوری کہانی میں نظریں ایک ایک کردار پر گھہرتی ہیں اور کہانی ختم ہوجانے پر بھی اس کا فیصلہ نہیں ہویا تا کہ کون منفی کردار ہے۔ مثال کے طور پر رستم وسہراب ہی کے قصے کو دیکھیں تو پہلی نظر سمزگان کے شہنشاہ افراسیاب پر پڑتی ہے وہ اپنے وزیروں کو تکم دیتا ہے کہ سانپ کا بچے سانپ ہی ہوتا ہے اور میہ بڑا ہوکر سانپ ہی کی طرح ڈستا ہے، رستم کی خونی طاقت کا وارث سہراب زندہ رہا تو وہ بھی ایک دن توران کے تاج داروں کے لیے در دسر ثابت ہوگا۔ لہذا پہلے تو جوان بیٹے (سہراب) کے ہموں بوڑھے باپ (رستم ) کوتل کروا دواور اس کے بعد دعوت میں بلا کرز ہریا ختجر سے سہراب کا خاتمہ کردو۔

افراسیاب صرف اسی پراکتفانہیں کرتا بلکہ اپنے اس وزیرکوسزائے موت کا تھم دیتا ہے جواسے اس مکروہ فعل سے بازر کھنے کی کوشش کرتا ہے۔ تاج وتخت کے لیےرہتم اورافراسیاب کی دشنی پرانی ہے۔رہتم کے ہاتھ سے افراسیاب کا جوان بیٹا

میدان جنگ میں ماراجا چکا ہے۔ ہر چند کہ افراسیاب کے دونوں وزیراس کامشن کا میابی سے پورا کرتے ہیں مگر افراسیاب ولن نہیں کہ وہ جو کچھ کرر ہاہا ایک شہنشاہ اور باپ کی حیثیت سے کہدر ہاہے۔ جوایک امر ہے۔

اس کے بعد ہجیر پرنظر طلم ہی ہے۔ قلعہ سفید کا دلیر محافظ جو سہراب سے شکست کھا کراس کی قید میں ہے۔ شاہ کیکاؤس اور رستم سے تلخ کلامی ہوگئی تورستم بھڑ کر وہاں سے چلا گیا۔اس لیے بیا فواہ پھیل گئی کہ رستم میدان جنگ میں نہیں ہے۔ سہراب اپنے باپ کی تلاش میں ہے مگر رستم کو پہچا نتا نہیں۔ جب کہ جیر رستم کو پہچا نتا ہے۔ سہراب ہجیر کو ساتھ لے کر رستم کے لئکر میں اسے ڈھونڈ تا ہے۔ رستم کے خیمہ کے پاس وہ تھ شک جا تا ہے۔ اس کا دل گواہی دیتا ہے کہ بہی رستم ہے مگر ہجیر انکار کرتا ہے کہ بیر ستم نہیں اور اسے باور کروا تا ہے کہ رستم میدان جنگ میں آ یا ہی نہیں۔ اگر ہجیر اس وقت رستم کی نشان دہی کر دیتا تو شاید تاریخ بیا لمید پیش ہی نہ آتا۔ اس اعتبار سے ہجیر معمولی کردار ہوتے ہوئے بھی بے عدا ہمیت حاصل کر لیتا ہے۔ اس ٹر بجٹری کے سبب اسے لون کہا جاسکتا ہے گر ہجیر کی وہ سوچ آٹر ہے آتی ہے، جب وہ کہتا ہے:

''اگرسہراب نے رستم کی جان کونقصان پہنچایا تو میرےایران کی کون حفاظت کرے گا؟ نہیں ،سچائی کواندھیرے سے روشنی میں نیآنے دول گا۔''(۱۳)

یوں ہجیر وطن کی محبت کے حوالے سے قابل احترام ہے کیکن باپ بیٹے کے ملاپ میں ایک ولن کا رول ادا کرتا

-4

آنے پائے۔ مگررتتم بھی درحقیقت ولن نہیں ہے۔ارسطوکا خیال ہے کہ ہیروکی کوئی غلطی اس کی تباہی کا باعث بن جاتی ہے۔ رستم کی غلطی اس کی تباہی کا باعث بن گئی اور جب اسے معلوم ہوا کہ سہراب اس کا بیٹا ہے تو پچھتاوے کے احساس نے اسے دیوانہ کردیا۔ولن اپنی غلطی پر نادم نہیں ہوتا کیوں کہ وہ جو پچھ کرتا ہے خوب سوچ سمجھ کراور طے شدہ پروگرام کے تحت کرتا ہے اور ہیروکی تباہی میں اس کی کا میانی ضمر ہوتی ہے اور وہ اس تباہی کا جشن منا تا ہے جب کہرتتم کواپنی غلطی کا احساس گناہ اور ندامت کے بعدرستم کوزیادہ سے زیادہ اپنٹی ہیروکانام دیا جا سکتا ہے۔ (۱۲۳)

سکین ہمارے خیال میں اگر قر ۃ العین حیدر کے ناول' آ گ کے دریا' میں' وفت' کون کا کر دارا دا کرسکتا ہے تو ہم اس ڈرامے

میں ' وقت' کی طرح ' 'جموٹی شہرت' ' ' انا' اور غرور کے سبب رستم کے کردار کو ' منفی ٹائی کردار' کہہ سکتے ہیں۔

عالمی سطح پرداستانوں میں منفی کردارہی سب سے زیادہ فعال دکھائی دیتے ہیں ان منفی کرداروں کی وجہ سے ہی قصے میں خیر اور شرکے مابین تصادم گہرا ہوتا چلا جاتا ہے۔ بیتصادم ہی ہے جوقاری کی دلچیسی کا باعث بنتا ہے۔ منفی کردار چونکہ بدی کے نمائندہ ہوتے ہیں ،اس لیے ان کا ہم کمل' شر پر ہبنی عمل' ہوتا ہے۔ اکثر منفی کردار صورت کے اعتبار سے بھی بد ہیئت اور مکروہ ہوتے ہیں۔ ان کے نمائندہ ہوتے ہیں۔ ان کے کردار سے متعلق ڈاکٹر شفق کھتے ہیں:

''یا توسو کھا ہوا بانس ، بڈیوں کا ڈھانچہ ،جس میں خبیث روح سائی رہتی ہے یا تاریک شکل کش کی طرح دیو پیکر ،سیاہ فام ، ہونٹوں سے رال ٹیکتی ہوئی ،سرخ انگارہ آئکھیں ، ولن کر دار کے اعمال ان کی صورت سے زیادہ ڈراؤنے ہوتے ہیں۔ تاریک شکل کش ،زندہ انسانوں کو کھاتی ہے ،اور کھانے کا انداز بھی مگروہ ،ایک نوجوان کو پکڑ کر گھسیٹا اور کھانے گئی۔ بڈیاں تک چباجاتی ہے۔ اس نوجوان کی چینیں اور کراہیں اسے ذراجھی متاثر نہیں کرتیں۔'(10)

لیکن منفی کرداروں کی شکل شباہت ہے متعلق بیکوئی طے شدہ کلیہ قاعدہ ہر گزنہیں دکھائی دیتا کہ ہر منفی کردارصورت کے اعتبار سے بھی بیشکل اور بے ڈھب ہو۔''اوڈ لیک'' کی جادوگر نی کلپسو،حسن کا شاہکا رہے۔اس میں جنسی کشش ہے اور مصوروں نے اسے اوڑ لیس کے ہمراہ جن حالتوں میں مصور کیا ہے، ان حالتوں میں اس کی قِکر،حسن کا ایک معیار پیش کرتی ہے۔ اس طرح ہماری داستانوں میں افراسیاب، یا قوت اور گل کے کردار منفی ہوتے ہوئے بھی از حد حسین ہیں۔ دراصل منفی کردار بعض اوقات کچلداراورا کثر بے لچک بدی کے کردار وں کی اصل شاخت ان کی سوچ اور ان کے اعمال ہوتے ہیں۔ منفی کردار بعض اوقات کچلداراورا کثر بے لچک بدی کے نمائندے ہوتے ہیں۔

داستانوں کے منفی کردارانسانی شکل میں بھی ظاہر ہوتے ہیں اور مافوق الفطرت عناصر کی صورت میں بھی۔ بیکردار کلیسو، گل اورافراسیاب جیسے بھی ہو سکتے ہیں اور برنما، بد ہیئت عفریت بھی۔ گریہ طے ہے کہ سارے کے سارے منفی کردارظلم اورشر کے استعارے ہوتے ہیں۔ ان کا دماغ شیطان کاممکن ہوتا ہے۔ ان کے قبضے میں شریر روعیں ہوتی ہیں۔ وہ خود لچاور پاہی ہوتے ہیں۔ اکثر منفی کردارطاقتوراور ماہر جنگجو ہوتے ہیں اور جادو کے زور پر داستان کا سارامنظر نامہ تبدیل کر کے رکھ دیتے ہیں۔ اکثر منفی کردارطاقتوراور ماہر جنگجو ہوتے ہیں اوران کی ہیت انسانی دلوں پر چھائی رہتی ہے جس کے نتیجہ میں لوگ ان کے ہرتم کی گئیل کرتے ہیں ان کی ہیت بھی ان کر داروں کی فعالیت میں اضافہ کرتی ہے۔ داستانوں میں سوائے چندا یک امثال کے (جن میں ہیروکا کردار بھی تو منفی دکھائی دیتا ہے اور بھی مثبت ) ہیرو خیر کا نمائندہ ہوتا ہے اور منفی کردار اپنی قوت اور صلاحیت میں خیر کے نمائندہ کردار (ہیرو) سے کسی طرح کم دکھائی نہیں دیتے۔ بیصورت کسی دوسر سے سف طرح کم دکھائی نہیں دیتے۔ بیصورت کسی میں ایک سے بڑھ کرایک ظالم موجود ہے۔ ایسے ظالم بھی جوشیر خوارعی اصغر کے حلق میں تیرمار سکتے ہیں۔ مگر آخیس ہم بہادر نہیں کے جبکہ داستانوی منفی کردار نظالم ہونے کے ساتھ سیادر بھی ہوتا ہے۔

داستان طراز ،کرداری سط پرنیک اور برخصلتوں کے حوالے سے تو بے شک جانبداری سے کام لیتا ہے کین منفی کرداروں کو کمزوز نہیں دکھا تا۔ خیر کے مقابل شرکی طاقتوں میں ایک سے ایک بڑھ کر جیالا ،سور ما ہوتا ہے۔سوال پیدا ہوتا ہے کہ داستانوں ہی میں ایسا کیوں؟ اس کے جواب میں بہی کہا جاسکتا ہے کہ داستان طراز کومنفی کرداروں کی فعالیت ثابت کرنا ہوتی ہے اور یہی فعالیت قاری کی دلچینی برقر ارر کھنے کے ساتھ ساتھ داستان کوطویل سے طویل ترکرتے چلے جانے کا بہانہ اور باعث بھی بنتی ہے۔

کلیم الدین احمد داستانوی منفی کرداروں کا موازنہ مینی یا کر بلائی مرثیہ کے کرداروں سے کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''مرثیہ گوکی حثیت جانبدار کی ہے۔ وہ ایک جماعت کے محاس چرکا تا ہے، اس جماعت میں کسی نقص کا گزرممکن نہیں ، اور وہ دوسری جماعت کوشب دیجوریا قیریا جہنم سے بھی زیادہ سیاہ بتا تا ہے۔''طلسم ہوشریا'' میں بھی جانبداری ہے۔ یہاں بھی امیر حمزہ اور ان کی جماعت کے محاس کو چرکا یا جاتا ہے اور لقا اور افراسیاب اور ان کی جماعت کوسیاہ رنگ میں پیش کیا جاتا ہے لیکن افراسیاب کی شوکت و حشمت اور اس کے سرداروں کی جرات کا بھی ہم اعت اور ان کر قرز ہیں ، وہ ایک اشارے میں دنیا کا تختہ الٹ اعتراف کرتے ہیں۔ افراسیاب مخالف حسین کی طرح ہزدل اور کمزوز نہیں ، وہ ایک اشارے میں دنیا کا تختہ الٹ دے سکتا ہے۔''(۱۲)

منفی کرداروں کی سطح پر داستانوں میں عیاروں کا کرداراز حداہم ہے۔ رامائن میں ہنومان''بوستان خیال'' میں ابوائحسن''جو ہر کنگ آرتھ'' میں مرکن اور'' داستان امیر حمزہ'' میں خواجہ عمر والیے کردار ہیں۔ عیاری کی خصوصیات کے حامل بیہ نفی کردار بظاہر کم طاقت ور ہیں کین داستان کو کروٹیس دینے میں وہی اہم کردار ہیں۔ عیار منفی کردار نہ صرف خیر کے نمائندوں (ہیرو، ہیروئن) کے مددگار ہیں بلکہ حکومت کے محافظ ہیں کیکن ان کا طریقۂ کارعیاری اور مکاری کا ہے۔ جاسوی کا میم محکمہ بہت فعال ہے، ہیروصرف جسم ہے اور عیاراس کا دیاغ، بعض اوقات ہیروکی کا میابیاں منفی کردار کی عیاری، مکاری کی مرہون منت ہوتی ہیں۔ محض ایک مثال دیکھیے کہ: داستان امیر حمزہ میں بہت سے عیار کردار ہیں۔ برق، قرال، چیالاک، جانسوز وغیرہ، خواجہ عمروان سب عیاروں کا سرغنہ ہے۔

سوال ہے ہے کہ داستانوں میں منفی کردار کیوں ضروری ہے اور داستانوں میں اس کی کیا جیشت ہے؟ اس ضمن میں کہا بات تو ہے ہے کہ زندگی روزازل ہے تا حال تصادم کے سبب مائل بدارتقاء ہے نصادم انسان کی تقدیر میں ہے۔ چنانچہ بھی تصادم داستانوں میں بھی دکھائی دیتا ہے جو نیکی اور بدی کے نمائندوں کے ذر تعدر و بھل آتا ہے بوں داستانوں کے اجزائے ترکیبی میں سب سے اہم چیز تصادم ہی کو قرار دیا جاسکتا ہے۔ داستانوں میں بیتصادم ہمیں قدم قدم پر ملتا ہے۔ ہیرو کھی دیو سے نہرد آز اہوتا ہے تو بھی اور و سے ہے۔ بھی جادو گر کا طلسم تو ڑتا ہے تو بھی خور پر جنگیں لڑتا دکھائی دیتا ہے۔ بیرو کھی دیو سے نبوعت کا نہیں ہوتا ہیں۔ بیرو کے مقابل منفی کر دارا پنے اپنے فن کے ماہر ہوتے ہیں۔ عیاری مکاری ہی ہم شمشیر زئی اور گرز چلانے میں میتا کے زمانہ ہوتے ہیں۔ یوں داستان میں ہیروکا مقابل جتنا خطر ناک ہوگا۔ تصادم اتنا ہی شدید ہوگا۔ قاری منفی کر داروں کے شرسے خونز دہ ہوتا ہے اور اس کی پرامید نظریں ہر دم ہیرو پر مرکوز رہتی ہیں۔ وہ دوٹر کتے ہوئے دل کے ساتھ خیر و شرکے معرکہ خونر پر کا نظارہ کرتا ہے۔ داستانوں میں قدم قدم پر بدی کی طاقتیں ہیرو پر عاول میں نظر آتی ہیں۔ اگر ہیرو کی مدر نیبی طاقتیں نہر کی ہی احسان کی دیا ہو جو ہیں۔ اگر ہیرو کی مدر نیبی طاقتیں نہ کریں یا عیاروں کی کمک بہم نہ ہوتو ہیرو کی قشست کا خطرہ پیدا ہو جا تا ہے۔ اس خطر کی تعرب داستان کی دلچین میں اضافہ ہوتا ہے۔ اس سے بی کی کو ہم سے تا نمیدا بردی حاصل ہے۔ چونکہ ہیروا کیہ مثالی کر داراور نیبی کا نمائندہ ہوتا ہے اور کئی نہ ہوتا ہے اور کو گی اس شرکی کا خوال کو بڑھے ہوئے دیج تا ہوا دریا کہ میاں ہوتا ہے۔ داستان کی دلوگی کو بڑھا واد یا مقصونے خاص ہوتا ہے۔ داستان کی کامیانی کا دیائی کاراز پنہاں ہے۔ جو تاری کے جذبہ احساس برتر کی کو بڑھا واد یا مقصونے خاص ہوتا ہے۔ داستان کی کامیانی کا دیائی کاراز پنہاں ہے۔

داستانوں کے منفی کردار، مثبت کرداروں ہے کم طاقتور نہیں ہوتے۔اگرایک طرف امیر حمزہ ،شنہ ادہ معیز الدین اور نورالد ہر ہیں تو دوسری جانب ان کے مدمقابل افراسیاب ،لقا ، حیرت ،افات ، ماہیان ، تاریک شکل کش ، یا قوت ، جمشیدخود پرست ،ضارملکوس ، بختیارک ،خناز جادوگر ہیں۔ ہیرواور ہیرو کے ساتھی اگر جبری بہادراور غیر معمولی صفات کے حامل ہیں توان کے مدمقابل شرکے نمائندے بھی انہیں صفات کے لوگ ہیں۔اگر ہیروکے پاس اسم اعظم ،حرز ہیکل اور بارگاہ سلیمانی ہے تو افراسیاب اوراس کے ساتھی اپنے علم ساحری میں بکتا ہیں۔ اضوں نے اپنی ایک خصوصیت پراکتفائییں کیا بلکہ نئے نئے سح جگائے ہیں۔ امیر حمزہ کے نعروں کی آ واز چونسٹے کوس جاتی ہے تو دوسری طرف رعد چیخا ہے تو اس کی چیخ سے مخافین کے کان بہرے ہوجاتے ہیں وار سر پھٹ جاتے ہیں۔ مشعل جادوآ کھ طاکر روح قبض کرتا ہے۔ احتقاق تقارہ بجاتا ہے، جوسنتا ہے جان سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ اگر سعدان بن بندھور گرز چلانے میں ماہر ہے تو دوسری طرف تاریک شکل ش ہے اس کی وحشت کا بید عالم ہے کہ نہ اسم سحر پڑھتی ہے نہ شکر بزے چینگی ہے۔ جس جوان کود کھتی ہے چیر پھاڑ کر کھا جاتی ہے گلے پر منہ رکھ کرخون پی جاتی ہے۔ اللہ ہے کہ نہ اسم سحر پڑھتی ہے نہ شکر بزے چینگی ہے۔ جس جوان کود کھتی ہے چیر پھاڑ کر کھا جاتی ہے گلے پر منہ رکھ کرخون پی آ سان ہے آ گ برساتے اور پھروں کی بارش کرتے ہیں۔ بھی ایسا سیلا ب لاتے ہیں کہ سب پچھتی منہ سنہ ہوجاتا ہے وہ سے اس کے وہ پلک جھیکتے کہیں سے کہیں بہنی جو جاتے ہیں اور وہ اپنی گردسحر سے حصار کھنچ کر محفوظ ہوجاتے ہیں۔ اس حصار کوتو ڑ نا آ سان نہیں۔ خیر کے مثبت کرداروں کے پان ان آ فات کا تو ڑ نہیں ہوتا۔ اسم اعظم سحر سے بچاتا ہے، لوح خبر دیتی ہیں۔ اس حصار کوتو ٹر نا آ سان نہیں۔ خیر کے مثبت کرداروں کے پان ان آ فات کا تو ڑ نہیں ہوتا۔ اسم اعظم سخر سے بچاتا ہے، لوح خبر دیتی ہیں۔ اس حصار کوتو ہیں ان سے نکلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قات کا تول داستانوں کے منفی کر داروں کے برابر ہی نہیں قد میں ان سے نکلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ بے شک داستان کا قاری ان سے نفل ہی ہوئے ہیں۔

داستانیںعموماً رومانی ہوتی ہیں۔ شروع داستان میں ہیروکسی حسینہ کی تصویر دیکھ کریااس کے حسن کا چرجاس کراس یر عاشق ہوجا تا ہے۔ کبھی ہیروئن اینے حصول کے لیے مشکل سوالات رکھتی ہے جیسے گل نے صنوبر کے ساتھ کیا۔اور ہیروان سوالات کے جوابات ڈھونڈنے نکل گھڑا ہوتا ہے۔عموماً ان سوالات کے جوابات منفی کر داروں کے قبضے میں ہوتے ہیں اوروہ ان کی کڑی نگرانی کرتے ہیں ، کیونکہ بیان کی زندگی اورموت کا سوال ہوتا ہے اس لیے ان سے ٹکرائے بغیر اورانھیں شکست دئے بغیر مقصد کا حصول ممکن نہیں۔ جب کہ نفی کر دار بلا کے ذبین اور بہادر ہوئے ہیں اس لیے انھیں آسانی سے شکست نہیں دی جاسکتی ۔وہ ہیر وکوسحر سے مکھی بنادیتے ہیں،کبھی کسی ہیروئن بیرجن عاشق ہوکراسےاغوا کرلے جاتا ہے،کبھی کوئی پری ہیرو پر عاشق ہوتی ہےاورمحبت کا جواب محبت سے نہ ملنے پر برہم ہوکر ہیر وکوقید کر ڈالتی ہے، بستیوں کی بستیاں اجاڑ دیتی ہے۔ ہیرو ان مشکلات کامر دانہ وارمقابلہ کرتا ہےاور دور دراز کاسفر کر کےاس جن سے جنگ کرتا ہے جس کے قبضہ میں اس کی محبوبہ ہوتی ہے غرضیکہ ہزارمشکلات کے بعد ہیر فنفی کر داروں برفتح یا کراپنامقصد حاصل کرتا ہے۔ یہ مشکلات کہانی کوآ گے بڑھاتی ہیں۔ یوں ہیرو کے ماں دشوار یوں سے کمرانے میں جہاں عشق کا امتحان ہوتا ہے وہیں وصل کا مزابھی آتا ہے۔ داستانوں میں مشکلات منفی کر داروں کی وجہ ہے پیش آتی ہیں۔لہذا خیروشر کی اس جنگ سے اصلاحی مقصد بھی پورا ہوجا تا ہے۔ کہ فتح ہمیشہ نیکی کی ہوتی ہے۔ داستانیں ہمیشہ خیراورشر کے تصادم سے نمویذیر ہوتی ہیں اور تصادم منفی کرداروں کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔اس تصادم سے نہ صرف قصہ دلچیسے ہوتا ہے بلکہ آ گے بھی بڑھتا ہے۔ ہیرو کی جدوجہد کا بیان قصہ کوآ گے بڑھا تا ہے۔مثال کے طور بررام اور راون کی جنگ کا نسبب سر پن ناتھی اگر وہ رام اور کشمن پر عاشق ہوکر جوش انقام میں سیتا جی کو نقصان پہنچانے کی کوشش نہ کرتی تو ککشمن اس کی ناک نہ کاٹنے اور بہن کی تو ہین کے مسئلہ کوراون اپنی زندگی کا مقصد نہ بنا تا ،اسی طرح اگر عفریت شاہ دیوان ،کوہ قاف کے بادشاہ کےخلاف علم بغاوت بلند نہ کرتا تو عبدالرخمٰن کے ذریعہ دنیا سےامیر حمز ہ کونہ بلوایا جاتا اور ہم کوہ قاف کی سحرانگیز فضایسے ناواقف رہ جاتے ۔اگر بختک ،نوشیر واں کو بہرکا کرا میر حمز ہ کے خلاف نہ کرتا تو اردو کی طویل داستان امیر حز دخلیق نه ہوتی یا اتنی دلچیپ اور طویل نه ہوتی جتنی اب ہے۔ اگر افراسیاب ، بدیع الزماں اور ملکہ تصویر کو قلعہ '' توسن حصار'' برقید نه کروا تا تو مسلمان مطنسم ہوشر با کارخ نه کرتے نه جنگیں لڑتے اور نبنشی محمد سین جاہ اور منشی احمد سین قمر کو ۸ (آئھ) جلدوں میں' <sup>و</sup>طلسم ہوشر ہا'' لکھنے کی ضرورت محسوں ہوتی \_غرضیکہ منفی کر دارتخلیق نہ کیے جاتے یاد نیامیں ان کا وجود نہ

### ہوتا تو ہم داستانوں کے عظیم سر مائے سے محروم رہ جاتے۔

\_\_\_\_\_

### حواشي وحواله جات

۔ تفصیلات کے لیے دیکھیے: آرز و چودھری، ڈاکٹر:''عالمی داستان' لا ہور بخطیم اکیڈمی، طبع اوّل: سمبر ۱۹۹۵ء، ص ۳۹،۳۸۔

۲۔ الضاً ، ۲۵

س تفصیلات کے لیے دیکھیے:

Robert Graves: "New Larousse Encyclopaedia" England: Middlesex, 1984, : pg.65,72

- ۳۔ قدیم عہد کے مصر، قدیم عہد کے سندھ اور قدیم عہد کے افریقہ خاص طور پران علاقوں جو دریائے نیل کے دونوں کناروں پر تھے، میں بیصورت برس ہابرس رہی کہ شادی کے لیے عزیز، رشتہ داروں اورغیروں کے علاوہ مرد اپنی بہنوں کا ابتخاب بھی کر لیتے تھے۔ قدیم عہد کے سندھ میں محمہ بن قاسم کی ہندوستان آ مدتک بیصورت د کیھنے کو ملتی ہے۔ راجا داہر کی بیوی اور ملکہ اس کی اپنی بہن تھی۔
- ۵۔ تفصیلات کے لیے دیکھیے: آرز وچودھری،ڈاکٹر:''عالمی داستان''مب۵۵ نیز''مصرکا قدیم ادب' (جلداوّل)از ابن حنیف،مطبوعہ بیکن بکس،ملتان طبع اوّل:۱۹۹۲ءمب۵۱۴،۳۷۵ تا ۱۹۴۰۔
- ۲۔ حامد بیگ، ڈاکٹر،مرزا:''عالمی کلاسیک'' (مرتبہ:شہناز کوژ)، لا ہور:اور نینٹ پبلیشر ز،طبع اوّل: جنوری ۲۰۰۱ء، ص ۱۹
  - ٤ ايضاً
  - ۸۔ ایضاً،ص۱۲،۱۵۔
  - 9\_ را جندرشر ما:''مها بھارت'' (ار دوتر جمہ )، دبلی: شکشکا بھارتی پرلیں، طبع اوّل:س بـن جس:۱۲۴ \_
- الله شفق احد شفق ، وْ اكْمُرْ: ' اردوداستانول مين ويلين كاكردار' ، فيض آباد : نشاط آفسٹ پريس، طبع اوّل : ١٩٨٨ ٩ ، ١٢٦،١٢٥ - ١٢٦،١٢٨ -
  - اا۔ انظی گونی''موفوکلس'' (ترجمہ می الحق)،رانجی:مظہر پبلیشر نطبع اوّل: س۔ن۔ص۵۱
    - اا ۔ شفق احد شفق، ڈاکٹر:'اردوداستانوں میں ویلین کا کردار'' یص ۲۹ ا۔
  - ۱۳ آغاحشر کاشمبری: "رستم وسهراب"، پیشه: هندوستانی اردوا کیڈی طبع دوم: س-ن،ص:۵۲
    - ۱۳ شفیق احرشفیق، ڈاکٹر:''اردوداستانوں میں ویلین کا کردار'' مِس ام۔ '
      - ۱۵ الضاً ص ۲۹
  - ١٦\_ كليم الدين احمد: "فن داستان گوئي'، اسلام آباد: نيشنل بك فاؤنديش طبع اوّل ١٩٩٠ء، ص٣٧، ٢٥\_

## مجیدامجد کی شعری صوتیات کا جائزہ (نظم کے خصوصی حوالے سے)

Majeed Amjad is one of the greatest poet of Urdu Nazm Poem. The main feature of his poetry is an unusual but beautiful use of words.words with similar sounds contribute a lot in his poems. Diversity Of Expending Verbs make his poetry more valuable. This style appears in different forms of Majeed Amjad's poems. This article is about some aspects of phonetics in his poetry.

مجیدامجد کے ہاں اسلوب میں ایک نمایاں بات ترجیحی اور متنوع افعال Verbs کی ہے۔ اُردوقار کین کے لیے بیاصطلاح نئی ہوگی لین اس کا وجود اردوشاعری کے ابتدائی نمونوں ہی ہے۔ ستیاب ہے۔ عربی اور فارسی شاعری کی جن بنیا دوں پر اُردوکا خمیراُ ٹھا اُس میں افعال کو ہمیشہ سے خاص حیثیت حاصل رہی ہے۔ زبان کی ترقی اور زمانے کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ بعض حساس اور وضاحت پیندشاعروں کے لیے ضروری ہوگیا کہ وہ ایک ہی بات کو بیان کرتے ہوئے ممکن قریبی افعال کو بھی اظہار میں شامل کرتے رہیں۔ اس قسم کا اسلوبی تجوبی نسبعاً قواعد کے خشک اصوادی سے عبارت ہے لیکن اسلوب (خصوصاً اسلوب کا وہ پہلوجس کا تعلق اصوات Phonetics کے ساتھ ہے ) کے حوالے سے میں طاحہ نصرف اہم ہے بلکہ صورت حال کی ممکن حد تک وضاحت کے لیے دلچیپ اور ضروری بھی۔ اقبال کی معروف نظم نساقی نامہ کے بیشعر دیکھیے جن میں وہ پہاڑی ندی کے سفر کا بیان کرتے ہیں۔

وہ جوئے کہ حال اُنچاتی ہوئی اگاتی' کچاتی 'سرتی ہوئی اُنچاتی' سیسلتی' سنبھاتی ہوئی بڑے بچ کھا کر نکلتی ہوئی(ا)

> ن اشعار میں درج ذیل الفاظ پرغور سیجیے۔ چکتی اکئی کچکتی سرکتی اُنچھاتی چیساتی سنبھاتی نکلتی۔

ان اشعار میں اقبال نے ندی کے سفر میں در پیش صورت حال کی عکاسی کرتے ہوئے پہاڑ میں سے پانی گزرنے کی حالت کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ واضح ہو کہ پہنوع 'لمے لمحہ بدلتی ہوئی بہاؤ کی شکلوں کی تصویر کشی اقبال کا خاص موضوع اورا نداز بھی ہے۔ نہالۂ میں بھی اقبال نے ندی کے سفر کو مختلف صور توں میں بیان کیا ہے۔

آتی ہے ندّی فراز کوہ سے گاتی ہوئی کوثر و تسنیم کی موجوں کوشر ماتی ہوئی آئندسا شاہد قدرت کودکھلاتی ہوئی سنگ رہ سے گاہ پچتی گاہ ٹکراتی ہوئی (۲)

ا ظہار میں یہ پہلواس وقت نمایاں ہوتا ہے جب ایک فن کارکسی چیز کی حرکت کو پیش کرتے ہوئے اس سے متعلقہ ممکن حد تک مگر اظہار کی ضرورت کے مطابق صورتوں کو پیش کرتا جا تاہے۔اس کی گئی قشمیں ہیں۔مجیدامجد کے ہاں ہیہ قشمیں اپنی مختلف شکلوں میں ظاہر ہوتی ہیں۔ پیمجیدامجد کے اظہار کا خاص انداز ہے۔ وہ بھی دوایک جیسے الفاظ را فعال کوملاتے ہیں بھی ایک جیسے دوٹکڑوں کی تکرار سے کام لیتے ہیں بھی ایک لفظ رکیفیت رصورت کے متباد لات لاتے ہیں جس سےصورت حال کی مختلف شکلیں سامنے آتی ہیں یوں مجیدامجد کےاظہار کےانداز میں ایک تحرک کااندازنمایاں ہوتا ہے۔اس تحرک سےلفظ کی تصویریشی' ساکن تصور ہے متحرک تصویر اور متحرک تصویر ہے دوسری متحرک صورت میں ڈھلتی ہوئی محسوں ہوتی ہے ۔ یوں سا کن لفظوں پر چکتی پھرتی صورت حال کی حثیت کا گماں گزرتا ہے ۔تصویریشی کے نن کی اصطلاحات میں بات کریں تو آ پ کہہ سکتے ہیں کہ وہ ساکن تصویر (Still Photo) کومتحرک فلم (Movie) میں بدل دیتے ہیں ۔اس سے جہاں قاری کو منظرنا ہے کی مختلف شکلوں ہے آگا ہی ہوتی ہے وہاں فن یارے کی تاثیر میں بھی اضافیہ ہوتا ہے درج ذیل مثالیں دیکھیے۔ کنواں چل رہاہے! مگر کھیت سو کھے بڑے ہیں نہ فصلیں' نہ خرمن' نہ دانہ نہ ثاخوں کی ہا ہن'نہ پھولوں کے مگھوڑ نے نہ کلیوں کے ماتھے'نہ رُت کی جوانی گزرتا ہے کیاروں کے پیاسے کناروں کو بوں چیرتا۔۔ تیز'خوں رنگ یانی که جس طرح زخمول کی دُکھتی تنگی تہوں میں کسی نیشتر کی روانی ا دهر دهیری دهیری کنوس کی نفیری ہے چھٹرے چلی جارہی اک ترانہ براسرارگانا جسے سے کے رقصال ہے اندھے تھکے ہارے بے جان بیلوں کا جوڑ ابچارا طویل اور لامنتهی رائے پر بچھار کھے ہیں دام اینے قضانے ا دھروہ مصیبت کے ساتھی ملائے ہوئے سینگوں سے سینگ شانوں سے شانے رواں ہیں نہ جانے كدهر؟ كس ٹھ كانے؟

نەرُ كنے كى تاب اور نەچلنے كايارا

مقدّ رنارا (۳)

عام شاعر گر کھیت سو کھے پڑے ہیں 'پہتی اپنی آظم کی لائن ختم کرتا گر مجیدا مجد کا اسلوب آخیں اس کیفیت کی تفصیلی تصویر کشی اوراس کی شدت کے اظہار پہمجبور کرتا ہے اور وہ ہیہ کہتے نظر آتے ہیں کہ گر کھیت سو کھے پڑے ہیں نہ فصلیں 'نہ خرمن' نہ دانہ نہ شاخوں کی باہیں' نہ پھولوں کے مُکھڑ ئے نہ کیوں کے ماتھے' نہ رُت کی جوانی گرال بار زنجرین بھاری سلاسل کڑتے ہوئے آتشیں تازیانے 'صورتِ حال کی سکینی کو واضح کرتے ہیں۔ مجیدامجری نظموں کے الفاظ داخلی طور پہالیک دوسرے سے بُڑے ہوئے ہیں اور ہر پہلا لفظ دوسرے لفظ کی تخلیق کا جواز فراہم کرتا ہے۔ تخلیق تجربہ شاعری رگوں میں اہوبن کے دوٹر رہاہے اور تمام مکن صورتوں میں ظہور پذیر یہونے کا طلب گارہے۔ مجید امجد کی شاعری میں الفاظ اپنی نسبتوں کے ساتھ استعال ہوتے ہیں نسبتوں اور تلازموں کی تلاش ان کا پہند یدہ انداز ہے۔ وہ لفظ کی ظاہری شکل وصورت کو اس مہارت سے استعال میں لاتے ہیں کہ قاری کے داخل کی دنیا ساز و آواز سے معمور ہوجاتی ہے۔ کیفیات کے مرحلہ وارا ظہار نے ان کی شاعری کو ایسارنگ اور آ ہنگ عطا کیا ہے جو ان کے ہم عصر دل کے ہان نظر نہیں آتا۔ مجیدامجد کی مختلف ظموں کے بید صے ملاحظہ ہوں۔

يەدھند كى دُھند كى فضا وَل مِيںانعكاسِ ثَفَق بيئو نارستۂ ية نها گلئ بيشام خموش (٣)

یہاں افعال اور صفات کی کیفیات اور منظرنا ہے کی داخلی اور خار بھی شکلیں دیکھیے ۔فضاؤں کے ساتھ دھندلا دھندلا'رستے کے ساتھ سُونا'گلی کے ساتھ تنہا اور شام کے ساتھ خموشِ کے الفاظ نے منظر کو کتنا گہر ااور کیفیت کو کتنا شدید کر دیا ہے۔

کواڑ بند' گلی بےصدا' فضا خاموش اورا کک در د کا مارا ہُو امسافر مد ہوش (۵)

کواڑ کے ساتھ بند' گلی کے ساتھ بے صدا' فضا کے ساتھ خاموْن' مسافر کے ساتھ ایک در دکا مارا اور مدہوش (تین تلاز ہے آگئے ہیں ) یہاں گہرائی میں اضافہ اور کیفیت میں اور شدت پیدا ہوگئی ہے۔ درج ذیل شعر میں

تھک گئیں آنکھیں'اُمیدیں سوگئیں'دل مرگیا زندگی! عزم سفر کر'موت! کب آئے گیاٹو؟(۲) آنکھیں کے ساتھ تھک گئیں'امیدیں کے ساتھ سوگئیں اور دل کے ساتھ مرگیا کے الفاظ معنویت میں نکھار پیدا کرتے ہیں۔

مجیدامجد کے ہاں افعال کا تنوع اتنی بلندآ ہنگی اور تکرار کے ساتھ آیا ہے کہ عام قاری کا سرسری مطالعہ بھی اُن کے اس اسلوبیاتی پہلوکونظرانداز نہیں کرسکتا چہ جائیکہ مجیدامجد کا تجزیہ ہی اس حوالے سے کیا جائے۔اس مطالعے کا آغاز مجیدامجد کی اس معروف نظم سے کرتے ہیں جس کاعنوان ہے توسیع شہر'

ییں برس سے کھڑ ہے تھے جواس گاتی نہر کے دوار جھومتے کھیتوں کی سرحد پڑبائے پہر ہے دار گھئے سہانے چھاؤں چھڑ کتے 'کو رلدے چھتنار بیس ہزار میں بک گئے سارے ہرے کھرے اشجار جن کی سانس کا ہر جھوذ کا تھاا یک عجیب طلسم قاتل تیشے چیر گئے اُن ساونتوں کے جسم قاتل تیشے چیر گئے اُن ساونتوں کے جسم

> گری دھڑام سے گھائی پیڑوں کی نیلی دیوار کٹتے ہیکل' جھڑتے پنجر'چھٹتے برگ وہار

### سہمی دھوپ کے زرد کفن میں لاشوں کے انبار

آج کھڑامئیں سوچتا ہوں اس گاتی نہر کے دوار اس مقتل میں صرف اک میری سوچ ، کہکتی ڈال مجھ پر بھی اب کاری ضرب اک ٔاے آ دم کی آل ( ۷ )

اس نظم میں درج ذیل الفاظ پرغور سیجیے۔

كُنْتِ 'جَعْرْتِ' حِشْتِ' گُفئ سهانے جِهاؤل جِهِرْ كَتَه' بُورلدے۔۔۔۔

شاغرا آلِ آدم سے خودا پنے آپ پرایک کاری ضرب کا مطالبہ کررہا ہے تا کہ مقتل میں اس کالہوبھی بہتا ہُوا دکھائی دے۔ یہ فطرت سے اپنی ذات کی مطابقت کی الیم کوشش ہے جوفطرت کے زوال کے ساتھ آدم کی آل کوبھی زوال پذیرہ یکھتی ہے۔ شہروں کی توسیع کے ساتھ مشینی زندگی کے فروغ نے نہ صرف فطرت سے انسان کے دشتے منقطع کردیے ہیں بلکہ اسے خود اپنی ذات ہے بھی دُورکردیا ہے۔ یہاں شیم خفی کی درج ذیل رائے اہمیت کی حامل ہے کہ

''ا جہا عی فیصلوں کی اطاعت میں بھی اپنا زیاں ہے اوران سے انکار میں بھی اذبیت ۔ چنا نچہ بے بھی اور لا چاری کا احساس اس کے تج بے کو ایک المیاتی جہت سے ہمکنار کر دیتا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ نئ شاعری میں ذاتی ہا جہاعی صورت حال کے ادراک کی پیشتر تصویر سخم آلود ہیں۔'' (۸)

درج ذیل مثال دیکھیے ۔

چاندی کی پازیب کے بحتے گھنگھرؤں سے کھیلے
راشم کی رنگیں گئی کی سُر خ البیلی ڈوری
نازک نازک پاؤں بر فتے کوٹھکراتے جائیں
چھم چھم بجتی جائے گا گلکاری والی چپلی
جس سے جھا نکے مست سہا گن مہندی چوری چوری
جانے کتنی سندر ہوگی روپ نگر کی رانی
اف چپلی میں سکوی سکوی انگلیاں گوری گوری
جھونکوں کی خوشبؤ در ّوں میں تُو رئٹاتی جائے

مجھ بھا گوں کے مارے کی قسمت کوری کوری! (۹)

الفاظ صوتی چہروں میں ایک پورا افسانہ اور کہانی کہہ رہے ہیں جو حسیات یہ حاوی ہے ۔ گھنگھرؤں کی آواز ساعت کئی کی سرخ البیلی ڈوری بصارت اور جھونکوں کی خوشبوشامہ کے حوالے سے سننے دیکھنے اور سونگھنے سے تعلق رکھتی ہے ۔ لفظوں کے رنگ اور آ ہنگ نے نظم کے خوابناک ماحول کی تشکیل میں اہم کر دار ادا کیا ہے ۔ مختلف شکلوں سے صورت حال کی عکاسی ۔۔ داخلی طور پر مُوڈ 'کیفیت' احساس کا تنوع اور خارجی طور پر منظرنا مے کے مختلف جھے۔۔ داخل اور خارج کی ان تصویروں نے مل کر شعر کی کیفیت میں گہرائی کونمایاں کیا ہے۔ مجیدامجد کی ظم' آ ٹوگراف 'دیکھیے ۔

کھلاڑیوں کے خودنوشت دستخط کے واسطے

كتابج ليهوئ كھڑى ہیں منتظر۔۔۔حسین لڑ کیاں! ڈ ھلکتے آنچاوں سے بے خبر 'حسین لڑ کہاں! ۔

مہیب بھاٹکوں کے ڈولتے کواڑ چیخ اُٹھے اُبل پڑے اُلجھتے بازوؤں چخخ پسکیوں کے پر ہراس قافلے گرے بڑھے مُڑ بے تھنور ہجوم کے (۱۰) اُلچتے بازوؤں' چٹخی پسلیوں' گرے' بڑھے' مُڑے۔۔۔ برغور کیجے۔

> نظم حرف إوّل ً كتني حصاحجين ناچتى صدياں كَتْخَ هُنا هُن هُو مِتْ عالم (١١)

نظم جيون ديس' بوڑھی کبڑی دیواروں کے یاؤں جاٹی گلیاں ٹوٹتے فرش' اُ کھڑتی اینٹیں'۔۔۔گزرے دنوں کے ملیے!(۱۲)

نمرکورہ بالانظموں کےمطالعے سے بیربات واضح ہوتی ہے کہ مجیدامجداظہار میں ممکنہ حدتک وضاحت کے لیے ایک جیسے الفاظ کی تکرار ہی سے کامنہیں لیتے بلکہ اپنے موقف کی گئی ترسیل کے لیے مختلف پہلوؤں سے اظہار میں مسلسل بڑھاوے کا سامان پیدا کرتے جاتے ہیں ٰ۔اس کاتعلق اردوشاعری کے صوتیاتی نظام میں ایک الی کیفیت کوسامنے لاتا ہے جومجیدامجدہی کا رنگ خاص قراریاتی ہے۔

گھاس کی گٹھڑی کے نیچےوہ روثن روثن چیرہ روپ' جوشاہی ایوانوں کے پھولوں کوشر مائے را مگزر پرسُو کھے پتے چننے والی باہیں۔۔۔' بابیں جن کود مکھ کے موج کوٹر بل کھا جائے بیلوں کے چھڑوں کے پیچھے چلتے زخمی یاؤں یا وَل جن کی آ ہٹ سوئی تقدیروں کو جگائے بھیک کےاکٹکڑے کوترستی کھوئی کھوئی آئکھیں

پلیں'جن کے نیچلاکھوں دنیاؤں کےسائے (۱۳)

مندرجہ بالانظم میں ہرلائن کے آخری الفاظ اگلی لائن کے ابتدائی الفاظ میں اور ہرمصرعے کی آخری کیفیت اگلے مصرعے کی ابتدائی کیفیت میں دہرائی جارہی ہے۔ چپر ہ روپ' باہیں' یاؤں' آنکھیں اور پلکیں جیسے الفاظ کےاستعال یہ غور کیجیے اورلفظوں کی تکرار کامزہ لیجے۔

مجیدامجد کی نظموں کا بڑا حصہ ایک مدھم اورزیریں آ ہنگ سے عبارت ہےاوراس میں رجز کی بجائے رزمیہ کیفیات

نمایاں ہیں مگرا فعال تشبیہات علامات اور کیفیات کی تکرار کے سبب اُن کی نظموں میں ایک ایساصوتی شکوہ پیدا ہوجا تاہے جو اُن کے خلیقی عمل کے تحریک کی علامت ہے۔ بیر مگب خاص اُن کی نظموں ہی ہے متعلق نہیں کہیں کہیں غزل کے انداز میں کھی گئ نظموں میں بھی بید کیفیت اپنی تا ثیر کا جادو جگاتی نظر آتی ہے۔

> سلام اُن پہتر تینے بھی جھوں نے کہا جو تیرا تھم' جو تیری رضا' جوٹو جا ہے( ۱۴)

دوسرےمصرعے میں تینوں کگڑے ایک ہی کیفیت کی عکاسی کرتے ہیں مگریہ معنی کوتر جیجی انداز میں آگے بڑھا کر ایک دل آ ویز تا ثیر پیدا کرنے کاموجب بنتے ہیں۔

تھم رضا' چاہے ایک ہی معنوی تصویر کی مختلف شکلیں یا زاویے ہیں لیکن جیسے زندہ رُ زندہ تر اور زندہ ترین کے الفاظ اپنی اپنی معنوی کیفیات کوآ گے بڑھاتے ہیں اسی طرح مجیدا مجد کے ہاں بیکر ارمعنی آ فرینی کی مختلف سطحوں کو اظہار میں لانے کا ذریعہ ہے تکرارِ محض نہیں ۔

بحثیت مجموعی پوری اُردوشاعری خصوصاً بیسویں صدی کے شعرامیں مجیدامجد کا تخلیق تحرک ایک یک فعلی اور یک صورتی کیفیت رکم ہی انحصار کرتا ہے اُن کے تحت الشعور میں کسی صورت یا کیفیت کے بارے میں اُس ساعتِ تخلیق میں جتنی ممکن حد تک صوتی تصویریں جع ہو چکی ہوتی ہیں وہ ان کوا ظہار کی تخلیق گرفت میں لانے سے نہیں جھجکتے ۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے بارے میں اکثر ناقدین نے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ وہ نظم کیھنے کے بعد بھی اس میں مسلسل قطع و برید یا اضافہ کرتے بار ہے میں اکثر ناقدین نے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ مطالع سے اس حقیقت کا بخو کی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ مجید امجد اپنی ربخان ساز اسلوب اور کثیر الجہات شعری شخصیت ہونے کے سبب اُردوشاعری میں منفر دائیمیت کے حامل ہیں۔ ایک ایک شخصیت جواُردوشاعری میں اسلوبیات کے ایک خاص زاویے کے حوالے سے پہلی اور اب تک کی آخری منفر د شخصیت تھی۔

مجیدامجد کی نظموں اور کلیات کے مرتبین نے اپنی تحریروں میں ان تبدیلیوں اور اضافوں کی نشاندہی کی ہے بید در اصل اظہار فن میں تکمیل (Perfection) کی تلاش ہے جو اکثر فن کاروں کو مستقل بے چین اور مضطرب رکھتی ہے ۔ بعض اوقات تو بید بھی ہوتا ہے کہ باربار کی قطع و برید سے فن پارے کی اور تحبیلی متاثر ہوتی ہے اور فن (Art) ضرورت سے زیادہ مہارت (Craft) میں ڈھل کرا ظہار میں اخلاص اور تا چیز کے عناصر کو مجروح کردیتا ہے۔

اس حوالے سے مجیدامجد کے کلام کو دیکھیں تو آرٹ میں کرافٹ کے عمل اور آمیزش میں ایک ضبط اور توازن نظرآ تا ہے۔ان کے ہاں الفاظ افعال ٔ صفات اور کیفیت میں ردوبدل اور اضافے کا میمل خوب سے خوب ترکی تلاش کاعمل ہے جوبعض نظموں کے حوالے سے مہینوں نہیں سالوں تک کومچھ ہے۔

. ایک بڑےفن کارکا یہی کمال ہے کہاس کی تخلیقی نا آسودگی اسے ہمیشہا قبال کےالفاظ میں۔۔۔شرر سے ستارہ اور ستارہ سے آفتاتِ تخلیق کرنے پرا کساتی رہتی ہے۔

### حوالهجات

ا ـ اقبال كليات اقبال لا مور: اقبال اكادمي ياكستان ١٩٩٨ع ص ٥٥٠ ٢\_اقبال كليات اقبال ص٥٢ ٣- مجيدامجه؛ كليات مجيدامجه؛ مرتب خواجه مجرز كريا ُلامور: ماورا پبلشرز ١٩٨٩ ُص١١٥ ۴ کلیات مجیدامجد'ص ۹۹ ۵ \_کلیات مجیدامجد'ص••۱ ۲ کلیات مجیدامجد ٔ ص ۱۰۷ ۷ کلیات مجیدامجر ٔ ۳۴۲ ٨ شيم حفى نئي شعري روايت 'نئي دبلي: تو مي كونسل برائے فروغ ار دوزبان ٢٠٠٥ ءُص ١١٣٠ 9 \_کلیات مجیدامجد'ص ۱۲۸ ١٠ کليات مجيدامجد 'ص ٢٧١ اا کلیات مجیدامجد'ص۳۰۵ ۱۲\_کلیات مجیدامجد ٔ ۳۲۳ ۱۵۲ کلمات مجیدامجد ٔ ص۱۵۲ ۱۳ کلیات مجیدامجد ٔ ۱۲ کا كتابيات ا ـ ا قبالُ كليات ا قبالُ لا مور: ا قبال ا كادمي پا كستان ١٩٩٣ ـ ۲ شیم حنی نئ شعری روایت نئی د ہلی: قومی کوسل برائے فروغ ار دوز بان ۲۰۰۵ء۔ ٣- مجيدامچه کليات مجيدامچه مرتب خواجه مجمه زکريا ٔ لا هور: ماورا پېلشرز ١٩٨٩ ـ همِ مِنازشير سِ معيار ، باراول ، لا مور : نيااداره ١٩٦٣ ، ۵ نصيراحمناصرد إكر باسلامي ثقافت المامور فيروز سنرلم يشاه سان (لغات انسأ يكويديا) ا ۔ اُر دولغت (تاریخی اصول پر) جلد جہار دہم ،ار دولغت بورڈ کرا چی ۱۹۹۲۔ ۲ - أردودائر همعارف اسلاميه جلد ۱۵ طبع اوّل ، دانش گاه پنجاب لا بهور ، • ۱۹۷ - ـ

The Columbia Viking Desk Encyclopedia, Compiled And Edited

At Columbia University, Dell publishing Co, INC. New York, 1966.

## ملتان میں اردوشاعری کامنظرنامہ

Multan has always been the centre of poetry, mysticism, knowledge and literature since the most ancient ages of the history. This article deals with the start of Urdu poetry in this region and its evolution as well. Urdu emerged in this region as a literary language with the creative work of Baba Farid then its blend and beauty appeared in Ghazal, Nazam and other genre of the literature. This article digs out that tradition and introduces the main contributors of this worthy tradition like Asad Multani, Kashfi Multani, Arshad Multani, Arsh Siddiqui and others.

ملتان تاریخ کے قدیم ترین ادوار سے علم وادب، شعر و تخن، صنعت وحرفت، تصوف و ولایت، طب و حکمت اور جذب وسلوک کا مرکز و محور رہا ہے۔ ملتان کی تہذیب و ثقافت اتن ہی قدیم وظیم ہے جتنی انسانی تاریخ مرزا حذیف کی تحقیق کے مطابق ملتان کئی ہزارسال قبل دنیا کے نقشے پرنمودار ہو چکا تھا۔

''نہ صرف سکندراعظم بلکہ 'عروج یافتہ ہڑ پائی دور' ( • • ۲۵ ق م تا • • • ۲۰ ق م ) میں بھی ملتان میں فلعہ اور فصیل موجود تھی۔''[ا]
سوادو ہزار سال قبل ملتان میں قلعہ کی موجود گی ہے بآسانی بیا ندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اسے اتنا بڑا مرکزی اور اہم
شہر بننے میں کتنا عرصہ صرف ہوا ہوگا۔ ظاہر ہے کہ ملتان اپنی سرسبزی اور شادا بی ، زراعت اور فراواں دولت کی وجہ ہے ہر حملہ آور
کے لئے کشش کا باعث بنار ہا۔ ہر سیاح اور جغرافیہ نویس نے چاہے وہ عرب اور ہند سے تعلق رکھتا ہو یا یورپ کی سرز مین سے،
اپنی تصنیف و تالیف اور سفرنا موں میں ملتان کا ذکر ضرور کیا ہے۔ ملتان کی قد امت کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ
''رگ و ید'' جیسی قدیم کتاب ( فرہبی کتاب ) کا بچھ حصہ ملتان کے آس پاس کے علاقوں میں تصنیف ہوا۔[۲]
ڈاکٹر مہر عبدالحق کی تحقیق کے مطابق ملتان دنیا کی قدیم ترین تہذیب کا مرکز رہا ہے۔

'''میرین تہذیب کو دنیا کی سب سے پرانی تہذیب ہونے کا شرف حاصل ہے اور اس کی کرنیں سب سے پہلے میر یعنی عراق کے ثال میں پھوٹیں۔ پھر قدیم ترین جغرافیائی معلومات سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ میر کے علاقے کی جنوب مشرقی سرحد وادی سندھ لیخی موجودہ یا کستان پرختم ہوتی ہے۔''[۳]

گویا کہ ملتان جو کل وقوع کے اعتبار سے ہمیشہ سے وادئ سندھ کا مرکز رہا۔ اس سمیرین تہذیب سے وابسۃ تھا۔ اس حوالے سے کہا جاسکتا ہے کہ وادی سندھ کی تہذیب دنیا کی قدیم ترین تہذیب ہے اور ملتان ہمیشہ سے اس قدیم ترین تہذیب کا مرکز رہا ہے۔ بقول پیر حسام الدین راشدی:۔ ''ملتان جوتاریخی واقعات اورحوادث کامنیج ہےاس کے تہذیبی رشتے اور تدنی عناصر پا تال تک ہیں۔''[۴] از منہ قدیم سے تہذیبی وثقافتی خطہ ہونے کے ساتھ ساتھ ملتان ہمیشہ سے علم وادب کا مرکز رہا ہے۔علام متیق فکری دنقش ملتان' میں کھتے ہیں:۔

. ''ملنان قبل از اسلام اور بعداز اسلام دونوں مرحلوں میں علم فصل کامر کزر ہاہے۔''[۵]

اسلام سے پہلے کا ساج جا گیردارانہ نظام معیشت کی بنیاد پرذات پات اور طبقاتی درجوں میں منقسم تھااس فتم کے نظام زیست کو سخت قوانین کی جمری پابندیوں پرقائم رکھا جاتا ہے ایسے معاشرے میں جو طرزاحساس جنم لیتا ہے وہ جمریت کے خوف سے لرزاں معاشرتی اقداروروایات کی تحق سے پابندی کوہی عزت وشرف کا معیار سجھتا ہے،اس لئے یہاں آزاد خیالی اور عقلی رویے جنم نہ لے سکے اور طبقہ زیریں کے مظلوم لوگ دنیا کی بے ثباتی اور ذات کی نفی کے مابعد الطبیعاتی کے تصورات کے اسیر ہوگئے۔ جس سے یہاں کلا سیکی طرزاحساس نے جنم لیا۔

ملتان میں محمد بن قاسم کی آمد اور اسلام کے مساوات انسانی تصورات کی اشاعت سے یہاں کے مفلوک الحال انسان کو جاگیرداروں اور برہمنوں سے نجات ملی ۔ کسانوں کوخدا کی زمین پر مالکا نہ حقوق مل گئے مگر بعد میں مسلمان بھی یہاں کے پرانے جاگیردارانہ نظام کا شکار ہوگئے جس نے پھر طبقاتی رویوں کوجنم دیا غرضیکہ بھی ملتان مغلوں کے زیر نگیں رہا ، بھی ایرانہ وادئ سندھی قدیم ایرانیوں اورافغانیوں کے اور بھی سکھوں اورانگریزوں کے ، یہاں تک کہ آزادی کی صبح طلوع ہوئی اوراب وادی سندھی قدیم وظیم تہذیب سمٹ کرا کہ چھوٹے سے ڈویژن کی شکل افتدار کرگی ہے۔

مسلم دور حکومت میں صوفیائے کرام کے ایک طویل سلسلے نے ملتان میں احتر ام انسانیت کے رویوں سے اسلام کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ سماتھ علم وادب اور فنون لطیفہ کی تروی کوتر قی میں اہم کر دارا داکیا۔ اسی لئے ملتان'' مدینہ الاولیاء'' بھی کہا جا تا ہے۔

''روحانی حثیت سے ملتان کو جوعظمت ومرکزیت حاصل ہے وہ پاکستان کے کسی دوسر سے شہر کو حاصل نہیں۔ یہ بہت عرصے تک دعوت وارشاد کا مرکز اور بزرگانِ دین کامسکن رہا۔ ملتان میں جتنے اولیاء کرام کا ججوم رہااور جس قدریہاں ابدی نیندسور ہے ہیں انہوں نے ملتان کوایک اہم زیارت گاہ اور روحانی مرکز بنادیا ہے اور بیاللہ والوں کے لئے اپنے اندرا یک خاص کشش رکھتا ہے جودور دراز سے بغرض زیارت مقابر ملتان آتے رہتے ہیں۔'[1]

وہ صوفیائے کرام جنہوں نے ملتان کی ُ خاک کواپنا ابدی پچھونا بننے کا شرف بخشا ان میں شاہ پیسف گردیز ، بہاء الدین زکریا ، شاہ رکن عالم ،سیدموئ پاک شہید ، حافظ جمال ملتانی اورخواجہ عبیداللہ ملتانی خاص اہمیت کے حامل ہیں۔

ان صوفیائے کرام نے مساوات، اخوت امن اور آشتی کے پیغام کوعوام تک پہنچانے کے لئے مقامی زبانوں کو ذریعہ اظہار بنایا۔ ان کا مقصد کسی زبان کورد کرنایا کسی نئی زبان کووجود میں لانا ہر گزنہیں تھا۔ ان کی غایت ہدایت تھی اور ان کا فلسفہ تو حید تھالیکن اس کے باوجود جب ہم ان بزرگوں کے ملفوظات کوسامنے رکھتے ہیں تو آج کی اردوز بان اردوئے قدیم' کی فلسفہ تو حید تھا تھی ہے۔ کہ اوجود ہے ہدتک پہنچتے ہینچتے کم از کم تیرہ صدیوں کا فاصلہ طے کیا ہے۔[2] سیرسلیمان ندوی کی مطابق ۔۔

''مسلمانوں کی عربی و فارس سب سے پہلے ہندوستان کی جس زبان سے مخلوط ہوئی وہ سندھی اور ملتانی ہے۔''[۸]

جبکہ حافظ محمود شیرانی کے نز دیک ۔

''اردواپی ساخت اورضع قطع کے اعتبارے پنجابی اور بالخصوص ملتانی ہے مشابہت رکھتی ہے۔''[9]

حافظ محود شیرانی کے بیالفاظ واضح طور پر ملتان کواردو کا مولد قر اردیتے ہیں۔ان کے مطابق پنجاب کی وہ زبان جو محمود غزنوی کی آمد سے فارسی زبان کے میل جول سے اردو کا روپ اختیار کرتی ہے،ملتانی زبان ہے۔''[۱۰]

خطۂ ملتان میں اس قدیم اُردو کے پہلے شاعر (جس پر ملتانی زبان کے گہرے اثرات مرتب ہیں) بابا فریدالدین گنج شکر (۵۲۹ھے/۱۳ اء) ہیں۔ بابا فرید پنجا بی اور فارس میں بھی شعر کہتے تھے۔ان کے اشلوک اس زمانے کی ملتانی ،عربی، فارسی اور پنجا بی سے ملی جلی زبان کے آئینہ دار ہیں اور یہی زبان اردوکا اولین نمونہ ہے۔[۱۱]

بابافریدوہ پہلے صوفی بزرگ ہیں جنہوں نے تصوف کو برصغیر میں ایک عوامی تح یک کی صورت دی اور صوفیا نہ مسلک کو کسی ایک فرقے یا طبقے میں نہیں تمام طبقوں اور گروہوں میں بلاا متیاز نہ ہب اور عقیدہ عام کیا۔ بابافرید چوں کہ صوفی شاعر سے اس لیے ان کے اشاد کو کوں میں عشق اللی، بے ثباقی دنیا اور تصوف کے دوسرے مضامین ملتے ہیں۔ مولوی عبدالحق کو''جھولنا فرید شکر گئج'' کے نام سے چار صفح کی ایک نظم ملی ہے۔ جس کے دوشعر انہوں نے نمونے کے طور پر'' اردو کی ابتدائی نشوونما میں صوفیائے کرام کا حصہ' میں درج کیے ہیں۔

جلی یاد کی کرنا ہر گھڑی کی تل حضور سوں ٹلنا نہیں اٹھ بیٹے میں یاد سوں شادہنا گواہ دار کو چھوڑ کے چلنا نہیں پاک رکھ توں دل کو غیر سی آج سائیں فرید کا آونا ہے قدیم قدیمی آوتے سیں لازوال دولت کوں پاوتا ہے

[11]

ڈاکٹررو بینیترین کوڈاکٹر مہرعبدالحق کی ذاتی لائبریری سے بابافرید کے اشلوکوں پربٹنی ایک کتاب ملی ہے، جس میں منٹی تھیشی رام ،مشاق فریدکوٹی ، چشتی بدری صابری قادری نے بابافرید کے کچھاشلوک گوروگرنتھ سے منتخب کر کے ان کی شرح ککھی ہے۔ یہ کتاب اللہ والے قومی شمیری بازار لا ہور سے ۱۹۲۷ء بمطابق ۲۷ شوال ۱۳۴۵ھ میں شائع ہوئی۔

فریدا ج توں عقل لطیف ہین کالے لکھ نہ لیکھ آن پڑے گریواں میں سرنیواں کر کے دکھیے کھلا روح نہ جاندا سر بھی مٹی کھائے رکھی سکھی کھائے کے شنڈا پانی پیو کوڑ سودا کر گئے گوریں جاپیئے فرید کوٹھے منڈی ماڑیاں ایت نہ لائے جت فرید کوٹھے منڈی ماڑیاں ایت نہ لائے جت

[اس]

بابا فرید کا بیر کلام قدیم اردو کا وہ قابل دید نمونہ ہے جس سے چھٹی اور ساتویں صدی ہجری کی بولی کا اندازہ ہوتا ہے۔ بابا فرید کے ملفوظات اور اقوال میں بھی زبان کا یہی رنگ تھا جس پر مقامی بولی ملتانی کا غلبہ تھا۔ ڈاکٹر حافظ محمود شیرانی کھتے ہیں:

''شخ فریداردو بھی بولتے تھے اوران کے جملوں سے واضح ہوتا تھا کہ اردوزبان ساتویں صدی ہجری میں اپنے امتیازی خط و خال نمایاں کر چکی تھی یعنی اس میں وہ خصوصیات موجود ہیں جواکی طرف اسے بھا شااور دوسری طرح پنجابی مے میٹر کرتی ہیں۔''[۱۴] بابا فریدالدین نجنج شکر کی بیرمثال صوفیائے کرام کے شعری ذوق کی بہترین عکاسی کرتی ہے چوں کہ ملتانی معاشرہ ے ساجی نظام کی تشکیل میں صوفیائے کرام کا کردار بہت اہمیت کا حامل ہے۔ اس کیے صوفیائے کرام کی طرف سے اپنے افکار اور پیغام کی ترسل کے لیے اشعار کو ذریعہ بنانا وہاں کی عوام کے شعری ذوق پر دلالت کرتا ہے۔ حضرت بہاءالدین زکریا ملتانی اگر چیشعریت کی بالا دی کے رویوں کی بنا پر فنون لطیفہ کی حوصلہ افزائی سے گریز پاسخے کین اس کے باوجود وہ خود بھی بہت اچھے شاعر تھے۔ ڈاکٹر روبینیٹرین نے اپنے مقالے میں مثنوی کی ہیئت میں بہاءالدین زکریا ملتانی کے 'دیوان فاری'' کا ذکر کیا شاعر تھے۔ ڈاکٹر روبینیٹرین نے اپنے مقالے میں مثنوی کی ہیئت میں بہاءالدین زکریا ملتانی کے 'دیوان فاری'' کا ذکر کیا

ان کے علاوہ حافظ محمہ جمال ملتانی (۱۲۰ه میں عارتی، سرائیکی اور عربی کے بہترین شاعر تھے۔اردو سے بھی پوری طرح واقف تھے۔حافظ جمال بارہویں صدی ہجری میں ملتان میں سلسلہ چشتیہ کے باقاعدہ پہلے اہم بزرگ تھانہوں نے ملتان میں رہ کراس سلسلے کو آگے بڑھایا اور خصرف اپنی علمی اور روحانی قابلیت سے دوسروں کوفیض یاب کیا بلکہ احیائے اسلام کے لیے ملی طور پر بھی جہاد کیا اور ساری زندگی سکھوں کے خلاف صف آراءر ہے۔ بحثیت شاعر حافظ جمال کے ادبی اور شعری سرمائے میں عربی اور فارس کے اشعار کے ساتھ ساتھ ایک سرائیکی زبان میں کہی ہوئی ''سرحرفی'' بھی پائی جاتی ہے۔ حضرت حافظ جمال کی سرائیکی ''سرحرفی'' کے عنوان سے ایک کتا ہے میں درج کیا ہے۔ اس ''سرحرفی'' مہر عبدالحق نے ''نور جمال' کے عنوان سے ایک کتا ہے میں درج کیا ہے۔ اس ''سرحرفی'' میں ادرو زبان کی گواہی دیتا ہے کہ حضرت حافظ جمال اردو زبان کی باریکیوں سے پوری طرح آگاہ تھے۔ اس ''سرحرفی'' کا موضوع زندگی کی بے ثباتی ، فنا اور عارضی پن ہے۔

ز، زر دولت ، مال خزینه کر کر کائی سالے لائھی رہی اکٹھی اٹھاں کہیں نہ نیتی نالے

کن گیا سلطان سکندر جیس ملک زمیں پر تالے ڈیکھے جمال احوال تنھاں دا موت مٹی ونج گالے

[11]

ڈاکٹر مبر عبدالحق کی تحقیق کے مطابق حضرت حافظ جمال کا فارس، عربی اور سرائیکی کلام ایک قلمی دیوان کی صورت میں موجود تھا اور یہ حضرت مولا نا عبدالرشید طالوت نسیم کی تحویل میں تھا، لیکن ان کی اچا نک وفات کے بعدان کے لواحقین نے جہاں ان کے سرمابیہ کتب کوضا کئے کر دیا۔ وہاں بید یوان بھی باقی نہ رہا۔ [2]

ناصرالدین دیباچہ کے دور میں ملتان میں علمی واد بی سرگرمیوں کا عروج تھا۔ ڈاکٹر وحید قریشی''ملتان میں اردو شاعری'' کے دیباہے میں لکھتے ہیں:

''لا ہور کی طرح ملتان بھی ثقافتی مرکز کی حثیت رکھتا تھا فارسی ادب کے بعض نادر نمونے اسی سرز مین کی پیداوار ہیں۔ قباچہ کا دور علم پروری اور علم دوسی کے لیے تاریخ ملتان کا ذریں دور ہے۔ صدرالدین مجمداو نی کے تصنیفی کا رنا ہے ملتان ہی کی سرز مین سے اٹھے۔ قباچہ کے بعدا گرچہ ملتان کو وہ حثیت حاصل ندر ہی کیکن اس کی ثقافتی واد بی روایات کا تواتر قائم رہا۔ بلبن کے فرز ندسلطان محمد شبید کی گورنری کے زمانے میں ملتان ایک بار پھر علم کا گہوارہ بن گیا اسی دور میں ''امیر خسرو'' اور''حسن شنجری'' اس سرز مین میں قیام پذیر ہوئے اور یہاں شعروادب کی مخفلیں ہوئیں۔ انہوں نے شخ سعدی کو بھی ملتان آنے کی دعوت دی۔''[۱۸]

امیر خسر واور حسن سنجری ۹ کااء سے ۱۲۸۴ء تک پانچ سال تک ملتان میں قیام پذیر رہے۔امیر خسر و کے بقول وہ ملتان کے پانچ دریاوُں کواپنے اشعار میں سمندروں [بحروں) سے پانی دیتے رہے۔[۱۹]

منشی عبدالرحمان کے نز دیک:

''جب امیر خسر و ملتان آئے تھے اس وقت فارسی اور ملتانی زبان کے اختلاط سے اردوجنم لے چکی تھی ۔ انہوں نے آتے ہی اس کی مشاطکی اور اس کی نوک بیک درست کرنے کے بعد اپنی نظم ''خالق باری'' [۲۰] ملتان ہی میں کھی جس میں عربی، فارسی الفاظ کے معنی اور مترادف برج بھاشا، ہندی، سرائیکی اور پنجا بی

میں لکھے گئے ہیں۔''[۲۱] ڈاکٹررو بینیزرین اپنے تحقیقی مقالے میں کھتی ہیں:

"امیر خسرونے ملتان میں این بیانی سالہ دور قیام میں ملتانی زبان کے بہت سے الفاظ کیھے اور انہیں اپنی شاعری میں رتاـ''[۲۲]

> گئے بالم وہ گئے آپ پار اتر گئے ہم تو رہے اروار بھائی رے ملاحو ہم کوں پار اتار ہاتھ کا دیووگی مُندرا گل کا دیوں ہار . د کیھ میں اپنے خال کوں روؤں زاروزار بی گنو نتا بہت ہیں ہم ہیں او گنہگار!!

[٣٣]

ڈا کٹر طاہرتو نسوی ملتان میں اردوشع وادب کی روایت کا ز مانی تعین کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''ملتان میں اردوشاعری کا آغازبار ہویں صدی کے آخر میں ہوتا ہے''[۲۴]

جب کہ ڈاکٹر روبینیترین نے منثی غلام حسن شہید (پ:۷۸۲ء) کوملتان میں اردو کا پہلا با قاعدہ شاعرقرار دیا

ہے۔[20] منٹی غلام حسن شہید سے پہلے کے صوفی شاعروں کے بیہاں ہندی، فارسی اورار دو کے مخلوط نمونے مل جاتے ہیں اس طعیم کر انہیں ملتی منٹی غلام حسن یعنی اردو کاایک آ د همهم به، ایک آ ده شعریاایک آ ده قول ایکن اردوشاعری بریا قاعده طور برطیع آ زمائی نبین ملتی بنشی غلام حسن شہیدسرزمین ملتان کے وہ پہلےصوفی شاعر ہیں جن کے یہاں خالصتاً اردوکا کلام ملتا ہے پھرانہوں نے مسائل تصوف کونہایت عام فہم اور دکش انداز میں پیش کیااورتمثیلوں کے ذریعے افکار کی وضاحت کی ان کا عالمیانہ کین عام فہم اسلوب بڑا دل نشینہے ۔ آپ کا وجودمسعود سرزمین ملتان کے لیے باعث برکت اور وجہامان تھا جب تک آپ زندہ رہےانگریز مکتان پر قبضہ نہ کر سکے۔ آخرابکانگریز ساہی نے ۲۹مجرم ۲۹م/۱۲۹۸ء میں آپ کوگولی مارکرشہبد کر دیااس وقت آپ کی عمر۹۳ برس تھی۔[۲۷]

منثی غلام حسن شہید بڑے عالم فاضل، دانشور،ادیب اور شاعر تھے اورانہیں اردو،سرائیکی، فارسی اورعر بی زبان پر يكسال مهارت حاصل تقى \_ آپ كے لمى ديوان''منتخات ديوان حضرت منثى غلام حسن شهيد' اس ميں اردو، پنجا يي،سرائيكي اور ہندی زبان کے شعری نمونے موجود ہیں۔ان میں خالصتاً سرائیکی کی چیزیں بھی ہیُں اور خالصتاً اردو کی بھی۔لیکن سرائیکی، پنجانی، ہندی اورار دو کے مخلوط نمونے جابحاموجود ہیں۔

> حضرت عشق دا کرو نظارا ہر ہر شان میں روپ تمہارا سارے جگت کا روپ سنوارا ہم بیٹے وہ باپ ہمارا جس کو کہتے ہیں ذات الٰہی وہ انسان تمام کماہی

### میں اس بات یہ دئیوں گواہی احمد ہو کر کیا بیارا

[14]

یدا شعاراس مخلوط زبان کانمونہ ہیں جس میں پنجابی ، ہندی اور اردوالفاظ استعال کئے گئے ہیں۔ لیکن اردو کا رنگ عالب ہے۔ منتی غلام حسن شہید اردواور فارس کلام میں 'حسن' تخلص کرتے تھے اور سرائیکی اور اردو میں 'گانمن'۔ ان کی اردو شاعری کے اہم موضوعات معرفت، حقیقت ، حشق اور معاملات عشق ، وحدت الوجود ، معرفت نفس، حسن محبوب کی تعریف و توصیف ہیں۔ منتی غلام حسن شہید کے خیال میں کا نئات کے ذرے ذرے میں محبوب حقیقی کا جلوہ موجود ہے۔ اس کا روپ رنگ فطرت کے مظاہر میں روپا ہا ہے۔ فطرت کا حسن دراصل محبوب کے حسن کا پرتو ہے۔

منتی غلام حسن شہید کی اردوشاعری مواداوراسلوب کے اعتبار سے انہیں نمیر درد کے قریب لے جاتی ہے جب کہ اس دور کے ایک اور نمایاں شاعر صابر ملتانی (۱۸۳۵ء) کی غزل میں داغ کی شوخی اور رندی پائی جاتی ہے۔ صابر ملتانی نے دست سلساقالمبند حاصل کیا۔' [۲۸] صابر ملتانی کا مجموعہ کلام''یادگار صابر'' سابر ملتانی کا مجموعہ کلام''یادگار صابر'' صابر ملتانی کے قصائد، قطعات تاریخیہ، ملتانی کا فیوں، ملتانی کے قصائد، قطعات تاریخیہ، ملتانی کا فیوں، ملتانی اور اردوم شے اور اردواور فارس غزلیات مرشتمل ہے۔

تیرا سودا ہی نہیں جس میں وہ سرکس کا ہے درد تیرا نہیں جس میں جگر کس کا ہے ناگباں آئے جو گھر میرے تو گھرا کے کہا! 
کھنچ کر لایا ادھر مجھ کو اثر کس کا ہے

[٢٩]

ان کے علاوہ اس دور کے شعراء میں امیر حسن سنجری (جوامیر خسر و کے ساتھ ہی ملتان تشریف لائے تھے ) شیخ علی متقی (۱۳۷۵ء)۔ سیدعلی حیدر ملتانی (۱۲۹۰ء) اور قاضی گل مجمد منیر کے نام خاص اہمیت کے حامل ہیں۔

خواجہ غلام فرید (۱۸۴۵ء) نے بھی اسی دور میں اردوشاعری کی ۔خواجہ فریدادب وشعر کے لحاظ سے ملتان کی آبرو ہیں۔ان کی اردوشاعری کوصدیق طاہر نے'' دیوان فرید'' (اردو ) کے عنوان سے اردوا کیڈی بہاول پور سے ۱۹۷۲ء میں طبع کیا ہے۔

. خواجہ غلام فرید کے ہاں عشق حقیقی اور مجازی دونوں رنگوں کے اشعار ملتے ہیں اور بعض اشعارا یسے بھی ہیں جن میں دوجہتیں پائی جاتی ہیں ان کی ایک پرت مجازی مفہوم کی ہے اور دوسری حقیقی مفہوم کی ۔

کیا کہوں گیار کا کیا کیا میں سرایا دیکھا اک عجب نور الہی کا تماشا دیکھا دل ہر دل میں تیرے شور کا غوغا دیکھا سر ہر سر میں تمہارا سر سودا دیکھا

[14

خواجہ غلام فریداپنی مادری زبان سرائیکی کے علاوہ فارسی، عربی، سندھی، ہندی، اردو، پنجابی اورانگریزی وغیرہ سے بھی واقفیت رکھتے تھے۔ چنانچہ سرائیکی اور اردو کلام کے ساتھ ساتھ ان کے ہاں سندھی اشعار اور ہندی گیتوں کے نمونے بھی ملتے ہیں۔خواجہ فریدایک جمالی صوفی تھے۔اس لیے ذوق و وجدان کی دولت سے پوری طرح مالا مال تھے۔عشق حقیق کی تمام

منزلوں سے آشنا اور سلوک کی را ہوں سے آگاہ ہونے کے ساتھ ساتھ عشق مجازی کی لذتوں سے بھی ناواقف نہ تھے۔اس لیے جہاں ان کے کلام میں عشق مجازی کی گھا تیں ،لمحات وصال کی کیفیات ، جمروفراق کی کلفتیں ،محبوب کے ناز وادا ظلم وستم اور تیر نگاہ کے لگائے ہوئے زخموں کی تصویریں ملتی ہیں وہاں عشق حقیقی اور سلوک کی مسافتوں کے تمام حوالے بھی پائے جاتے ہیں۔

بیسویں صدی کا آغاز خاص طور پر ۱۹۴۵ء سے ۱۹۴۷ء تک کا دور ماتان میں شعری لحاظ سے عہد زریں کی حیثیت رکھتا ہے۔ منشی عبد الرحمان نے اس دور کو ملتان کی تاریخ میں ''میر سودا کا دور'' کہا ہے۔ ''[۱۳] کیوں کہ اس دور کی اردوشاعری اور شاعری اور شاعری اور شاعری کی یادتازہ ہوتی ہے۔ یدور انگریزوں کا دور تھا۔ انگریزوں کا عہد ملتان میں ترقی و تغییر کا دور ہے، اگر چیلمی وادبی اعتبار سے ملتان کی وہ حیثیت نہیں جو مغلیہ دور میں تھی اس زمانے میں اردو کے خدو خال کو تھے ورصاف و شفاف زبان سامنے آپھی تھی ۔ اردو کی ترقی اور فروغ سے فارسیت کا غلبہ بھی کم ہوچکا تھا۔ صحافت کی ترقی سے علم وادب کو خاصاف و فی اس ہوا۔ مشاعروں کے اجراء سے نہ صرف غزل گوئی کو عروج حاصل ہوا بلکہ نظم گوئی کا رجان بھی پیدا ہوا۔ ان دور میں مختلف ادبی پر چوں کا اجراء بھی ہوا اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی چل نکلا۔ فکر و نظر میں بلندی اور وسعت بھی پیدا ہوا۔ ان دور میں مختلف ادبی پر چوں کا اجراء بھی ہوا اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی چل نکلا۔ فکر و نظر میں بلندی اور وسعت بھی پیدا ہوا۔ ان دور میں مختلف ادبی پر چوں کا اجراء بھی ہوا اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جی بیدا ہوا۔

سیاسی بیداری اور سیاسی تحریکوں میں شاعروں نے بھی حصہ لیا ، انقلابی اور آزادی کی تحریکوں کی بناء پر قومی شاعری کی بنیا دیڑی۔اس دور میں جس سے بیڑی تبدیلی کا احساس ہوتا ہےوہ یہ کیملتان میں اردوشاعری کے مخصوص''صوفیانہ'' رنگ کے ساتھ ساتھ ملتان سے باہر کے شعماءار دوشاعری میں جوجدید رنگ اور روپے اور انداز اینارہے تھے اب دھیرے دھیرے ملتان میں بھی وہی رنگ، وہی جدیدا نداز ور ججانات نظر آنے لگتے ہیں۔ برصغیر میں اس وقت پنجاب اردوشع وادب کا م کزتھاخصوصاً لا ہورار دوشع وادب کے حوالے سے اہمیت کا حامل تھا۔ ملتان نے بھی مرکزی شعم وادب کی روایت کا اثر قبول کیا اورانگریزی ادب سے جو نئے رو بے اورموضوعات اردوادے میں شامل ہو گئے تھے ان کا اثر ملتان میں تخلیق یانے والی شاعری پربھی ہوا خاص طور پریہاں تو می اورعشقیہ شاعری کے دوبڑے دھارے اپنی لہروں کی ترنم ریز روانی ہے دنیائے شعرو ا دب کومتور کرنے گئے۔ان کی اشاعت اور فروغ میں یہاں کے سیاسی اور علمی ماحول نے بطور خاص حصہ لیا۔خارجی سطح سرسید تحریک کے فکری اوراد بی اور تحریک دیو ہنداوراعظم گڑھ کے مذہبی علمی پہلوؤں نیز ملک کی سیاسی تحریکوں نے یہاں کے فکری اورساسی ماحول میں تموج پیدا کیا۔ چنانحے تو می شاعری کا آغاز وفر وغ ملک کے ساسی حالات کی بناء پر ہوااورغز لیہ شاعری پیشتر د ہلوی سکول کے کلا سکی رنگ کے تحت عروج پر پینچی اوراس کے ساتھ ساتھ نظم کی طرف بھی خاص توجہ دی جانے گلی اور شعراء غزل کے ساتھ ساتھ ظم کوبھی اظہار کا ذریعہ بنانے لگے، ویسے تو یہاں نظم صوفیائے کرام کے عہد سے ہی کھی جارہی تھی کیونکہ صوفیاءا بنے مقاصد کی ترویج واشاعت کے لیےعموماً نظم کوہی زیادہ بہتر اور سہل جانتے تھے اورانہوں نے تصوف کے مختلف مسائل کی وضاحت اوراینے خیالات کےاظہار کے لیےنظم کوہی وسیلہ اظہار بنایالیکن نظم کوبطورا یک صنف زیادہ اہمیت مٰدکورہ بالا دور میں دی جانے لگی۔اس دور میں ہمیں مختلف قتم کے شاعر ملتے ہیں۔ پچھ شعراء فارسی شعر کی کلا سیکی روایت کے بروردہ ہیں اور کچھ مغرب سے براہ راست یا بالواسطہ اثرات قبول کررہے ہیں ۔ان کے علاوہ اس دور کے کچھ شعراءا بیے بھی ہیں جو سرائیکی اور سندھی شاعری کی روایت سے نہ صرف فیض یاب ہور نے ہیں بلکہ اس کومزید آ گے بھی بڑھارہے ہیں کیکن ہم یہاں لطور خاص ان شعراء کا ذکر کریں گے جنہوں نے نظم کوا ظہار کا ذریعہ بنایا۔

نظم کو خاص طور پران شعراء نے اظہار کا وسیلہ بنایا جنہوں نے ملتان میں قومی شاعری کا آغاز کیا اوراسے بام عروج تک پہنچایا۔ملتان میں بہ قومی اور ملی شاعری یہاں کے سیاسی وساجی تناظر کے علاوہ خارجی موثرات کے تحت ہوئی ان خارجی موثرات میں دیو ہندتح کیک اور سرسیر تحریک کے بعد کا فکری وشعری تناظر شامل ہے۔ملتان کی قومی شعری روایت کے اہم ترین نام''راجه عبدالله نیاز''،''اسدملتانی''اور''علامه عبدالرشید طالوت'' بین۔ جنہوں نے ہندوستان کی کلاسیکی اور قومی شعری روایت کے مختلف رنگوں سے اپنی شاعری کا چراغ جلایا اور پھراس روایت میں خاطرخواہ اضافہ بھی کیا۔

راجہ عبداللہ نیاز (۱۸۹۵ء) بنیادی طور پرنظم کے شاعر تھے۔راجہ عبداللہ نیازعکمی بتھی قی اور شعری اعتبار سے ایک مینار بلندنگاہ ہیں علمی اعتبار سے خطہ ملتان میں شاید ہی کوئی ایساروثن خیال سکالر ہو جو بیک وقت قر انی اور دین علوم اور مغربی فکر پراتن گہری نظم کا حامل ہواور پھراس کے اظہار پر بھی قدرت رکھتا ہو جیسے راجہ عبداللہ نیازر کھتے تھے۔راجہ نیاز کی نظمیس پہلے پہل ''زمینداز' میں چھینا شروع ہوئیں ، جعفر بلوچ کلھتے ہیں ۔۔

''نیازصاحب کا کلام ۱۹۱۳ء میں چھپنا شروع ہوااور''زمینداز' کے دورآ خرتک وہ اس کے متازقلمی معاون رہے۔۱۹۱۳ء میں پہلے پہل ان کے تین قطعات'' ذرالگتی باتیں'' کے عنوان سے زمیندار میں چھپے ان میں ایک قطعہ پیتھا۔

> جن سروں پر بیرہے کیا ہی مبارک ہیں وہ سر ہوس عہد و اعزاز کا بھوت اچھا ہے! قوم کو باغی و مفسد کا لقب دے دینا خیر خواہی حکومت کا ثبوت اچھا ہے'

[44]

نیاز صاحب اسلامی فکر اور تحریک پاکستان کے شاعر تھے۔ آپ کی سیاسی اور تحریک آزادی کے سلسلے کی نظمیس آپ کے اصل نام کی بجائے'' حضرت مصور''کے نام سے چیتی تھیں۔ وہ کہا کرتے تھے کہ مصور ، نیاز کا قلمی ہمزاد ہے۔ [۳۳]

راجہ عبداللہ نیاز کا کلام'' صبح تخن' کے عنوان سے طاہر اسلم گورا نے ۱۹۹۳ء میں شائع کیا ہے۔ راجہ عبداللہ نیاز کی نظموں میں ظفر علی خان اور اقبال کارنگ نمایاں ہے۔ ان کے ہاں قومی بیداری کا جوش اور جذبہ ولولہ انگیز کے میں ارتعاش بیدا کرتا نظر آتا ہے۔ مگر لطافت اور رعنائی کے نور میں لیٹا ہوا اس اعتبار سے وہ شاعر مشرق علامہ اقبال کے زیادہ قریب ہیں۔ راجہ نیاز کے کلام براقبال کے لیہ ولیجے کا نمایاں اثر ملاحظہ ہو:

جہال میں انفرادیت اک آئین مسلم ہے جدا ہے رنگ ہر ذرہ کا زیر چرخ مینائی! گر شاعر بہت اے شمع! تجھ سے ملتا جلتا ہے بیال بھی جاں گزاری ، اشکباری ، محفل آرائی

''شمع وشاعر''سے اقتباس [۳۴]

زندگی کی مثبت اقدار کی بازیابی، اسلامی فکر ونظر، دینی تهذیب کی مراجعت، حیات اجماعی کی شیراز ه بندی اور حصول آزادی کے جذبے کی تشکیل، تهذیب نفس اور طهارت اخلاق راجه نیاز کی شاعری کے اہم موضوعات ہیں۔

قومی شعری روایت کا دوسرااتهم نام''اسد ماتانی'' (۱۹۰۱ء) کا ہے۔اسد ماتانی مکتان کی علمی و جاہت اور شعری عظمت کی علامت ہیں۔ اسد ملتانی ایک کھرے اور مخلص انسان، دانشور، محقق، اویب اور جلیل القدر تو می شاعر تھے۔ بطور شاعران کے ہاں تو می، ملی، سیاسی و ساجی، دینی و علمی، عاشقا نہ اور طنز و مزاح کا رنگ نمایاں ہے۔اسد ملتانی نے نثر اور شعر میں قابلی ذکر قلمی سرمایہ چھوڑ الیکن ان کے ورثا اس کی حفاظت نہ کر سکے۔ ان کا متعدد و بے ثمار شعری سرمایہ زمیندار (لاہور)، قابلی ذکر قلمی سرمایہ وزیا (لاہور)، نیرنگ خیال، کا منات (بہاول پور)، معارف (اعظم گڑھ)، طلوع اسلام (کراچی)، ماونو (لاہور)، ادبی دنیا (لاہور)، نیرنگ خیال، ہمایوں (لاہور)، نخلستان (ماتان)، باغ و بہار (ماتان)، زگس (لاہور) وغیرہ میں موجود ہے۔ نثری اور تنقیدی مضامین کی بھی

ایک کثیر تعدا دموجود ہے۔

اسدماتانی نے نظم اورغزل دونوں میں طبع آزمائی کی لیکن چوں کہ منضبط فکر کے شاعر تھاس لیے نظم کے مقابلے میں غزل کا سرما یہ بہت کم ہے۔ اسدماتانی کی نظموں کا سب سے بڑا موضوع ''اقبالیات' ہے۔ اسدماتانی نے اپنی شاعری کا مقصد ہی اس بات کو قرار دیا تھا کہ اقبال کے نور بصیرت اور سوزِ عشق کو عام کیا جائے۔ ان کی کامیاب نظمیس وہی ہیں، جہاں انہوں نے روح اقبال نے فیض حاصل کیا ہے۔[28]

جعفر بلوچ نے قومی اور ملی موضوعات کے حوالے سے اسد ملتانی کی شاعری کوعلامہ اقبال کی بازگشت قرار دیا ہے۔ ان کے مطابق خودی، جروقدر، عقل وشعور، فقر، تصوف، فلسفه، حرکت وعمل، فرگل تہذیب، سیاسی مسلک، آزادی نسوال غرض اسد ملتانی نے فکرا قبال کے ہرپہلوکی ہم نوائی کی ۔ وہ اقبال کی طرح اجتماعیت اورا تحاد کے داعی ہیں۔ انہی کی طرح اشتراکیت اور جمہوریت کے خلاف لب کشاہیں۔ بقول جعفر بلوچ:

> ''ان کی بعض نظمیس توا قبال کے مثن کی تکمیل کرتی نظر آتی ہیں مثلاً و فظمیس جو قیامِ پاکستان، آئین سازی یا استحکام پاکستان کے دیگر مراحل میں ان کے قلم نے کلیں اور رشد و ہدایت کی قندیلیں بن کر زمانے کومنور کرتی رہیں۔''[۳۹]

اسدماتانی کی دوسری نظمول میں قومی اور ملی تصورات کی جلوہ گری اورامت مسلمہ کے فکر عمل کے تضادات کی بازی گری ہے۔ان نظموں میں مسلمانوں کی عظمتِ رفتہ کی بازگشت اوراسلام کے آفاقی پیغام کی دعوت ہے۔ عمل اور حرکت کا درس ہے۔ فکر جدید کے رویوں پر طنز ہے۔ مسلمانوں کے ہال عمل کی بجائے جمود،اتحاد کی بجائے فرقہ واریت اورامامت کی بجائے تقلید برگرفت کی گئی ہے۔ عملی، بے حسی، کم نظری اور بے یقینی کونشانہ طنز بنایا گیا ہے۔

کیا ای کو زندگی شمجھا ہے تو اے ہم نفس بھر ہے۔ بھر اسی میں بہے جائیں مثال خار وخس خاک کے ذرول کو روثن کر گیا یہ اک شرر عمر کم نامی سے بہتر ہے فروغ کیک نفس طاقت پرواز اڑی ، ذوق پر افضانی گیا بین گئے تیرے لیے اپنے ہی بال و پرقفس بن گئے تیرے لیے اپنے ہی بال و پرقفس

. ''اےہم نفس''سے اقتباس [سے

اسدماتانی طنزومزاح کااعلیٰ ذوق رکھتے تھے۔انہوں نے طنزیہ شاعری بھی کی۔ان کی طنزیہ شاعری مواداور اسلوب دونوں اعتبار سے ایک بلندمقام رکھتی ہے۔اس میں اکبر، ظفرعلی خان اورعلامہ اقبال کے طنزیہ آ ہنگ نے ایک ٹی کے کی صورت اختیار کرلی ہے۔ جس میں طنز کی کسک بھی ہے اور زیرِ لب تبسم بھی اور یہی چیز اسدکوا یک منفر دمقام عطا کرتی ہے۔ بہر حال اسدماتانی کی نظم کا غالب رنگ اقبالی ہے۔اسدماتانی ،علامہ اقبال کے پیروکارتھے۔اس جانب خود بھی برخ نے ہیں:

شعر میں حضرت اقبال کا پیرو ہونا!! ہے اگر جرم تو بے شک اسد اقبالی ہے

[٣٨]

ليكن اسدماتاني كومحض تقليدي شاعر كهنا درست نهيں \_ ڈ اکٹر مختار ظفر كکھتے ہيں:

''اسدماتانی کا نظام فکربھی اسی نظام اقدار سے عبارت ہے جس نے اقبال کے حوالے سے ایک مینار نور کی حیثیت اختیار کر کی تھی۔ اس لیے اسد کے ہاں اس روش کی جلوہ گری اور ان کے باطنی تقاضوں کے تحت ان کے اپنے نظام فکر کی دولت ہے۔ اس کی بناء پر انہوں نے اقبال سے کسب فیض کیا لہٰذا اسے نقالی پرمحمول کرنا زیاد تی ہے۔'[۳۹]

ملتان کی قومی شعری روایت کا ایک اور اہم نام علامہ عبدالرشید طالوت (۱۹۰۹ء) کا ہے۔ علامہ طالوت اُردو، فارسی اور سرائیکی زبان کے قادرالکلام شاعر بھی تھے اور صحافی ، نقاداور محقق بھی ۔ بیسویں صدی کے ربع اول سے لے کرچھٹی دہائی کے آخر تک ان کا کلام مختلف ملکی وغیر ملکی رسائل وجرائد کی زینت بنیار ہا۔[۴۰]

علامہ طالوت کے نثری مضامین اور شعری کلام نے نہ صرف ملتان کی علمی و شعری آبروکو بڑھایا بلکہ انہیں پورے ہندوستان میں متعارف کرایا۔ان کا اصل نام عبدالرشید تھانیم تخلص اور فد ہبی واخباری نام طالوت تھا۔ منشی عبدالرحمان'' تاریخ ملتان ذیثان''میں لکھتے ہیں:

'' آپ سیاسی نظمیں طالوت کے نام سے لکھتے تھے جوروز نامہ'' زمیندار'' لا ہور کےصفحہ اول پرچھپتیں اور اسلامی نظمیں زیادہ تر ''بر ہان'' دہلی اور''معارف''اعظم گڑھ میں شائع ہوتی تھیں۔''[۴]

علامہ طالوت کے دادا غلام محمد خاکی شاعر تھے۔ طالوت کے بڑے بھائی قاضی عبدالغفور بھی شعری ذوق رکھتے تھے اور طالوت نے خواجہ غلام فرید کے درس گاہ سے تعلیم حاصل کی لہذا ڈاکٹر وزیر آغا کا بیرکہنا بالکل بجاہے کہ

> ''علامہ عبدالرشید طالوت کو ملکہ شعر گوئی ورثے میں ملا۔خواجہ غلام فرید سے عقیدت اور انورشاہ کا شمیری کی صحبت نے اسے کھارا۔''۲۲۱]

ہاتف غیب نے کہی رات یہ بات کان میں دُب نبی کے بح میں ڈال دے کشی حیات صدق و صفا و حریت ، خدمت ملک و دین و قوم یہ تیرے کیش کی صفات یہ تیرے کیش کی صفات

[~~]

طالوت کے شعری سرمائے کو دیکھ کریہ کہنا درست ہے کہ ان کی شاعری قدیم اسلامی روایات کی اسپر اور ترجمان

ہونے کی بناء پر زیادہ تر رقبل کی شاعری ہے۔اسی طرح ان کی شاعری کا سلسلہ ظفر علی خان ،ا کبر، حالی اور شبلی کے دھارے سے جاملتا ہے۔

معربی نظریات اوراس کی تہذیبی یلغار کا مقابلہ کرنے، اسلامی تشخص کو ابھار نے، غلامی کی زنجیروں کوتوڑنے اور مسلم نشاۃ ٹانیہ کے خواب کی تنجیل کا جو کا مثبلی، حالی، اکبرالہ آبادی، ظفرعلی خان اور علامہ اقبال نے بڑے علمی وادبی مراکز میں رہ کر کیا وہ ہی کا م راجہ نیاز، علامہ طالوت اور اسدماتانی نے ملتان میں رہ کر کیا ۔ لیکن ملتان میں قومی شعری روایت ان نمائندہ شعراء کے ساتھ ہوگئی یعنی وہ جس روایت کے موجد تھاس کے خاتم بھی ہے اور اس کی وجہ بیتھی کہ وہ تناظر بھی باقی نہ رہا جوقومی شاعری کی روایت بھی خود بخو دختم ہوتی گئی ۔ لیکن اس جوقومی شاعری کی روایت بھی خود بخو دختم ہوتی گئی ۔ لیکن اس دور کے بعض دوسرے شعراء کے ہاں بھی قومی، نہ ہی اور اصلاحی نظمیں ملتی ہیں ۔

ان میں ارشد گورگانی (۱۸۵۰ء) کا نام خاص اہمیت کا حامل ہے۔وہ قدیم وجدید دونوں طرز کی نظمیں لکھتے تھے۔ شیخ اساعیل پانی بتی لکھتے ہیں:

''ارشد گورگانی مرزا قادر بخش صابر کے شاگرد تھے، بہت اچھے ادیب اور اعلیٰ درجے کے شاعر تھے۔
طرز قدیم اور طرز جدید دونوں قتم کی نظمیں لکھتے تھے۔مولا ناحالی کے خاص دوستوں میں سے تھے۔''[۴۴]
ارشد گورگانی نظم کے ساتھ غزل بھی کہتے تھے اور لال قلعہ دبلی کی زبان کے علم بردار تھے۔ان کے کلام میں قدیم
رنگ تغزل کی جھک نمایاں ہے۔ڈ اکٹر طاہر تو نسوی کے مطابق علامہ اقبال نے بھی ارشد گورگانی سے اصلاح کی تھی ۔[۴۵]
ارشد گورگانی کے ہاں فکر کی گرائی نہیں ہے لیکن زبان کی خوبیاں بدرجہ اتم موجود ہے۔ارشد گورگانی کی شاعری میں
عشق حقیق عشق محازی کے ساتھ ساتھ وقومی اور اصلاحی رنگ نمایاں ہیں۔

عریانی میں بھی خوب میرے کام آئے داغ ہر پیربن کی جائے بدن پر قبائے داغ خورشید حسن کی وہیں آٹکھیں جھیک گئیں سینہ کے ایک بار جو میں نے دکھائے داغ

[[4]

پنڈت جیون لعل شوق (۱۸۸۴ء) ملتان میں مقیم ہندوشا ۶ اُردونظم میں خاص ملکدر کھتے تھے۔ ملتان چھاؤنی میں ان کے مکان پراکٹر مشاعرے ہوتے تھے۔ سیداولا دعلی گیلانی''مرقع مولتان' میں لکھتے ہیں: ''۱۹۱۸ء میں امداد قرضہ جنگ کے سلسلے میں جو جلسہ مسٹرڈنٹ ڈپٹی کمشنر ملتان کی صدارت میں ہوا تھا، انہوں نے ایک نظم ''جدید قرضہ جنگ اور ہمارا فرض'' کے عنوان سے پڑھی اور پھر ۱۹۲۷ء میں پنڈت جیون لعل شوق نے ایک اورنظم''ریلیف فنڈ''

کے عنوان سے پڑھی۔''[۴۷]

نیڈت جیول تعلی شوق کے ساتھ ساتھ بال کشن بتر اابر ملتانی (۱۸۸۴ء) کا نام بھی اس دَور میں نظم کے حوالے سے خاص ابھیت کا حامل ہے۔ وہ ملتان میں مشاعرے منعقد کرایا کرتے تھے۔ ان مشاعروں میں لا ہور اور پنجاب کے سب شعراء تشریف لایا کرتے تھے۔ بال کشن بتر اچالیس سے زیادہ کتا بول کے مصنف تھے۔'' تواریخ ملتان' کھی۔ ہندوؤں کے تہوار، بھی تا کہ بین قابل ذکر ہیں۔ ان کے علاوہ متعدد کتا ہیں کھیں۔ ملتان سے ایک اخبار'' اقبال' بھی نکالا۔ [۲۸] شاعری میں غزل کے ساتھ نظم سے بھی خاص دلچیسی رکھتے تھے۔ ان کا مجموعہ کلام تو اُب تک شائع نہیں ہوالیکن حاوید اختر بھٹی نے'' ابر گہر بار'' کے نام سے بال کشن بتر اابر کی شخصیت اور شاعری برمختھر کتا۔ مرتب کی ہے۔ جس میں انہوں حاوید اختر بھٹی نے'' ابر گہر بار'' کے نام سے بال کشن بتر اابر کی شخصیت اور شاعری برمختھر کتا۔ مرتب کی ہے۔ جس میں انہوں

نے بال کشن کی ایک غزل اور گیارہ نظمیں پیش کی ہیں۔ جن کے عنوان 'نماتان' '' زندگی' '' نخیر مقدم سالا نہ جلسے ٹی ریڈنگ روم ولا ئبر بری باغ لائے خان ملتان' '' نویش کش' '' نہ ہے کچھ قدر بی اے کی نہ کچھ قیت ہے ایم اے کی' کوئٹہ کی شام کے دومناظر' '' وطن والے وطن تیرا بھی' '' نونیا دار' '' ہوجائے' '' موہن ' '' نفحہ اتحاد عرف بچھڑوں کا ملاپ' '' ما نگو خلوص دل سے دعا اتحاد کی' '' نمبرا بیام لے جا' ہیں۔ اپنی جنم بھومی'' ملتان' سے انہیں خاص قتم کی محبت تھی جس کا اظہار انہوں نے نہیت والہانہ انداز میں اکثرانی نظموں میں کیا۔

خطئہ ملتان کیا ہے اک دیار رنگ و ہو! ہمنشیں ہے خاک تک بھی جس کی تکہت آفریں خاک میں اکسیر اور پانی میں امرت کا اثر ہے جواب گلشن جنت یہ گری بالغیں

''ملتان''سے اقتباس [۴۹]

پروفیسرعبداللطیف پیش (پ،۱۸۹۵ء) بھی اس دور کے اہم شاعروں میں شار ہوتے ہیں۔ بنیادی طور پروہ غزل کے شاعر تھ کین انہوں نے نظمیں بھی تصیب عبداللطیف پیش مشہور قانون دان شخ خاندان کے پشم و چراغ تھے۔ بزرگوارشخ امام الدین کے فرزنداور شخ سرعبدالقادر کے داماد سے شعر گوئی کا نہایت اعلی اور شستہ ذوق رکھتے تھے۔ کلام میں پختگی، شیر بنی اور جندب واثر پایا جاتا ہے۔ غزل گوئی کی طرف زیادہ مائل تھے۔ غزل میں ان کا اپنا ایک خاص رنگ ہے جس میں تغزل موجود ہے۔ ربع صدی پہلے ان کا کلام ملک کے تمام ادبی رسائل ہمایوں، مخزن، ادبی دنیا، نیرنگ خیال، رومان، ساقی، زمانہ معارف، نگارہ غیرہ میں چھپتا رہا۔ پیش کی شاعری ان کے لطیف جذبات، پاکیزہ احساسات اور معاملات حسن وعشق کی شاعری ہے۔ پش کی کلیات شائع ہوچکی ہے۔ اس میں حمد، نعت اور غزلوں کے علاوہ نظمیں بھی شامل ہیں۔

لیل بے جاب کی صورت ہے سرا پاشاب کی صورت مخوکریں کھارہے ہیں متوالے دیدہ نیم خواب کی صورت تھیں متانت میں شوخیاں مستور برق اندر سحاب کی صورت

· 'قص ليلا' 'ليلا كارقص ديكير [40]

بھیم سین ظفرادیب (۱۹۱۳) بھی اس دور کے اہم نظم گوشاع سے ۔ انہوں نے غنچ امروہوی اوراحسان دانش سے اصلاح لی۔ قیام پاکستان کے بعد دبلی چلے گئے۔ دلی سے رسالہ ' ماحول' نکالا۔ وسیح مطالعے اور تحقیق و تقید کی حد سے بڑھی ہوئی گئن کی وجہ سے نٹر فظم کی بے ثار کتابیں تخلیق کیس۔ ڈاکٹر پوگند بہل تشنہ نے ظفرادیب کی تصانیف کی ایک فہرست مرتب کی ہے جو درج ذیل ہے۔ ' گفت وشنید' (تقید)، ہم عصروں پر غالب کا اثر ، اُردوز بان کا تو می کر دار، دوحالی، یک جو بیت گیا، خواب نئے (طویل نظم)، جوئے بار (مجموعہ کلام)، کالی داس گیتارضا، جاں نثاراختر اوراس کی شاعری، غالب کے معنوی اساتذہ، انسان سے آدمی اور – تک (طویل نظم)، تقابلی مطالعہ غالب اور ہم عصر ہندوستانی فارس گوشعراء' [10] ان کے علاوہ ظفرادیب نے امرتا پر پتم کے ناولوں اور نظموں کے اُردوتر جے بھی کیے۔ ان کا مجموعہ کلام' جو بکار' محرب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا بھی سے شائع ہوا تھا۔ جس کواب ساٹھ سال بعد جاویداختر بھٹی نے دوبارہ نئے اضافوں کے ساتھ مرتب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا بھی سے شائع ہوا تھا۔ جس کواب ساٹھ سال بعد جاویداختر بھٹی نے دوبارہ نئے اضافوں کے ساتھ مرتب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا کھیا کہ کو بھی کے ساتھ مرتب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا کھیا کہ کو بیار' کا کھی کیا ہوا تھا۔ جس کواب ساٹھ سال بعد جاویداختر بھٹی نے دوبارہ نئے اضافوں کے ساتھ مرتب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا کھیا کہ کو بھی کے بھی کے بھی کے بار کھی کیا ہوا تھا۔ جس کواب ساٹھ سال بعد جاویداختر بھٹی نے دوبارہ نئے اصافوں کے ساتھ مرتب کیا ہے۔ ' جو بکار' کا کھیل

مقدمہن۔م۔راشد نے اور تعارف احسان دانش نے لکھا ہے۔ظفرادیب نے غزل کے ساتھ ساتھ ظم بھی لکھی۔ان کی ہرنظم میں زندگی کے ساتھ وسیع عشق کا ثبوت ماتا ہے۔ان کی نظموں میں دکش اور سبک مجمعی اور بصری تصویریں ملتی ہیں۔

غور کر ، اے دل! میں تنہا ہوں؟ نہیں۔۔تنہا نہیں اس نے تو اک لمحہ بھی تنہا مجھے چھوڑا نہیں وہ سبک روندیاں، وہ نغمہ رال دشت و جبل وہ رو کیپلی چاندنی، افسانہ خوال دشت و جبل ہے آساں اب بھی وہی ، ناداں۔۔دیوانہ نہ بن عشق میں آگاہ راز غم ہو ، بگانہ نہ بن

(''افسانه ماضی وجنول''سےاقتباس) [۵۲]

ن \_م \_راشد 'جوئبار' كمقدم ميل لكهة بين:

''ظفرادیب اساساً تصویروں اور مجسموں کے شاعر ہیں، خیالات اور عقائد کے شاعر نہیں ہیں۔فکر کا ارتقاءان کی شاعری کے لائح عمل میں نہیں ہے وہ چند تصویریں پیدا کر کے ایک لرزتا ہوا تار، ایک مجموعی تا ثیر پڑھنے والے کے ذہن پر چھوڑ کرا لگ ہو جاتے ہیں۔''[۵۳]

''جوئبار'' میں ظفرادیب کی ۲ نظمیں شامل ہیں جو کہ متنوع موضوعات کی حامل ہیں۔ظفرادیب کی شاعری میں مقصد کی وحدت نہیں اوراس لحاظ سے بیآنے والی نسلوں کی نسبت اپنے پیش روؤں سے زیادہ قریب ہیں لیکن پھر بھی ایک خاص قتم کا وجدان ان کی ہرظم کامحرک ہے۔ان کی نظموں میں قوم کے لیے حرکت اور ممل کا پیغام پُر جوش اور ولولہ انگیز انداز بھی ماتے۔

ان کے علاوہ شخص بخش قریشی ،سیدحس بخش گردیزی ،طالب ملتانی ،ناطق جالندهری ،غنچهامروہوی ،قادر بخش ممتاز ،وحشت ملتانی ،آ ذرملتانی ،غظیم الدین بھل ،تہور حسین تہور ،صامت شامی ،خدا بخش شیدا ، جعفر شاہ گردیزی ،لعل چند فلک ملتانی اور جے چند بریم ملتانی فدکورہ بالا دور کے اہم ترین شعراء میں شار ہوتے ہیں کیکن شاعری میں ان کی بنیا دی ترجیح غزل

بیسویں صدی اور خاص طور پر قیام پاکتان کے بعد کے حالات نے نظم اور جدیداً ردونظم کے فروغ اور ارتقاء میں اہم کر دار اداکیا۔ ملتان میں اُردوشاعری کا قد بلند کرنے والا اہم ترین شاعر کشفی ملتانی (۱۹۰۲ء) ہے۔ بطور شاعروہ ہمدرنگ سے خزل گونظم گو، مرثیہ گو، بجونگار، قصیدہ گو، منظوم ترجموں کے خالق کشفی ملتانی ایک منفر دشاعر ہیں۔ کشفی ملتانی کی شاعری کا لینڈسکیپ بھی وسیع ہے۔ اس بناء پر ان کا کلام مذہبی سیاسی ، معاشرتی اور اخلاقی موضوعات سے جرا ہوا ہے۔ ان کی غزل بہت لینڈسکیپ بھی وسیع ہے۔ اس بناء پر ان کا کلام مذہبی سیاسی ، معاشرتی اور اخلاقی موضوعات سے جرا ہوا ہے۔ ان کی غزل بہت سے رنگوں کے امتزاج سے وجود میں آئی ہے۔ جس نے دبستان ملتان کی غزل کوایک نیاذ انقداور نیا مزاح دیا ہے لیکن بہاں ہم صرف ان کی نظم کے حوالے سے بات کریں گے۔ کشفی کی نظموں کا ایک کثیر سرمایہ موجود ہے۔ نظموں میں انہوں نے نظیرا کبر آبادی کی طرح کلا سیکی صنف اختیار کی مثلاً مثنوی ، مثلث ، مربع مجمس ، مسدس ، غزل کی بہت میں اور مستزاد۔ کشفی ملتانی منظوم جغرافیہ بھی کلھا جو مثنوی کی ہیئت میں ہے۔ شہدائے کر بلاکی یاد میں واقعہ کر بلاکو ' روح اسلام'' کے نام سے منظوم کیا اور خواجہ غلام فرید کے کلام کا منظوم جغرافیہ میں ہوئے۔ منظوم کیا اور خواجہ غلام فرید کے کلام کا منظوم تو جہ خواجہ صاحب کی کا فیوں کی ہیئت میں کیا ہے۔

ان کے علاوہ کشفی ملتانی کی نظمیں متنوع موضوعات کی حامل ہیں تعلیم ،ادب ، سیاست ،صحافت ، معاشرت ، معیشت ،اصلاحی امور ،غرض زندگی کے تمام رنگ ان کی نظموں میں موجود ہیں ۔جعفر بلوچ [۴۵] نے ان نظموں کے موضوعات

کی تحدید درج ذیل عنوانات کے تحت کی ہے۔

(۱) اسلامی ولمی موضوعات (۲) وطن دوستی (۳) معاشرتی اورسیاسی د جمانات (۴) علاقه تقل (بالخضوص مظفر گرھ) اوراس کے مسائل (۵) سیاست (۲) نونہالان وطن کشفی ملتانی کی قومی اور ملی نظموں سے ملی احساس اور وطن دوستی کا گہرا جذبہ منعکس ہے۔

وادگ پاک کے ہر ذرہ تاباں کی قشم ہم نے مرنا ہے تقدیس وطن سیکھا ہے رقص تبمل تیری تلوار کے سائے میں کیا ہم نے کھیل بھی باطرز حسن سیکھا ہے میں کیا ہم نے کھیل بھی باطرز حسن سیکھا ہے

[۵۵]

کشفی ملتانی کی نظموں میں طنزومزاح کاعضر نمایاں نظر آتا ہے۔انہوں نے اپنی ساجی اور سیاسی نظموں میں جہاں ساجی اور اقتصادی ناہمواری پرکاری ضربیں لگائی ہیں وہاں ریا کاری ،منافقت اور مکاری کو بھی موضوع طنز بنایا ہے۔کشفی ملتانی نے تقل کے قدرتی حسن ،اس کے ریگ زاروں کی وسعت ، ہرنوں کے خرام ناز ،اونٹوں کے سفر ،سار بانوں کی حدی خوانی اور دیہا تیوں کی سادگی اور سادہ لوجی کی تعریف میں کافی نظمیں کھیں۔کشفی کو خدشہ تھا کہ انقلاب نوسے حسن قدرت کے بین ظارے براد ہوجائیں گائی ہوئی تہذیب کا نوحہ ہے۔

نه بول گی بی اونٹول کی قطاریں نه آئیں گی نظر ہرنوں کی ڈاریں نه آئیں گی نظر ہرنوں کی ڈاریں نه ہول گی نقش اب ریتی په دھاریں نه وه گرمی میں پیلو کی بہاریں نه ہوں گے بھیڑ برکی اور کمبل نه ہوں گے بھیڑ برکی دول تھل مرے تھل اے مرے روح رواں تھل

[[2]

اس نظم میں جہاں ایک تہذیب کی سادہ قدروں کے مٹنے کا نوحہ ہے وہاں نئے تدن کی آمد کی بشارت بھی ہے۔ کشنی ملتان کی شاعری میں علاقائی پس منظر مکمل شعری تجربے کے ساتھ موجود ہے۔ علاقائی پس منظر، روایت کے گہرے ادراک، مزاج کی مخصوص لے اور مکمل شعری تجربے کے ساتھ جو شاعری وجود میں آئی وہ دو تہذیبوں کے ملاپ کی علامت

ایک طرف تھل کی تہذیب اور تقافت اور دوسری طرف زبان اردو کے حوالے سے دہلی اور لکھنو کی ثقافت ، اس اعتبار سے تشفی کی شاعری ان دونوں تہذیبوں کا حسین امتزاج ہے جوان کی روایت پرتی اور ان کے ترقی پسندا نہ ذبان دونوں کی غمازی ہے۔

کیفی جام پوری (پ۵۰ ۹۱ء) اردو کے علاوہ فاری اور سرائیکی میں بھی شعر کہتے تھان کا اصل میدان غزل ہے لیکن انہوں نے ظم کی طرف بھی بھر پور توجہ دی۔ کیفی جامپوری کی ظم اپنار شنظیرا کم آبادی کی روایت سے جوڑتی نظر آتی ہے۔

کیفی جامپوری کی نظم کا منظر نامہ دیبات میں کھاتا ہے۔ دیبات اور دیباتی زندگی کے حسن ، معصومیت ، سادگی کے ساتھ ساتھ وہاں کے مسائل ، بھوک ، غربت ، جہالت اور جاگیر داروں کے استحصال کا ذکر بھی بہت خوبصورتی اور کمل جزئیات سمیت کیفی کی نظم کا موضوع بنتا ہے۔ کیفی جامپوری کے شعری اسالیب میں سنسان جنگل ، رہول راستے ، ویرانی ، تار کی جسے الفاظ کا عام کی نظم کا موضوع بنتا ہے ۔ کیفی حامپوری کے شعری اسالیب میں سنسان جنگل ، برہول راستے ، ویرانی ، تار کی جسے الفاظ کا عام

استعال علا قائي پس منظر کا حواله ہیں۔

غربت کے دست سخت سے کچلا ہوا شاب جیسے کسی مریض کا اچٹا ہوا خواب! جیسے ہوئے چراغ کی موہوم روشنی غریب کی شام اور مسافر کی چاندنی یا جنوری کی رات کی بے کیف چاندنی یا نوجوان ہیوہ کی مایوس زندگی

"ناداركاشاب"[۵۵]

شفقت کاظمی (پ ۱۹۱۴ء) ماتان کے مقبول اور معروف شاعر تھان کے مقبولیت اور شہرت کی بنیادی وجدان کی غزل ہے لیکن انہوں نے نظم بھی کہی اگر چہ کم کہی۔ان کی زیادہ ترنظمیں قومی نوعیت کی ہیں۔ان میں تتمبر ۱۹۲۵ء کی جنگ اور سقوط مشرقی پاکستان کے المیے سے متاثر ہو کرکاھی گئی نظمیں خاص اہمیت کی حامل ہیں۔ان کی نظموں کی سب سے بڑی خوبی واقعیت اور زبان کی سلاست ہے۔

اے ارض وطن کے پاسبانو بے باک و دلیر نوجوانو ملت کا وقار ہے تہمیں سے اے حرف خودی کے ترجمانو

''فرزندان توحيد' [۵۸]

 انقلابی رویہ انہیں ترقی پیند شعراء کے قریب لے جاتا ہے۔ اسی طرح شفقت کاظمی کی غزل بھی حسرت سے اکتساب فیض کرتی ہوئی فیض احمد فیض کے شاداب مخیل اور سحر کارانہ اسلوب کے اثرات کے تحت اور ان کی پر جوش اور ولولہ انگیز نظموں کی بدولت قدیم وجد بدر نگوں کا ایک خوشگوا را متزاج بن گئی ہے۔ اس طرح روایت سے انفرادیت کی طرف اٹھان اور جدیدیت کی طرف قدیم وجد بدیت کی طرف سفر رجحان سب شاعروں کے ہاں موجود نظر آتا ہے اور بیطر زاحیاس کلا سیکی روایت سے انفرادیت اور پھر جدیدیت کی طرف سفر کا غماز ہے۔ جدیدیت اور خاص طور پر ترقی پندانہ رجحانات کے زیر اثر مذکورہ بالا شعراء کے علاوہ ملتان کے دوسرے بہت سے شعراء نے نظمیں کھیں جن میں آغا اعجاز اکر م (پ۔ ۱۹۱۱ء) کا نام خاص طور پر اہمیت کا حامل ہے۔ آغا اعجاز اکر م ترقی پیند تخریک سے مسلک بھی رہے۔ قیام پاکستان کے بعد ہجرت کر کے ملتان تشریف لائے اور پہیں مستقل سکونت اختیار کی۔ غزل اور نظم دونوں میں طبع آز مائی کی کیکن بنیادی طور پرظم کے شاعر ہیں۔ رئیس عدیم نے ان کا مجموعہ کلام'' گردا کم''[20] کے غزل اور نظم دونوں میں طبع آز مائی کی کیکن بنیادی طور پرظم کے شاعر ہیں۔ رئیس عدیم نے ان کا مجموعہ کلام'' گردا کم''[20] کے غزل اور نظم دونوں میں طبع آز مائی کی کیکن بنیادی طور پرظم کے شاعر ہیں۔ رئیس عدیم نے ان کا مجموعہ کلام'' گردا کم''اور آقی کی سے مترت کیا ہے۔ آغا اعجاز اکرم کی نظمیس ترقی پیندانہ در بھانات کی حامل ہیں۔

عبد شاہی ہو کہ سلطانی جمہور کا دور زندگی اپنے مقدر کی خبر رکھتی ہے بے رخی وفت کی کب وست دعا تک پینچی سرکشی حضرت انسال کی خدا تک پینچی

''فاصلے''سے اقتباس[۲۰]

مولاناافق کاظمی (۱۳۱۱هه) کواردواورفاری زبان پر کممل عبورحاصل تھا۔انہوں نے اردو کے ساتھ ساتھ فاری میں بھی غزلیں نظمیس، رباعیات، قصائد، مناقب اور قطعات کھے ہیں۔مولا ناافق کاظمی کی غزلوں اورنظموں کی تعداد ہزار سے تجاوز کرگئی ہے۔'' خیالتان افق''''' پری خانہ شق'''' تصویر خیال''' شاہد خیل''' نغزلوں کے دیوان میں رباعیات اور نیچرل نظموں کا مجموعہ ہے جب کہ' تریاق مشرق' سیاسی شاعری کا مجموعہ ہے جب کہ' تریاق مشرق' سیاسی شاعری کا مجموعہ ہے۔''الا]

راہ ایمال میں سر جال سے گزرنا سکھ زندء رہنا ہے تو حق کے لیے مرنا سکھ کشتی ہمت و جرات کا اٹھا کر لنگر پار دریائے حوادث سے اترنا سکھ ہو کے تم تالع اللہ و رسول اکرم صلی اللہ کامیابی کے منازل سے گزرنا سکھ

"درسِ حیات" سے اقتباس[۱۲]

صادق مصور (پ۔١٩١٥ء) نظم اور غزل دونوں پر دسترس رکھتے تھے۔ اُن کی نظموں اور غزلوں میں جدت فکر، مضامین کا تنوع اور نیااسلوب ملتا ہے۔ اُن کے والد غلام مصطفیٰ بھی شاعر تھے اس طرح شعری ذوق صادق مصور کوور ثے میں ملا صادق مصور کا مجموعہ کلام ''شب چراغاں'' کے عنوان سے ۱۹۹۱ء میں ادارہ فکر وفن نے شائع کیا جس میں ۲۵ غزلوں کے ساتھ وانظمیں بھی شامل ہیں ۔صادق مصور کے کلام میں روایت کی چاشنی کے ساتھ ساتھ نئے زمانے کے تقاضے اور نئی زندگی کا شعور ہے۔ صادق مصور کی زیادہ تر نظمیں پابند ہیں ان کوزبان و بیان کے تمام وسائل پر قدرت حاصل ہے ان کی نظم کی سب سے بڑی خوبی لفظی تصور کئی ہے۔ بقول ظہیر کا تمیری:

''صادق مصورا پنامفہوم سمجھانے کے لیے تصویر کثی سے کام لیتے ہیں ان کے ہاں متنوع رنگ چونکادینے والی تفصیلیں اور خیال انگیز فکری ہیو لے ملتے ہیں ان کے رنگین بیانی اور شگفتگی انہیں دیگر شعراء سے ممیز کرتی ہے۔''[۱۳]

صادق مصورا پی نظموں میں زندگی اوراس سے پیداشدہ مسائل کواپنے تجر بات کی روشیٰ میں پوری فنی مہارت کے ساتھ شعر کے قالب میں ڈھالتے ہیں۔ان کی نظمیں سیاسی وساجی شعور کی عکاسی کرتی ہیں۔انہوں نے انسانوں پرانسانوں کے مظالم اوراستحصالی قوتوں کے خلاف بھی کھھا۔

ہر فاریح عالم کو ہے بس ایک ہی سودا اہراۓ نشاں اپنا ستاروں کی زمین پر ہے دور بہت پھر بھی ہوں کی ہے نظر میں جمعوم جو دیکھتا ہے نزیا کی جبیں پر بیہ شوکت و سطوت کا حریفانہ نقابل تخریب و ہلاکت کا بیا اندیشہ بیہم

"مرگ مسلسل"[۱۲۴]

ڈاکٹر مقصود زاہدی (پ۔۱۹۱۹ء) ترقی پندنظریات ور بحانات کے حامل ایک اور نمائندہ شاعر ہیں۔ نظم، غزل اور رباعی میں طبع آزمائی کرتے ہیں۔ افسانوں کا مجموعہ'' ذکر وفکر''شائع ہو چکا ہے۔ مسلم لیگ سے بھی وابستار ہے۔ ''رباعی'' ان کا خاص میدان ہے۔ نظم بھی بہت خوب کہتے ہیں ان کی نظم ترقی پندر بحانات کی حامل ہے۔ ہیئت کے اعتبار سے انہوں نظم آزاد میں بھی طبع آزمائی کی۔ شہیں ہزارگزاریں اس تمنامیں

> کبھی ملا ہےاٹا گردوباد سے دامن کہیں سحر کا کٹا پیرہن دریدہ قبا کوئی سحرنظر آئی ہے تار تاریدن مگر میں اب بھی پرامید ہوں کہ آئے گی وہ سے جس سے بنے گامیراوطن دلہن وہ ہی جو مرے ضور کی ہے بہشت نظر

''بھی تو آئے گاخور شید لے کرایس سح''[۲۵]

ملتان میں اردوشاعری کا جائزہ لیتے ہوئے ہم جدیدارد و نظم تک آئیجے ہیں۔ملتان میں اردوشاعری کی وہ روایت جس کا آغاز صوفیائے کرام نے کیا اور جس کو عہد بہ عہد شعراء نے پروان چڑھایا اور روایت سے انفرادیت اور ہتدری جدیدیت کی طرف رجحان ہرشاعر کے ہاں موجود جدیدیت کی طرف رجحان ہرشاعر کے ہاں موجود نظر آتا ہے اور بہی طرنے اسمالا سیکی روایت سے انفرادیت اور پھرجدیدیت کی طرف سفر کی غماز کرتا ہے۔ بیسویں صدی اور خاص طور پر قیام پاکستان کے بعد کے حالات نے نظم اور جدیدیا اردونظم کے فروغ اور ارتقاء میں اہم کر دارادا کیا۔اردونظم جواس سے پہلے صرف پابندنظم کی مختلف ہیکتوں میں لیحن مسدس، مرثید، قصیدہ، قطعہ، ربا می، ترکیب بند، ترجیح بندوغیرہ میں کسی جارہی تھی۔ اس نظم نے رفتہ رفتہ رفتہ رفتہ وقا فی مہاں اس عہد کے سیاسی ساجی، معاشی، معاشی معاشرتی، تہذیبی و ثقافتی حالات سے نئری نظم تک پہنچ گئی ہے۔اس ترتی اور تبدیلی میں جہاں اس عہد کے سیاسی، ساجی، معاشی، معاشرتی، تہذیبی و ثقافتی حالات سے نئری نظم تک پہنچ گئی ہے۔اس ترتی اور تبدیلی میں اور بیادر رجانات بھی ماتان کے شعراء پراثر انداز ہوئے جن

کے زیر اثر ملتان میں لکھی جانے والی نظم نے ندصرف موضوعات اوراسالیب کے حوالے سے خوب ترقی کی بلکہ ہیئت کے اعتبار سے بھی اس میں بہت تبدیلی آئی۔ان تبدیلیوں کے پسِ منظر میں ترقی پیند تحریک، رومانی تحریک، حلقہ ارباب ذوق کی تحریک، اقبال، ن۔م۔راشد، میراجی اور مجید امجد کی نظم اور افتخار جالب اور اس کے لسانی تشکیلات کے نظریات نے بھی اہم کردار ادا کیا۔

ملتان کے بزرگ شعراء نے کلا سکی روایت سے اپنی شاعری کا چراغ جلایا اور اپنے طرز احساس سے اس میں خوبصورت رنگ بھرے اور پھراس شعلے کوجد بدرگوں سے ہمکنار کیا اور بوں قدیم وجد بدرگ ہمیزش سے ایک نئی روثنی تیار کی اس روثنی میں نئی شاعری وجود میں آئی۔ عصر حاضر میں ملتان کی شاعری بالخصوص جدیدار دو نظم کی جو کہکشاں نظر آتی ہے۔ وہ اسی روثنی کے خنی اور جلی اثر ات کا نتیج بھی ہے اس طرح یہ کہنا ہجا ہے کہ ہمارے بزرگ شعراء نے کلا سکی روایت پراپنے فن کی بنیاد رکھی اور عصری شعور اور جدید اسالیب کی آمیزش سے آنے والوں کے لیے ایک مشحکم روایت چھوڑ کی اور بڑے شاعروں کی بیچان بھی یہی ہوتی ہے کہ بعد میں آنے والوں کے لیے ایک مشحکم روایت چھوڑ جا نیس۔ ملتان میں جدیدار دو نظم مخلیق کرنے والے اور فدکورہ بالاتمام رجحانات کوا بی نظم میں اظہار دینے والے شعراء کی ایک کمی فہرست ہے۔

جن میں عرش صدیقی ، جابرعلی سید، فرخ درانی ، رحمان فراز ، انوارا نجم ، ریاض انور ، فیاض تحسین ، انورزامدی ، اصغر ندیم سید ، محدامین ، عابدعمیق ، عبدالرشید ، رفیق خاور جسکانی ، تا شیروجدان ، حبیب فائق ، اسلم انصاری ، سید نخرالدین بلے اور منیر فاطمی ، جدیدار دونظم کے نمائندہ شاعروں میں شار ہوتے ہیں ۔ ان کے علاوہ اقبال ارشد ، حسین سحر ، ارشد ملتانی ، عاصی کرنالی ، اصغرعلی شاہ ، انور جمال ، ممتاز اطہر ، آنس معین ، کی امجداور غلام حسین ساجد ، نجم الاصغر شاہیا کا بھی جدیدار دونظم کے ارتقاء میں خاص حصہ ہے ۔

، ماتان کی خواتین شاعرات نے بھی جدیدار دونظم کی تخلیق میں بھر پور حصہ لیا ہے۔ان میں ماہ طلعت زاہدی، نوشبانہ نرگس، عذرا وحید، غزالہ خاکوانی، نوشی انجم اور کوثر ثمرین کی نظم خاص طور پر اہمیت کی حامل ہے۔ان کے علاوہ قدرت نقوی، زاہد حسین سالک، اقبال گیلانی، حیدرگردیزی نے بھی جدیدار دونظم میں طبع آزمائی کی لیکن ان کی شاعری کا اصل میدان غزل

-4

ن دوارحسین علی اطهر شوکت ، رضی الدین رضی ، اظهر علی مجمود ناصر ملک ، اختر شار ، شوذ ب کاظمی ، طارق اسد ، فرتاش سید ، ندیم اجمل عدیم ، ریاض خالد بھی جدید نظم کی تخلیق میں کسی سے پیچھے نہیں ہیں۔ بیشعراء ملتان میں خصر ف جدیدار دونظم کی روایت کے تسلسل کو برقر ارر کھے ہوئے ہیں بلکہ اس میں مواداور ہیئت کے اعتبار سے نت نئے تجر بے اور منفر داضا فے بھی کر رہے ہیں۔

-----

# حوالهجات

| _1            | مرزااین حنیف،''سات دریاوَل کی سرز مین''،سنگ میل بیلی کیشنز،لا ہور، ۱۹۸۷ء،ص۲۲۱                                           |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٢            | ڈ اکٹر روبینیترین'' ملتان کی اُد بی وتہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حصہ''، بیکن بکس،ملتان،۱۹۸۹ء،ص۱۹                   |
| ٣             | ڈاکٹر مہرعبدالحق''ماتان ما''،مطبوعہ،روز نامہامروز،ملتان،(پہلی قبط)،۱۲۲راپریل ۱۹۸۷ء                                      |
| ٦٣            | مولا نا نوراحمه آ فریدی '' تاریخملتان' ، ( جلد دوم ) ، قصه الا دب ،ملتان ، ۷۷۹ - ،ص ا                                   |
| _0            | علامه منتیق فکری' د نقش ملتان'' ( جلداول ) فکری اکیڈمی ،ملتان ،۱۹۸۲ء،ص ۴۳۹                                              |
| _4            | منشى عبدالرحلن،'' تاریخ ملتان ذیشان''، عالمی ادار ه اشاعت علوم اسلامیه، ملتان،۱۹۸۵ء،ص ۲۹                                |
| _4            | ڈاکٹر روبینیترین،''ملتان کی ادبی وتہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حصہ''جس ۹۶                                           |
| _^            | سیدسلیمان ندوی،'' نقوشِ سلیمانی'' ، دارالمصنفین ،اعظم گرُهه ، ۳۳ سیدسلیمان ندوی ،'' نقوشِ سلیمانی''                     |
| _9            | حافظ محمود شیرانی'' پنجاب میں اردو''،اشرف پریس،لا ہور،ص۱۹۲۲ء،ص۲۲                                                        |
| _1•           | ايضاًهم                                                                                                                 |
| _11           | ڈاکٹر طاہرتو نسوی،''ملتان میںاردوشاعری''،سنگِ میل پبلی کیشنز ،لا ہور،۱۹۸۴ء،ص ۲۸–۲۹                                      |
| _۱۲           | ڈا کٹرعبدالحق،''اردوکی ابتدائی نشوونما میں صوفیائے کرام کا حصہ''،انجمن ترقی اردوپا کستان،کراچی، ۱۹۷۷ء،ص۱۱               |
| -اس           | ڈاکٹر روبینیترین،''ملتان کی ادبی وتہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حصہ''جس ۱۶۸–۱۲۹                                      |
| -۱۴           | ڈ اکٹر حافظ محود شیرانی'' پنجاب میں اُردو''ج <sup>س • ۱۱۱</sup> – ۱۱۱۱                                                  |
| _10           | ڈاکٹر روبینیترین،''ملتان کی ادبی و تہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حصہ'' جس۱۴۳۳                                        |
| _14           | ڈا کٹر مہرعبدالحق،''نور جمال''(سرائیکی)،سرائیکیاد بی بورڈ،ملتان،۴۷ء،۴۲،م                                                |
| _14           | الينأ                                                                                                                   |
| _1/           | ڈاکٹرطاہرتو نسوی''ماتان میںاردوشاعری''( دیباچہ )،ص۹                                                                     |
| _19           | ايضاً                                                                                                                   |
| _٢٠           | ۱۹۴۴ء میں حافظ محمود شیرانی نے ' خالقِ باری' کی مقد وین وتر تیب کا فریضه سرانجام دیااور اس نتیجے پر پہنچے کہ خالق باری' |
| اميرخسروكىاتا | صنیف نہیں ہے۔                                                                                                           |
| _۲۲           | منشى عبدالرحمان،''آ ئينيدماتان''، مكتبها شرف إلمعارف، ملتان، ص٢٩١                                                       |
| _۲۲           | ڈاکٹر روبینیترین،''ملتان کی ادبی وتہذیبی زندگی میں صوفیائے کرام کا حصہ''جس۲۴۰                                           |

```
....الضاً ....الضاً
                                                                                                         ۲۳
                                                      ڈاکٹر طاہرتو نسوی،''ملتان میںاُردوشاعری''،ص۵
                                                                                                         _ ٢٢
                         ڈاکٹر روبینیزین''ملتان کیاد بی وتہذیبی زندگی میںصوفیائے کرام کا حصہ''جس ۲۳۴۷
                                                                                                          _10
                                     شبیرحسین ناظم،''اولیائے ملتان'، سنگ میل پبلی کیشنز، لا ہور، ص۱۱۱۳
                                                                                                          _ ۲7
                                               ''نتخبات دیوان حضرت غلام حسن شهید''م ۲۰ قلمی نسخه )
                                                                                                          _12
                        محرمنیرالدین منیر (مرتب)''یادگارصابر''،مطبوء نوبهار بریس،ملتان،۱۹۳۵ء،ص ۱۰
                                                                                                          _111
                                                       محرمنیرالدین منیر(مرتب)''یادگارصابر''،ص۸۰۱
                                                                                                          _ ٢9
                        صديق طاہر (مرتبہ)،'' دیوان فرید'' (اردو)،اردوا کیڈمی، بہاول پور،۲۲۱ء،ص۳۵
                                                                                                          _٣.
                                                              منشىءبدالرحمان،'' آئينه ملتان''ص ٢٩٧
                                                                                                          اس
                         جعفر بلوچ، ‹ صبح بخن ' ما کستان بکس اینڈلٹر بری ساؤنڈز ، لا ہور،۱۹۹۳ء، ص۳۹
                                                                                                         ٦٣٢
حكيم سيدعبدالمجيد راحي وجعفرحسن جعفر (جعفربلوچ) (مرتبين) ‹‹مطلعتين ٬٬۴۵۱ء،اد بي اکاد مي مظفر گرهه، ص ۷۹
                                                                                                         _٣٣
                                                                    راجه عبدالله نياز، "صبح يخن "، ص١٦٩
                                                                                                         -سم
                                               جميل نقوي '' تقيد وتفهيم''،ادبنما، کراچي،۱۹۴۴ء،ص۱۳۹
                                                                                                         ٥٣٠
    جعفر بلوچ، 'غلامها قبال اوراسدملتانی'' بمطبوعه سه ماهی' سیاره''ا قبال نمبر، شاره فروری، مارچ ۱۹۷۸ء بس ۲۱۲
                                                                                                         _ 4
اسدملتانی، د کلمات اسدملتانی''،م رتبه: سید شوکت بخاری، سرائیکی ریسرچ سنشر، بهاءالدین زکر ما بونیورشی، ملتان،
                                                                                                         _ ٣٧_
                                                                                                ۲۰۰۴ء، ص۸۵
                                                     ڈاکٹر طاہرتونسوی،''ملتان میںاُردوشاعری''،ص۲۲
                                                                                                         ١٣٨
                                                    ڈاکٹر مختاراحد ظفیر'' ملتان کی شعری روایت' 'ص ۱۳۹
                                                                                                         _ 39
              منشى عبدالرحمان،'' چند نا قابل فراموش شخصيات''، عالمي ادار ه اشاعت علوم اسلاميه، ملتان ،ص۲۹۴
                                                                                                          _14
                                                       منشى عبدالرحمان '' تاریخ ملتان ذیشان ' م ۵۲۹
                                                                                                          ۱۳۱
                                           دُّ اكثرُ وزيراً عَا ' د تخليق عمل ' ' مكتبه عاليه ، لا بهور ، ۱۹۸۳ء ، ص ۱۷۷
                                                                                                         ۲۳ر
                 دُّا كُمُّ مِتَّارِظَفْرِ '' علامه طالوت'' ،شعبه أردو ، بهاءالدين زكر بابونيورشّي ،ملتان ۲۰۰۲ ء ص ۲۵۷
                                                                                                         سام _
                                                   ''نقوش'' (لا ہورنمبر ) فروری۱۹۲۲ء ص ۱۹۸۸ ۱۸
                                                                                                         ۲۴
                                                    ڈاکٹر طاہرتو نسوی''ماتان میںار دوشاعری''،ص۴۷
                                                                                                         ١٢٥
                     ارشد حسین ارشد (مرتب)، ' ملتان قدیم وجدید''، بزم ترقی ادب،ملتان،۱۹۲۸ء،ص۱۳۰
                                                                                                         _44
                اولا دعلی گیلا نی ،سید، ' م رقع مولتان'' ،سیکرٹری ڈسٹر کٹ بورڈ ،ملتان ،۱۹۳۸ء،ص ۴۷۸–۴۷۸
                                                                                                         ے م_
               بال کشن بتراا برملتانی ''ابر گهر بار''،مرتبه: جاویداختر بھٹی،منزل آ رٹ برلیس،ملتان ۱۹۹۵ء،ص۲۰
                                                                                                         _111
                                                                   ....الضاً .....الضاً
                                                                                                         _69
                                    عبداللطف تيش، '' آمنگ تيش''، ماورا پبليشر ز،لا مور،١٩٩٨ء،ص٣٢٣،
                                                                                                         _0+
                                        بھیم سین ظفرادیپ''جوئیار'' کتاب دوست،ملتان، ۱۹۹۷ء، ص۲۰
                                                                                                          _01
                                                                   ....الضاً .....الضاً
                                                                                                         _01
                                                                  ....الضاً .....الضاً
                                                                                                         _01
```

۵۴ أکٹر طاہرتونسوی، دشجرسا بیدار صحرا''، مکتنبه عالیه، لاہور، ص ۸۰

۵۵ بثارت، ۱۹۵۳ گست ۱۹۵۳ء

۵۲ بشارت، ۱۲ جون ۱۹۲۳ء

۵۷ کیفی جامپوری،''کلیاتِ کیفی جامپوری''، (مرتبه )ڈاکٹرائلم عزیز درانی شبیرحسن اختر ،سرائیکی ریسر چسنٹر،ملتان،

۲۳۶،۳۰۲

۵۸ " "تهذیب الاخلاق"، جنوری ۱۹۲۲ و، لا مور، س ۲۸

۵۹ دا کٹر طاہرتو نسوی،''ملتان میں اردوشاعری''،ص ۹۸

۲۰ " فا صلے''مطبوع''سب رنگ'' (مرتبه)عرش صدیتی ،مسعوداشعر،رائٹرزگلڈ ملتان،۱۹۲۴ء،ص ۱۳۹

۲۱ د اکٹر طاہرتو نسوی، 'ملتان میں اردوشاعری' ، ص ۸۷

٦٢\_ ....ايضاً......، ص١٦

۲۳ صادق مصور ، ' نشب چراغان ' ( مشاہیر خن کی آراء ) ادارہ فکر فن ملتان ، ۱۹۲۱ء، ص ۱۳

٣٢\_ ....الينا......، ص٣٢

۲۵ ۋاكٹر طاہرتونسوي، 'ملتان میں اردوشاعری' ، ص ۱۰۹

٢٧- ....الضاً .......... ص ٢٥-٢٦

# جديدار دوغزل مين ميئتي تجربات

Ghazal has been the most popular genre of Urdu poetry over the centuries. Poets have made various experimental attempts to bring about thematic and structural changes in the genre. However, it can be seen in the tradition that ghazal did not accept structural changes as much. This article critically discusses different experiments being introduced in ghazal and their significance.

\_\_\_\_\_\_

شاعری میں ہمیئتی تجربات بھی دراصل تجدید کے اسی عمل کا حصہ ہیں، جس میں قدیم شعری سانچوں کوجدید دور کے پیچیدہ مسائل کے اظہار کے لیے ناکافی سمجھ کر انھیں بدلنے کی کوششیں کی گئیں۔غزل کی ہیئت صدیوں سے متعین اور نا قابلِ تبدیل سمجھی جاتی رہی ہے۔ چنانچے مختار صدیقی غزل کی خصوصیات کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

۔۔۔دوسری خصوصیت غول کا تخت ضدی ہونا اور اس کا ہٹیلا پن ہے کہ اس ضد اور ہٹ کے چرتر وں کو نہ کوئی بدل سکا ، نہ کوئی ان سے عہدہ برآ ہو سکا ،صدیوں ہر کسی کو اس ضد اور ہٹ کے سامنے بھکنا ہی پڑا۔غول کے عاشقانِ صادق جولوگ گزرے ہیں ، اب ہیں یا آئندہ ہوں گے ، وہ تو اس ضد اور ہٹ کے سامنے نیاز آگیں ہوں ہی ۔۔۔ لیکن طرق ہ یہ ہے کہ جولوگ اپنی عظمتِ ذہن اور عظمتِ جذبہ کی بدولت ،غول کے مالک بھی کہلائے ، ان کو بھی اس ضد پر مالکا نہ حقوق نصیب نہ ہوسکے ۔ ان کو بھی سرت سلیم خم کرکے ہے صبر پر فیصلہ کیے ہی کہا ہے ، اس خصوصیت کوغول کے علما یہ ہیں گے کہ ہر کسی نے غول کی مخصوص فارم کی ضرور یا بندی کی ۔ (۱)

ساٹھ کی دہائی میں غزل کے تجربات کابا قاعدہ آغازہونے سے پہلے بھی غزل کی ہیئت کے متعلق بحثیں ادبی حلقوں میں چاتی رہیں۔ ہیئت کا تصور بظاہر سادہ لیکن بباطن خاصا پیچیدہ ہے۔ ریاض احمد ہیئت کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ''لغوی اعتبار سے ہیئت ایک ایسی خارجی شکل کا نام ہے جو کسی چیز کی انفرادیت کی حدود کو متعین کرتی ہے۔ چنا نچے فی اعتبار سے ہیئت اظہار کی خارجی صورت کا نام ہے'' ۔ غزل کے حوالے سے دیکھا جائے تو قدیم علائے غزل نے دویف کی شمولیت کو بھی غزل میں ایک ہیئت تجربہ بی قرار دیا ہے کیونکہ عربی قصیدے میں ردیف کا رواج نہیں تھا۔ سول بیئت کے مفہوم میں غزل کی صرف خارجی شکل نہیں بلکہ مصرعے کی داخلی بُنت بھی شامل ہے۔ اس لیے غزل میں ہمیئتی تجربات کو دوحوالوں سے دیکھنا کی صرف خارجی شکل نہیں بلکہ مصرعے کی داخلی بُنت بھی شامل ہے۔ اس لیے غزل میں ہمیئتی تجربات کو دوحوالوں سے دیکھنا پڑے گا۔ اول، غزل کی ہیئت میں تبدیلی کے تجربات اور دوم، غزل میں داخلی اور تزکینی تجربات۔

مظہرامام، غزل کی ہیئت میں تبدیلی کے تجربات کے امام ہیں۔ کرشن موہن علیم صبانویدی ظہیر غازی پوری، فرحت قادری، پرویز رحمانی، مناظر عاشق ہرگانوی، فارغ بخاری، قتیل شفائی، مقصود حنی اور بعض دیگر شعرانے اس رجحان کی پیروی کی اور مختلف جہتوں سے آگے بڑھایا۔مظہرامام نے آزاد غزل کا جو تجربہ کیا اس کا بنیادی خیال آزاد نظم سے ماخوذ ہے، لہذا آزاد غزل کی پیچان کے باقی حوالے تو وہی ہیں جو پابندغزل کے ہیں تا ہم اس میں مصرعوں کی لمبائی میں کمی بیشی کی گنجائش پیدا کی گئی ہے۔اس غزل کے نمونے کے چندا شعاریہ ہیں:

> پھول ہوز ہر میں ڈوبا ہوا پھرنہ ہی دوستو!میرا بھی کچھوٹ تو ہے چھپ کر سہی ،کھل کرنہ ہی مسکد میہ ہے کہ اب یودھ کو کس طرح سے حاصل ہونجات مسکد موت کا اور زیست کا چکرنہ ہی آمرے جسم تک آ ،اپر طرح دار کی طرح بی تو معلوم ہے تو جھا تک نہ یائے گی مری روح کے اندر — نہ ہی

آ زادغزل کا تجربہ کرنے والے دیگر شعرانے تھوڑی بہت تبدیلیوں کے ساتھ اسی طرح کی ہیئت میں اشعار کھھے ہیں۔ مثلاً کرش موہن کی بعض غزلوں میں پہلے مصرعے میں بحرکے کچھار کان کم ہیں جبہ مصرع ٹانی مکمل بحر میں ہے۔ دوسری صورت میں مصرع اولی مکمل بحر میں اور مصرع ٹانی کے ارکان کی تعداد کم ہے۔ علیم صبانویدی نے اور پھر قتیل شفائی نے بھی تقریباً بھی انداز اختیار کیا ہے۔ علیم صبانویدی نے البتہ بعض غزلوں میں تمام شعروں کے مصرع اولی کے ارکان میں ایک جیسی کی کی ہے۔ ان متنیوں شعراکی آزاد غزلوں کے نمونے ملاحظہ کیجیے:

وصل رنگیں کا مزاا تنا نہ لوٹ آگہی وہوش کارشتہ ہی جس سے جائے جھوٹ موت ظلمت، زندگی نورِمدام کس قدرشگیں ہے یہ بھی، س قدرر نگیں میر جھوٹ

( کرش موہن)

نیستی کے وہم نے مدت سے کرر کھا ہے تگ راس آتا ہی نہیں ہستی کارنگ درد سے کیوں مجرنہ آئے رنگِ دنیاد مکھ کر کرش موہن! دل نہیں ہے خشت وسنگ

( کرش موہن)

روشی چین کے لے جاؤتو کچھ بات بنے مجھ کورڑپاؤتو کچھ بات بنے زیندزیند مری سوچوں کی طرح آسانوں سے اتر آؤتو کچھ بات بنے

(علیم صبانویدی)

شكوه كيا تقذيركا

جب نہیں پیرامنِ کا غذرمر ی تصوریکا ٹوشا جاتا ہوں میں زخم خوردہ،راوغم میں ہے قدم تدبیر کا

(علیم صبانویدی)

گنگنا تا ہے اہویوں مِری شریانوں میں جیسے قیدی کوئی زندانوں میں کنی تقسیم سے اندر سے وہ جانِ محفل اکسباا شنے سلیمانوں میں

(قتيل شفائي)

ظہیرغازی پوری کا غزلیہ تجربہ ذرا سامختلف ہے۔ان کی آزادغزل میں ہرشعرکے دونوں مصرعوں میں ارکان کی تعداد برابر ہے۔تاہم غزل کے تمام اشعار میں بحرکی طوالت ایک پنہیں ہے۔مثال ملاحظہ ہو:

> صحن ہے گزروتو آنگن آئے گا روشنی کا ایک مسکن آئے گا قتلِ احساسات کا الزام مجھے کودیں مگر تذکرہ تو آپ کا بھی احترا اماً آئے گا فکر کی ہرراہ میں مقتلِ فن آئے گا

فرحت قادری نے بھی اپنی آزادغز لوں میں کم وہیش اٹھی ہیئتوں کو برتا ہے جواو پر بیان ہوئیں۔ تا ہم ان کی غزلوں میں ایک شکل منفر د ہے۔ آزادغز ل کی اس شکل میں پہلامصرع بحرکے ایک رکن سے شروع ہوتا ہے اور ہرا گلے مصرعے میں ایک رکن کا اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے اور یول غزل کی شکل اس طرح بنتی ہے:

> یقیں ہے جہاں کی خہیں ہے خلاؤں کا دامن ہے خالی جومیں ڈھونڈ تا ہوں وہ زیر زمیں ہے مر بےخواب اب پلتے پلتے جواں ہو گئے ہیں ہراک سانس میں ایی شورش ہے گویالپ آتشیں ہے مثالوں کی دنیا میں ہرشے کی تشبیہ کمکن ہے ل جائے لیکن مرک دھڑ کنوں کا جوعالم ہے اس کی زمانے میں تشبیہ کوئی نہیں ہے

فرحت قادری نے اسی عمل کومعکوس کرتے ہوئے یعنی پورے مصرعے سے آغاز کر کے ہرا گلے مصرعے میں ایک رکن کم کرتے

ہوئے بھی آ زادغزل کا تجربہ کیاہے۔

خاطر غزنوی کی'مطلعاتی غزل' بھی ہیئت کا تجربہ ہے۔اس ہیئت میں تمام اشعار مطلعوں پرمشمل ہیں جن میں قافیے بدلتے ہیں جبکہ ردیف وہی ہے۔

> ہرزخم ہوازخم کا مرہم،اسے کہنا ہونٹوں پنہیں ہے مرےاب دم،اسے کہنا پوجے ہیں جوانی میں بہت بُت،اسے کہنا اب بیت گئی کفر کی وہ رُت،اسے کہنا اپنائی ہے کچھاور ہی دنیا،اسے کہنا اب آگیا تنہائی میں جینا،اسے کہنا

فارغ بخاری کا نام بھی غزل میں میئتی تجربات کرنے والے شعرامیں بہت اہم ہے۔ان کا مجموعہ کلام' غزلیہ' پورے کا پورامیئتی تجربات پر منی غزلوں پر مشتمل ہے۔ان کے ہاں غزل میں پانچ انواع کے میئتی تجربات ملتے ہیں۔ان میں سے چارتواپی نوعیت کے لحاظ سے عجیب وغریب ہیں۔ان سے غزل کی بنیادی ساخت ہی قابلِ شناخت نہیں رہتی۔تاہم ایک تجربدالیا ہے جسے دوسرے چند شعرانے بھی اپنایا ہے اوراسے معر اغزل کا نام دیا ہے۔ بیغزل کی ایک ایسی ہیئت ہے جس میں ایک ہی بحرسے تعلق رکھنے فردیات کو اکٹھا کر دیا جاتا ہے۔ مثال دیکھیے:

> نظرنہ آئی کبھی اپنے گھر کی تاریکی جلار ہاہوں میں کبسے چراغ راہوں میں چمن میں رہتے ہوئے ایسی تُو پڑی ہے کہ اب قفس میں بھی ہمیں ہوتی ہے تیلیوں کی تلاش وہ آئی نازک ونرم وگداز ہے کداگر بریف کیس میں آجائے تو عجب بھی نہیں

ہیئت کے لحاظ سے بشیر بدر کا ایک اور تجربہ ننٹری غزل کا ہے۔ انھوں نے غزل کی شاخت ہیئت کی بجائے اس کی تہذیبی خصوصیات کی بناپر کی ہے اور بیم مؤقف اختیار کیا ہے کہ غزل کا تہذیبی جو ہرا گرنٹری جملوں کی صورت میں ادا ہوجائے تو وزن کی قید بھی اٹھا دینی چاہیے۔ بشیر بدر کے ساتھ دیگر کچھ شعرانے بھی اس انداز کی نغزلیں کہنے کی کوشش کی ہے۔ مثالیں دیکھیے :

میں اپنی زبان کا کے کر مقیلی پرر کھوں گا برفانی گدھاسے جھپٹ کر آسماں پر چلاجائے گا دن کے خارش زدہ کتے میری ہڈیاں چھچھوڑیں گے بوڑھابابامیرے زخموں پرآگ کا مرہم لگائے جائے گا لیکن رات کے سینے میں سیٹیاں چینیں گی اورانجن صبح کے منہ پر کا لک مل کر چلا جائے گا

(بثيربدر)

آ ؤہم خود کووسعتوں سے جوڑ دیں فاصلے محدود ذہنوں کی ایجاد ہیں

(ظفرصهبائی)

نہ ہوا تو ہی قدم رنجہ مثالی ر ہگذر دید ہ شوق سے پھر س نے نکالی ر ہگذر

(ظفرصهبائی)

آ زادغزل کی اختر اع اور فروغ کے گئی جواز اور وجوہات پیش کی گئی ہیں جن میں سے بعض مصحکہ خیز حد تک عجیب میں۔مثلاً فرحت قادری کا بیہ بیان ملاحظہ ہو:

بات دراصل میہ ہے کہ روز بروز انسان مہل پیند ہوتا جارہا ہے۔ زندگی کے مسائل بڑھتے جارہے ہیں۔ ہر شخص مثین بن گیا ہے۔ فرصت کے اوقات کم ہیں۔ اب وہ فراغت کا زمانہ نہیں رہا کہ ایک شاعر بحرووزن اور دیف و قوانی کی الجھنوں میں ہفتوں سرگردال رہے۔ آزادظم کی ایجاد نے شاعروں کی الجھنیں کافی حد تک کم کر دی ہیں۔ ٹھیک اسی طرح پابندغزل گوئی کے مقابلہ میں آزادغزل گوئی کافی مہل ہے اور کم سے کم وقت میں پانچ چھ اشعار کی غزل تیار ہو جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ روز بروز آزادغزل کہنے والوں کی تعداد (م)

گویا غزل کہنا کوئی فریضہ ہے جس کی ادائیگی ہر حالت میں ضروری ہے اور کوئی ایسا طریقہ نکالا جائے کہ جلد سے جلد پانچ چھے اشعار کی غزل' تیاز' ہوجائے اور جدید دور کا سہل پسنداور عدیم الفرصت انسان اس فریضے کی انجام دہی سے عہدہ برآ ہو سکے۔

غزل کے ان ہمینی تجربوں کا بنیا دی محرک، جیسا کہ غزل میں ہیئت کے تجربے کرنے والے شعراو ناقدین کا کہنا ہے، نظم کی مختلف ہینی و ان کا فران کے بول کے نام نظم کی اصناف کے نام پر آزاد غزل، معر کی غزل، نیری غزل وغیرہ رکھے گئے۔ یہ مسکلہ بنیا دی طور پر ایک مفاطعے کا پیدا کردہ ہے، جس کا شکارار دوشاعری کے بعض ناقدین ہیں۔ ان کا خیال یہ ہے کہ اردونظم نے پابند نظم کی پابند یوں سے رفتہ رفتہ گریز پائی اختیار کی۔ پہلے قافیہ ور دیف کی قید سے نجات حاصل کی گئی اور معر کا فظم کوفر وغ حاصل ہوا۔ پھر بحر کی بکسال طوالت سے جان چھڑا کر مصر سے چھوٹے بڑے کیے گئے تو آزاد نظم رائج ہوئی۔ اور آخر کاروزن کی پابندی بھی اٹھا دی گئی تو نثری نظم کسی جانے گئی۔ بظاہر یونہی ہے لیکن نظم کے اس ارتقائی سفر میں قابلی غور بات یہ ہے کہ ایسانہیں کہ آزاد نظم، پابند نظم کی ہیئت کو تو ٹر کر وجود میں لائی گئی ہو۔ ہمارے ہاں پابند نظم پہلے سے موجود تھی۔ آزاد نظم اپنی حالت میں مغرب سے آئی۔ ہم نے اس ہیئت کو اپنایا اور تبول کیا ہے، ایجاد اور اختر اع نہیں کیا۔ یہی حال محر کی اور نٹری نظم کا ہے۔ یہ سیکتیں بنیا۔ یہی حال محر کی اور نٹری نظم کا ہے۔ یہ سیکتیں بنیا۔ کی معروف ہیئت کے حال معرف کی میڈوں کی تعران میں نہیں ماتا۔ اس لینظم کی میڈوں کی میڈوں کی حالت میں میں ایک کے جیئت کے اس میں کی بیشی کرتی ہے تو وہ محر کی نظم نہیں الگ معرون کی طوالت میں کی بیشی کرتی ہے تو وہ محر کی نظم نہیں الگ اصناف کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس لیے جب محر کی نظم نہیں الگ اصناف کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس لیے جب محر کی نظم نہیں الگ اصناف کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اس لیے جب محر کی نظم نہیں اس کی بیشی کرتی ہے تو وہ محر کی نظم نہیں الگ

رہتی بلکہ آزاد نظم بن جاتی ہے جوایک الگ صنف ہے۔اس طرح جب آزاد نظم وزن کی پابند نہیں رہتی تو وہ آزاد نظم بھی نہیں رہتی بلکہ ایک اور صنف نٹری نظم (اگریکوئی صنف ہے تو؟) بن جاتی ہے۔اس بحث سے صاف طور پر بینتیجہ ڈکلتا ہے کہ اگرغزل کی ہیئت، جواس کی بنیادی شناخت ہے، کے بنیادی عناصر میں تبدیلی پیدا کی جاتی ہے تو جو پچھ بنے گاوہ کوئی اور صنف تو ہو سکتی ہے، غزل نہیں۔

غزل کی ہیئت میں جن تجربات کی گنجائش نکلتی ہے وہ داخلی اور تزئینی ہیں اور ان کا تعلق مصر سے کی بُنت کے اندرونی نظام سے ہے۔ ان کی طرف فاری اور اردوغزل کے شعرانے ہر دور میں توجہ کی ہے۔ چنانچہ حافظ سے لے کربید آل اور میرسے لے کر مجیدامجد تک ہر دور کے غزل گوؤں نے ان میئتی تجربات میں اپنی فئکا راندائج کا مظاہرہ کیا ہے۔ ڈاکٹر طارق ہاشی کھسے میں:

ساٹھ کی دہائی میں جب اردوغزل کی ہیئت میں خارجی تبدیلی کے تجربے شروع ہوئے۔۔۔بعض ایسی کوششیں بھی دیکھی جاسکتی ہیں جن میں ہیئے غزل کے بنیادی فریم کوتو متاثر نہیں کیا گیاالبتۃ اسے داخلی طور پر آراستہ کر کے ایک تزئینِ وَ کا سامان ضرور کیا گیا ہے۔۔۔ ہیئت کی خارجی تبدیلی کے متنوع رنگوں کی آب و تاب صدنے غزل کوایک جمرت افزا تابندگی ہے ہم کنار کررہی ہے۔

جدیدیت کے دور سے تعلق رکھنے والے چندغون گوؤں کے ہاں داخلی وتز کینی بھیئتی تجربات کی مثالیں ذیل میں دی گئی ہیں۔ یہاں سی ثابت کرنامقصود نہیں اور نہ ایسا ہے کہ ان شعرا کے ہاں پہلی مرتبدالی کوششیں ملتی ہیں بلکہ بیدد کھانا ہے کہ جدید دور کے غزل گوؤں کے ہاں نیرنگی ہیئت کی مثالیں موجود ہیں۔

مجیدامجد کی غزلیں داخلی ہیئت کے تجربات کے حوالے سے بہت اہم ہیں۔ وہ، بقول خود، نظم کی گونا گوں اشکال کے سودائی رہے ہیں ۔ اور نظم میں ان کے ہیئتی تجربات اس قدر متنوع اور تعداد میں اس قدر زیادہ ہیں کہ اردو کے سی اور نظم میں ان کے ہیئتی تجربہ پسندی ان کی غزلوں میں بھی نظر آتی ہے۔ ڈاکٹر نوازش علی لکھتے ہیں کہ''مجید امجدا نتہا در جے کی تکیل پیندی کا قائل تھا۔ جبوہ لکھنے بیٹھتا تھا تو شاید ہے ہے کر لیتا تھا کہ جیسے وہ غزل میں بھی نئی ہیئت تراشنے جارہا ہے۔ وہ ہمیشہ معانی ، اسلوب اور ہیئت کے اعتبار سے ایک نیا تجربہ کرتا تھا''۔ ( ) مجیدا مجدکی ایک ذوقافیتین غزل کے چیشعر دیکھیے :

صبحوں کی وادیوں میں گلوں کے پڑاؤتھ دور،ایک بانسری پہیدُھن،'' پھر کبآؤگئ اک بات رہ گئی کہ جودل میں، نہ لب پتھی اس اک تخن کے،وقت کے سینے پہ گھاؤتھ کیا رَوھی، جونشیپ افق سے مرکی طرف تیری، بلٹ بلٹ کے ندی کے بہاؤسے

مجیدامجد کے ہاں ایک اور التزام رموزِ اوقاف کا ایبااستعال ہے جو گفتگو میں سانس لینے کے وقفے ،سوچنے کے وقفے اور لہج کا تعین کرتا ہے۔ مجیدامجد کی غزلیں وزن کے عمومی بہاؤ میں پڑھنے سے اپنا پورا تاثر آشکارنہیں کرتیں بلکہ آٹھیں ان مخصوص رموزِ اوقاف کے ساتھ پڑھنے سے ان کے معنی اور لہجہ واضح ہوتا ہے۔ اس حوالے سے چندا شعار دیکھیے: میں روتار ہااور بہاروں کے رنگ نکھرتے گئے۔دن گزرتے گئے

تیری آ ہٹ قدم قدم —اور میں اس معیت میں بھی رہا، تنہا

رک کے اس دھارے میں کچھ سوچ — اک بیا چھاسا خیال جورزے حق میں ہے کیسا ہے، ترے دل کے لیے

نظم میں ن۔م۔راشداوربعض دیگرشعراکے ہاں لیجے کے اس تعین کا التزام ملتا ہے۔ مجیدامجد کے علاوہ دیگرشعراکے ہاں بھی اس تج بے کی مثالیں موجود ہیں۔

جون ایلیا اور شمیر شاہد کے ہاں الی غزلیں ملتی ہیں جن میں ایک ہی مصرعے کو ہر شعر کے دوسرے مصرعے کے طور پر دہرایا گیا ہے۔ فرق بیہ ہے کہ جون ایلیا نے تمام اشعار مطلعے کی طرح ہم قافیہ کہے ہیں جبکہ شبیر شاہد کے ہاں اس کا التزام نہیں البتہ شبیر شاہد نے ہر شعر کے پہلے مصرعے میں بھی ایک الگ قافیے کا اہتمام رکھا ہے۔ غزلوں کے چندا شعار ملاحظہ ہوں:

> آفرینش ہی فن کی ہے ایجاد یہی باباالف کا ہے ارشاد فن ہے اپنے زیاد سے بھی زیاد یہی باباالف کا ہے ارشاد ہے گمال ہی گمان کی بنیاد یہی باباالف کا ہے ارشاد

(جون ايليا)

سنویہ واز دور کی اہر کی صدائے اٹھا وُلٹگر کہ پھر سمندر بلار ہاہے ہوا موافق ہے کھول دوباد بان سارے اٹھا وُلٹگر کہ پھر سمندر بلار ہاہے چلو کہ ساگر کی اور ہنے لگے ہیں تارے اٹھا وُلٹگر کہ پھر سمندر بلار ہاہے

(شبيرشامد)

غزل کا مصرعِ اولی عموماً قافیے اورردیف کی پابندی سے آزادر کھاجاتا ہے لیکن جدید دور کے بعض شعرا کے ہاں غزل کے پہلے مصرعوں میں بھی ایک الگ قافیہ وردیف کے نظام کا اہتمام کیا گیا ہے۔ یہ تجربہ بہت ہنرآز ماہے۔ مختار صدیقی اورغلام محمد قاصر کے ہاں اس تجربے کی مثالیں دیکھیے: نور سحر کہاں ہے اگر شام غم گئ کب النفات تھا کہ جوخوئے ستم گئ پھیرا بہار کا تو ہرس دو ہرس میں ہے بیے چال ہے خزاں کی جورک رک کے قتم گئ ہاں طرح آشیاں بھی انھی خاروخس میں ہے بچل جہاں پیخاص بر عگِ کرم گئ

(مختار صدیقی)

کھلے تھے لفظ گلابوں کی داستاں کے لیے
لبوں کی سرخی سلامی نہ تھی خزاں کے لیے
ندی میں چاند کھلاتا ہے انعکاس کے کھول
ازل سے بہتی شعاعوں کے کارواں کے لیے
مر بدن پہ منقش تر بے لباس کے کھول
بیر یگ زار ہے توسیع گلستاں کے لیے
بیر یگ زار ہے توسیع گلستاں کے لیے

(غلام محمدقاصر)

غزل کے ہرشعر کی ابتدائسی خاص لفظ یا کلمے سے کرنے کا تجربہ بھی ماتا ہے۔ مثلاً صوفی تیسم نے ایک غزل کے ہر شعر کے دونوں مصرعوں کی ابتداایک ہی کلمے سے کی ہے۔ اسی طرح جمال احسانی نے ایک غزل کے تمام اشعار کے پہلے مصرعوں کی ابتداایک لفظ سے اور دوسرے مصرعے کی ابتداایک اور لفظ سے کی ہے۔ ملاحظہ کیجیے:

> یه کیا که اک جہال کوکر دوقتِ اضطراب یه کیا که ایک دل کوشکیبانه کرسکو ایسانه ہو کہ تم بھی مداوانه کرسکو البیانه ہو کہ تم بھی مداوانه کرسکو اللّٰد کرے جہال کو مرکی یا دبھول جائے اللّٰد کرے تم بھی ایسانه کرسکو

(صوفی تبسم)

اک ندی موج درموج پہلوبدلتی رہی ایک شتی بڑے رکھ رکھا وُسے چلتی رہی اک پرندہ ہوا آب ودانے کی خواہش میں گم ایک ٹبنی کے دکھ میں ہواہا تھ مکتی رہی اک ستارہ کہیں آساں پرالجھتار ہا ایک انگنائی میں رات بھرآ گ جلتی رہی (جمال احساني)

> زہر سفرے دُور ہوا عرصۃ ہُوا پنچھی کے پر سے دُور ہوا خدشۂ فنا دار سموم جب سے ہے موسم کے سامنے حرف شجر سے دُور ہوالہجہُ صبا کیوں منتظر کھڑے ہیں کنیزان و چو بدار اینے تو سرے دُور ہواسایہ ہما

(كيف انصاري)

کچھ شعرانے الی غزلیں کہی ہیں جن میں مصرع اولی کے آخری ٹکڑے کومصرع ثانی کے پہلے ٹکڑے کے طور پر استعال کیا گیا ہے۔کیف انصاری اور ریاض الرحمٰن ساغر کے ہاں ایسے تجربات کی مثالیں ملاحظہ ہوں:

> یہ قط لفظوں کا پُپ کے اندر چھپائے رکھنا چھپائے رکھنا، بھرم نہا پنا گنوائے رکھنا سفر میں مجسوس کرنا خود کو گھروں میں رہ کر گھروں میں رہ کرسفر کی باتیں سنائے رکھنا حفاظتِ خواب کی طلب سے یہی ہے بہتر یہی ہے بہتر کہ نرم پلکوں کے سائے رکھنا

(كيف انصاري)

ایک گرمیں چلتے چلتے آخرشام ہوئی آخرشام ہوئی اور ساخرا پنے نام ہوئی ٹوٹے پر پرواز سے بچھڑے ایک پرندے کے اک پرندے کی ہرکوشش بھی ناکام ہوئی ایک در سیجے کی سرگوشی گلیوں نے من لی گلیول نے من لی اور سارے شہر میں عام ہوئی گلیول نے من لی اور سارے شہر میں عام ہوئی

اردوغزل میں اس نوع کے تزئینی تج بات پہلے ادوار کی طرح جدیدیت کے دور سے تعلق رکھنے والے متعدد شاعروں نے بھی کیے نےزل کا فریم تو وہی رہا تا ہم اس کے اندر سجے ہوئے الفاظ وکلمات اپنی ترتیبیں بدل بدل کرنے پن کا

# تا ثر قائم کرتے رہے۔ یوں غزل کی ہیئت ایک حوالے سے قائم بھی رہی اور دوسرے حوالے سے بدلتی بھی رہی۔اب تک کے تجربات بتاتے ہیں کہ غزل کی شناخت اوراس کے جمالیاتی پیکر کو برقر ارر کھتے ہوئے ہیئت کی تبدیلی اسی قدر ممکن ہے۔

# حوالهجات

- ا ۔ مختارصد نقی ،ابندائیہ جملتی بجستی آئکھیں ''ازشنراداحمر،مکتبہ کارواں،لا ہور،۲۲ ۱۹۷ء، ص•ا
  - ۲۔ ریاض احمہ'' تقیدی مسائل''،اردو بک شال، لا ہور،۱۹۲۱ء،ص ۱۴۸
- ۳ مجم الغنی را مپوری ، مولوی ، ' بجرالفصاحت ' ، جلد سوم مجلس ترقی ادب، لا مور ، ۱۵۱ م
- ۴۔ فرحت قادری'' آزادغول وقت کی ضرورت' مشموله'' آزادغول ، شاخت کی حدود میں'' مرتبہ علیم صیانویدی ، انجمن مصنفین اردو، تال ناڈو، مدراس ، بھارت ، ۱۹۸۳ء، ۱۹۳،۱۹۲
- ۵۔ طارق ہاشی، ڈاکٹر،''اردوغزل میں،اسلوب،زبان اور ہیئت کے تجربات''،مقالہ برائے پی آجی ڈی اردو، جامعہ پیثاور،۲۰۰۵ء،ص ۲۲۸
  - ۲ . مجيدامجد، فليي 'شب رفة' '، نيااداره، لا هور، ١٩٨١ء
- 2۔ نوازش علی، ڈاکٹر،''مجیدامجد کی غزل: ہیئت اوراظہار کا تنوع'' مشمولہ'' جدیدار دوغز ل''مرتبہ: خدا بخش اور نیٹل بیلک لائبر بری، پٹینہ ثارہ ۱۳۲۵، کتوبر ۲۰۰۰ء، ۲۲۳

# دُّاكْرْشَيْم طارِق **لَكُونُوي تَدن اورار دوشاعري**

The Lucknow school of urdu poetry is, no doubt, under the influence of artificial civilization of Lucknow. Most of the poetry in this region cannot be appreciateal morally. On the otherhand it is a fact that poets in Lucknow have given importance style and artistic auspects of poetry. Imagion is the main quality of poetry in Lucknow.

-----

ادب،اپنے عہداور ماحول کی تمثال ہوتا ہے۔معاشرتی اقداراور خارجی رویوں سے لے کرفر د کے داخلی احساس کا عکس، جس طرح ادب پیش کرتا ہے، فن کا کوئی اور ذریعہ اُس سے قاصر ہے۔ادب کا بیہ جو ہر دراصل اُس کی بے پناہ صلاحیت ِ جذب کا باعث ہے۔شعر ہویا نثر کا کوئی ذریعہ اظہار،اپنے عہد کی فضا اور انسانی رویوں کا آئینہ دار ہوتا ہے۔۔۔ اِس اعتبار سے ادب کا مطالعہ، اُس کے عہداور تہذیب کا مطالعہ ہوجا تا ہے۔

کھنوی معاشرہ، ایک افسانوی معاشرہ تھا۔ مغل حکومت کے دورِ انحطاط میں جب نوابانِ اودھ نے بغاوت کا اعلان کر کے ایک الگ تشخص رکھنے والی ریاست کے لیے راہ ہموار کی تو بعض ایسی اقدار وروایات نے جنم لیا۔ جو وہاں کے ادب پر براہِ راست اثر انداز ہوئیں۔ ڈاکٹر محمد صادق نے اُردوشاعری کے دبستانِ کھنؤ کے بارے میں اپنی تقیدی رائے کی ابتدااِن الفاظ میں کی ہے:

The empty mantle of Delhi fell on the shoulders of lachnow. The arts which had begun to languish in the former for want of adequte patornage found a new lease of life under the magnificent patornage of the Navvabs of Dudh." (1)

لکھنو کی وہ خاص تہذیب ومعاشرت، جس نے یہاں کی ہر چیز پراور ہر قدر پراپنی گہری چھاپ لگادی تھی، نوابانِ اودھ (بعد میں شاہانِ اودھ) کے عہدامارت میں کم وبیش ایک سوسال کی مُدّت میں پروان چڑھی، اور پھراُن کے زوال کے ساتھ ہی ختم ہوگئی۔ (۲)

سلطنت ِاودھ کا بانی برہان الملک محمد امین تھا۔ یہ ایک ایرانی سودا گرتھا جوفطرت میں مہم جوئی کا جو ہراورتر تی کے لیے اضطرابی کیفیت رکھتا تھا۔

محمدامین، فرخ سیر اور محمد شاہ کے عہد میں ہندون اور بیانہ کا فوجدارتھا۔ سادات بار ہہ کے مقابلہ میں اُس نے محمد شاہ کی مدد کی ۔ محمد شاہ نے اِن خدمات کے صلہ میں اُسے سعادت خان بہادر کا خطاب دیا اور اور دھ کا صوبہ دار مقرر کیا۔ یوں تاجر محمد امین' بر ہان الملک سعادت خان' بن کر نواب وزیروں اور اور دھ کے حکمر انوں کا جدام بر بانی سلسلہ بن گیا۔ (۳) نادر شاہ کے قیام دبلی کے دوران میں سعادت خاں کا انتقال ہوا اور اُس کا بھانجا اور داماد صفدر جنگ اُس کا جانشین

بنا \_ 20 کا و میں مند اقتدار شجاع الدولہ نے سنجالی ۔ شجاع الدولہ کے عہدِ حکومت ہی سے کھنو کی مخصوص تہذیب و معاشرت کا با قاعدہ آغاز ہوا۔ شجاع الدولہ کی عیش برستی اور قص و سرود سے دیجی ایک تہذیبی روایت بن گئی ۔ 20 کا و میں جب شجاع الدولہ کا انقال ہوا اور آصف الدولہ نے عنانِ حکومت سنجالی تو اُس نے فیض آباد کے بجائے کھنو کو پایئے تحت بنایا۔ آصف الدولہ نہایت عیاش اور امور سلطنت سے بے نیاز تھا۔ اُس کی بد قماشی کے افسانے عام لوگوں کے لیے بھی موضوع بحث بن الدولہ نہایت عیاش اور امور سلطنت کے بین کا دور خیزل لارڈ ہمیٹر کی شہ پر سلطنت دی گئی محتوازی سلطنت کے بھنو کی بنیاد دالی اور اپنی بادشاہت آزاد کا با قاعدہ اعلان کر دیا۔ یول نوا بانِ اودھ ، شا بانِ اودھ بن گئے ۔ عنازی الدین حیدر کر ان کا موضوع بحث میں دالی اور اپنی بادشاہت آزاد کا با قاعدہ اعلان کر دیا۔ یول نوا بانِ اودھ ، شا بانِ اودھ بن گئے ۔ عنازی الدین حیدر کے انقال کے بعد بالتر تیب سے تو آزاد تھا، لیکن در حقیقت ایسٹ انڈیا کمپنی کے ہاتھوں میں کئے تیلی تھا۔ غازی الدین حیدر کے انقال کے بعد بالتر تیب نصور الدین حیدر ، نصیر الدین حیدر ، نصیر الدولہ اور امجد علی شاہ مسندِ اقتدار پر رہے۔ ۔ ۱۸۵ عیس واجد علی شاہ تحت نشین ہوا۔ وہ نوسال تک حکومت میں رہا۔ گھنو کا بیز ماند اپنی مشغول سے ۔ واجد علی شاہ کو اقتدار کے آخری زمانے ۲۵ کا اعین فرورٹ ولیم کلکتہ میں نظر بند کر دیا گیا۔ یوں واجد علی شاہ کا نام زندہ ہے۔ (۲٪)

۲ ۱۸۵۲ء میں واجد علی شاہ کی نظر بندی کے ساتھ ہی اِس نمائشی بادشاہت کا بھی خاتمہ کر دیا گیا،اوراودھ کا الحاق براہِ راست کمپنی کے مقبوضات کے ساتھ ہو گیا۔ (۵) یوں ککھنؤ کے اِس کھو کھلے تدن اور مصنوعی تہذیب نے اپنے خنجر سے آپ ہی خودکشی کرلی۔

اودھ کے حکمرانوں میں صرف تغیش پسندی ہی نہ تھی بلکہ اُن کی شخصیتوں میں کردار کا بحران بھی موجود تھا۔ شجاع الدولہ سے لے کرواجد علی شاہ تک، تمام حکمران، رقص وسرود، ناؤنوش اور طوا کفوں سے دلچپیں رکھنے والے تھے۔ اِن اشغال کے باعث ہرقتم کالہوولعب اِن بادشا ہوں کی فطرت کا حصہ بن گیا۔

معروف کہاوت' جیساراجاولی پرجا۔' کے مصداق صرف شاہان اودھ ہی نہیں بلکہ پورامعا شرہ رنگ رلیوں میں غرق ہوگیا۔ ہرطرف ناچ رنگ کی محفلیں گرم تھیں۔ جبج سے شام اور شام سے جبج تک نقاروں کا شور کسی لحظہ بند نہ ہوتا تھا۔ سر کوں پر گھوڑوں، ہافتوں، اُوٹوں، خچروں، شکاری کتوں، بیلوں، تھوں کا ایک لامتناہی سلسلہ جاری رہتا، جس کی وجہ سے چلنا دُشوارتھا۔۔۔لباسِ فاخرہ زیب تن کیے وضع دارانِ دہلی کے شریف زادے، اطبائے یونانی، با کمال مردانے اور زنانے طاکنے، اطراف ملک کے قوال، بھا نڈ اور طوائفیں ملازم سرکارتھیں۔ادنی واعلیٰ سب کی جیسیں، سونے چاندی کے سکوں سے ہری تھیں۔ افلان واحتیاج کا یہاں کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا تھا۔ اِس تہذیب کے باعث پورامعا شرہ بداخلاقی، بے حیائی اور ابتذال کا شکارتھا۔ ہرقتم کا عیب شرعی، اِس تہذیب میں افتخارا وراعز از کا باعث تھا۔ پورامعا شرہ رکا کت کی اتھاہ گہرائیوں میں غرق تھا۔ ہرگی اور ہر کو چہ میں بازاری عورتیں اور ما این اور ناچنے والیوں سے خالی نہ تھا۔ یہ بازاری عورتیں اور طوائفیں چونکہ شاہوں اور امراکی منظو رِنظر تھیں، اِس لیے معا شرہ میں یہ ایک جزولا یفک بن گئیں۔ لکھنوی معا شرت میں عیش وعشرت اور بے حیائی اِس قدر تھیل گئی کہ بدکر داری کے جزائیم ہاس معا شرے کی نس نس میں ساگئے۔ بقول ابوالایث صدیقی:

''اِن رنگ رلیوں سے جوخرابیاں سوسائٹی میں پیدا ہوسکتی ہیں وہ سب کھنٹو میں پیدا ہو گئیں۔''(۲)

کھنو کی اِس تہذیب وتدن نے اُردوشاعری پر گہرے اثر ات مرتب کیے۔ چنانچہ اِس ماحول میں جوشاعری تخلیق ہوئی وہ اِس معاشرت کی آئینہ دار ہے۔ اِس دور کی شاعری میں وہ تمام عناصر موجود ہیں جو کھنوی تہذیب کے عناصر ترکیبی ہیں۔

موضوعات،اسلوب اورلفظیات، ہرسطے پر کھنوی شاعری کا بیشتر حصدا بتذال کی حدوں کو چھوتا ہوا نظر آتا ہے۔وہ

عیش اور تصنع اور بدکرداری جوعام معاشرے میں پھیل چکی تھی اباُر دوشاعری کا وصف خاص بن گئی تھی۔ بقول رام بابوسکسینه: ''مرتبہ شاعری پست ہو گیا۔ شعرانے اپنے ہاتھوں خود کو ذلیل کرلیا۔۔۔ شاعری بجائے الہامی ہونے کے محض رسی اور تکلفات کی رہ گئی۔۔''(2)

کھنوی شاعری میں قلبی واردات و کیفیات اور سوز وگداز جواُردوغز ل کی پیچان ہیں،مفقود ہے۔ اِس کے بجائے خارجی متعلقات کے بیان کا وفور ہے۔ ہجر وفراق کے بجائے معاملات وصل کو بڑی شدومد کے ساتھ اظہار کیا جانے لگا۔ اِن میلانات کے باعث معاملہ بندی ایک مستقل رجحان بن گیا۔

یوب سے با میں موں میں معیوب رجان نہیں ہے لیکن کھنوی شعرانے اِس حد تک رکیک مضامین بیان کیے ہیں معاملہ بندی بذری بذری فنی تکنیک نہیں رہی بلکہ ایک مبتندل رُجھان بن گئی۔ یہ مبتندل رجھان شعرائے کھنؤ کا ایک محبوب میلان بن گیا۔ چنانچے بقول ابواللیث صدیقی:

''نائنے کا کلام بیشتر ، آتش کا کم تراورعام شعرائے کھنو کا تمام ترمعاملہ بندی کا دفتر ہے۔'(۸) ذیل کے اشعار سے معاملہ بندی کے ذریعے کھنوی مذاق اور اُردوشاعری کے پیت ہوتے ہوئے معیار کا انداز ہ بخو نی لگا ماسکتا ہے۔

> رات کو چوری چھپے پہنچا جو میں غل مچایا اُس نے دوڑو چور ہے(ناسخ)

عیش پری اور عورتوں سے ویچیی نے اِس پورے معاشرے میں زنانہ پن پیدا کر دیا۔ جذبات میں مرداگی کے بجائے نسائیت آگی۔ بہی نسائیت لکھنؤ کے شروادب کا بھی جزوبن گئی۔ اِس ضمن میں لکھنؤ میں جس صنف نے زیادہ شہرت پائی وہ ریختی ہے، جوریخت ( تذکیر ) کی رعابیت سے تا نیث کا درجہ رکھتی ہے۔ اِس میں عورتوں کے جذبات، اُنھی کی زبان میں ادا کیے گئے۔ (۹) ریختی کو ترقی دے کر بے حیائی کی داستا نیں بیشری سے نظم کی گئیں، ریختی کے اِن نمونوں میں عورتوں کے جن جذبات کو اُن کی زبان میں شاعروں نے نظم کیا ہے وہ لکھنؤ کی سوسائٹی پرداغ بن کر قائم ہیں۔ (۱۰) ریختی میں بدکاری کے جذبات اور بے مسمتی کے خیالات کو شعرانے اِس طرح نظم کیا کہ تہذیب واعتدال کا دامن چھوٹ گیا۔ ریختی گویوں میں سعادت یا رخال رنگیں، انشا اور جان صاحب کے نام قابل ذِکر ہیں جھول نے اِس فن کوعروج اور اُردوشاعری کو اخلاقی اعتبار سے سے ذوال آشنا کیا۔ ریخی گہنو الے اخلاقی اعتبار سے کس قدر پست ذہنیت کے مالک تھے۔ اِس کا اندازہ ڈاکٹر محمدصادق کے دیل کے الفاظ سے بخو بی ہوسکتا ہے، جو اُنھوں نے بعض ریختی گویوں کے تعارف میں درج کیے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

The chief names in Rakhti are those of Rangin, its inventor, and Jan Sahib... Rangin A gay, dissolute, and handsome young man, he was at home in a low company, and his poetry reflects his amours with courteasans and dancing-girls... He (Jan Sahib) used to dress himself like women and recite verses in the accent and gestures peculiar to them, much to

#### the amusement of his audience." (11)

کلھنوی معاشرت میں اِس ابتدال کے باعث بعض شعرا نے غزل کوبھی ہزل کا درجہ دے دیا۔جس سے کھنوی شاعری بالکل عرباں ہوکررہ گئی۔ اِس حوالہ سے چرکین، جان صاحب اورصاحبقر اس کے نام خاصے معروف ہیں۔ انھوں نے شاعری میں ایسے ایسے مضامین کوظم کیا کہ غزل تعفن آمیز ہوگئی۔ ہرزہ گوئی، اِن شعرا کامستقل میلان بن گئی۔ رعایت ِلفظی کی صورت میں معاملہ بندی اور خیال آفرین کے لیے ضلع جگت کو بہت زیادہ فروغ حاصل ہوا۔

دبستانِ کھنوکے بیشتر شعراً کی غزل اور مثنوی کا مطالعہ کیا جائے توبیہ بات بلاریب کہی جاسکتی ہے کہ کھنوی شعرانے سنجیدگی کوخارج کر دیا فکری اعتبار سے بیشاعری بانجھ نظر آتی ہے۔البتہ ابتدال اور آلودگی کو اِن شعرانے اپنی انتہائی حدوں تک پہنچادیا۔ہرزہ گوئی اور ہزل گوئی یہاں باعث افتخار رجحانات بن گئے۔غلام حسین ذوالفقار کے قول کے مطابق:

'' لکھنؤ کی تہذیب ومعاشرت نے یہاں کی اُردوشاعری کے بیشتر سر مائے کو بااعتبارِموضوع پایۂ ثقابت سے گرادیااور بہت کم مواداییابا قی رہ گیا، جسے شجیدہ فوروفکر کا نتیجہاور کسی قدر مستقبل کا حامِل کہا جاسکے۔''(۱۲) کی سب سب

کھنوی تہذیب اور ماحول نے جہاں اُردوشاعری کو پایئہ ثقابت سے گرا دیا، وہاں اِس کے مجلسی ماحول نے شاعری پر بعض گہرے شبت اثرات بھی مرتب کیے۔

نوابانِ اودھا تناعشری عقیدہ رکھتے تھے اور اِس عقیدے کے فروغ اور اِس کی روایات کی ترویج کے لیے اِن نوابوں نے بہت کام کیا۔ اثناعشری عقیدہ لکھنو کاسرکاری مذہب تھا، اِس لیے اِس کی رسوم اور روایات کی سر پرستی بھی سرکاری سطح پر کی گئے۔ چنانچہ سرکاری سر پرتی بھی سرکاری مذہب تھا، اِس لیے اِس کی رسوم اور روایات کی سرح وتوصیف اور واقعہ کر بلا اور اِس کے حوالہ سے مصائب کا نے کر کیا جاتا ہے۔ لکھنو کا میجلسی ماحول، مرثیہ کے لیے بہت سازگار ثابت ہوا۔ اِس فضا میں مرثیہ کو اِس حد تک تر قی میلی کہ دور آخر میں انیس و دبیر نے مرثیہ کو معراج کمال تک پہنچادیا۔ مرثیہ کے ذریعے نصرف شاعری مرثیہ کو اِس حد تک ترقی میلی کہ دور آخر میں انیس و دبیر نے مرثیہ کو معراج کمال تک پہنچادیا۔ مرثیہ کے دریعے نصرف شاعری کو منبطلے کا موقع مرا ۔ اخلاقی لیستی اور بے حیائی کے اُس دور میں مرثیہ کے ذریعے اخلاقیات کی تعلیم کی گئی۔۔۔ مرثیہ کے رواج پانے سے ایک لحاظ سے اخلاقی شاعری کو مستقل حیثیت حاصل ہو گئی۔ مرثیہ گوشعرانے امام مسین اور اُن کے ساتھ اُجا گرگیا۔ ہم کہہ سکتے ہیں۔ ابتدال کے اُس دور میں مرثیہ گوشعرانے ایک شخط اخلاق کو روثن کیا۔ بقول ابواللیث کے ساتھ اُجا گرگیا۔ ہم کہہ سکتے ہیں۔ ابتدال کے اُس دور میں مرثیہ گوشعرانے ایک شخط اخلاق کو روثن کیا۔ بقول ابواللیث صد لتی:

''مصنوی رنگ اور پست جذبات نے جولکھنوی شاعری میں راہ پا گئے تھے، کھنؤ کی سوسائٹی اور مذاق کو پایہ ثقابت سے گرادیا، کین مرثیہ نگاری نے اِس کابدل کردیا۔'' (۱۳)

مرثید نے جہاں اُردو ثنا عری کو باعتبارِ موضوع پایہ ثقابت سے گرنے سے بچا کراخلاتی اعتبار سے بلند کردیا، وہاں فنی سطح پر بھی ہاں کو خاطر خواہ ترتی دی۔ تکنیکی سطح پر بعض ایسے عناصر بھی شامل کیے گئے جواُردو شاعری میں اِس سے پہلے نظر نہیں آتے۔ شاعری میں رزمیہ عناصر کو مرثیہ ہی کی بدولت فروغ حاصل ہوا۔ حضرت امام حسین، اُن کے ساتھوں اور بیزیدی فوجوں کے مابین جنگ کے جومنا ظرانیس و دبیر نے بیش کیے ہیں، اُن کی مثال اُردو شاعری میں بہت کم ہیں۔ رزمیہ کے ساتھ ساتھ مرثیہ کی بدولت، تمثال کاری (Imagery) کو بھی بہت ترتی حاصل ہوئی۔ یمل لاشعوری طور پر سہی ایکن مرثیہ گوشعرانے جو تصویریں اپنے مراثی میں بیش کی ہیں وہ اُردو شاعری میں بے مثال ہیں۔

ت تا الله تا عری خصوصاً نظم کے میدان میں مغربی اصناف اوراسالیب کا فری زمانہ بہت شہرہ ہے کیکن اُردو کلا سیکی شاعری کے عہد میں جس نوع کی تمثالیں تراثی گئیں اُن کی طرف بہت کم اہلِ نظر دیکھتے ہیں۔ ذیل میں انیس کے دوبند ملاحظہ

ہوں، جن میں Imagism کااسلوب پنے کمال پر ہے اور ایسا کمال کھنوی ماحول ہی کا کوئی شاعر دِکھا سکتا ہے:

پیدا شعاع مہر کی مقراض جب ہوئی پیدا شعاع مہر کی مقراض جب ہوئی پنہاں درازی پر طاؤس شب ہوئی اور قطع زلف کیلی زہرہ لقب ہوئی مجنوں صفت قبائے سحر چاک سب ہوئی فکر رفو تھی چرخ ہنرمند کے لیے دن چار کلڑے ہو گیا پیوند کے لیے یوسف غریق چاہ سیہ ناگہاں ہوا لیعنی غروب ماہ جی کیل نشاں ہوا یونس دہانِ ماہی شب سے عیاں ہوا یعنی طلوع نیر مشرق ستاں ہوا فرعونِ شب سے معرکہ آرا تھا آقاب فراب کیا اور ید بینا تھا آقاب

لکھنوی ماحول میں مرثیہ کوجس قدر فروغ حاصل ہوااً ورانیس اور دبیر نے مرثیہ کوجس مقام تک پہنچایا وہ بلاشک و شباُر دوشاعری کی فنی لحاظ سے معراج ہے۔خصوصاً انیس نے اُر دومرثیہ میں فن کا جو کمال دِکھایا ہے وہ اُر دوشاعری میں اب تک بے مثال ہے۔

مرثیہ کے ساتھ ساتھ مثنوی کے لیے بھی کھنو کی فضا بہت سازگار ثابت ہوئی۔ اگر چہ مثنوی میں بہت سے شعرانے اُسی اخلاقی ابتذال کو نظم کیا ہے جو کھنوی تہذیب کا'' طرہ امتیاز'' ہے۔ تاہم اِس ماحول میں بعض ایسی مثنویاں تخلیق ہوئیں جو اُردو شاعری کا ثاثہ ہیں۔۔۔ اِن مثنویات میں دیا شکر نیم کی'' گلزار نیم' قلق کی' دطلسم اُلفت' اور نواب مرزا شوق کی ''زبرِعشق' قابلِ ذِکر ہیں۔ مذکورہ مثنویات بلاشبہ کلاسیک کا درجہ رکھتی ہیں اور اِن کی اہمیت اور شہرتِ غیر فانی ہے۔

لکھنوی ماحول کی عیش پسندی اورتضنع نے اُردوشاعری پر جہاں منفی اثرات مرتب کیے، وہاں بعض مثبت اثرات سے بھی انکارممکن نہیں ہے اورلکھنوی شعرانے صنائع شعری پر جومستقل توجہ کی اُس کے باعث اُردوشاعری میں صنعت گری کواور شعر کے مرضع انداز میں بیان کوخوب ترتی حاصل ہوئی ککھنوی شعرا کا عقیدہ تھا کہ:

بندشِ الفاظ جڑنے میں گلوں کے کم نہیں شاعری بھی کام ہے آتش مرضع ساز کا

چنانچہ شاعری میں مصرع سازی کے اس عمل کی طرف توجہ مستقل طور پر کی گئی۔ اِس مستقل رجحان کے باعث اگر چہالیی شاعری ہیں مصرع سازی کے اس عمل کی طرف توجہ مستقل طور پر کی گئی۔ اِس مستقل رجحان کے باعث اگر چہالیی شاعری ہیں ماری شاعری ہیں اور الیمی شاعری ہنیادی خصوصیت یعنی جذبات اور تاثیر سے خالی ہے۔ تا ہم کھنوکی کی پوری شاعری پریہ تہمت دھرنا، اِس ماحول کے مثبت تخلیقی ا خات کو نظرانداز کرنا ہوگا۔ ہم دیکھتے ہیں اِس ماحول میں شعر کہنے والوں نے اُردوشاعری کو الیمی نادر شبیہات دیں جس کی مثال کوئی اور دبیتان پیش نہیں کرسکتا۔ خصوصاً انیس ود ہیر کے مرشوں اُسیم کی مثنوی گلز ایسیم اور محن کا کوروی کی نعتوں میں تشبیہ واستعارہ

عروج کمال پر نظر آتے ہیں۔ سبزہ ہے کنارِ آب جو پر یا خصر ہے مستعد وضو پر(محن)

- - - - - - - - کاھی سے اِس طرح ہوئی وہ شعلہ خو جدا (انیس)
جسے کنار شوق سے ہو خوبرو حدا(انیس)

۔ گزشتہ صفحات میں مٰدکور مثبت اثرات کےعلاوہ یہاں ناشخ کی اصلاح زبان کی تحریک کا بھی ذِکر کیا جاسکتا ہے جو بلاشبہا کیک کارنامہ ہے، تاہم پیکھنوی معاشرت کے اثرات کے حوالہ سے قابلِ ذِکرنہیں ہے۔

کھنوی ترن ایک زوال آ مادہ معاشرت کا عکاس تھا۔ یہی وجہ ہے کہ کھنو میں فکری اعتبار سے شاعری نے عروج کی سفر طے نہیں کیا بلکہ ریختی اور ہزل کی صورت میں ایک صورتِ معکوس سامنے آئی لیکن اِس ماحول کے مجلس مزاج اور اثناعشری رسوم وروایات نے مرثیہ جیسی عظیم صنف کے ارتقا بخشاو ہیں بندشِ الفاظ کے فئی میلان یہاں اُردوشاعری کوفن کے اعتبار سے وقار بخشا۔ وہ تصنع ، جس نے فکر کے بعض سرچشموں کوا پنی موج میں آنے کا موقع نہیں فراہم کیا، وہیں فئی وضع داری کے ایک ایسے میلان کوفروغ مِلا ، کہ جس کے باعث صنائع شعری کا اعتبار مشحکم ہوا اور بعض اسالیب کو پروان چڑھنے کے لیے ایک فطری ماحول میسر آیا۔

لکھنوی تدن میں اُردوشعر تین کے فنی عروج کے بارے میں ڈاکٹر محمد صادق کی رائے نہایت متوازن اور ہماری گفتگو کے تفصیل کا جمال ہے:

Lucknow is not content with being just the continuator of the traditions of Delhi in life and civilization. It wishes to evolve a civilization of its own... In language, too, there is a consious desire to mould a new (diom) and to mark it off from that Delhi. Lucknow Poets are more intent on mere virtuosity or skill in the use of the urdu language than poets of Delhi... Lucknow poetry is full of ouch difficult feats. For that very reason it is deficient in emotion... we feel that poetry is increasingly becoming more of an artifice than art. (17)

کھنو کی تہذیب وتدن کے اُردوادب پراٹرات کی اِس تفصیل کا اجمال یہ ہے کہ اِس معاشرت نے بحثیت مجموعی الجھے اٹرات نہیں ڈالے لکھنوی معاشرہ ایک مصنوعی اور کھوکھلا معاشرہ تھا اور شعبۂ حیات اخلاتی سطح پرمفلوج ہو گیا تھا۔ حقیقی تفکر فہم وبصیرت اور شجیدہ خیالی کو اِس معاشرے نے خیر باد کہ دیا تھا۔ معاشرے کی بہی وہ طرز فکر تھی اور بہی وہ کھوکھلی، مصنوعی اور مبتذل اقد ارتقیں جو شاع ہم ری پر بھی اثر انداز ہوئیں، جس کے نتیج میں شعر وخن کا معیار اخلاقی سطح پر پستی میں گر گیا۔ اور مبتذل اقد ارتقیل اور سڑاندکی ہوآنے گی۔ ہرتم کا غیر سنجیدہ موضوع اِس عہد کی شاعری میں نظر آتی ہے۔ ہروہ آلودگی جو معاشرے میں موجود تھی وہ شاعری میں بھی در آئی۔

لکھنوی معاشرت کے باعث جواُردوشاعری تخلیق ہوئی اُس میں سوائے مرثیہ کے تمام تر غیراخلاقی کی مرقع ہے۔ فنی سطح پر اِس عہد کی شاعری نے بعض حوالوں سے ترقی ضرور کی لیکن شاعری، جذبات کی پرتا ثیر ترسیل کے بجائے لفظی گور کھ دھندا بن گئی۔

# مختصراً ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ککھنوی معاشرت نے اُردوادب پر بعض مثبت اثرات مرتب ضرور کیے لیکن اِس تہمذیب نے منفی رجحانات کو اِس حد تک ترویج دی جن کے باعث اثبات پرنفی غالب آگئی۔

-----

## حوالهجات

Dr. Muhammad Sadiq: "A History of Urdu literature" Page:165.

۲- دُاکٹرغلام حسین ذوالفقار: ''اُردوشاعری کاسیاسی وساجی پس منظر''ص ۲۵

٣- ابوالخيرشفي: "أردوشاعري كاسياسي وتاريخي پس منظر "٣٠

۳- " أردوشاعرى كاسياسي وتاريخي لپس منظر "ص۵۲

۵۔ ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار: '' اُردوشاعری کاسیاسی وساجی پس منظر''ص۲۶۹

۲- ابوالليث صُديقي ' لكھنؤ كادبستان شاعري' 'ص٣٦

ے۔ ۷۔ رام بابوسکسینهٔ "تاریخ ادباُردو' "ص۱۳۹ (ترجمه مرزامجم عسکری)

٨\_ " " د لكُفنو كادبستان شاغري "ص ٥١

9\_ " أُردوشاعرى كاسياسي وساجي پس منظر"ص ٢٧٥

۱۰ ( ' لکھنو کا دبستان شاعری' ص ۲۸

"A History of urdu literature" Page:197.

۱۲ ... ''اُردوشاعری کاسیاسی وساجی پس منظر''ص کے ۲۷

۱۳ ، «لکھنؤ کادبستانِ شاعری' ص ۲۳۹

A History of urdu Literature.p171

# علامتى زبان اورشاعرى\_\_ايك تحقيقى مطالعه

Poetry and symblic language are inseparable. The basic difference in verse and prose is of language. In verse, there are always metaphoric meanings of the words while in prose, real meanings of the words are used. The artistic beauty of poetry lies in symbolic language and particularly the Ghazal poetry includes the symblic poetry. Symbols, similes and metaphors are the interpretors of the poet's inner feelings. He was symbolic language just to inolve the reader in his deep thoughts and amatiions. In this respect, "Poetic Language" is a sensitive and an important subject. Without its understanding a poet can not became a pure poet and a reader can not be come a pure reader. In the following thesis a successful effort has been done to understand poetry and symbolic language.

'' ہم کسی لفظ کو ان معنوں میں بھی استعال کر سکتے ہیں جن معنوں کے لیے وہ لفظ وضع ہوا ہے اور اسے ایسے معنوں میں بھی استعال کر سکتے ہیں جن معنوں کے لیے وہ لفظ وضع نہیں ہوا۔اول الذكر صورت میں ہم کہیں گے کہ لفظ اپنے حقیقی معنوں میں استعال ہوا ہے اور موخر الذكر صورت میں بيكہا جائے گا كہ لفظ مجازى معنوں میں استعال كیا گیا ہے۔کسی لفظ كا مجازى مفہوم ہی دراصل علامتی مفہوم ہے۔''(1)

انسان کی بیہ جبلت ہے کہ وہ بات کو مختلف علامتوں اوراشاروں سے پیش کرتا ہے۔ اِسی بنا پر انسان کو Symbol-using Animal بھی کہا جا تا ہے اورا ظہار وابلاغ کا بیعلامتی ذریعہ انسان کی ہزاروں برسوں کی تاریخ پر محیط ہے۔ انسانی تاریخ بیں اظہار کے علامتی نظام نے ہر دور میں نئی نئی علامتیں اوراشار سے خلیق کیے ہیں۔ جن سے حسن کلام کے متنوع جو ہر نمایاں ہو کر تخلیق کی جمالیاتی قدروں کا سبب سے ہیں۔ اِس سلسے میں سیدوقا تحظیم رقمطراز ہیں:

د د تشبیمیں ، استعار ہے ، کنا ہے اور تلمیحات ان بے شار علامات اوراشارات میں سے چند ہیں جضوں نے نہ صرف خیال کے ابلاغ اور تحفظ کا پیفریضہ بڑے موثر انداز میں ادا کیا ہے بلکہ حسن کلام کے اِس جو ہر کونمایاں کرنے کی خدمت بھی انجام دی ، جسے ہم ایجاز کہتے ہیں۔ ''(۲)

شاعری میں یہی ایجاز ، مجزیان کے زمرے میں آتا ہے۔ یہ کہنا زیادہ مناسب ہوگا کہ کلام میں تمام ایمائی کیفیات ،خصوصاً غزل میں ایجاز ہی کی بدولت رونما ہوتی ہیں اوران کا اہم سبب تشییهات ،استعارات اور کنایات کی صورت میں ہوتا ہے جوشعر میں معنی کی تہدر تہدؤنیا کیں آباد کردیتے ہیں۔

شاعری میں تشبیہوں، استعاروں اور کنایوں کی موجودگی قاری کو خصرف معنی کی مختلف جہتوں ہے آشنا کرتی ہے بلکہ اُس کے قلب و ذہن کو کطیف اثر سے ہمکنار بھی کرتی ہے۔ بلا شبہ بیا صطلاحی اشار سے جنسیں ہم بھی علم بیان کہتے ہیں اور بھی محض علامت نگاری کلام میں ان کی موجودگی سے بیمراد محض علامت نگاری کلام میں ان کی موجودگی سے بیمراد نہیں کہ ان کی وجہ سے مجز بیانی کے مراحل طے ہوگئے ہیں بلکہ ان کے استعال کے لیے بھی صناعی چاہیے۔ ایک ہا کمال اور تخلیقی شخص اور ایک احمق میں بنیا دی فرق لفظوں کے ابتخاب اور استعال کرنے سے ظاہر ہوتا ہے۔ مثلاً ہا کمال تخلیقی شخص جو زبان استعال کرئے گا اُس میں بنیا دی فرق لفظوں کے ابتخاب اور استعال کرنے مقابلے میں احمق شخص کی زبان سیاٹ، بے معنی ، ب لطف اور بے جان ہوگی۔

اصطلاحی علامتیں یا اشارے تہذیب کے ارتقاء کے ساتھ ساتھ سفر کرتے ہیں۔ جوں جوں انسانی تجربے کی وسعت میں اضافہ ہوتاجا تا ہے۔ ہر علامت ہر دور میں اپنے معنی کا ذخیرہ وسیع سے وسیع تر ہوتاجا تا ہے۔ ہر علامت ہر دور میں اپنے معنی تبدیل کرتی رہتی ہے۔ جہاں نئے دور میں نئے اشارے عالم وجود میں آتے ہیں وہاں مروجہ اشارے اپنے گر دمعانی کی نئی تبدیل کرتی رہتی ہے۔ جہاں نئے دور میں نئے اشارے عالم وجود میں آتے ہیں وہاں مروجہ اشارے اپنے گر دمعانی کا جوتصور آج ہمارے ذہن میں آتا ہے۔ مستقبل میں اس کے معنی میں وسعت اور گہرائی کے امکانات بڑھ جاتے ہیں اور ان میں سے بعض اشارے وقت کی گر دمیں اپنے مفاہم کھود سے ہیں اور ان کی جگہ نئے اشارے جنم لے لیتے ہیں۔

تاریخ میں کچھا لیے نابغہ روز گاربھی آتے ہیں جوان علامتوں اوراشاروں سے منے معنی اخذ کرتے ہوئے ان کے روایتی معنی نظر انداز کردیتے ہیں اور روایتی علامتوں سے منے تصورات کے اظہار کا کام لیتے ہیں اور بعض اوقات ایک رسمی اور وی علامت زندگی کے کسی واضح فلیفے یا نظرید کی وضاحت کا وسیلہ بن جاتی ہے۔ بقول حفیظ صد لیتی :

''ہر دور میں شعراء نے علامتی اظہار سے کا م لیا ہے۔ ہراستعارہ ایک علامت ہے کیونکہ وہ اپنی لغوی حدود سے ماوراکسی اور چیز کی نشاندہ ہی کرتا ہے۔ غزل کی شاعری تو تمام تر علامتی شاعری ہے۔ غزل میں گل و بلبل، شع و پروانہ، ہمبارو خزاں، دارورین، آشیاں وقش، قطرہ اور دریا، بادہ و جام کی علامتوں کی حیثیت رکھتے ہیں اور اعتراض صرف ایک حد تک تو درست ہے کہ کشرت استعال کے باعث استعارہ یا علامتیں اپنی مندرت کھوٹیٹھی ہیں۔ کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ صدیوں کی روایت نے الفاظ کے علامتی مفہوم میں ایسی وسعتیں ندرت کھوٹیٹھی ہیں۔ کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ صدیوں کی روایت نے الفاظ کے علامتی مفہوم میں ایسی وسعتیں اور گہرائیاں پیدا کر دیں ہیں جن کی مثال بورپ کی ادبیات میں ملنا مشکل ہے۔ بڑے شعراءان علامتوں میں نئے معانی بھی سموتے رہتے ہیں۔ فرہاد کوایک مثالی عاشق کی علامت کے طور پر چیش کیا جاتا رہا ہے۔ میں علامہ اقبال اور فیض احمد فیض نے اسے مزدور طبقے کی علامت کے طور پر بھی استعمال کیا ہے۔ علامہ اقبال نے شاہین کو مردمومن اور لالہ کو ملت بیضا کی علامت کے طور پر استعمال کیا ہے۔ مولانا روم علیہ اقبال نے شاہین کو مردمومن اور لالہ کو ملت بیضا کی علامت کے طور پر استعمال کیا ہے۔ مولانا روم علیہ الرحمت نے روح انسانی کے لیے '' کی علامت استعمال کی ہے۔' (س)

شاعری کی زبان اور دیگرعلوم کی زبان میں واضح فرق ہوتا ہے۔اگر چدان میں حدفاصل قائم کرنا آسان نہیں،اس لیے کہ لفظ کا اندازِ استعال ہی اُسے شاعرانہ یاغیر شاعرانہ طرز احساس میں منقسم کرتا ہے۔شاعری کی زبان مجازی، جبکہ دیگرعلوم کی زبان حقیقی معنویت کی حامل ہوتی ہے۔شاعر لفظوں کواپنے شدیداور گہرے جذبات کے تابع رکھ کراستعال کرتا ہے اور اس طرح ان لفظوں کوایک خاص طرح کی حرار تسے روشناس کرا دیتا ہے۔ بقول قاضی عبدالرحمٰن ہاشی :

''شاعرانہ زبان سرتا سرمجازی رنگ کی حامل ہوتی ہے۔شاعراپنے گہرے اور پیچیدہ جذبات کے اظہار کے لیے عام الفاظ کوغیر معمولی سیاق وسباق میں استعال کرکے نہ صرف لفظوں کو ایک نوع کی حرارت عطا کر دیتا ہے بلکہ جذباتی تناؤکے عالم میں استعال کیے گئے الفاظ کا پیغیر معمولی انداز اس کے طرز احساس کو متاثر کرکے اس کے سامنے ان خیالات و تیج بات اس کے سامنے ان خیالات و تیج بات ہمیات و علائم اور حمی بیکروں کا درواز ہ کھول دیتا ہے جو عام حالت میں اس کے حساس نے تیت الشعور میں پوشیدہ ہوتے ہیں تخلیق عمل کے لمحے میں شاعرا کیا۔ اس دنیا میں پینچ جاتا ہے جہاں عام تیج بات انفرادی اسلوب میں ڈھل کر جاندار بن جاتے ہیں اور غیر معمولی و مرکب تیج بات کو اس اسلوب میں مناسب وسیلہ عاظم اور کیا تاہے۔''(۲)

تخلیقی عمل کے دوران شاعر عام زبان کے مروجہ معنی تبدیل کر کے بالکل ایک ہے معنی کی حامل نئی زبان تخلیق کرتا ہے۔ جن میں فکرونن کی جمالیاتی قدریں نئے نئے رنگوں سے سامنے آتی ہیں۔ بیز بان اشاراتی اور ایمائی کیفیات سے مملوہوتی ہے اوراس کا بنیادی مزاج ''ایجاز''ہوتا ہے۔ شاعری میں اِس مزاج کو پیدا کرنے کے لیے شاعر خاص طرز کی تکنیک استعال کرتا ہے، یہی تکنیک شاعر کو قطیم فنکار بناتی ہے۔ بسااوقات یہ تکنیک شاعری میں ابہام کا سبب بنتی ہے اور پھر آگے چل کر ابلاغ کے مسائل بھی پیدا ہوتے ہیں۔ کیکن یہی ابہام شاعری میں جمالیات کی بنیادی'' قدر'' بھی بن جاتی ہے۔

شاعری میں استعاراتی اور اشاراتی زبان پر بڑااعتراض ،ابلاغ کے حوالے ہی سے کیا جاتا ہے۔ بلاشبہ شاعری میں ایمائی عناصر جوفئی حسن کا سبب بنتے ہیں استعاراتی اور اشاراتی زبان کی وجہ سے سامنے آتے ہیں کین شاعر کے پیش نظر بطور خاص تخلیق مراحل طے کرتے ہوئے ایسے مباحث نہیں ہوتے۔ اُس لمحے (تخلیق کے دوران) وہ ارادی طور پر ابلاغ کے مسائل کی جانب توجہ نہیں دیتا، اگر دوران تخلیق وہ ایسے لا یعنی مسائل کی طرف اپنی توجہ منعطف کرے گا تو وہ ایک اہم فریضہ کو کی طور پرادا کرنے سے قاصر رہے گا۔ اِس لیے بقول آئی۔ اے رجہ ڈس عقل مند فذکار غیرضروری با توں سے خود کو دور رکھتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ فذکار یا شعراء جو ابلاغ کو الگ سے مسئلہ بناتے ہیں وہ ماتحتی کے درجے پر بین جاتے ہیں۔ (۵)

شاعری میں براہ راست اظہار اور غیر استعار آئی زبان کا کوئی کا منہیں۔ دیکھا جائے تو دنیا کی عظیم شاعری ابہام کے زیراثر ہوتی ہے۔شعراء نجی اور ذاتی استعار وں اور اشاروں کے علاوہ تاریخ ، لوک ادب ، بابعد الطبیعاتی علوم اور متصوفانہ افکار سے استعارے اخذکرتے رہتے ہیں اور دنیا کی ہرشاعری کے استعار آئی ورثہ کے مہا خذبھی یہی علوم ہیں۔ ایک بنیادی سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ شاعر جو استعارے ، اشارے ، کنا ہے یا تشبیمیں تخلیق کرتا ہے وہ کسی خاص جذباتی کیفیت یا اپنے مصوص مزاج کے تحت ہوتی ہیں پھر قاری یا سامع کے لیے ان کی تقبیم کا مسئلہ باقی رہ جا تا ہے۔ اِس لیے اِس کا کوئی حل بھی ہونا وی محصوص مزاج کے تحت ہوتی ہیں پھر قاری یا سامع کے لیے ان کی تقبیم کا مسئلہ باقی رہ جا تا ہے۔ اِس لیے اِس کا کوئی حل بھی ہونا وی ہے۔ یقیناً اِس کے لیے کوئی طے شدہ فارمولا تو نہیں البتہ ایسی شعری زبان کو سمجھنے کے لیے مخصوص افرا وظبع ، ذوتی ، موضوی خاصوص مزاج ہونا بہت ضروری ہے۔ جب تک قاری یا سامع شاعری کی تاثر اتی اور اشاراتی زبان کی سائنس کو نہیں سمجھے گا اُس وقت تک کلی طور پر شاعری سے حظ نہیں اُٹھا سکے گا۔ اس لیے کہا جا تا ہے کہ شاعری میں ابلاغ کے مسئلہ پر زیادہ فکر مندوہی لوگ ہوتے ہیں جوشعرفہی کے ذوق سے عاری اور لفظ کے بیرونی اور اندرونی سطحوں کو سمجھنے سے نابلہ ہوتے ہیں۔ شاعری میں استعار آئی زبان کا استعال محض دکھا وا یا انفر ادبت پیدا کرنے کے لیے نہیں ہوتا بلکہ ایسی زبان کے بیجھے فذکار کے قطیم مقاصد ہوتے ہیں۔ وہ قاری کے سامنے اپنے اُن تجربات اور مشاہدات کو پٹیش کرنا چا ہتا ہے اور اُن جذبات کی شدت کو لفظوں کی صورت میں اسامن اسکے رہا ہوتا ہے اور یہی شاعر کا عظیم مقصد ہوتا ہے۔ اِس سلسلے میں دیکھا میں دیکھا میں دیا ہوتا ہے اور یہی شاعر کا عظیم مقصد ہوتا ہے۔ اِس سلسلے میں دیکھا میں دیکھا کہ کہ کہ کوئی سے میں مال اطن سلگ رہا ہوتا ہے اور یہی شاعر کا عظیم مقصد ہوتا ہے۔ اِس سلسلے میں دیکھا میں دیکھا میں دیکھا میں دیکھا میں دیکھا کر دیکھا کہ کی عد سے اُس کا ماطن سلگ رہا ہوتا ہے اور یہی شاعر کا عظیم مقصد ہوتا ہے۔ اِس سلسلے میں دیکھا کوئی سے دیکھا کہ کوئی سام اگر کرتا ہے۔ جن کی حد سے اُس کا ماطن سلگ کی بھون کے دو اسام کا ماطن سلگ کی سام کوئیش کی شاعر کی شاعر کی حد سے اُس کا ماطن سلگ کی سام کے دو تا کی کی شاعر کی کوئیل کی سام کا کوئی سام کر کوئی کی سام کی کوئ

جائے تو تشیبہ اُس عمق اور گہرائی کو واضح نہیں کرسکتی جے استعارہ یا کنا پیفظی پیکری صورت میں سامنے لا تا ہے۔ اِس کی وجہ یہ ہے کہ استعارہ جامعیت کی ایک اعلیٰ مثال ہے اور شاعر کے جذبات کا علامتی اظہار استعارہ میں آ کر اپنے نقطہ عروج کو جا پہنچتا ہے اور پیکر تراثی اس سے زیادہ کسی اور انداز میں نہیں ہوتی ۔ استعارہ دو مختلف اشیاء کو خیل کی سفید حرارت میں پھلا کر ایک بنادیتا ہے۔ استعارہ کی بہی جامعیت ہے کہ وہ بسااوقات محض ایک لفظ میں بیان ہوکر جہاں معنی کی گئی تہیں کھول دیتا ہے۔ استعارہ حسی تاثر پیدا کرتا ہے۔ یہ جذباتی اور فکری تلاز مات کے زیرسایہ ہوتا ہے اور انہی جذباتی اور فکری تلاز مات کو رسیا ہوتا ہے اور انہی جذباتی اور فکری تلاز مات کو میں ہوتا ہے اور انہی جذباتی اور فکری تلاز مات کے فرایمائی۔ استعارے کہ خوا جاتا ہے۔ یعنی ایمائی اور غیر ایمائی۔ استعارے کو دو پہلوؤں سے دیکھا جاتا ہے۔ یعنی ایمائی اور غیر ایمائی۔ استعارے کا میمائی پہلووہ ہوگا جس میں ابلاغ کے وقت قاری کو گہری ذبنی ریاضت کی ضرورت پیش آئے گی اور غور وفکر کے بعداس پر معنی کے کی دروا ہوں گے۔ جبکہ غیر ایمائی صورت میں قاری بغیر کسی ذبنی ریاضت کے مفاتیم تک رسائی حاصل کرے گا۔ استعارے کی یہ دوسری صورت شاعری کا سطی استعار آتی پہلوت صورہ وتا ہے۔

استعارے کے استعال کے ساتھ ساتھ شاعری میں فنی جمال کے لیے علامت نگاری کے کردار کو بھی نظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔علامت عہد حاضر کی شعری اصطلاحوں میں سے ایک مقبول اصطلاح ہے۔علامت کے عام طور پربیم عنی لیے جاتے ہیں کہ کوئی شے کرداریا واقعہ جو بطور مجازا پنے سے ماوراکسی اور شے کی نمائندگی کرے (۲)

اور معنی علامتی لفظ کے باطن میں سے پھوٹیں۔اردو شاعری میں استعارات اور کنایات کا استعال با قاعد گی سے ہوا ہے۔ بعض اوقات استعارہ اور علامت کو ایک ہی تصور کیا جاتا ہے کیونکہ لغت کے مطابق ''عکامَت'' کے معنی، نشان، پا، سراغ، کھوج وغیرہ کے ساتھ ساتھ اشارہ اور کنا یہ کے بھی ہیں ساصطلاح کو بھی علم بیان کی ذیل میں دیکھنا چا ہے۔ لیکن بہت سے ایسے بہلو ہیں جن کی بدولت علامت علم بیان کے دیگر ارکان سے الگ تصور ہوتی ہے۔ مثلاً استعارہ میں حقیقی اور مجازی معنی میں تشبیہ کا تعلق ہوتا ہے جبکہ علامت میں ایسا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ عام طور پر فزکار لفظ کو بطور علامت، ذاتی اور انفرادی حوالے سے تخلیق کرتے ہیں اور ان علامتوں کا لیس منظر، فزکار کے ذاتی حالات، اس کے عہد کے سیاسی وساجی حالات اور ادبی صورت بھی ہوتی ہے۔ اس لیے شاعری میں علامتوں کے استعال کو فزکار کی شخصیت اور اس کے عہد کے پس منظر میں دیکھنا چا ہیے۔ بھول فیض احمد فیض :

''علامت سے ہم ایسے استعارے مراد لیتے ہیں جنھیں شاعر اپنے بنیادی تصورات کے لیے استعال کرتا ۔'،(۸)

. انہی بنیادی اور ذاتی تصورات کے اظہار کے بموجب بعض اوقات الیی شعری علامتیں قاری کے لیے ابلاغ کے مسائل پیدا کرتے ہیں۔بقول قاضی عبدالرحمٰن ہاشی:

''علامتی سطح پر شعری ابلاغ کامسکد زیادہ بہت امکان کا حامل ہوجا تا ہے۔ اس لیے کہ یہاں عموماً علامت کے معنی (قطع نظرروایتی اور رسی علائم کے ) متعین نہیں ہوتے اور ان کی تلاش وجبو کا مسکد قاری کوایک عجیب و غریب مشکل میں ڈال دیتا ہے۔ علامت کا استعال شاعری کے لیے ناگز بر ہے۔ شاعری میں ذاتی علامتیں تو استعال ہوتی ہی ہیں۔ مشلاً ان کو پر ندے سے تعییر استعال ہوتی ہی ہیں۔ مشلاً ان کو پر ندے سے تعییر کرنے والے جتنے الفاظ ہیں، طائر روح، قض عضری، آشیانہ، صیاد، قض، چمن اور شیمن وغیرہ ، بھی فطری علامت سے مستعار ہیں۔ اس علامتیں ہیں۔ چنانچہ شاخ ، سرواور شمشاد کے تمام استعار شیخر حیات کی فطری علامت سے مستعار ہیں۔ اس کے برعکس ذاتی علامتیں بھی شعر میں ناگز بر ہیں۔ اس لیے کدان کا بدل نا قابل حصول ہے لیکن اس کا مطلب یہ ہرگر نہیں ہے کہ ذاتی علامتیں ذاتی معمد کی حیثیت رکھتی ہیں۔ انہیں غور وفکر کرکے قابل فہم بنایا جاسکتا ہے اور ان

کیطن تک رسائی حاصل کی جاستی ہے۔ اردوشاعری میں شعوری طور پر علامتوں کا استعال بہت کم رہا ہے۔
عالب کے دورتک جوعلامتیں شعری کا رنا موں میں ملی بین ان کا تعلق بیشتر ما بعد الطبیعاتی علوم اور منصوقان ان کا اللہ سے ہے۔ جس کی نمائندگی رندو پارسا بساقی ، مے خاند اور طائرو آشیاں وغیرہ سے ہوتی ہے۔ جن میں سے اکثر
ا بنا استعاراتی مفہوم بھی رکھتی بین اور علامتی بھی ۔ کثر ت استعال کے سب ان میں حرارت و تو انائی تقریباختم ہو
چکی ہے اور ان کے مفہوم کے ابلاغ میں بھی خاطر خواہ کوئی دشواری نہیں ہوتی ۔ البتہ غالب نے اردوشاعری کو
علامت کے بالکل ہیئے تصور سے روشناس کیا اور ہر ماہیہ شعری میں ایسی نا در علامتوں کی نمائندگی کی جو آج بھی
ا ہے اندر تازہ کاری رکھتی ہیں ۔ غالب کی وضع کر دہ علامتوں کی نمائندگی ذبحیرہ صحرا نقش پا ، دیوار ، آبلہ ، بیابان ،
دشت ، موجی ، آئند، گھر وغیرہ سے ہوتی ہے ، ( و )

بلاشبہ اردوشاعری میں علامت نگاری کی روایت کا نقط آغاز غالب کی شاعری ہے۔ غالب نے الی الی توانا، طافت وراور گہری علامتیں تخلیق کی ہیں کہ آج کے شعراء اور ادبا انہی کی علامتوں سے اپنی اپنی تخلیقات کوفنی حسن سے آراستہ کرتے ہیں۔ جی کہ اکثر ناموراد باء اورشعراء نے اپنی کتب کے عنوا نات غالب کی تخلیق کردہ علامتوں اور تراکیب پر منتخب کے ہیں۔ مثلاً نقش فریادی، لذت سنگ ، محشر خیال ، وادی خیال ، دامان خیال ، قلام ہمہ جہت ہے جو قاری کے حواس کو ہر طرح سے چشم صحرا، غبار وحشت ، دام تمنا اور شهر آرز و وغیرہ ..... غالب کا علامتی نظام ہمہ جہت ہے جو قاری کے حواس کو ہر طرح سے متحرک اور متاثر کرتا ہے۔ غالب کا بیعلامتی نظام اردوشاعری کو دو واضح حصوں میں تقسیم کرتا ہے۔ غالب سے پہلے کی شاعری متحرک اور متاثر کرتا ہے۔ غالب کا بیعلامتی نظام اردوشاعری کو دو واضح حصوں میں تقسیم کرتا ہے۔ غالب سے پہلے کی شاعری فالوتاً روایتی شاعری کے خلاف ایک رد عملو ہے لیکن غالب کی شاعری روایتی شاعری کے خلاف ایک رد عملو میں تعلی ہوئے ہوئی اور ایک ہی جست میں اردوشاعری علامت کے خلصور سے روشناس ہوگی اور لفظ ، فرسودہ اور روایتی مفاہم سے ماور اہو کر خلے معنوں کے لیے استعال ہونے گے اور اب اردوشعر وادب میں نیا طرز احساس لیے اشار آئی زبان استعال ہونے گے اور اب اردوشعر وادب میں نیا طرز احساس لیے اشار آئی زبان استعال ہونے گے۔ (۱۰)

غالب کی شعری اسانیات اُردوغزل کے لیے بالکل ٹی تھی۔غالب نے رمزوا بماسے جوکام لیے وہ ان سے قبل اور ان کے معاصر شعراء کے بہاں دکھائی نہیں دیتے۔غالب نے نہ صرف روایت شبیہوں اور استعاروں سے اجتناب کیا بلکہ ٹی شعری اسانیات کو متعارف بھی کرایا۔اگر چہ غالب کے عہد کوڈیڑھ صدی ہوچل ہے کینجد بدشاعری (جس کا نقط مُ آغاز عام طور برحاتی کی شاعری کو تھجھا جاتا ہے ) میں علامت نگاری کا نقش اول غالب کی غزلیہ شاعری ہی تصور ہوتا ہے۔

عالب ایک ایسانابغہ روزگارتخلیق کارتھاجس نے نہ صرف فکری سطح پر اُردوغزل کومتا ترکیا بلکہ فی سطح پر بھی نئی راہیں متعین کیس۔ان فنی پہلوؤں میں نمایاں ترین پہلوان کارمزیہ اورایمائی انداز ہے اور یہی انداز غالب کے فکروخیال کی ان گنت تہوں کو نئے نئے رنگ میں سامنے لایا ہے۔غالب کے اس فنی صن کی روثنی میں ہم کہد سکتے ہیں کہ اگر کلام میں سلیقے اور مہارت سے علامتی زبان کا استعال کیا جائے تو کلام ہمیشہ کے لیے امر ہوجا تا ہے۔

حوالهجات

۲۔ وقاعظیم، پروفیسر، ''غالب کی غزلوں میں قیس وفر ہاد کا تصور'' مشمولہ، <u>تقید غالب کے سوسال</u>، حمید احمد خان ،صدرِ مجلس یادگارِغالب؛

(لا مور: پنجاب يو نيورسڻي،١٩٦٩ء) ص٩٩١

۳- حفیظ صدیقی ،ابوالاعجاز ، <u>کشاف تقیدی اصطلاحات</u> (اسلام آباد:مقدره قو می زبان ۱۹۸۵ء) ۱۲۳

۳ مبرالرحمٰن ہاتئی، قاضی، شعریات اقبال (لا ہور: سفیندادب، ۱۹۷۱ء) ص ۲۰۱۰ ۲۰۱۰

۵۔ ایضاً ۱۹۳۰ س

۲\_ حفيظ صديقي ،ابولاعجاز ، كشاف تقيدى اصطلاحات ، ص ١٢٨

سیداحمد بلوی ،مولف ، فر ہنگ آ صفیه (لا مور: مکتبه حسن سهیل لمثید ،س ن)

۸\_ فیض احمد فیض میزا<u>ن</u> (لا ہور: ناشرین ۱۹۲۲ء) ص۱۳۳

9 عبدالرحمٰن ہاشی، قاضی، <u>شعریات ا قبال</u> م*س ۲۸ – ۲۹* 

۱۰ ایضاً م ۵۳

# علم عروض کی چندا ہم اصطلاحات

Versification has basic importance in poetry, especially in Eastern poetry. Many bounded forms have the foundation in versification. Similarly in other languages, there are specially, maters which make in word and out word harmony and deepens its effect and make it perpetual. In this essay the writer discusses the terminologies of versification. He clarifies its importance, need and place in Urdu poetry by the research study of such terminologies in this art such measure, foot of verse, change in meter of verse and rhythm.

\_\_\_\_\_

عروض اس علم کا نام ہے جس کے ذریعے موزوں اور غیر موزوں کلام میں امتیاز کیا جاسکے ۔عروض کے لغوی معنی اطراف وجوانب کے بارے میں آگاہی حاصل ہوتی ہے۔ بیلم خلیل بن احمد نے ایجاد کیا تھا جو بھرہ کا رہنے والاتھا۔ اس سے قبل شعرائے عرب موزونی طبع کی مناسبت سے شعر موزوں کیا کرتے تھے۔ ٹیارا کبر آبادی کے مطابق:

''عروض کا نام عروض اس لئے پڑگیا کہ اس زمانے میں شہرِ مکّه معظّمہ کا نام عروض تھااور عروض اس شہر میں ایجاد ہواتھا۔''(1)

صوفی وارثی میر تھی نے دومزید وجوہات کی بنار عروض کے نام کی وضاحت کی ہے:

'' دوسری وجہ بیہ ہو کتی ہے کہ عروض کے معنی اُس کے ہیں جومعروض ہواور چونکہ بیٹام شعر کامعروض علیہ ہے اور شاعرا پنا کلام اس کے اوز ان کے مطابق عرض کرتے ہیں۔ایک وجہ بیبھی ہے کہ ہر شعر کے پہلے مصرع کا آخر حد دنے مٹ ''ک ن '' ۔'' '' ''

جزو''عروض'' کہلاتاہے۔''(۲)

بہر حال عروض وہ علم نے جوشعرائے کلام کی جانچ پڑتال کرتا ہے۔ مصرعوں کونا پتا تو لتا ہے تا کہ پتا چلے کہ وہ مقررہ اوزان میں سے کسی وزن کے برابر ہیں یانہیں۔ گویاع وض اوزان وبحور کا وہ نظام ہے جوعر فی سے فارس اور پھراُردو میں داخل ہوا پیشعر کوایک خاص پیانے پر پر کھنے کاعلم ہے اور شاعری کی بنیا ہے۔ ڈاکٹر گیان چند کے بقول:

''عروض (به مین مفتوح) شعرکے دزن کے ملم کو کہتے ہیں۔''(۳)

ڈا کٹر خورشیداحمراس سلسلے میں رقم طراز ہیں:

''عروض کے لغوی معنی تو ظاہر کرنے کے ہیں لیکن شعری اصطلاح میں وہ علم ہوتا ہے جس میں اشعار کے اوزان وقواعد بتائے جائیں یعنی بحوراوزان کےارکان نیز زحافات بتائے جائیں'' (۴)

#### (۱) وزن:

وزن متحرک اور ساکن حروف کی کیساں تعدا اور ترتیب سے حاصل ہونے والے آ ہنگ (Rhythem) کا نام ہے۔ دُنیا بھر کی زبانیں حروف پر استوار ہیں حروف بنیا دفراہم کرتے ہیں اور حرفوں کے مخصوص مرکبات الفاظ کی صورت میں دُھلتے ہیں یوں وہ الفاظ ہمارے افکار وخیالات کے اظہار کا ذریعہ بنتے ہیں۔ اصل میں انسان حیوانِ ناطق ہے جواپنے منہ سے اصوات (Sounds) نکال کرصوتی وسمعی طور پر ترسیل اظہار کرتا ہے۔

لفظوں کے صوتی تاثر کووزن کہتے ہیں کے فطوں کے مجموعوں کوخاص شکل دے کرصوتی تاثرات پر مشتمل کچھ سانچے بھی وضع کر لئے جاتے ہیں وہ وزن ہی کی ایک صورت ہے جو شعری سانچے کے طور پر استعال ہوتی ہے۔ نظم کے لئے اوزان کے ضابطے اورسانچے مقرر ہیں جبکہ نثر کے لئے ایسے باضابطے سانچے مقرر نہیں ہیں۔ کلام موزوں (نظم) میں واخلی اور جی دونوں سطحوں بر آ جنگ اور وزن ہوتا ہے جبکہ نثر میں داخلی سطح پر غیر منضبط آ ہنگ ہوتا ہے۔

ہرزبان میں کم از کم دوحرفوں سے ایک لفظ تشکیل پاتا ہے الفاظ میں حروف کا متحرک اورساکن ہونا آ ہنگ شعری اور وزن کے منضبط نظام میں نمایاں کر دار اداکرتے ہیں۔ الہذا جولفظ کیساں حرکات کے کیساں محلِ استعال کے ساتھ حروف کی منصوص کیساں تعداد کے حامل ہوتے ہیں وہ بااعتبار آ ہنگ کیساں ہوتے ہیں۔ گویا متحرک حروف اور ساکن حروف کی مخصوص کیساں تعداد دوتر تیب سے وزن حاصل ہوتا ہے وہی شعرا ورنظم کا سانچے بن جاتا ہے۔

### ڈاکٹر جمال الدین جمال کے مطابق:

''لفظ وزن دومختلف معانی میں استعمال ہوتا ہے۔ ایک صرفی وزن ہے دوسرا عروض .....عروضی اوزان صرف دوشرا کط کے پابند ہوتے ہیں یعنی لفظ کے حروف کی تعداد وزن کے حروف کی تعدا کے برابر ہوتی ہے۔ اور تتحرک حرف اور ساکن کے سامنے ساکن حرف ہوتا ہے مگر بیز کات کی مطابقت ضروری ہے اور خد حرف علّت کے مقابل حرف علّت کا آنا ضروری ہے ۔'(۵)

جوالفاظ متحرک اورساکن حروف کی کیسال ترتیب اور تعداد کے حامل ہوتے ہیں وہ ایک سا آ ہنگ رکھتے ہیں۔ مثلاً دوحر فی الفاظ ، اب، تب، جب، اُس، جس، دل وغیرہ ان میں پہلاحرف متحرک اور دوسراساکن ہے۔ اسی طرح جگر، مگر، چمن، چہن، گجبن، لگن وغیرہ تین حرفی الفاظ ہیں جن میں ابتدائی دومتحرک ہیں اور آخری حرف ساکن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بیسب آپیں میں ہم آ ہنگ اور ہم وزن ہیں۔

ڈاکٹرسیّدعبداللّه''اشاراتِ تقید''میں آہنگ کی وضاحت یوں کرتے ہیں:

" یہ آوازوں کے سلسلے کا نام ہے جس کی تکرار اور تر تیب و ترکیب کسی نفسیاتی (جذباتی ، روحانی ) اصول پر ہو۔
مزید یہ کہ آ ہنگ آ وازوں اور ان کے درمیاں وقفوں کی تکرار اور مدّ وجزر کا نام ہے جس کے زیرو بم یار فقار و
تکرار میں سننے والے کو اپنی کسی روحانی آرزوکی تنکیل کا احساس ہوتا ہے اوروہ اس سے متحور ہو جاتا ہے۔
حقیقت یہ ہے کہ آ ہنگ ایک ذوقی اور وجدانی مسلہ ہے، عالموں نے اسے عروش کی بحور اور موسیقی کی سروں
میں مقید کرنے کی کوشش کی ہے مگر آ ہنگ کوان محدود پیانوں میں مقید نہیں کیا جاسکتا کیونکر حقیقی موسیقی قانون
آ وازکی تابع تو ہوتی ہے اسے اوازان و بحور کے کسی نظام میں مقید نہیں کیا جاسکتا ہے جاتے اوازان و بحور کے کسی نظام میں مقید نہیں کیا جاسکتا ہے جاتی اور ذوقِ انسانی
کی ہے کراں و سعتون میں آ ہنگ کی لا تعداد صور تیں ہیں جو کسی بھی وقت ظہور میں آ سکتی ہیں۔'(۲)

اگرچہ سیدعبداللہ نے آ ہنگ کوسکی با قاعدہ نظام بحور یا اوزان میں مقید کرنے پراعتراض کیا ہے کیکن ایسے کسی با قاعدہ نظام کے بغیر ہمارے پاس کم از کم کوئی خارجی پیانہ ایسانہیں ہے جوآ ہنگ یا وزن کے ذریعے موسیقی اورموز ونیت پیدا کرنے کا سبب ہو۔ یہی وجہ ہے کہ وزن داخلی اور خارجی پیانہ فراہم کرکے کلام موزوں میں خوبصورتی ، دل کثی ، توازن اور موسیقیت جیسے اہم عناصر پیدا کرتا ہے اور لفظوں کی متحرک اور ساکن ، یکساں اور مخصوص ترتیب و تعداد سے آ ہنگ پیدا کرکے وزن کاعروضی نظام وجود میں آتا ہے۔ ڈاکٹر رفیح الدین ہاشمی کے نزدیک :

''وزن کسی شعریا کلام کونلم عروض کی مقررہ بحروں میں ہے کسی بحرکی میزان پرتو لئے کو کہتے ہیں۔''(۷)

وزن پراُردوشاعری میں اس قدرزورد یاجا تا ہے کہ نظم کی جملہ پابندہ بیٹنوں میں اس کی پابندی کے بغیر شعر گوئی ممکن ہی نہیں۔ یہاں وزن کی اہمیت اور اُس کے لازمی ہونے کا سوال پیدا ہوتا ہے۔ورڈ زورتھ اور کولرج کی طرح حاتی بھی وزن کو لازمہ شعز نہیں سجھتے ہیں البتہ وواس کے تاثر اور سحر کے معترف ہیں۔

> ''البته اس میں شک نہیں کہ وزن سے شعر کی خوبی اور اس کی تا ثیر دوبالا ہوجاتی ہے۔ یورپ کامحقق لکھتا ہے کہا گرچہ وزن پر شعر کا انحصار نہیں ہے ۔۔۔۔۔گروزن سے شعر کا اثر اور اس کا منتر کا رگر ہوجا تا ہے۔''( ۸ )

ان کے ساتھ ساتھ کارلائل، آرنلڈ، لے ہنٹ اور سید مسعود حسن رضوی ادیب جیسے ادباء شاعری کے لئے وزن کو لازم قرار دیتے ہیں۔ بقول سید مسعود حسن رضوی ادیب:

> ''جب قوتِ حافظ کسی چیز سے رم کرتی ہے تونظم کے منتر سے رام کرتی ہے۔ بید حقیقت ہے کہ وزن یا آ ہنگ سے شعر میں ایک خاص طرح کا جاد و مجر جاتا ہے جو سر چڑھ کر بولتا ہے۔'' (9) جارعلی سیّد کی وضاحت ملاحظہ ہو:

> > ''وزن الفاظ کامتحرک،مسرت بخش اورمتوازن مجموعه ہے۔''(۱۰)

ان مباحث سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ وزن شاعری کاحسن اور جوہر ہے۔

(۲) رُكن:

رُکن کے لفظی معنی ستون کے ہیں۔ رکن وہ ستون ہے جس پروزن کی عمارت کھڑی ہوتی ہے۔ وزن حروف کی کیساں تر تیب اور تعداد سے حاصل ہوتا ہے۔ ناپنے کے لئے چند بے معنی پیانے بناد یئے گئے ہیں۔ان پیانوں کووزن کے پیانے یاار کان کہتے ہیں۔ارکان کی معینہ تعداد سے بحریں وجود میں آتی ہیں۔ ثمارا کبرآبادی کے بقول:

'' علم عروض میں چندار کان کے جمع کرنے سے ایک بحر بنتی ہے۔''(۱۱)

علامه ذوقی مظفرنگری نے بھی ایسے ہی خیالات کا اظہار کیا ہے:

''اشعار کاوزن کرنے کے لئے چند طرح کے الفاظ مقرر کئے گئے ہیں ان کوار کان کہتے ہیں ،انہی ارکان سے

بحرين مركب ہوتی ہیں۔''(۱۲)

فعلن ایک رکن ہے۔ مثمن بحرکی صورت میں ایک بیت میں اس رکن کی آٹھ بار تکرار ہوگی تو بحرو جود میں آئے گی اور ایک مصرعہ (۴) چپارار کان پر مشتمل ہوگا۔ اشعار کی نقطیع کر کے اشعار کے الفاظ کے حرفوں کو ارکان کی مدد سے ثابت کیا جا سکتا ہے۔ گویا بحرکی بنیادی ارکان دس طرح کے ہیں۔ ان کو ارکان عشرہ مسکتا ہے۔ گویا بحرکی بنیادی ارکان حاس کے بغیر بحرکا وجود ممکن نہیں۔ بنیادی ارکان دس طرح کے ہیں۔ ان کو ارکان عشرہ مسمی کہتے ہیں۔ دورکن خماسی یعنی یا نجے حرفی جبکہ آٹھ رکن سباعی یعنی سات حرفی ہیں۔

### <u>ار کان عشره:</u>

| (خماسی ار کان) | فاعكن   | <b>(r)</b> | فعولن   | (1) |
|----------------|---------|------------|---------|-----|
| (سامځار کان)   | فاعلائن | (r)        | مفاعيلن | (m) |

(۳) مفایین (۴) (۵) مستفعلن (۲) متغاعلن (۷) مفاعلاتن (۸) مفعولات

(٩) فاع لاتن (١٠) مس تف علن

بدرکن تین اجزاجن کواصول سرگانہ کہتے ہیں سے مرکب ہوتے ہیں۔

(۱) سبب

(۲) وټر

(۳) فاصله

<u>سبب:</u>

سبب دوحر فی کلے کو کہتے ہیں۔اگر پہلاحرف متحرک اور دوسراسا کن ہوتو اس کوسبب خفیف کہتے ہیں مثلاً ہم ،تم ، آ ، جا، لاوغیرہ۔ اگر دونوں حرف متحرک ہوں توسبب فیل کہتے ہیں جیسے فارس کی ترکیب میں دل، لب غم وغیرہ۔ - :

<u>وتد</u>

وتدسهر في كلي كوكت بين اس كى مزيد دوا قسام بين:

(الف) اگریہلے دو حرف متحرک ہواور تیسراساکن ہوتوا سے ویڈمجموع کہتے ہیں۔

(ب) یا پھرونڈمفروق کہتے ہیں جس کی صورت میہ وتی ہے کہ پہلااور تیسرا حرف متحرک اور درمیاں والاحرف ساکن ہوتا ہے۔

ويد مجموع: پيا، ديا، كياوغيره

وتدمفروق: بزم،مرد، در دوغيره

#### فاصله:

ی بھی دوطرح کا ہے اگر چار حرف کا کلمہ ایسا ہو کہ اس میں پہلے تین حرف متحرک ہوں اور چھوتھا ساکن ہوتو اس کا نام فاصلہ صغر کی ہوگا مثلاً غلطی ،عربی، شرقی ،غربی وغیرہ ۔ اگر ایسے پانچ حروف ہوں جن میں چار حروف مسلسل متحرک ہوں اور پانچواں ساکن ہوتو اس کو فاصلہ گبر کی کہتے ہیں۔ جیسے متفاعلن میں 'متفا' فاصلہ صغر لیعلن وقد مجموع ہے۔ فاصلہ گبر کی کی صورت میں ایک سبب فقل اور ایک وقد مجموع ہوگا مختصر ہے کہ بحر میں رکن کی اساسی اہمیت ہے اور اسی پر پوری بحرکا دارومدار ہوتا

### <u>(۳) زحاف:</u>

زحاف،زحف کی جمع ہے اس کالفظی مطلب ہے وہ تیر جونشانہ پر نہ گئے،زحاف کی جمع زحافات ہے کیکن زحاف واحد ہی شار کیا جاتا ہے۔

تر اف دراصل رکن کی تبدیل شدہ شکل ہے وہ تصرف جور کنِ سالم میں کیا جائے وہ زحاف کہلاتا ہے۔ مختلف ارکان کی مختلف مزاحف صورتیں ہوسکتی ہیں۔ تصرف کے بعد جوشکل حاصل ہوتی ہے اُسے مزاحف رکن کہا جاتا ہے۔ زحافات کی کثیر تعداد ہے لیکن اُردوشاعری میں جوز حافات مستعمل ہیں ان کی تعداد ۲۷ (ستاکیس) ہے۔ نثارا کہر آبادی کی بقول:

''ارکان میں کی اور تغیر و تبدل کو اصطلاح میں زحاف کہتے ہیں۔ یہ دراصل اختیارِ شاعرانہ ہے۔ یعنی شاعر اپنی مرضی کےمطابق کسی رکن میں زحاف استعال کرسکتا ہے ہر زحاف کا ایک الگٹنام ہے۔'' (۱۳) نثار اکبرآبادی نے ارکان میں کمی کے ساتھ بیشی کا لفظ استعال نہیں کیا بلکہ تغیر و تبدل کا لفظ (مرکب) استعال کیا ہے حالانکہ تغیر و تبدل کا عمل ارکان میں بیشی کے ذریعے بھی ہوسکتا ہے اور ۱۲۷ر کانِ مزاحف میں ۱۲۴ یسے ہیں جوار کان میں کی کے ذریعے حاصل ہوتے ہیں۔جبکہ ۱۳ ارکان کو کم کر کے مزاحف صورت سامنے آتی ہے۔ مثلاً رکن میں کی کے حوالے سے بیہ صورت ہوگی۔

فأعِلُن (سالم ركن)

فِعْكُنُ (مزاحْف ركن)

فِغلُن زحاف میں قطع کاعمل ہےاہے مقطوع بھی کہتے ہیںادرا گرفعلن کر کےایک حرکت کااضافہ کر دیا جائے تو اسعمل کوخین کہیں گے ۔خین کالفظی مطلب ہے کپڑ اادھیڑنا یا اُلھیڑ نا ۔اس زحاف کومجنون کہیں گے۔

دوسری مثال: رکن سالم فأعِلا تُن عَمال نورسری

زحاف: فأعِلَن فأعِلَات

اصطلاح میں اس عمل کو حذف کہتے ہیں۔ جبکہ فاعلات میں چونکہ مخضراور چھوٹے کرنے کا عمل تھی ہے لہذااس کو اصلاحِ کلام میں کسریا قصر کاعمل کہیں گے اور زحاف کا نام مقصور ہوگا۔

رُ کن میں اضافہ کی مثالیں:

اصل(سالم) ركن: فَعُوْلُنْ مَنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الل

رحاف: فَعُولانُ (اضافه شده شكل)

اصطلاح میں اس عمل کا نام اذالہ ہے جس کا مطلب دامن چھوڑ نا ہے اورالیبی بحرکو مذال کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ کے مزاحف ارکان کے مختلف نام ہیں جو بحروں میں مستعمل ہیں۔

: /· (r)

عروض کی نہایت اہم اصطلاع'' بُر' ہے۔ بحر کی جمع بحور ہے۔ بیوزن کی خاص اشکال کے لئے مستعمل ہے۔ بحر کی بنیا دار کان وز حافات کی مخصوص تکرار پر ہے۔ ارکان وز حافات کو مخصوص تعداد ترتیب میں دہرائے جانے کے مل کے بعد مجموعی طور پر جووزن حاصل ہوتا ہے وہ شعر سازی کے لئے سانچے کا کام دیتا ہے۔ بہی سانچے بحر کہلاتا ہے۔ عروضی بحرکا تعین دوم صرعوں کے حوالے سے کرتے ہیں۔ جودو برابر حصوں میں منظم ہوجاتے ہیں۔

بحروں کے نام ارکان سے بنیادی رکن کی وجہ سے ہوتے ہیں۔ دوسر لفظوں میں ارکان عشرہ کے مختلف ناموں کی وجہ سے ہوتے ہیں۔ دوسر لفظوں میں ارکان عشرہ کے مختلف ناموں کی وجہ سے بیقشیم عمل میں آئی ہے جیسے مفاعیلن والی بحز' ہزج'' اور فعولن ، والی متقارب ہے۔ ثارا کبر آبادی نے بحروں کی وجہ سے بیوں وضاحت کی ہے:

''عروضوں نے بحرکوسالم اور غیر سالم سمجھا ہے۔سالم بحریں 19 ہیں اور غیر سالم جنہیں مزاحف بھی کہاجا تا ہے کم وہیش ساٹھ ہیں.....اُردو میں عربی کی تمام بحریں مستعمل نہیں ہیں۔19 (اُنیس) سالم بحروں میں حرف مارہ بحریں مروج ہیں۔''(۱۴)

پیچان اورآ سانی کی خاطر ہم ایک رکن والی بحرکو یک رکنی، دور کنوں پر مشتمل بحرکو دور کنی بحرکہہ سکتے ہیں۔ لیکن سی نام میں شامل نہیں ہوگا ویسے تو 8رکنی، چیر کنی، چیار کُنی اور بعض بحرین شانز دور کئی بھی ہوتی ہیں۔

ابتدامیں وض ایجاد کرنے والے فلیل ابن احمد نے پندرہ بحریں ایجاد کیس بعد میں چار بحروں کا مزیدا ضافہ ہواور اُن کی سالم تعداد 19 قرار پائی۔ ان بحروں میں جائز تصرف و تبدل سے مزیدا ضافہ کیا گیا ہے اور مزید بھی ممکن ہے۔ 19 بحروں کے نام صوفی وارثی میرٹھی سے اپنی کتاب شعروقا فیہ میں اس قطعہ میں یوں نظم کیا ہے:

```
''ر جز ،خفیف ،زمل ،مفسرح دگرمحت
                                                                  بسيط ووا فروكام ہزج،طویل وجدید
                                                             مشاكل ومتقارب بهرلع ومقتضب است
                                                                 مضارع ومتدارك،قريب ونيز مديد''
     (10)
بحرمیں لفظ سالم اس صورت میں رکھا جاتا ہے۔ جب زحاف موجود نہ ہولیکن اگر بحرکے بنیادی رکن میں تغیروتبدل
                         كرك أسه مزاحف شكل دى جائے توسالم كى جگه محذوف مقصود ،مقطوع يا كوكى اور نام آتا ہے۔
            عروض ایک مشکل فن ہے لیکن اس کے بغیر شاعری کے مروج روایتی سانچوں میں شعر کہنا نامکن ہے۔
                                                                             19 بحرول کے نام اور ارکان پیرہیں۔
                                    (ہرشعرمیں مفاعیلن آٹھ بار)
(مستفعلن آٹھ بار)
                                                                               بحرِ ہزج مثمن سالم
                                                                                  بحرِّر جزمثمن سالم
                                              (فاعلاتنآ ٹھ بار)
                                                                                  بحررمل مثمن سالم
                                             (مفاعلتن آٹھ بار)
                                                                                  بحرِّ وافرمثمن سالمٌ
                                                                                   بحركا مل مثمن سالم
                                             (متفاعلن آٹھ مار)
                                                                                                          ( ۵
                                                           بحرَ متقارب مثمن سالم (مفولن آٹھ بار)
                                                                                                          (4
                                                           بحرِ متدارك مثمن سالم (فاعلن آٹھ بار)
                                                             باره بحرین دودومختلف ارکان سے بنتی ہیں:
                                       (مستفعلن فاعلن چإربار)
                                                                                          بحر بسيط
                                                                                                          (1
                                        (فعولن مفاعلن حيار بار)
                                                                                         بحرطويل
                                                                                                           (9
                                         (فاعلاتن فاعلن حياربار)
                                                                                          بحر مديد
                                                                                                          (1+
                                    (مستفعلن _فاعلاتن حيار بار)
                                                                                           بحرمحبت
                                                                                                           (11
                                               (مفاعیلن _فاعلاتن حیار بار)
                                                                                        بح مضارع
                                                                                                          (11
                                               (مفعولات مستفعلن حاربار)
                                                                                        بحرمقتضب
                                                                                                         (11
                                   (مستفعلن _مفعولات جاربار)
                                                                                        بحرمنسرح
                                                                                                         (10
                              ( فاعلاتن _ فاعلاتن _ مستفعلن دوبار )
                                                                                         بحر جديد
                                                                                                         (10
                          ( فاعلاتن _مفاعلن فَعلن دوبار )
(مستقعلن _مستفعلن _مفعولات دوبار )
                                                                                         بحرخفيف
                                                                                                          (14
                                                                                          بحريم ليع
                                                                                                         (14
                                         (مفاعلن _مفاعلن _فاعلاتن دوبار)
                                                                                         بح قریب
                                                                                                         (IA
                                        (فاعلاتن _مفاعيلن _مفاعيلن دوبار)
                                                                                         بحمشاكل
                                                                                                          (19
                    بحور کے اصطلاحی ناموں میں بہت سے نام نہایت مشکل ہیں اور نثار اکبرآ بادی کے بقول:
           ''مزاحف اووغیرسالم بحروں کے نام کافی ثقیل اورطویل ہیں جوکسی طرح یا ذہیں رہتے ۔اس لئے سالم اور
                 غیرسالم کی تفریق ہی غیرمناسب ہے۔ تمام بحریں مستقل ہیں اور نہیں مستقل ہی تعجصنا جا ہے۔''(۱۲)
بہر حال بجروں کے نام باد کئے جائیں ہانہ کئے جائیں ان کی تقسیم کے لئے ارکان کا باد ہونااور فنی حوالوں سے ان
```

### کے استعال ہے آگاہ ہوناشعر گوئی کے لئے لازمی شرط ہے۔

\_\_\_\_\_

### حوالهجات

- ا ۔ نثارا کبرآ بادی، شعراور فن شعر، لا ہور: دبستانِ شعروادب۲۰۰۲ء، ص ۲۰ ـ
  - ۲\_ صوفی دار ثی میرُهی، شعروقا فیه، لا هور: مکتبه عالیه ۱۹۹۱ء، ص۷۲\_
- ۷- خورشیداحه، ڈاکٹر،مقدمته الکلام ۶ وض وقافیه، کراچی: بزم تزئین ادب، ۱۹۹۱ء، ۱۸ م
  - ۵۔ جمال الدین جمال، ڈاکٹر تفہیم العروض، لا ہور:الکریم مارکیٹ۲۰۰۲ء،ص ۴۱۔
  - ۲ سيرعبدالله، وْاكْرُ اشاراتِ تنقيد، اسلام آباد: مقتدره تومي زبان، ١٩٩٣ء، ص ٣٠٩-
- ۸ ۔ الطاف حسین حالی مولا نا مقدمہ شعروشاعری، لا ہور:کشمیرکتاب گھر ،۱۹۹۳ء، ص ۳۶۔
  - - الله المرآبادي شعراور فن شعر، ايضاً، صاك
    - اا علامه ذو قي مظفرً كمرتفهيم فصاحت العروض، لا هور: الصّاً، ١٩٩٣ء، ٣٠ -
      - ۱۲ نثارا كبرآبادي، ص ١ـ
        - ۱۳ ایضاً، ص۰۷-۱۷
      - ۱۲ صوفی وارثی میرهی، شعرقافیه، ایضاً، ص۱۷\_
        - ۵ا۔ شارا كبرآبادى، ايضاً، ص٠٧-ا٧-

# أرد وغزل ميں عائلي رشتے

The form of ghazal demands multidimensional topics. However, Urdu Ghazal has been mostly confined to romantic subjects. In the second half of the nineteenth century came its renaissance, variety of subjects began to be treated within the format of ghazal. The subject of family relations is prominent among them, although it was the most alien to ghazal in the past. Its inevitability for ghazal has been illustrated through concrete arguments, undeniable evidence and poetic instances

اُردو کی شعری اصناف میں بالخصوص غزل کونہایت مبالغہ آمیز تنقیدی مباحث کا سامنار ہاہے۔ بھی تواسے'' اُردو شاعری کی آبرو'' قراردیتے ہوئے اعلیٰ ترین ادبی سنگھاس پر بٹھایا گیا اور بھی ''نیم وحثی صفٹِ بخن'' جیسے الفاظ سے مطعون کر کے اقلیم بخن سے اسکی جلاوطنی کے سامان فراہم کیے جاتے رہے۔

اُردوغزل کے ابتدائی منظرنا نے کا تجزیاتی مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ یارلوگوں نے اس صحفِ نازک کے ساتھ ہڑئی زیادتیاں کی ہیں۔غزل کے اوّلین ناقد وں نے اس عہد کے ثقافتی جرکے تحت جب اسے''حرف باز نال گفتن''' کھوم تا انساء'' اور Flirtation جیسے الفاظ ہے تعبیر کیا۔ (۱) تو بیصنف ہزارشیوہ ،جس میں ہمہ جہتی افکار کی ترجمانی کے وسیع امکانات موجود تھے، ایک زن گزیدہ صحفِ تخن کی صورت اختیار کرگئے۔ یہی وجہ ہے کہ رود کی سے لے کر داغ دہلوی تک اُردو غزل کے تمام ترکلا سیکی ورثے کے بارے میں بیشتر تقیدی وَلَری مباحث مُحضُ شاہد وشراب ، زلف ورخسار اور ہے و میخانہ جیسے موضوعات کے گردگردش کرتے دیکھائی دیتے ہیں۔ بعد از ان جب ادبی افق پر سرخ سوریا پھوٹا توصعفِ غزل جا گیردارانہ تہذیب کی باقیات قرار پائی اور بائیں بازو کے فکری ایوانوں پرغزل کی بجائے نظم کے پھریے اہرانے گے۔اس ضمن میں ڈاکٹر یوسف حسین خال کھتے ہیں۔

"اس وقت ہمار نے اپنے جملہ امکانات کوٹولا اور اس دور کے افکار ونظریات کی ترجمانی کے لیے ایسا طرنے اظہار اختیار کڑے وقت میں غزل نے اپنے جملہ امکانات کوٹولا اور اس دور کے افکار ونظریات کی ترجمانی کے لیے ایسا طرنے اظہار اختیار کیا کہ اس کے روایتی اسلوب میں مروجہ ریزہ خیالی کی بجائے ارتباط فکر کا قدیمی جو ہر پھر سے عود کر آیا نے خزل کی ساکھ پھر سے بحال ہوئی ۔اب کے اس صعب نازک کی دو ثیر گی بچھاس انداز سے کھری کہ بڑے بڑے منکرین غزل کو بھی اس سے رجوع کرتے ہی بئی ۔غزل پیندی "اور" برصغیر میں کرتے ہی بئی ۔غزل پیندی کے اس وسیع رجی ان اور افلاطونی رومانیت کی بجائے زمینی مسائل اور ساج کے فیقی رشتہ و پیوند کی ترجمانی وبا"کانام بھی دیا۔ (۳) غزل کی بینا ہوئی تھی ان اندان میں جن مضامین تازہ نے بار پایا ان میں سے ایک اہم موضوع عائلی انگ ساک کا بھی تھا۔ اس قبل ان رشتوں کوغزل کی بساط پر لا نانا مناسب خیال کیا جاتا تھا۔ میں ان ان مان کھتے ہیں:

''غزل ایسی داخلی صنف ہے جس میں انسانی جذبات واحساسات کا بیان ہوتا ہے۔ ایسے جذبات و احساسات جوعشق ومحبت سے متعلق ہوں محبت کا جذبدانسان میں ابتداء سے پایا جاتا ہے اورغزل محبت کے جن جذبات کوظا ہر کرتی ہے وہ عموماً باب بیٹے اور بھائی بہن کی محبت نہیں، وہ شنفی محبت کے ہیں'' (م)

بلاشبران خیالات کا استخراج محولہ بالاتعریفوں سے ہی کیا گیا ہے۔اصل ہیہ ہے کہ انسانی جذبات واحساسات محض لونڈ وں بارنڈ یوں سے تا تک جھا تک تک محدود نہیں ہوتے (اورا گراہیا ہے تو پیضف حقیقت ہے جبکہ ادب عالیہ کلی حقیقت کا عکاس ہوتا ہے) بلکہ ان کا تعلق ساج کے جملہ کر داروں سے ہوتا ہے اور یہاں ہیہ بات کہنے کی ضرورت نہیں کہ ان میں عائلی کر دارسب سے معتبر مقام رکھتے ہیں۔ جس طرح کوئی ماہر علم کیمیا مصنوی اجزاء سے پھول کی خوشبو تیار کر کے فطرت کا حریف نہیں بن جا تا اسی طرح کسی جزوتی مجبوب کے ہجرو فراق کی کیفیات ہمارے جملہ جذبات واحساسات کی مظہ نہیں ہوتیں۔ شاعرانہ تغزل جوصنف غزل کا جو ہر ہے محض معاملہ بندی نہیں بلکہ یہ وہ لطیف طرز احساس ہے جو کسی قوم کے مخصوص ثقافتی منطقوں میں پروان چڑھتا ہے۔ہمار انظام فکر واحساس عرب وعجم سے مختلف ہے اس لئے ان اقوام سے متوارث تغز کی روایت کی بہت مغالطہ انگیز منطقوں میں پروان چڑھتا ہے۔ہمار انظام فکر واحساس عرب وعجم سے مختلف ہے اس لئے ان اقوام سے متوارث تغز کی روایت کی بہت مغالطہ انگیز کی بیاں کو است پیروی ہمارے لئے والے میں بیروں نے اسے ایسی مجت کا ترجمان گردانا ہے جس کے لیے علی بن ابوالعز احتی نے دعشق "کا لفظ استعال کیا ہے اور مرات ہے مجبت میں اسے ساتویں نہبر پرر کھتے ہوئے اس کی وضاحت یوں کی ہے: دعشق" کا لفظ استعال کیا ہے اور مرات محبت میں اسے ساتویں نہبر پرر کھتے ہوئے اس کی وضاحت یوں کی ہے:

أَنَّ ٱللَّهِشُقَ مُحَبَّة" مَعَ شَهُوَةِ (۵)

در اصل تغزل جوصف غزل کی روح ہے، کئی ایک اطیف کیفیات سے تشکیل پاتا ہے۔ اس ضمن میں فراق گورکھپوری لکھتے ہیں:

''جولوگ تغزل کوصرف عورتوں یامعثوتوں تک محدود رکھنا چاہتے ہیں وہ غلطی پر ہیں۔ تغزل میں اصول زندگی اور زندگی کے مستقل عناصر سے متعلق ہرموضوع شامل ہے۔ شرط صرف بیہ ہے کہ اشعار میں شعریت ہو، کیف واثر ہو۔'' (1)

غزل کی لطیف اور رمزید بساطِ فکر عاکلی تال میل کی گہرائی اور گیرائی کو بیان کرنے کے لیے بہت موزوں واقع ہوئی ہے۔ اس نازک موضوع کو نبھاتے ہوئے بیصنفِ بخن ایک فکریاتی عمل (Ideological Activity) بن کرایک مخصوص اور غیرروایتی تغزل کی خزینہ دار بن جاتی ہے۔ یول تو ایک خاندان میں بالعموم'' ارکان زوجین (میاں، بیوی) اور اولا ذ'ہی کو شامل سمجھا جاتا ہے تاہم اُردوغزل میں عاکمی رشتوں کا بید حصار پھیل کرمیاں، بیوی اور انکی اولا دے علاوہ زوجین کے رشتہ داروں کو بھی اپنی پناہ میں لیے ہوئے ہے۔

غُرِن کے موضوعات کا شار یاتی مطالعہ ظاہر کرتا ہے کہ ہمارے کلاسیکل شعراء نے اس موضوع کو برتنے سے عمداً احتراز کر کے ایک نوع کی کم نظری کا ثبوت دیا ہے۔ کیا بیام رقابلِ افسوس نہیں کہ ایک طرف تو ہم غزل کو اپنا'' تہذیبی عرف' اور '' ثقافتی نسب نامہ' قرار دیتے نہیں تھکتے اور دوسری طرف اپنے ساج کی بنیادی اکائی یعنی خاندان اور اس کے مسائل کو یہاں بیان کرنے سے بدکتے ہیں ۔۔۔ بری عقل ودائش'' نہ' باید گریت؟ یہاں بیام قابلِ ذکر ہے کہ ہندوستان کے مقامی ادب میں ،جس کی کو کھ سے اُردوادب کا جنم ہوا، ان عائلی گھ بندھنوں کی ترجمانی کے لیے گیت نگاری کی مضبوط روایت قائم تھی ۔ اس ضمن میں ڈاکٹر وزیرآ غالکھتے ہیں:

''جس طرح بچہ مال کے شکم سے بیدا ہوتا ہے بعینہ غزل مزاجاً گیت کی اساس پر استوار ہے ..... انسانی سائیکی میں گیت کی فضا پہلے وار دہوتی ہے اور غزل اس کے بعد۔ چنانچے مزاجاً غزل گیت کی اساس پر استوار

(4) "-

اردو میں گیتل (غزل+ گیت)، دوہاغزل اور ماہیاغزل جیسے تجربات ضرور ہوتے رہے ہیں جن میں ہیئت تو غزل کی ہوتی مگر تخیلاتی سامان گیت کے منطقہ فکر سے مستعار ہوتا تھا۔

اسی طرح فارسی غزل بھی عائلی رشتوں ناتوں ہے ایک خاص سطح کافکری سمبندھ رکھتی تھی۔خوبانِ پارسی گوساج کے اس بنیادی یونٹ سے بھلا کیسے صرف نظر کر سکتے تھے۔لہذا فارسی کے پہلے با قاعدہ غزل گوسنائی غزنوی کے کلام سے بی ہمیں اس نوع کی مثالیں ملئگتی ہیں۔

ہمر وموی وہاروں باش درمیدانِ عشق فرشِ فرعو نی مساز وفعل ہامانی کمن (سنائی) ہے جمال خوف لاف،ازیوسٹِ مصری مزن ہے فراق و دردیاد پیر کنعانی کمن (الیناً) اب اس مضمون سرکچھاور فارسی شعراء کے اشعار دیکھیے:

غنی روز سیاه پیر کنعال را تماشا کن که نور دیده اش روثن کندچشم زلیخا را (غنی کاشمیری) چه غم مختسب و شحنه وغوغا که امروز خواجه بارون پسرصاحب دیوان اینجاست (جمام تمریزی) را تب ستال شش جهت و بهفت کوکم میراث نه پدر و چار مادرم (ایضاً) گریوسفِ وقت خودی غافل زاخوانت مشو زیرا که دارنداز حسد صدیچاه کنعال در بغل (زیب النساء)

اُردوغزل کا جائزہ لیں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیسویں صدی کے آغاز تک بیموضوع دامنِ غزل میں

موجودتو تھامگر بقدراشک بلبل \_ چیدہ چیدہ مثالیں دیکھیں'، میر کہتے ہیں:

سجدہ کریں ہیں سن کر اوباش سارے اسکو سید پسر وہ پیارا ہے گا امام بانکا ہے تیرہ روز اپنا لڑکوں کی دوستی سے اس دن ہی کو کہے تھا اکثر پدر ہمارا قصہ نہیں سنا کیا یوسف ہی کا جو تو نے اب بھائیوں سے چندے تو گرگ آشتی کر خوف ہم کو نہیں جنوں سے کچھ یوں تو مجنوں کے بھی چچا ہیں اس طرح میر دردکایہ شعرجس میں ان کارو نے تن اینے بھائی میر آثر کی طرف ہے:

تاقیامت نہیں مٹنے کا دلِ عالم سے دردہم اپنے عوض چھوڑے اثر جاتے ہیں

آتش كايه معروف شعرديكهي:

صدمے پنچے ہیں ہمارے بازوؤں پر سینکٹروں کم ہوئے ہیں اپنے یوسف سے برادر سینکٹروں غالب کے ہاں ہمیں عائلی رشتوں پر غالبًا پہلی مسلسل غزل ملتی ہے جوانہوں نے اپنی بیوی کے بھانجے عارف کی وفات پر کہی تھی۔اس غزل نے آگے چل کرا یک رجحان ساز کردارادا کیا۔ چندا شعار ملاحظے فرما کیں:

لازم تھا کہ دیکھو میرا رستہ کوئی دن اور انتہا گئے کیوں اب رہو تنہا کوئی دن اور کل آئے ہوا اور آج ہی کہتے ہو کہ جاؤں مانا کہ ہمیشہ نہیں اچھا کوئی دن اور جائے ہوئے ہو تیامت کا ہے گویا کوئی دن اور جائے ہوئے کہتے ہو قیامت کو ملیس گے کیا خوب قیامت کا ہے گویا کوئی دن اور ہاں اسے فلک پیر جوال تھا ابھی عارف کیا تیرا گبڑتا جو نہ مرتا کوئی دن اور تم متے میرے گھر کے کھر کیوں نہ رہا گھر کا یہ نقشہ کوئی دن اور میں ماہ شب چار دھم تھے میرے گھر کے

مجھ سے تہمیں نفرت سہی بیّر سے لڑائی بچوں کا بھی دیکھا نہ تماشا کوئی دن اور پوری غزل میں وحدت تاثر ہے؛ایسی وحدت تاثر جس کا ترفع متنوع معنوی ابعاد کا متجہ ہے۔تعاکل کرے میں ڈونی اس غزل کی بابت مشفق خواجہ نے درست کہا تھا:

ع اک ایسی غزل جومرثیہ ہے

غالب کے بعدار دوغزل نہایت کھن دور سے گزری کی کھسیاسی مصلحت کاری ، پچھتر قی پیندوں کے چو نچلے ۔ یوں اس دور میں نظم کی آ مریت مشحکم ہوگئی ۔ یہی وہ دورتھا جس میں بعض شعرا نے غزل کے تن مردہ میں فکر نو کا تازہ خون (Young Blood) شامل کر کے اس کی نشاۃ ٹانیہ کا سامان فراہم کیا ۔ ان تازہ موضوعات میں عالمی رشتوں کوایک معتبر مقام حاصل تھا۔ عالمی رشتوں پرغزل کا مقبول ترین شعراسی دور میں حالی کے قلم سے نکا!

آرہی ہے چاہ یوسف سے صدا دوست یاں تھوڑے ہیں اور بھائی بہت مقدمہ عالی سے اردوغزل کے فکری سوتوں کوا یک نئی قوت نامیہ میسرآئی اور بقول رشیدا مجدانہوں نے اس صنف کی بساطِ فکر کو بہت وسیع کر دیا۔ (۸) جدید شعراء کے التفات سے اس کول صفتِ بخن کی شاخ تخیل پر رزگار نگ مضامین کے اکھو ہے بھوٹے نگے اور فکرا قبال نے ان مضامین کو صنداعتبار بھی عطا کر دی۔ ہمار ہے شعرا کو پہلی مرتبہ بیا حساس ہوا کہ روایت ہماری ضرورت تو ہم منزل ہر گرنہیں ۔ لہذا انہوں نے روایت سے اپنے انسلاک کے ساتھ ساتھ عصری حسیّت سے بھی فکری خوشہ چینی کی ہے ۔ موجودہ ساج میں جہاں بقول اشفاق احمد زندگی نے مقدر کا روپ دھارلیا ہے اور تاریخ کے نئے دیجیٹل پیٹرن تیار ہور ہے ہیں ، ہماراغزل گوشا عران تمام تبدیلیوں کوفلا پی ڈسک پراتارتا جاتا ہے اور دستاویزی صورت میں مخوط کرتا جاتا ہے ۔ (۹) آج کی غزل میں گھر ، راستہ ، دروازہ ، کھڑکی ، در یچے ، دستک ، دیوار اور آگئن جیسی علامتیں عالمی مندانہ ترجمانی کرتی ہیں ۔ گھر ہماریغزل کا مرکزی استعارہ ہے تاہم ہیگر قدیم شہد ہی اور ثقافتی علامت بننے کی بجائے عصر حاضر کی بج روی اور بے جسی پر گریہ کناں ایک المناک وجود کا روپ دھارے ہوئے ہے ۔ استمین میں چندمثالیس دیکھیے :

گھر تو ایبا کہاں کا تھا لیکن در برر ہیں تو یاد آتا ہے (امیدفاضلی) واپسی کی کوئی اُمید نہیں گھر سے نکلے ہیں آنسوؤں کی طرح (نامعلوم) دیا مکان میں جلتا بھی جھوڑ جاتے ہیں (محشر بدابونی) نہ جاؤ گھر کے شب افروز روزنوں پیر کہ لوگ کیا بات ہے تم گھر کا پتہ کیوں نہیں دیتے (مقبول نقش) كيا ميري طرح خانمال برباد ہوتم بھی مجھ کواپنانے سے پہلے میرے گھر کو دیکھ لے (تنویرسیرا) حیت کی کڑیاں جانچ لے دیوار و درکود مکھ لے كه جس ميں رہتے ہیںان کووہ گھراچھانہيں لگتا (صابرآ فاقی) یہ کسے ہیں مکیں انکے رویتے پر تعجب ہے که وه بھی جیسے به کهه رہا ہوتم اپنے گھر کا خیال رکھنا (ریاض مجید) بچھڑنےوالے نے وقت رخصت کچھال نظرسے ملٹ کے دیکھا سب اپنے اپنے گھروں کو ملیٹ کے دیکھتے ہیں (نامعلوم) تمام خانہ بدوشوں میں مشترک ہے ہہ بات پہلے پہلے گھر اپنوں کے پاس تو لیتے ہیں (پروین شاکر) پھر آنگن دیواروں کی او نجائی میں گم ہو نگے ، اسى طرح خاندان،اورعائلى رشتول كے عمومی حوالے بھی بکثرت ملتے ہیں؛ کچھ مثالیں دیکھیں: 🕯

بھٹک رہی ہے پرانی دلائیاں اوڑھے ویلیوں میں میرے خاندان کی خوشبو (بشربدر) احمد ہوں ہوں پر خوش نہیں خاندان میرا (احمد فراز) احمد ہوں پر خوش نہیں خاندان میرا (احمد فراز) گرد سی ہے ہر تعلق پر جمی شخی کبھی رشتوں میں دلداری بہت (عاصم شہوازشبلی)

```
اک مشین اور اس کے پاس مشین (جون ایلیا)
                                                        یہی رشتوں کا کارخانہ ہے
  ہوئی جو حد سے زیادہ زیادتی اس پر وہ ایبا باغی ہوا خاندان چھوڑ گیا (صابرظفر)
                                                        عجب سلگتی ہوئی لکڑیاں ہیں رشتہ دار
  جو دور ہوں تو دھواں دیں ،قریب ہوں تو جلیں (نامعلوم)
والدین بنصیال اور ددهیال خاندانی رشتوں کے مرکزی دھارے ہیں۔اردوغزل میں ان مراکز کی طرف اشارہ
                                             كنال اشعار بهي احيمي خاصي تعدا دميس بين _ چندا شعار بطورنمونه:
 اپی تاریخ نب پراس لیے نازاں ہول میں عظمتِ محنت میرے اجداد کا منشور تھا (تنویرسپرا)
 جانے میرا شاعر بیٹا کیوں اکثر دادا کی تلوار سے الجھا رہتا ہے (سعیداختر)
 جنہیں جروسا نہیں اینے دست و بازو یر وہ لوگ کوستے ہیں اینے باب دادوں کو (حمیب سوز)
 بچکیوں نے کسی دیوار میں در رکھا تھا میرے آبائے جب اس خاک یہ سررکھا تھا (بیدل حیدری)
اج شام کوایئے گھریر بھی سب نائلے داد کے آئیں گے میں رجھ ایکا کے رکھ دوں گی تم دینا بس ورتا بھالی (علی اکبرعباس)
عا کلی رشتوں میںسب سےمضبوط اور محبوب رشتہ ماں کا ہوتا ہے جواپنی بےمثال قربانیوں اور پرخلوص محبتوں کی بنا
پرسب سے زیادہ قابلی احترام ٹھبرایا جاتا ہے۔ یہی وہ بستی ہے جوناموجود کووجود میں لاکر تاریخ انسانی کے اہم ترین معرکے سر
کرتی ہے۔اسی حوالے سے اس کے مختلف آ رکی ٹائیپ مثلاً دھرتی ماتا، مادرِ وطن، ظالم ماں، بچوں کو کھاجائے والی ماں وغیرہ
ینتے اور لیہ جینڈ کاروپ دھارتے رہے ۔اس لا زوال رشتے نے اردوغزل کونہایت فکرآ موز اور دلگداز حیّات سے مالا مال
ایک مت سے میری مال نہیں سوئی تابش سیں نے اک بار کہا تھا مجھے ڈرلگتا ہے (تابش دہلوی)
 سبز درختوں کی ٹھنڈری چھاؤں سب کی سانجھی ہوتی ہے ۔ ان جس کی بھی ہو مجھ کوانی ماں کے جسے لگتی ہے ۔ (انثر ف کمال)
 چکور خوش ہے کہ بچوں کو آگیا اڑنا اداس بھی ہے کہ رت آگئ بچھڑنے کی (سعیداخر)
طاق پر جزدان میں رکھی دعائیں رہ گئیں چل دیے بیٹے سفر پر گھر میں مائیں رہ گئیں (افغارشیم)
 شہر میں آکر پڑھنے والے بھول گئے کس کی ماں نے کتنا زبور بیچا تھا (اسلم کولسری)
                                     درج بالا آخری شعر کے متعلق رؤف امیر لکھتے ہیں:
                          "المكم كولسرى كاية شعرايي موضوع كيحوالي درمتى دنياتك باقى ربيگا" (١٠)
آج کے بے مروت مشینی دور میں ماں کی مامتا جس تکلیف دہ صورت حال (Predicament) سے دو حیار
                                                 ہےاس کی عدور جمانی اشرف کمال کے اس شعر میں ملتی ہے:
             بٹوارے میں ماں کو کس نے رکھنا ہے ۔ بیٹوں میں یہ جھڑا اب بھی باتی ہے
باپ کسی خانوادے کا اہم ترین فر داورا بنے کئے کاسر پرست اعلیٰ ہوتا ہے۔ وہ گھر کے تمام افراد کی کفالت کرتا ہے
                                       ۔ آج کے برآ شوب دور میں اس عائلی کھیا کے مختلف روپ ملاحظ فر مائیں:
 دشنی زردار سے مجھ کو وراثت میں ملی سمیں بھی ہوں مزدور میرا باپ بھی مزدور تھا (تنویرسیرا)
                 اک وار بھی اختر میرا سیدھا نہیں پڑتا شاید یہ میرے باپ کی تکوار نہیں ہے
(سعبداختر)
 (طالب کوژی)
                 تخاطب جس طرح ہوتا تھا میرے باپ سے میرا ای کیجے میں مجھ سے میرے بچے بات کرتے ہیں
 باپ کی یہ بھی اک تمنا ہے میرا بیٹا مجھے کمائی دے (نفرت صدیقی)
```

بیٹا بھی اپنی قامتِ کوتاہ دیکھ لے الزام دھر رہا ہے جو بیچارے باپ پر (صابرآفاقی)
مصرف نکل ہی آتا ہے بیکار چیز کا لاتا ہوں بھیک باپ کی گیڑی میں ڈال کے (احمد سین مجاہد)
محموف نکل ہی آتا ہے بیکار چیز کا اپنا ہوں بھیک باپ کی گیڑی میں ڈال کے (اخم سین مجاہد)
محمول کے سے محصول کے سے محسول ہوا اس کو جو مجھ سے محبت ہے کھلونے تک ہے (منظور عباس اظہر)
ماں اور باپ عاکمی نظام کے وعظیم الوبی رشتے ہیں جن کی محبت نسل انسانی کے رگ و پیس خون بن کر دوڑتی
ہے۔ بلا شبہ آج کا شاعران رشتوں کی اہمیت سے غافل نہیں عصر حاضر کے بعض غزل گوشعرانے انہیں الی فکر آمیز فنی مہارت
سے برتا ہے کہ ایکی اشعارا پنی تملیحاتی ثروت مندی کی بدولت اس نوع کے کلاسیکل جواہر پاروں کا پچھسٹون بن چکے ہیں۔
مثال کے لیے اپنے حاصل مطالعہ تین شعر؛ ماں اور باپ کے حوالے سے بالتر تیب:

اےرات مجھے ماں کی طرح گود میں لے لے دن جرکی مشقت سے بدن ٹوٹ رہا ہے (تنویرسپرا) مجھے ماں نے کیا ہوتا نہ پانی کے حوالے تو میں معصومیت میں آگ سے کھیلا نہ ہوتا (طارق ہائمی) تیرا خیال جو خوابوں میں بھی خبر دے گا تو عشق جاگ کے بیٹے کو قتل کر دے گا (غلام مجمد قاصر) بیرا شعار پی مقبولیت کے لیے کسی آب زر کے بحاج نہیں ؛اک فکری جمال ہے جوانہیں الواح قلوب پرنقش کیے

جاتا ہے۔

عائلی رشتوں میں بیٹے کوجس طرح ماضی میں ایک قابل رشک مقام حاصل رہا ہے اسی طرح آج بھی اسے پورے خاندان کے لیے وجہ ُ افتخار جانا جاتا ہے۔ آج کی معاشرتی گھٹن اور اقتصادی بدحالی کی بنا پر اردوغز ل کا بیلا ڈلا کر دارا کشر و بیشتر اپنی حالتِ زار پر کڑھتا دکھائی دیتا ہے۔ کہیں بیہ ہے جالا ڈپیار کی بنا پر بگڑتا اور پھر اس بگاڑ کے نتائج وعواقب کا سامنا کرتا ہے تو کہیں والدین کی طرف سے ملنے والی شفقت میں کی اور اپنے مقام کے استحصال پر گرید کناں دکھائی دیتا ہے۔ بعض اوقات اسے بیا حساس ڈسنے لگتا ہے کہ اس کا وجود محض ایک معاشی آلہ کار بنالیا گیا ہے۔ اب اس کر دار کے مختلف پہلوؤں کے تر جمان کے محاش عارد یکھیں:

ماں باپ سے لڑنا جے محبوب رہا تھا بیٹا تھا پیمبر کا مگر ڈوب رہا تھا (مسعودرضا خاتی) شاب وقت نے چینا تو غم نہیں آتی مجھے جوان میرا بیٹا بلال کر دیگا (آسی خانیوری) تو آج ہے کندھے پر پڑا کل میرے برابر کا ہو گا تب ہرس نے جانے کے سبکام تیرے برآئیں گے (علی اکبرعباس) ہاتھ چھڑا کرجانے والے تجھ سے اک رشتہ یہ بھی ہے تیری مل نے بیٹا کہہ کرمیرے سرچہ ہاتھ رکھا تھا (اشرف کمال) اسی طرح بیٹیوں کواگرا کی طرف باعث رحمت خیال کیا جاتا ہے تو دوسری طرف ان معصوم شنرادیوں کی محرومیاں، دم تو ڑتی تمنائیں، سروں میں اترتی چاندی اور ہاتھ پیلے ہونے نہ ہونے کے بنتے ٹوٹے خواب ایک افسوسا کے حقیقت کی ترجمانی کرتے ہیں۔ مامتا کی طلب ہر باکرہ اور دوشیزہ کے تحت الشعور میں ضرور کسمساتی رہتی ہے۔ بیتمام جہتیں آج کی غزل کا ایک وقع سرمایہ ہیں؛ اس محمد میں کی چواشعار دیکھیں:

گاؤں کی اونجی حویلی مہرباں ہونے کو ہے آج پھر دہقان کی بیٹی جواں ہونے کو ہے (تنویرسپرا) میری غریب بیٹی نے دیکھا تھا اور خواب آئی جو میرے گھر میں وہ بارات اور تھی (جعفرطاہر) سر برہند بیٹیوں کے بال چاندی ہو گئے نے جمھرایتادہ کب ہونئے،رداکبآئے گی (عرفان صدیقی) اونجی دستاروں ، شملوں کی چھاؤں میں پھر اک بیٹی سرخ کفن میں لیٹی ہے (اشرف کمال) خاندان کے دوسرے رشتے مثلاً بچا،تایا، ماموں، ممانی، ساس، سر، بھابھی، اور دامادوغیرہ بھی کھی کم اہمیت کے خاندان کے دوسرے رشتے مثلاً بچا،تایا، ماموں، ممانی، ساس، سر، بھابھی، اور دامادوغیرہ بھی کھی کھا

حامل نہیں۔ آج کے پر آشوب دور میں جہاں نام نہا دسوشل سٹیٹس کو برقر ارر کھنے کے لیےا پنے موم ،ڈیڈ تک کواولڈ پیپلز ہوم میں جمع کرانے کی مکر وہ رسم چل نکلے وہاں محولہ بالارشتوں سے مجر مانہ پہلو تھی کوئی حیران کن امرنہیں۔ عائلی نظام میں اس نوع کے دل خراش حادثات کی عکاسی اردوغز ک کا ایک قابل ستائش کا رنامہ ہے؛ ہشتے از خروارے:

اک چھوٹے سے سیب کو کتنی قاشوں میں تقسیم کروں کچھ بچوں کا باپ ہوں اشتعر کچھ بچوں کا تایا ہوں (علی مطہراشعر) اب میری بیوی کی آنکھوں میں چمک بڑھنے گی میرا اک بچہ بھی مزدوری کے قابل ہو گیا (ایضاً) جس نے پالا مجھے مال بن کے وہی بعد طلاق ایک لمح میں میری مال میری بھابھی نہ رہی (انورشعور) عیش کرتے ہیں روزمرہ ادھار کس مزے سے ہیں بیویوں والے (گانہ) بہت سنھال کے رکھا تھا نیک بیوی نے ہوا چلی تو برادہ بکھر گیا گھر میں (شکیل بدایونی) گھر گھر ایک مسافرخانہ، ہول جوڑوں کے ڈریے مفلس کے بیوی بچے چوزوں میں بدلےجاتے ہیں (ماجدالباقری) و میں پوتوں پوتیوں کی ، ناک برج بھی رال بھلا (علی ا کبرعباس) گودوں میں پوتوں پوتیوں کی ، ناک برج بھی رال بھلا دن چڑھا،گلی آباد ہوئی ، بڑھیوں کی جمی چویال بھلا ، میرے بچے جھے سے پوچھتے ہیں ۔ کب آئے گا ماماں ؟ ورا (ايضاً) کر نہ سکا میں دل کی بات کیلی رات سہاگن سے (صابرظفر) جلتی ہے جو سوکن تُو تو موم کی تیلی ہے (ايضاً) اور پھر'' داماد'' کے رشتہ پر تنویر سپرا کا بیلا جواب شعر:

عورت کو سمجھتا تھا جو مردول کا تھلونا اس شخص کو داماد بھی وییا ہی ملا ہے

عائلی رشتوں میں جورشتہ سے زیادہ اُردوغزل کا موضوع بناوہ بھائی کارشتہ ہے۔اس عائلی کردار کے سلسلے میں فارسی شاعری کا روا بی ور فیجی ہماری غزل کی پشت برموجود تھا۔اُردوغزل میں اس کردار کا ایک مخصوص سیاسی پس منظرات بعض منفر دخصوصیات عطاکرتا ہے۔دراصل ۱۹۲۷ء کے سیمی وقوعے کی بنا پر بجر وفراق کا ایک شدیدا حساس ہماری غزل کے رگ و پی میں سرایت کر گیا تھا۔ بجرت کے اس خونی تج بے میں لاکھوں گھر بے چراغ ہوئے؛ خاندان اجڑے؛ ہمائی بچھڑے بی بہنوں کی ردا میں چھینیں؛ بیویوں کے سہاگ لٹے؛ ماؤں کے کلیج چھنی ہوئے اور پھر بید دلسوز مناظر ابھی دھندلانہ پائے سے کہ اے 192ء میں سقوطِ ڈھا کہ کے المہناک سانحے نے آلیا۔ یوں ایک بار پھر بجروفراق کے پرانے زخم تازہ ہو گئے۔ ہمارے غزل گوشعراء نے علیحدگی کے ان ابھورنگ واقعات کو دو بھائیوں کے مشتر کہ آگئن میں دیوار اٹھانے کے تناظر میں دیوار بھائیوں کی مشتر کہ میراث ہے۔اس مشتر کہ آگئن کوئل جل کر سجایا جا تا ہے بیاس میں بھی دیوار بی اٹھانے کی استعارہ جوجوار بھائیوں کی مشتر کہ میراث ہے۔اس مشتر کہ آگئن کوئل جل کر سجایا جا تا ہے بیاس میں بھی دیوار بی اٹھانے کی فیجی سازشیں ہوتی ہیں؛ بیسب ایسے بہلو ہیں جو بھائی کے دشتے کوئی بی استعاراتی جہات فراہم کرتے ہیں۔اس حوالے سے فیجی سازشیں ہوتی ہیں؛ بیسب ایسے بہلو ہیں جو بھائی کے دشتے کوئی بی استعاراتی جہات فراہم کرتے ہیں۔اس حوالے سے فیجی سازشیں ہوتی ہیں۔

میری خواہش ہے کہ دیوار نہ ہو آنگن میں
ہیہ اپنا ہی حوصلہ ہے
قبطیوں کی زدمیں ہوں میں اے میرے پروردگار
چاہتوں کی ایک خوشبوجن میں تھی بھری ہوئی
بھاگ ان بردہ فروشوں سے کہاں کے بھائی
زمیں پر خیرو شر کے آخری ٹکراؤ تک مجھ کو

میرے بھائی میرے حصے کی زمین تو رکھ لے

ہم بھائیوں میں جیتے ہیں (اخلاق حیدرآبادی)

مثلِ موئی مجھ کو بھی ہاروں سا بھائی چاہیے (انور جمال)

بٹ گئے ہیں بھائیوں میں آ عکنوں کو دیکھنا (جیلانی کامران)

خی کھاتے ہیں جو یوسٹ سا برادر ہووے (مہرباں خان رند)

تبھی ہابیل ہونا ہے بھی قابیل ہونا ہے (منصورآفاق)

پھر سازشیں کنویں کی میرے بھائیوں میں ہیں کیا پھر گئے گا مصر کا بازار کوئی اور (نامعلوم) گھر کے باہر منتظر کچھ لوگ ہیں خنجر بدست گھرکے اندر مجھ کومیرے بھائیوں کا خوف ہے سقوط ڈھاکہ کے مناظر میں بہاشعار بڑھ کردیکھیے معنی کا چراغال ہوگا:

ردا چھنی میرے سر سے گر میں کیا کہتی گٹا ہوا تو نہ تھا ہاتھ میرے بھائی کا (پروین ثاکر) یہ گھر کے راز ہیں کہوں کیسے زبان سے جودکھ ملے ہیں مجھکومیرے بھائی جان ہے (مراتب اختر)

بھائی کے دشتے کے حوالے سے پچھ شعراء نے نہایت اچھوتے اور قابلِ تحسین تجربات کیے ہیں۔ انہوں نے غزل کو بھائی کی ردیف میں پروکر عائلی جذبوں کی ایک مصفا اور اجلی اجلی فضا فراہم کی ہے۔ مثلاً عرفان صدیقی کی ایک غزل کی ردیف''یاانی''ہے جس میں انفرادیت ہے ہے کہ اس کے ساتھ اسلامی بھائی کا ایسا تصور وابستہ ہے جوغز لیہ روایت کے اندر بھائی کے اُس استعاراتی نظام میں بھی موجود نہ تھا جس کی بنیاد برادرانِ یوسف کی کا رزاریوں پررکھی گئی تھی۔ ملاحظہ فرمائیں:

تم ہمیں ایک دن دشت میں چھوڑ کر چل دیے تھے تمہیں کیا خبر یا اخی کتے موسم گے ہیں بدن پر ہمارے نکلنے میں یہ بال و پر یا اخی شب گزیدہ دیاروں کے ناقہ سواروں میں ماہتاب چپرہ تمہارا نہ تھا خاک میں مل گئے راہ تکتے ہوئے سب خمیدہ کمر بام و در یا اخی یہ بھی اچھا ہوا تم اس آشوب سے اپنے سر سبز بازو بچالے گئے یوں بھی کوئے زیاں میں لگانا ہی تھا ہم کو اپنے لہو کا شجر یا اخی زرد چوں کے شعنڈے بدن اپنے ہاتھوں یہ لے کر ہوا نے کہا اگلے موسم میں تجھ پر نئے برگ و بار آئیں گے ، تب تلک تک صبریا اخی اس طرح اعتبار ساجد کی غزل جس کی ردیف' بھائی صاحب'' ہے، حوالے کی چیز ہے:

ہے کیسی وحشیں ہیں بھائی صاحب مرض کی شدتیں ہیں بھائی صاحب ہے کیسی دوریاں ہیں قبلہ گاہی ہے کیسی قربتیں ہیں بھائی صاحب

علی اکبرعباس کا شعری مجموعه' رچنا'' جسے اشفاق احمد' ایک دستاویزی رپوتاز'' اور ڈاکٹر خواجہ محمد زکریا'' دورِ حاضر کا اہم ترین شعری مجموعہ' قرار دیتے ہیں، ہمارے موضوع کا ایک اہم حوالہ ہے۔اس میں عائلی رشتوں پرکٹی ایک عمدہ غزلیں ہی گئی ہیں۔لطف یہ ہے کہ اس میں بہت سی غزلوں کی ردیفیں ہی ماں، بھائی اور بھا بھی جیسے خِاگلی رشتوں کو بنایا گیا ہے۔

میتمام مثالیں اس بات کی عکاس ہیں کہ جدید غزل گوشعراء نے نہایت سنجیدگی سے عائلی رشتوں کے موضوع کو غزل کی روایت کا حصہ بنایا ہے۔امید واثق ہے کہا گرافکار وخیالات کے اس عظیم معدن پر مزید فلکری وفنی ریاض ہوتا رہا تو نہ صرف میصف بخن ہماری تہذیب وثقافت کا حقیقی اشاریہ بن جائے گی بلکہ آئندہ کوئی نقادا سے ' نیم وشی' ہونے کا طعنہ بھی نہ دے سکے گا کیونکہ اس موضوع کی مناسب سے غزل کی کیٹر جہتی معنویت میں ایسے لطیف ربط کی فضا پیدا ہوجاتی ہے جسے جدید تقیدی مباحث میں نہایت اہم خیال کیا جاتا ہے۔

عائلی رشتوں کے متنوع پہلوؤں کوجن شعراء نے نہایت سلیقہ مندی سے اپنی غزل کا حصہ بنایا ہے ان میں تنویر سپرا، علی اکبرعباس، علی مطہر اشعر، سبط علی صبا، اوراسلم کولسری خاص طور پرنمایاں ہیں ۔ رؤف امیر کی بیرائے جوانہوں نے علی مطہر اشعر کے بارے میں دی ہے غالبًا ان تمام شعراء پرحرف بحرف صادق آتی ہے: ''اشتحرنے انسانی رشتوں ماں ، ہیوی اور بچوں کے حوالے سے مسائل کی جوشاعری کی ہے ، اُردوغزل کا دامن اس سے پہلے اس قتم کے موضوع سے خالی تھا'' (۱۱)

اگر ہم جدید اُردوغزل میں پیش کردہ عائلی منظرنا ہے کا بالاستعیاب مطالعہ کریں تو درج ذیل جار نکات خاص طور پرنمایاں نظراؔ تے ہیں۔

ہ عائلی رشتوں کی کو کھ ہے جنم لینے والاسب سے نمایاں جذبہ ہجر وفراق کی ایسی کیک سے عبارت ہے جوتھیم ہنداور مشرقی پاکستان کی علیحد گی جیسے کرب ناک واقعات سے پیدا ہوئی تھی۔اس کے علاوہ وطن عزیز کے لاکھوں شہری جب تلاش روزگار کے سلسلے میں پردیس سدھار نے اور اپنوں سے بچھڑ نے پر مجبور ہوتے ہیں تو ہجر وفراق کا ایک احساس ان کی جان کا آزار بن جاتا ہے۔ یوں کرب مفارقت کا بیہ متعدی مرض پورے ساج میں سرایت کر جاتا ہے جس کی بنا پر بسا اوقات معاصر غزل شہر آشوب کا سامنظر پیش کر نے لگتی ہے۔

عائلی موضوع کو نبھاتے ہوئے بہت سے اساطیر وعلائم اور دیگر تلہے اتی عناصراً روغزل کا وسیلہ 'اظہار بن گئے ہیں۔ دراصل صدیوں پرانے خاندانی گھ بندھنوں کے انتشار کی ترجمانی کرنے کے لیے استعارات وعلائم کا بیوسیعی نظام شعراء کی ابلاغی ضرورت بن چکا تھا اور ہمارے پوسٹ انڈسٹریل سماج کے گنجلک اور تہد در تہہ مسائل کی ترجمانی ان شعری وسائل کے بغیر ناممکن ہو چکی تھی۔ لہذا شعراء نے قصص الانبیاء ، کلاسیکل داستانوی عناصر اور دیگر تلمیحات کا بھر پوراستعال کیا ہے۔ یوں موجودہ غزل میں برادرانِ یوسٹ ، ابنِ مریم ، موسی وہاروئ ، ہابیل وقابیل ، سبین ، زیبۂ اور یعقوب جیسے تلمیحاتی کردار اور دروازہ ، دستک ، دالان ، دریج جیسی شعری علامتیں کلیدی الفاظ کی حیثیت اختیار کرگئ ہیں۔

ہر جدیدغزل میں جہاں بھی ان رشتوں کا ذکر آیا ہے وہاں ہمارے معاشرے کی مقامی ثقافت بھی بھر پور انداز میں ظہور پذیر ہوئی ہے۔ آج اگر دنیا گلوبل ولئے سے گلوبل ہٹ میں بدل رہی ہے اور نیتجناً تہذیبی ادغام کے حالات پیدا ہور ہے ہیں تو دوسری طرف اپنے تہذیبی تشخص کو برقر ارر کھنے کے لیے شعراء نے اپنی غزلوں میں عائلی رشتوں اور مقامی ثقافت کے بیان پر خاص طور پراپنی فکری تو انائیاں صرف کی ہیں۔

-----

### حوالهجات

- ا ۔ طارق ہاشمی، ڈاکٹر:اردوغزل ... نئی تشکیل،اسلام آباد نیشنل بک فاؤنڈیشن،۸۰۰۸ء،ص۱۸
  - ۲ پیسف حسین خان، ڈاکٹر: ار دوغز ل، لا ہور: آئینیدا دب،۱۹۲۴ء،ص ۱۸
- ۳ کمال احمرصد لیتی: آزادی کے بعد غزل میں احیا پرستی (مضمون )مشموله معاصرار دوغزل مرتبه قمرریئس ، دہلی: اُردوا کیڈمی، ۱۹۹۴ء، ص۱۲۰
  - ٧- مسيح الزمان: حرف غزل، الله آباد ٣: خيابان، ١٩٤٣ ٩٠ عرك
- ۵ على بن ابوالعز الحقى: شرح العقيده الطحاويه، المكه (السعوديه): وزارت اشئون الاسلاميه والاوقاف والدعوة والارشاد، س ۱۲۱۸ هـ، ۱۲۲۸
- ۲ فراق گورکھپوری:اردوکارنگ تغزل (مضمون) مشموله خودنوشت و تقید خودنوشت مرتبه ڈاکٹر فرمان فتچوری، لا ہور:الوقار پبلی کیشنز،۱۹۹۸ء،ص ۲۲۸
  - ے۔ وزیرآغا،ڈاکٹر:ار دوشاعری کامزاج،لاہور: مکتبہ عالیہ طبع دوم، ۱۹۷۵ء، ص۲۱۲
  - ۸۔ رشیدامجد غزل کے نئے افق (مضمون)مشمولہ اوراق، شارہ، ۱۹۲۸، ۱۹۲۸ء، ۵۴
- 9 ۔ اشفاق احمہ: ایک دستاویزی رپورتا ژ (دیباچه) رچنا (شعری مجموعه) ازعلی اکبرعباس ، لا مہور: پاکستان بکس اینڈ لٹریری ساؤنڈ ز، ۱۹۹۰ء میں ندارد
  - ۱۰ رؤف امیر: پاکستانی غزل کے چندزاویے (مضمون) مشموله ادبیات، ج:۳، شاره:۱۱/۱۱/۱۰، ۹-۱۹۸۹ء، ص۲۲۲
    - اا۔ الض

# خطبہالہ آباد کے جملہ مباحث کا تجزیہ

Iqbal's presidential address delivered at the annual session of the All-India Muslim League on 29th December,1930 at Allahabad considered as a basic document of his political thought. In this valuable lecture, Iqbal pointed out that Islam has been the chief formative factor in the life history of the Muslim of India. Iqbal Considered Islam as a people-building force with the special reference of India. In this lecture Iqbal deals with the very important and basic arguments related to the life and fate of Indian Muslims. In this article, there is a detail study and analysis of these arguments and points raised and explained by Iqbal.

-----

نظریات جنم لیے ہیں اور محوج ہے ہیں کین وہ نظریات اور تصورات جووقت کی کسوئی پر پورااتریں وہ قوموں کی زندگی میں لازمی جز وکی حیثیت اختیار کر جاتے ہیں۔ ایسے نظریات پیش کرنے کی سعادت صرف انہی کو نصیب ہوتی ہے جن کا شعور پختہ تر اور معاملات سے متعلق آگی کامل تر ہو، جو اپنی جماعت اور نوع انسان کے تجربات سے گہری واقفیت رکھے ہوں، جن میں زمانے کی روکو قابوکر لینے کی صلاحیت پیدا ہوجائے اور جن کی بصیرت آنے والے زمانے کا کھی آتھوں سے مشاہدہ کر سکے۔ اقبال انہی میں سے ایک سے جو آنے والے زمانوں کواپئی چشم بھر پورابلاغ اور حقیقت پندا ند لاکھ کمل کی نشان دبی مسلمانانِ برصغیر کی حیات اجتماعیہ کو در پیش خطرات کی تقدیم ، بھر پورابلاغ اور حقیقت پندا ند لاکھ کمل کی نشان دبی کرنے والا خطبہ الد آباد، مسلمانانِ برصغیر کی اجتماعی شعور میں اپنے علیحدہ اسلامی شخص کے شخط اور تو سیچ وار تقاء کی خاطرا لگ سے جدو جہد کرنے کے احساس کو بیدار کرنے کے لیے گئی اقبال کی کاوشوں میں سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔

اقبال نے بی خطبہ 29 دسمبر 1930ء کو مسلم لیگ کے سالا نہ اجلاس منعقدہ الد آباد کی صدارت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا تھا۔ اس وقت برصغیر کی سیاسی صورت حال کا عمومی رجوان میں تھا کہ تمام اقوام آپس میں تصوراتی تجبیتی کا مظاہرہ کرتے ہوئے ایک کا میاب کے لیے خلاف سے خلال کی بھیرت کرتے ہوئے ہیں۔ (جو در کیلے لیا تھا کہ جس طرح ہندوستان جیسے کشرالقومی ملک میں مسلمان بحیثیت قوم ایک خاص ہیں تر کیبی رکھتے ہیں۔ (جو

انہیں دوسری اقوام سے ممتاز کرتی ہے ) ای طرح ان کے خصوص فی تفا کے لیے بھی خاص حالات درکار ہیں جو بظاہر حاصل ہوتے نظر نہیں آتے کوں کہ اگر حتیدہ قو میت کے اصول کو تسلیم کر کے برطانو کی طرز جمہوریت کو اپنا لیا جائے تو عملی طور پر مسلمان ہندوا کو بیت کے دیم و کرم پر ہوں گے۔ ایسی صورت میں اس وسیح نظریاتی اور عملی خاتی کوسا منے رکھتے ہوئے جوان دو اقوام کے ماہین حاکل ہے، ایک ابترخانہ جنگ کی بیش گوئی کرنا مشکل نہ تھا۔ اس کا مطلب پیتھا کہ انگریز سے آزاد کی کی جنگ میں تھی ہارے مسلمان سنجھنے سے پہلے ہی ایک نئے تھا نہر مورچہ بند ہوجا کیں لیعنی ہندوا کو بیت کے جرسے نجات حاصل کرنے کی جدو جبد شروع کر دیں۔ بیصورت حال کسی بھی بیدار مغز مسلمان کے لیے قابل قبول نہ تھی۔ برصغیر میں مسلمانوں کے ہندووں کے سازہ دوا قوام میں اپنی انفرادی حقیہ میں ترک کر کے ایک متحدہ اور کی جماعت کی صورت اختیار کرنے کا کوئی ربحان موجود نہیں رہا۔ تاریخ کی فراہم کردہ اس بصیرت کو نظرا نداز کر کے نئے تجربات شبت نتائج سے ہمکنار نہ ہو سکتے تھے۔ بیدرست ہے کہ کی تصوراتی تیج تی کا پیدا ہوجانا قطونا نامکن نہ ہو تا اور اگر کوئی جماعت اپنی قومیت کے سیدرست ہے کہ کی تصوراتی تیج تی کا بیدا ہوجانا کہ کہت بڑی قربانی اگر نیج تی کی بید تیج تی کے بیدا کوئی بہت بڑی قربانی اگر نیاں کا احساس بن جائے تو خوفناک پرائے بین کا احساس بیا عتوں کے شعور سے تھے جوالا کر راکھ کرد سے نوائی آگی کی صورت بھی اختیار کر سکتا تھا۔ ای لیے زندہ دستے کہ خواہش زند قوموں کی پہلی ترج جمیدہ خواہش زند قوموں کی پہلی ترج جمیدہ بیل کی تربانی اگر زیاں کا احساس بن جائے تو خوفناک دو این عضوی تیج تی کی صورت بھی اختیار کر سکتا تھا۔ اس لیے زندہ در سنے کی حکوئیں۔

اقبال نے اس خطبے میں مسلمانوں کواپنے شخص کے تحفظ کی خاطر آزادانہ جدو جہد کے لیے آمادہ اور تیارر ہے کا جو پیغام دیا آنے والے برسوں میں رونما ہونے والے حالات و واقعات اس کی معنویت میں اضافہ کرتے چلے گئے۔نہ صرف میہ بیکدا قبال کے اس نظر یے میں بھی پختگی آتی گئی جس کے مطابق مسلمانانِ برصغیر کو اسلام کے مطابق آزادانہ زندگی گزارنے کے بلکہ اقبال کے اس نظر یے میں بھی پختگی آتی گئی جس کے مطابق مسلمانانِ برصغیر کو اسلام کے مطابق آزادانہ زندگی گزارنے کے لیے بالآخر ایک علیحدہ خطہ ارضی حاصل کرنا ہوگا۔ یہی نظر یہ پاکستان ہے یعنی جس جگہ ایمان قدر مشترک بن جائے وہی جگہ مسلمانوں کا وطن یعنی پاکستان ہوگی۔

برصغیر میں مسلم قومیت کے شعور نے اس وقت جنم لے لیا تھا جب یہاں کے رہنے والے پہلے ہندو نے اسلام قبول کیا اور ایک نئے نہ ہبی و تہذ ہبی و تہذ ہبی ان کے ارتقاکی پوری کیا اور ایک نئے نہ ہبی و تہذ ہبی و تہذ ہبی فرمیت کے ارتقاکی پوری تاریخ اس کی اپنے اس کی اپنے اس علیحدہ تشخص کے تنظی تاریخ ہے۔ جذب کرنے یا محوکر نے کی ہرکوشش کے نتیجے میں بیشعور زیادہ پختہ صورت میں سامنے آیا۔ صدیوں کے اس عمل نے بالآخر اس شعور کو ایک مضبوط خارجی حقیقت کا روپ دے دیا۔ خطب الد آباد میں اقبال نے اپنے تمام تر استدلال کی بنیا واسی حقیقت پر استوار کی ، یعنی یہ کہ مسلمانان برصغیر ہرصورت اپنے اسلامی تشخص اور اسلامی روح کو برقر اررکھنا جا ہتے ہیں۔ خطب کے جملہ مباحث اسی حقیقت کا پیش منظر ہیں۔

خطبے کے آغاز میں اقبال نے متوجہ کیا کہ دنیا بھر میں شاید ہندوستان ہی ایسا ملک ہے جس میں اسلام کی وحدت خیز

قوت کا بہترین اظہار ہوا ہے کین انہیں اس بات کا بھی شدت سے احساس تھا کہ اس وحدت خیز قوت کی تشکیل کر دہ ملت یعنی مسلمانان برصغیری''جماعتی ساخت'' کودور جدوجهد کے متغیرا فکارونظریات کی پلغار کاسامنا ہے۔ملت اسلامہ کی ہیئت جامدتو نہیں لیکن کسی بھی بٹے تصور کواپنانے سے پہلے اس کے محاسن ومعائب کا گہراا دراک بے حدضر وری ہے اور پھرا گر کوئی تصوریا نظریہ ہماری جماعتی ساخت کی بنیادی روح ہی کی نفی کرتا ہوتو اس کے بارے میں حد درجہ حساس رقبمل ظاہر کرنے کی ضرورت ہے۔بصورت دیگر بداجنبی تصوریا نظر بہ جماعت کی ہیئت ترکیبی کوانتشار کی طرف لے جائے گا۔ایک ایسی جماعت کے لیے جس کی قومیت کی بنیادیں ایک مجرد تخیل پر استوار ہوں ، اسے مادیت کے حامل افکارونظریات سے اجتناب واجب ہے۔ بیسویں صدی کے اوائل کا زمانہ ہندوستان اور دنیائے اسلام میں مغرب کے سیاسی افکار کی یلغار کا زمانہ ہندوستان مسلمان حدید ساسی افکار کو،ان کامغرب کے تہذیبی، ندہبی، تاریخی اور جغرافیائی ساق وساق کے حوالے سے تجزیہ کیے بغیراور ا پنی مخصوص جماعتی ہیئت کونظرانداز کرتے ہوئے ،من وعن اپنالینا چاہتے تھے۔ان کے خیال میں جوسیاسی فکر مغرب کوتر قی و عروج کی طرف لے جاسکتا ہے وہ محکوم ومظلوم اہل ہند کی تقدیر بھی پلیٹ دے گا۔عام تاثریہ پیدا ہوچلاتھا کہ جدیدز مانے کے ہم رکاب چلنے کے لیےمغرب کے سیاسی افکار کو اپنالینا بے حدضر وری ہے۔ یہ مغربی نظریات کی چکا چوند سے متاثر نوتعلیم یافتہ طقے کے حذبات تھےاوران حذبات کونظرا نداز کرناکسی صورت ممکن نہ تھا۔اسی لیےا قبال نے خطبے کے آغاز میں ہی اس مسکلے کو چھٹرتے ہوئے مغرب کے سیاسی افکار کی روح کوآشکارا کرنے کی سعی کی اور مسلمانوں کی جماعتی ساخت بران کے اثرات کی طرف متوجہ کیا۔انہوں نے کہا کہ ہمار بے نو جوان مسلمان موجودہ مغربی سیاسی افکار (مثلاً وطن برسی ، قومیت کامغربی نظریہ ) سے بے حدمتا ٹرنظرآتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ وہ ان افکار کو کلی طور پر اینالیں۔ باالفاظ دیگر وہ متحدہ قومیت کے اصول کوسا منے ر کھتے ہوئے ہندوستان کے سیاسی مسائل کوحل کرنا چاہتے ہیں۔انہوں نے نہصرف ان مغربی سیاسی نظریات کی روح برغور نہیں کیا بلکہ مغرب کے ان حالات کوبھی نظرا نداز کر دیا ہے جن میں ان سیاسی نظریات نے برورش یا کی تھی۔اس کے ساتھ ہی ا قبال مغرب کے ان حالات کاعمومی تذکرہ کرتے ہیں جن کے زثر اثر یہ نظریات سامنے آئے ۔ان میں اول میسجیت اوراس کا راہبانی نظام، دوم کلیسا کی وسیع آ مرانہ حکومت اور اس کے اثر ات اور سوم لوتھر کا احتجاج۔(۱) اقبال لوتھر کی بغاوت کو ہر طرح سے قق بجانب قر اردیتے ہیں لیکن ساتھ ہی بتاتے ہیں کہ لوقھ کی د نیاوی ساست اوراس کے مسائل سے کوئی دلچیہی نتھی اور وہ نہیں جانتا تھا کہاں کی احتجاجی تحریک سیاسیات اور اخلاقیات پر کیا اثرات مرتب کرے گی ۔ لوٹھر کے احتجاج نے عیسائیت کے جابرانہ نظام کواور روسو(۲) کی ذہنی آزادی کی تح یک نے عیسائٹ کے نظام اخلاق کونیسٹ ونابود کر دیا۔عیسائٹ کا تعلق جوں کہ صرف اُخروی زندگی کے ساتھ تھااس لیے دنیاوی زندگی کے لیے تصورات ونظریات کی ضرورت محسوں کی گئی تا کہوہ اقوام وافراد جو پہلے مذہب کے نام برمتحد تھےاں کسی نئے تصور بانظریے کی بنیاد برمتحد ہوں۔ یہ ضرورت وطنی قومیت یا نظر بہ وطنیت نے پوری کی۔ چنانچہ پورپ میں طرح طرح کے سیاسی نظامات پیدا ہوئے اور ساتھ ہی ہرملک کے اپنے اپنے اخلاقی معیار بھی سامنے آئے۔ اقبال اس حقیقت کوسامنے رکھتے ہوئے کہ اسلام عیسائیت سے بالکل مختلف مذہب ہے، کہتے ہیں کہ اس بات کا کوئی امکان موجود نہیں کہ اسلام کو بھی او تھر کی احتجا جی تحریک جیسی کسی تحریک کا سامنا کرنا پڑے گا کیوں کہ اسلام میں کہ جس کو تو ڑنے کی ضرورت محسوں ہولیکن اقبال اس طرف بھی متوجہ ہیں کہ ہمارے فقہاء عرصہ دراز سے عملی زندگی سے التعلق ہیں جس کا اثر جمود کی صورت میں سامنے آیا ہے۔ ایسے حالات میں اس بات کی اشد ضرورت ہے کہ اسلام کے جملہ تصورات میں از سرنو قوت پیدا کرنے کے لیے ان کی ترکیب و تعمیر کی طرف توجہ دی جائے۔ اقبال کہتے ہیں کہ قوم و وطن کے تصورات نے مسلمانوں کی نگا ہوں کونسل وخون کے امتیاز میں الجھا رکھا ہے اس کے باوجود اسلام کے مستقبل سے مایوں نہیں ہیں۔ اقبال اس یقین کا مل کا ہر ملاا ظہار کرتے ہیں کہ:

" To address this session of the All-india Muslim League you have selected a man who is not despaired of Islam as a living force for freeing the outlook of man from its geographical limitations, who believes that religion is a power of the utmost importance in the life of individuals as well as states, and finally who believes that Islam is itself destiny and will not suffer a destiny."

''……آپ نے آل انڈیامسلم لیگ کی صدارت کے لیے ایک ایسے خص کو منتخب کیا ہے جواس امر سے مالیس نہیں ہو گیا ہے کہ اسلام اب بھی ایک زندہ قوت ہے جو ذہن انسانی کونسل ووطن کی قیود سے آزاد کر سکتی ہے۔ جس کا پی عقیدہ ہے کہ مذہب کو فرداور ریاست دونوں کی زندگی میں غیر معمولی اہمیت حاصل ہے اور جے یقین ہے کہ اسلام کی تقدیر خوداس کے ہاتھ میں ہے اسے کسی دوسری تقدیر کے حوالے نہیں کیا جاسکتا۔''(س)

اس خطبے کے ذریعے اقبال اپنے عقیدے کی روشنی میں مسلمانانِ ہندگی سیاسی راہوں کومنور کرنا چاہتے تھے۔اس وقت مسلمانانِ ہند کے لیے اہم تر مسلمہ یہ تھا کہ ان کی آئندہ سیاسی جدوجہد میں ان کے ندہب کی حیثیت کیا ہوگی؟ اور کیا ان کا مذہب ان کے لیے ملمی سیاسی مفہوم ومعنی اپنے اندر رکھتا ہے؟ یا یہ کہ وہ محض عقائد وتو ہمات کا ایک نجی ساسلسلہ ہے اور جسے دنیاوی مسائل سے الگ تھلگ رکھنا چاہیے؟ صاف سی بات ہے کہ یہی وہ مقام ہے جہاں یہ فیصلہ ہونا تھا کہ مسلمانانِ برصغیر متحدہ قو میت کے سراب میں محوجہ و جائیں گے یا بحیثیت مسلمان اپنا الگ تشخص بحال رکھتے ہوئے اپنا علیحدہ سیاسی لائح مملم متعین کریں گے۔

اسمسككوسلجهانے كے ليراقبال نے يجھ بنيادي سوال اٹھائے۔

(الف) کیا ہم یہ چاہتے ہیں کہ ایک اخلاقی اور سیاسی نصب العین کی حیثیت سے اسلام کا بھی وہی حشر ہو جومغرب میں مسجیت کا ہواہے؟ (ب) اورکیا میمکن ہے کہ ہم اسلام کو بطور ایک اخلاقی تخیل کے تو برقر اررکھیں لیکن اس کے نظام سیاست کی بجائے ان قومی نظامات کو اختیار کرلیں جن میں مذہب کی مداخلت کا امکان باقی نہیں رہتا؟

ا قبال کہتے ہیں کہ ان سوالوں کے جواب پر ہی ہمارے سیاسی لائے عمل اور مستقبل کا انحصار ہے اوراس بات کی زیادہ اہمیت اس لیے بھی ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی حیثیت ایک اقلیت کی ہی ہے۔ اقبال بتاتے ہیں کہ سیحی تجربے کے برعکس حضرت محمد علیات کی واردات نہ بہب اپنے حلقہ اثر اور دائرہ کار کے اعتبار سے نجی یا ذاتی نہیں بلکہ بیانفرادی واردات اجتماعی اثرات کی حامل ہے۔ ہم اس کو محض اس لیے نظر انداز نہیں کر سکتے کہ اس کی بنیاد وجی والہام پر ہے۔ مذکورہ بالا سوالوں کے جواب میں اقبال فرماتے ہیں۔

(الف) اسلام کا نہ ہی نصب العین اس کے معاشر تی نظام سے الگنہیں ہے، بلکہ دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم ولزوم ہیں۔لہذاایک کوترک کرنے کامطلب بیہ ہے کہ دوسرے کو بھی چھوڑ ناپڑے گا۔

(ب) کوئی بھی مسلمان کسی ایسے نظامِ سیاست پرغور کرنے کے لیے تیار نہ ہوگا جو وطنیت وقومیت کی بنیاد پراسلام کے اصول اتحاد کی نفی کرتا ہو۔

(ج) اکبر کے دین الہا کی ناکامی اور بھگت کبیر کی تعلیمات کی عملاً عدم مقبولیت اور کی دیگرعوامل بیہ باور کراتے ہیں کہ ہندوستان کے مختلف نداہب اور متعدد فرقوں میں اس قتم کا کوئی رجحان موجود نہیں ہے کہ وہ اپنی افرادی حیثیت کوترک کرکے ایک وسیع جماعت کی صورت اختیار کرلیں۔

اس کے بعدا قبال ''ہندوستانی قومیت'' کے اتحاد کی بات کرتے ہوئے وضاحت کرتے ہیں کہ اس کا اتحاد کا بیہ مطلب قونہیں کہ ساری جماعتیں اپنی نفی کردیں ۔ حقیقت بیہ کہ میا اتحاد تمام جماعتوں کے اشتراک وتعاون اور ہم آ ہنگی سے ہی وجود میں آ سکتا ہے۔ (اگر آ سکتا ہے تو!) اقبال کہتے ہیں کہ ہمیں اس حقیقت کو تسلیم کر لینا چاہے کہ اہل ہند کا ایک حصہ اپنی تہذیب و تھن کے اعتبار سے مشرقی اقوام سے مشاہہ ہے جب کہ دوسراحصہ اپنی تہذیب و تھن کے اعتبار سے مشرقی اقوام سے مشاہہ ہے جب کہ دوسراحصہ اپنی تہذیب و تھن کے اعتبار سے مشرقی اقوام مے مشاہہ ہے جب میں جب تک ہم اس قدرتی تقسیم کو تسلیم نہیں کر لیتے ہندوستان کا ایشیا کی اقوام سے ملتا ہے (لیتی مسلمان اقوام ) ان کی رائے میں جب تک ہم اس قدرتی تقسیم کو تسلیم نہیں کر لیتے ہندوستان کا مسلمان ہندوا بنی روایا سے بھی دریخ نہیں مسلمان ہندوا بنی روایا سے بھی دریخ نہیں کریں گئے گئین وہ دیکھے ہیں کہ ہندوا بنی تنگ نظری کی بدولت متحدہ قومیت کی آٹر لے کرمسلمانوں کے علیحہ و نہیں اور تہذی کریں گئے کہ جماعت المسلمین کو اپنیکٹر سے میں مرغم کرلے۔ ہندو، مسلمانوں کو می اس بنا پر وجود کو تسلیم کرنے پرتیاز نہیں بلکہ وہ چاہتا ہے کہ جماعت المسلمین کو اپنیکٹر سے میں مرغم کرلے۔ ہندو، مسلمانوں کو مین گزارنا چاہے خوقت کی والے دیتے تھے کہ وہ اپنی عقائد اور اپنے تھ نی خصائص کو بحال رکھتے ہوئے آز ادانہ زندگی گزارنا چاہے ہیں۔ اقبال وضاحت کرتے ہیں کہ:

<sup>&</sup>quot; The principle that each group is entitled to free development

on its own lines is not inspired by any feeling of narrow communalism. There are communalisms and communalisms. A community which is inspired by feelings of ill-will towards other communities is low and ignoble. I entertain the highest respect for the customs, laws, religious and social institutions of other communities. Nay, it is my duty according to the teaching of the Quran, even to defend their places of worship if need be. Yet I love the communal group, which is the source of my life and behavior and which has formed me what I am, by giving me its religious, its literature, its thought, its culture and thereby recreating its whole past as a living operative factor in my present consciousness. "

" یاصول که ہر فرداور ہر جماعت اس امری مجاز ہے کہ وہ اپنے عقائد کے مطابق آ زدانیر قی کرے، کسی نگل نظر فرقہ داری پر مبنی نہیں۔ فرقہ داری کی بھی بہت ی صورتیں ہیں وہ فرقہ داری جو دوسری قو موں سے نفرت اور ان کی بدخواہی کی تعلیم دے، اس کے ذکیل اور ادنی ہونے میں کوئی شبہ نہیں۔ میں دوسری قو موں کے رسوم وقوانین اور ان کے معاشرتی و فہ ہی اداروں کی دل سے عزت کرتا ہوں بلکہ بحثیت مسلمان میرا بی فرض ہے کہ اگر ضرورت پیش آئے تو احکام قرآنی کے حسب اقتصاء میں ان کی عبادت گا ہوں کی میرا بی فرض ہے کہ اگر ضرورت بیش آئے تو احکام قرآنی کے حسب اقتصاء میں ان کی عبادت گا ہوں کی مین ان بی ہمہ جھے اس جماعت سے دلی محبت ہے جو میرے اوصاع و اطوار اور میری زندگی کا سرچشمہ ہے اور جس نے اپنے دین، اپنے ادب، اپنی حکمت اور اپنے تمدن سے بہر مند کر کے جھے وہ پچھے عطا کیا جس سے میری موجودہ زندگی کی تشکیل ہوئی۔ بیاسی کی برکت ہے کہ میرے ماضی نے از سرنو زندہ کہا جس سے میری موجودہ زندگی کی تشکیل ہوئی۔ بیاسی کی برکت ہے کہ میرے ماضی نے از سرنو زندہ کہو کر جھے میں بیاد کر دیا کہ وہ اب بھی میری ذات میں سرگرم کا رہے۔'(م)

اقبال نہرور پورٹ میں سندھ کو علیحدہ صوبہ بنانے کے حق میں دیئے گئے دلائل کا بھی حوالہ دے کر ثابت کرتے ہیں کہ ہندوستان میں ایک متوازن اور ہم آ ہنگ قوم کی نشوونما کی طرح مختلف ملتوں کا وجود بھی ناگزیہ ہے۔ اقبال بیر حقیقت واضح کرتے ہیں کہ مغربی ممالک کی طرح ہندوستان میں کوئی ایک قوم آ باذہیں ہے۔ یہاں نسل ، زبان اور فد ہب کے اعتبار سے مختلف اقوام ہتی ہیں۔ لہذا ان اقوام کے اعمال وافعال میں پیجہتی کا وہ قدرتی احساس پیدا ہو ہی نہیں سکتا جوایک ہی نسل و فعال موجود رہتا ہے۔ اندریں حالات یہ سی طرح بھی مناسب نہیں کہ مختلف جماعتوں کے وجود کا خیال کے بغیر ہندوستان میں مغربی طرز کی جمہوریت کا نفاذ کیا جائے۔ مسلمانانِ ہند کا یہ مطالبہ بالکل درست ہے کہ ہندوستان میں ایک 'داسلامی ہندوستان میں مغربی طرز کی جمہوریت کا نفاذ کیا جائے۔ مسلمانانِ ہند کا یہ مطالب کی مطالبات کی مکمل جمایت کی سکم کا نفرنس (۵) کے مطالبات کی مکمل جمایت کی

جانی چاہیے جن کا تقاضا ہے کہ مختلف ملتوں کا وجود فنا کیے بغیراس سے ایک الی قوم تشکیل دی جائے جواپئی امتیازی حیثیت کو برقر ارر کھتے ہوئے زندگی میں آگے بڑھ سکے۔لیکن اقبال کہتے ہیں کہ میں ذاتی طور پراس مطالبے میں ایک قدم آگے بڑھنا چاہتا ہوں۔میری خواہش ہے کہ پنجاب،صوبہ سرحد،سندھ اور بلوچتان کوایک ہی ریاست میں ملا دیا جائے۔خواہ (الف) سے ریاست برطانوی حکومت کے اندر رہتے ہوئے خود اختیاری حاصل کرے۔ (ب)خواہ برطانوی حکومت سے باہر مطاقاً خود مختار اسلامی ریاست ہے۔

مسلم لیگ کے پلیٹ فارم سے دیئے گئے صدارتی خطبے میں اپنی اس ذاتی رائے کا اظہار کرنے کے ساتھ ہی اقبال اپنی اس ذاتی رائے کا اظہار کرنے کے ساتھ ہی اقبال اپنی اس کامل یقین کا برطلا اظہار کرتے ہیں کہ جھے تو ایسے نظر آتا ہے کہ اور نہیں تو شال مغربی ہندوستان (موجودہ پاکستان) کے مسلمانوں کو بالآ خرایک منظم اسلامی ریاست قائم کرنے پڑے گی۔ اقبال اپنی اس تجویز کے متعلق بیا نکشاف بھی کرتے ہیں کہ اس تجویز کونہرور پورٹ کمیٹی میں بھی پیش کیا گیا تھا لیکن اس کمیٹی کے اراکین نے اس تجویز کواس اعتراض کے ساتھ رد کر دیا کہ ایسی ریاست کا رقبہ بے صدوسیع ہوگا ، اس لیے اس کا انتظام دشوار ہوجائے گا۔ اقبال اس اعتراض کا یہ جواب دیتے ہیں۔ (الف) اس مجوزہ ریاست کی کل آبادی پرنظر ڈالی جائے تو بیاس وقت کے بعض ہندوستانی صوبوں سے بھی کم ہوگی۔ لہذا بیہ کہنا کہ اس آبادی کا انتظام کرنا دشوار ہوگا ، درست نہیں ہے۔

(ب) پھر یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ہندوآبادی کی اکثریت والے اضلاع (مثلاً انبالہ ڈویژن) کوالگ کر دیا جائے۔اس سے ایک توانظامی مسائل میں سہولت پیدا ہوگی دوسرے غیر مسلموں کے حقوق کہیں زیادہ محفوظ ہوجا ئیں گے۔

شالی مغربی ہندوستان کے مسلمان اکثریت والے صوبوں کو ایک ریاست بنائے جانے پر کیے گیے اعتراض کا جواب دینے کے بعدا قبال اپنے اس پختہ موقف کا اظہار کرتے ہیں کہ:

" India is the greatest Muslim county in the world. The life of Islam, as cultural force, in this country very largely depends on its centralisation in a specified territory."

'' ہندوستان دنیا میں سب سے بڑااسلامی ملک ہےاوراگر ہم یہ چاہتے ہیں کہ اس ملک میں اسلام بحثیت ایک تمدنی قوت کے زندہ رہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک مخصوص علاقے میں اپنی مرکزیت قائم کرے''(1)

ا قبال کہتے ہیں کہ اگر مسلمانوں کا مسئلہ ان کی خواہشات کے مطابق حل کیا گیا تو پھر ان کا احساس ذمہ داری قوی ہو جو جائے گا اور وہ مسلمان جو انگریزوں کی ناانصافیوں کے باوجو دان کی فوج اور پولیس میں کثرت سے شریک ہیں ملک کے بہترین محافظ اور بہترین محب وطن ثابت ہوں گے۔اگر شال مغربی ہندوستان کے مسلمانوں کو بیموقع دیا گیا ہے کہ وہ ہندوستان کی سیاسی حدود کے اندررہ کراپنے عقائد واصول کے مطابق آزادانہ زندگی گزار سکیس تو پھروہ تمام ہیرونی حملوں کے خلاف ،خواہ یہ حملے فوجی ہوں ،خواہ نظریاتی ، ہندوستان کے بہترین محافظ ثابت ہوں گے۔ اپنے اس وعدے کی صداقت

اور ہندوستان کے عسکری ڈھانچے میں مسلمانوں کی اہمیت کی طرف متوجہ کرنے کے لیےا قبال فوج میں مسلمانوں کا تناسب پی*ش کرتے ہیں*:

(الف) پنجاب میں مسلمانوں کی آبادی 65 فیصد ہے لیکن ہندوستان کی پوری فوج میں مسلمانوں کا تناسب 45 فیصد ہے۔ (ب) 19 ہزار گور کھے نیپال کی آزادریاست سے بھرتی کیے جاتے ہیں۔اگران گور کھوں کوشار نہ کیا جائے تو پھر مسلمان ہندوستان کی کل افواج کا 61 فیصد ہوں گے۔

(ج) اس تناسب میں وہ 6 ہزار جنگجوسپاہی شامل نہیں ہیں جو بلوچتان اور صوبہ سرحد سے بحرتی کیے جاتے ہیں۔

یا عداد وشار پیش کرنے کے بعدا قبال نے کہا کہ اب اندازہ کر لینا چا ہے کہ شالی مغربی ہندوستان کی مسلم آبادی

پورے ہندوستان کو غیر ملکی چیرہ دستیوں سے محفوظ رکھنے کی کس قدر صلاحیت رکھتی ہے۔ اقبال وضاحت کرتے ہیں کہ شال

مغربی سرحد کے ساتھ مسلمان ریاست کے قیام کا مطالبہ حکومت پر دباؤڈ النے کی خاطر پیش نہیں کررہے۔ مسلمان ایسا کوئی

جذبہ نہیں رکھتے ، وہ صرف بیخسوں کرتے ہیں کہ وہ قوم پرست ہندوار باب کی کسی بھی مرکزی حکومت کے تحت اپنے ملی ارتقا کو

جاری نہ رکھسیس گے۔ ہندوؤں کا بی خدشہ کہ آزاد اسلامی ریاستوں کے قیام سے ایک طرح کی کٹر نہ بی حکومت قائم ہوجائے

گی ، اس اعتبار سے درست نہیں ہے کہ اسلام میں نہ ب کا مفہوم بالکل مختلف ہے۔ اس میں کلیسا کی طرح کی کوئی آمریت

موجود نہیں ہے۔ اقبال نے کہا کہ ہم ایک آزاد اور منظم اسلامی ریاست اس لیے چا ہتے ہیں کہ ایک تو اس سے ہندوستان کے

اندرطافت کا توازن قائم ہوجائے گا چوھنی امن کا باعث بے گا۔ دوسرے

for Islam an opportunity to rid itself of the stamp that Arabian imperialism was forced to give it, to mobilize its law, its education, its culture, and to bring them into closer contact with its own original spirit and with the spirit of modern times."

"نساسلام کوائن امر کاموقع ملے گا کہ وہ ان اثر ات سے آزاد ہو کر جوع بی شہنشا ہیت کی وجہ سے اب تک اس پر قائم ہیں ،اس جمود کو توڑ ڈالے جو اس کی تہذیب و تدن ، شریعت اور تعلیم پر صدیوں سے طاری ہے۔ اس سے خصرف ان کے صحیح معانی کی تجدید ہوسکے گی بلکہ وہ زمانہ حال کی روح سے بھی قریب تر ہو جا کیں گیا۔ "(ے)

ا قبال نے آزادر یاستوں کے قیام سے متعلق اپنے اصولی موقف کوعمومیت کے ساتھ یوں بیان کیا کہ:

in view of India's infinite variety in climates, races, languages, creeds and social systems, the creation of autonomous states based on the unity of language, race, history, religion and identity of economic interests, is the only possible way to

secure a stable constitutional structure in Indai."

''ہندوستان کے لسانی اورعقا کدومعاشرت کے بے شاراختلافات کو مدنظر رکھتے ہوئے ایک مستقل حکومت قائم کرنے کی یہی صورت ہے کہ یہاں ایسی آزادریاستیں قائم کردی جائیں جوزبان نسل ، تاریخ ، مذہب اوراقتصادی مفاد کے اشتراک پرمبنی ہول' (۸)

اس وقت تک ہندوستان کے دستوری معاملات پر دو بڑے نقط ہائے نظر سامنے آ چکے تھے، ایک سائمن کمیشن رپورٹ جس کاعمومی طور پر کممل مقاطعہ کیا گیا، اس کے بعد نہرور پورٹ جو مسلمانوں کے لیے نا قابل قبول تھی۔ اس خطبے میں اقبال ہند کے دستوری معاملات پر اپنے موقف کا اظہار کرتے ہوئے سائمن کمیشن رپورٹ کوخصوصاً اور نہرور پورٹ کوعموماً اور نہرور پورٹ کوعموماً اور نہرور کوعموماً اور نہرور کوعموماً اور نہرور کو عموماً اور نہرور کو عموماً اور نہرور کو عموماً اور نہرور کوعموماً اور نہرور کوعموماً اور نہرور کو اور کے جوالے سے بعض تجاویز کی طرف رہنمائی کرتے ہیں اقبال نے کہا کہ اس رپورٹ میں وفاق کا جو تصور قائم کیا گیا ہے اس کے تحت بھی بیضروری ہے کہ مرکزی قانون ساز ادار سے کا انتخاب عوام میں سے عمل میں نہ آئے (کیوں کہ اس طرح کی وفاقی آسمبلی میں ہندوا پی کثر ت کے باعث قابض ہوجا کیں گے) بلکہ وہ وفاقی ریاستوں کے نمائندوں پر شتمل ہواور یہ کہ سائمن کمیشن رپورٹ ہی کے اصولوں کے تحت صوبوں کی بھی از سر نوتھیم ہونی چاہیے لیعنی:

- (الف) صوبوں کی تقسیم نے دستور کے اجراء سے پہلے ممل ہوجانی جاہیے۔
- (ب) تقسیماس طرح سے ہو کہ جس سے فرقہ وارانہ مسائل ہمیشہ کے لیے طے ہوجا ئیں۔
- (ج) اگرصوبوں کی تقسیم کسی صحیح اصول کی بناپر (یعنی ندہب، تاریخ، زبان اورا قضادی مفاد کے اشتراک کی بنیادوں پر) ہوگی تو پھر مخلوط اور جداگاندا بخابات کا مسّلہ بھی ہمیشہ کے لیچل ہوجائے گا۔

اقبال نے بیخیال ظاہر کیا کہ مخلوط اور جداگا نہ طرز انتخاب کے تضیئے کی بنیاد صوبوں کی موجودہ تقسیم پر ہے۔اگر ہندواور سلم اکثریت پر شتمل الگ الگ صوبے قائم کردیئے جائیں تو بیتناز عذتم ہوسکتا ہے۔ ہندووں کی طرف سے جداگا نہ طرز انتخاب کی مخالفت کے بارے میں اقبال کہتے ہیں کہ ہندو بیخالفت اس لیے کرتے ہیں کہ ان کے زدیک جداگا نہ اصول انتخاب متحدہ قومیت کے ممنافی ہے۔ ہندووں کے نزدیک لفظ'' قومیت'' کا مفہوم صرف اس قدر ہے کہ ہندوستان کے تمام باشندے اس طرح خلط ملط ہو جائیں کہ ان کے اندر کسی مخصوص ملت کا تصور باقی نہ رہے۔اپنے جداگا نہ طرز انتخاب کے باشندے اس طرح خلط ملط ہو جائیں کہ ان کے اندر کسی محصوص ملت کا تصور باقی نہ رہے۔اپنے جداگا نہ طرز انتخاب کیوں مطالبے کی تائید کرتے ہوئے اقبال نے کہا کہ اگر مسلمانوں کی معاشی پہتی ، ان کی بے پناہ مقروضیت (بالحضوص پنجاب میں) اور بعض صوبوں میں ان کی ناکا نی اکثریت کا خیال کر لیا جائے تو یہ بات سمجھ میں آ جائے گی کہ مسلمان جداگا نہ انتخاب کیوں چاہتے ہیں۔ اقبال نے کہا کہ اگر صوبوں کی بہی تقسیم اس طرح سے عمل میں آئے کہ ہر نوتشکیل شدہ صوبے کے اندر ایک بی طرح کی ماتیں اکتھی ہوں کہ جن کی زبان ، نہ جب اور تہذیب و تدن ایک ہو، ایسی صورت میں مسلمانوں کو تفاوط طریق انتخاب مرکو کی اعتر اض نہ ہوگا۔وفاق کے قام کے مسلم برا قال نے اپناموقف لوں پیش کیا:

(الف) سائمن کمیشن کی رپورٹ نے حقیقی وفاق کی پوری پوری نفی کردی ہے کیوں کہ سائمن کمیشن نے محض ایک لفظی وفاق کی تجویز پیش کی ہے جس کی تدمیس برطانیکا اقتدار بدستور قائم رہے گا۔

(ب) جب کہ نہرور پورٹ نے محض اس خیال سے کہ مرکزی مجلس قانون ساز میں ہندوؤں کی اکثریت ہے،وحدانی نظام کی سفارش کی ہے تا کہ سارے ہندوستان پر ہندوؤں کے تسلط کوقائم کیا جاسکے۔

اقبال نے کہا کہ یہ بات بالکل ناقابل قبول ہے کہ ہندوستان میں ایسی وحدانی حکومت قائم ہو جوصوبوں یا ریاستوں کوصرف فاضل قتم کے اختیارات دے۔انہوں نے مسلمانوں کو متنبہ کیا کہ وہ کسی ایسے نظام حکومت کو منظور نہ کریں خواہ وہ برطانوی ہو،خواہ ہندی۔اقبال نے انگریزوں کی تجویز کردہ وفاق کی سکیم میں پوشیدہ شاطرانہ حکمت عملی کا پردہ چاک کرتے ہوئے وضاحت کی کہ انگریز مدہرین اپنے اختیارات سے دستبردار ہوئے بغیر نہایت چالا کی سے سب کوخوش کرنا چاہتے ہیں یعنی:

- 1- مسلمانوں کولفظ''وفاق''سے۔
- 2- ہندوؤں کومرکز میں اکثریت ہے۔
- 3- اورانگریزوں کو (خواہ وہ ٹوری پارٹی کے ہوں یا مزدور پارٹی کے ) اپنے حقیقی اقتدار کی قوت ہے۔

لبذا وفاق کا پیقصور کہ جس میں ہندوستان کی آزاد ریاستیں بھی شامل ہوں گی مسلمانوں کے لیے نا قابل قبول ہے کیوں کہ اس قتم کے وفاق میں ہندووالیان ریاست، یہ دونوں مل کرانگریز کے مفاد کا ساتھ دیں گے اور اس کے عوض اندرون ملک اپنا مکمل تسلط اور بالا دستی قائم رکھ سمیس دونوں مل کرانگریز کے مفاد کا ساتھ دیں گے اور اس کے عوض اندرون ملک اپنا مکمل تسلط اور بالا دستی قائم رکھ سمیس مرخم گے۔ایہی حکومت مسلمانوں کے لیے کسی طور سود مند ثابت نہ ہوگی اور اس کا قیام ان کی قومی ہستی کو ہندوا کثریت میں مرخم کرنے کے مترادف ہوگا۔ا قبال نے اس صور تحال کی وضاحت اس طرح سے کی کہ بیانگریزوں اور ہندوؤں کے درمیان ایک قتم کی مفاہمت ہے لینی آگریم (یعنی ہندو) میرا (یعنی انگریز کا) اقتد ار ہندوستان پر قائم رکھوتو میں تنہیں ایسی حکومت قائم کرنے میں مددوں گا جس میں تنہا را فلم ہوگا۔

ان حالات میں مسلمانوں کو کس قتم کا وفاق قبول ہوسکتا ہے؟ اس ضمن میں اقبال نے اپنی رائے بیش کرتے ہوئے کہا کہان کے نزدیک بہترصورت توبیقی کہ ابتدامیں بیمجوزہ وفاق صرف برطانوی علاقے ( یعنی ہندوستان کی آزادریاستوں کو نکال کر ) مِشتمل ہوتالیکن موجودہ حالت میں مجوزہ وفاق کی قابل قبول صورت یہ ہوسکتی ہے۔

(الف) ہندوستان کے گیارہ صوبوں میں سے پانچ صوبوں میں مسلمانوں کو پورے پورے فاضل اختیارات کے ساتھ اکثریت کے کمل حقوق دیئے جائیں۔

- (ب) وفاقی اسبلی میں انہیں کل تعداد میں سے 33 فی صدنمائندگی ملے۔
- (ج) اورجیسا کہ نواب بھویال اکبر حیدری اور محمطی جناح نے بیر مطالبہ کیا ہے کہ اب چوں کہ مجوزہ وفاق میں والیان

ریاست بھی ایک موثر قوت کے طور پرشریک ہورہے ہیں۔ (یہ بات ذہن میں رہے کہ والیان ریاست میں اکثریت ہندوؤں کی تھی ) لہذا وفاقی اسمبلی میں نمائندگی کے متعلق ہمارے مطالبے میں یعنی نئی صورت حال کی روشنی میں تبدیلی آئی ہے اور وہ یہ کہ اس کل ہندوفاق میں مسلمانوں کو وفاق میں شریک مسلمان ریاستوں کے علاوہ ایک تہائی نشستیں دی جائیں۔

اس خطبے میں انگریزوں کی دستوری تجاویز پرعدم اطمینان کا اظہار کرنے اور متبادل تجویز پیش کرنے کے علاوہ علامہ اقبال نے ہندوستان سے متعلق انگریزوں کے فوجی طرزعمل اور منصوبوں پر بھی شدیداعتر اضات کیے۔انہوں نے اس بے حد حساس مسئلے پر بڑی بے باکی اور جرات کے ساتھ اظہار خیال کرتے ہوئے کہا کہ:

- (الف) کسی مجوزہ وفاق کے قیام کے بعد بھی انگریزوں کامنصوبہ یہ ہے کہ ہندوستان کا دفاع کلی طور پرانہی کے ہاتھ میں رہے۔
- (ب) اوریہ سلسلہ انگریزوں کے دعوے کے مطابق اس وقت تک جاری رہنا چاہیے جب تک ہندوستانی افسروں کی ایسی کھیپ تیار ہوجائے جواس انتظام کوسنعیال سکتی ہو۔
- (ج) اس پالیسی کا مطلب یہ ہے کہ برطانیہ بھی ہندوستان کی فوجی ذمددار یوں سے دستبردار نہیں ہوگا کیوں کہ:

  1- فوج میں ہندوستانی افسروں کی تعدادانتہائی کم رکھی جاتی ہے۔ اقبال نے کمیشن ہی کی رپورٹ میں سے اقتباس پیش کرتے ہوئے بتایا کہ اس وقت فوج میں ہندوستانی کپتانوں کی کل تعداد 39 ہے اوران میں سے 25 معمولی رہمنوں میں کام کرتے ہیں اور بعض بے حد عمر رسیدہ بھی ہیں۔ اگر بیلوگ ترقی کے امتحانات میں کا میابی حاصل کر بھی لیس تو بھی کوئی
- 2- اقبال نے کہا کہ ہندوستان کے تسلیم شدہ جنگجولوگوں کواعلی فوجی عہدوں تک نہ پہنچانے کا ذمہ دار صرف برطانیہ ہے اوراس کا مقصد تحض یہ ہے کہ ہندوستان پراینے غلبے اور تسلط کوفوج کے ذریعے طول دیا جائے۔

اونحاعهده حاصل نہیں کر سکتے ۔

3- لہذا اقبال نے کہا کہ فی الحال اس کا بیت کہ ہوسکتا کہ (جیسا کہ نہرور پورٹ کی بھی تجویز ہے) سرحدی افواج کا نظم ونتق ایک دفاعی کمیٹی کے ذمہ کر دیا جائے اور اس کمیٹی کے ارکان کوئی بھی فیصلہ باہمی رضامندی سے کرسکیس۔

اقبال نے برطانویوں کی ایک اور بدنیتی پرسے پردہ اٹھایا۔انہوں نے متوجہ کیا کہ سائمن کمیشن رپورٹ میں ہندوستان کی بری سرحدوں کوتو غیر معمولی اہمیت دی گئی ہے لیکن بحری شخفظ کے متعلق محض سرسری اشارے کیے گئے ہیں۔ایسا کیوں؟ اقبال وضاحت کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ انگریز ہندوستان پراس کے غیر محفوظ ساحلوں کی وجہ سے قابض ہو سکے سے۔اس تجربے کوسا منے رکھتے ہوئے ہندوستانیوں کے لیے بے حدضروری ہے کہ وہ خشکی کی بجائے بحری سرحدوں کی طرف نے۔اس تجربے کوسا منے رکھتے ہوئے ہندوستانیوں کے لیے بے حدضروری ہے کہ وہ خشکی کی بجائے بحری سرحدوں کی طرف زیادہ توجہ دیں۔اپنی اس تجویز کو آگے بڑھاتے ہوئے اقبال نے یقین ظاہر کیا کہ اگروفاقی ریاست قائم ہوگئ تو مجھے یقین ہے کہ وفاق میں شامل مسلم ریاستیں ہندوستان کے تحفظ کی خاطر ایک ایس غیر جانبدار ہندوستانی فوج کے قیام کے لیے ہوئم کی مددد سے نیر آمادہ ہوں گی جو نیکھی۔

اس کے بعداقبال ہندوستان کے مسائل کے آئین حل کے متعلق مسلمانوں کے دوبڑے مطالبات دہراتے

:U

اول: برطانوی ہندوستان میں فرقہ وارانہ مسائل کے مستقل حل کی خاطر صوبوں کی از سرنونقسیم کی جائے۔ دوم: اگریۃ تجویز مستر دکر دی جائے تو پھر جیسا کہ آل انڈیا مسلم کا نفرنس اور آل انڈیا مسلم لیگ کے مطالبات میں کہ کوئی ایسی آئینی تبدیلی نہ کی جائے جس سے مسلمان پنجاب اور بنگال میں جداگانہ انتخابات کے ذریعے اپنی اکثریت حاصل نہ کرسکیں ماچھرم کزی مجلس قانون سازمیں انہیں 33 فی صد شستیں حاصل نہ ہوجائیں۔

اقبال نے ضمناً متحدہ قومیت کے اصول پر بہنی میثاق کھنواور پنجاب میں مسلمانوں کوا قلیت میں بدل دینے کی تجویز کی سخت ندمت کی اور مطالبہ کیا کہ مسلم لیگ کوبھی ان دونوں کی مذمت کرنی چاہیے۔ پنجاب اور بنگال جیسے مسلم اکثریتی صوبوں کے بارے میں سائمن کمیشن رپورٹ کی تنجاویز پر تنقید کرتے ہوئے اقبال کہتے ہیں کہ اس رپورٹ نے بنگال اور پنجاب میں مسلمانوں کے لیے آئینی اکثریت کی سفارش نہیں کی بلکہ یہ مطالبہ کیا ہے کہ مسلمان یا تو مثیاق کھنو کوتشایم کرلیں یا پھر مخلوط انتخاب پر آمادہ ہوجا ئیں۔انہوں نے پنجاب کونسل کے سرکاری ارکان کی مرتب کردہ اس تجویز پر حکومت ہندگی جمایت پر تنجب کا اظہار کیا جس کے مطابق مسلمانان پنجاب کو پوری مجلس میں 40 فیصد ششتیں ملتی ہیں۔اقبال نے واضح کیا کہ پنجاب کے مسلمان کی ایک تبجویز پیش کی کہ سندھ اور بلوچتان کو ملا سندھ کوصوبہ جمہئی ہے الگ کرنے کا مرز ورمطالبہ کرتے ہوئے اقبال نے تبحویز پیش کی کہ سندھ اور بلوچتان کو ملا

سندھ کوصوبہ بمبئی سے الگ کرنے کا پرز ورمطالبہ کرتے ہوئے اقبال نے تبویز بیش کی کہ سندھ اور بلوچتان کوملا کرایک نیاصوبہ بنادیا جائے۔انہوں نے کہا کہ صوبہ بمبئی اور سندھ میں کوئی چیز بھی مشترک نہیں۔سندھ کے اسلامی تدنی پس منظر کا ذکر کرتے ہوئے اقبال نے کہا کہ:

"In point of life and civilization the Royal commissioners find it more akin to Mesopotamia and Arabia than India. The Muslim geographer Mas`udi noticed this kinship long ago when he said: "Sind is a country nearer to the dominions of Islam." The first Omayyad ruler is reported to have said of Egypt: "Egypt had her back towards Africa and face towards Arabia." With necessary alterations the same remark describes the exact situation of Sind. She has her back towards India and face towards Central Asia. Considering further the nature of her agricultural problems which can invoke no sympathy from the Bombay Government, and her infinite commercial possibilities, dependent on the inevitable growth of Karachi

into a second metropolis of India I think it unwise to keep her attached to a presidency which, though friendly today, is likely to become a rival at no distant period."

''ارکان رائیل کمیشن کوبھی اعتراف ہے کہ اہل سندھ کی زندگی اوران کا تدن عراق اور عرب سے مشابہ ہے نہ کہ ہندوستان سے ،مشہور اسلامی جغر افید دان مسعودی (۹) نے آج سے بہت پہلے عرب اور سندھ کی اسی باہمی مشابہت کی طرف اشارہ کیا تھا'' مسعودی نے لکھا ہے کہ'' سندھ وہ ملک ہے جومملکت اسلامی سے قریب تر ہے' سب سے پہلے اموی خلفیہ کا قول تھا کہ مصرکی پشت افریقہ کی جانب ہے اور منہ عرب کی جانب چھ مناسب ردوبدل کے ساتھ یہی کچھ سندھ کے متعلق بھی کہا جا سکتا ہے۔ سندھ کی پیٹے ہندوستان کی طرف ہے اور منہ وسط ایشیا کی جانب''

ا قبال نے مزید کہا

''اگر سندھ کے ان زراعتی مسائل جن سے حکومت بمبئی کومطلق ہمدردی نہیں اور اس کی بے شار تجاری صلاحیتوں کا کھاظ رکھ لیا جائے اس لیے کہ کراچی بڑھتے بڑھتے ایک روز لازماً ہندوستان کا دوسرا ادارہ السلطنت بن جائے گا توصاف نظر آتا ہے کہ اس کوا حاط بمبئی سے ملحق رکھنا مصلحت اندیثی سے مس قدر دور ہے۔''دور) سے سیکٹ کارویہ دوستانہ ہے لیکن ممکن ہے وہ کل ہی اس کا حریف بن جائے۔''(۱۰)

اس کے ساتھ ہی اقبال نے شال مغربی سرحدی صوبے کو دوسر ہے صوبوں کے مساوی اصلاحات ہے محروم رکھنے کی حکمت عملی پر تنقید کی اور مطالبہ کیا کہ اس صوبے کے غیوراور ذہین عوام کو بھی دوسر ہے صوبوں کے مساوی حقوق دیئے جائیں۔

یہ خطبہ 29 دمبر 1930ء کو ارشاد فرمایا گیا۔ اس دوران پہلی گول میز کا نفرنس (۱۱) لندن میں جاری تھی۔ اس کا نفرنس کے متعلق چند سرکاری اشارات کے متعلق چند سرکاری اشارات کرتے ہوئے کہا کہ:

- (الف) ذاتی طور براس کانفرنس سے مجھے کوئی امیز ہیں۔
- (ب) وجداس کی انہوں نے بیتائی کہ ہندوؤں کارویہ مفاہانٹہیں ہے یعنی وہ مسلمانوں کی جداگانہ حیثیت کوسلیم کرنے پر آمادہ نہیں ہیں۔ دوسرے بیکہ انگریز بھی جداگانہ طرزانتخاب کی بجائے مخلوط انتخاب تی برطانوی جمہوریت سے زیادہ قریب قرارد ہے کر گویا ہندوؤں ہی کے موقف کی تائید کررہا ہے۔
  - (ج) اگر جدا گانه طرزانتخاب کوٹالناہی مقصود ہےتو پھر فرقہ وارانہ بنیادوں پرصوبوں کی ازسرنوتقسیم ہونی چاہیے۔
- (د) فرقہ وارانہ مسائل کوحل کرنے کے لیے بیکانفرنس کچھ نہ کرسکے گی اور بالآخر بید مسئلہ برطانوی پارلیمنٹ میں پیش ہوگا۔
- (ھ) لہٰذاا قبال نے برطانوی ارباب سیاست سے اپیل کی کہ وہ ہندوستان کے اصل مسکلے کی نہ تک چہنچتے ہوئے اس کا

صحیح حل دریافت کریں جواس کے سوا کچھ نہیں کہ ہندوستان ایک کثیر القومی ملک ہے۔ یہاں کوئی بھی ایسانظام قائم نہیں رہ سکتا جو یہاں کی تمام تر اقوام کو بیرحق نہ دیتا ہو کہ وہ اپنے تصورات کے مطابق زندگی میں ترقی کرسکیں۔ان حالات میں اگر ہندوستان کوایک ہی قوم کا وطن تصور کر کے برطانوی طرز کی جمہوریت سے نوازا گیا تو بیصرف خانہ جنگی کی فضا پیدا کرنے کے مترادف ہوگا۔اقبال نے کہا کہ مسلمانوں کا بیرموقف بالکل درست ہے کہ مرکزی حکومت میں ذمہ داری کا مسلم طے کرنے سے پہلے ہندوستان کے فرقہ وارانہ مسائل کا تصفیہ ہونا چاہیے۔

یہاں اقبال اس طرف متوجہ کرتے ہیں کہ ہندو ایک الگ قوم ہونے کے تمام لوازمات بھی پور نے تین کہ ہندو ایک الگ قوم ہونے کے تمام لوازمات بھی پور نے تین کرتے ۔ حقیقت بیہ ہے کہ قومیت کے جملہ لوازم کو پورا کرتے ہوئے ہندو ستان میں اگر کوئی قوم ہتی ہے تو وہ صرف مسلمان ہی ہیں۔ انہوں نے وضاحت کی کہ اسلام کا تصور قومیت رنگ ہسل ، زبان اور علاقے کی تمیز کو نظر انداز کرتے ہوئے نوع انسان کو متحد کرنا چا ہتا ہے جب کہ ہندوؤں کو تی یافتہ طبقہ ہونے کے باوجود ابھی تک وہ یک رنگی حاصل نہیں ہوگی جوایک قوم بننے کے لیے ضروری ہے۔ ان کا نظام معاشرت بھی امتیاز و تفریق (ذات پات) کی بنا پر قائم ہے۔ ایسے میں اگر ہندو متحدہ قوم مین کہ بند کرتے ہیں تو اس کا مطلب اس کے سوااور کیا ہوسکتا ہے کہ وہ کسی بھی قتم کی معاشرتی تفریق وامتیاز سے بیان کو میں جس کے بناز یک رنگ مسلم قوم کو اپنا کمی تشخص قربان کرنے کی دعوت دے رہے ہیں۔ اقبال نے زور دے کر کہا کہ برصغیر کے مسلمانوں کواس مغالط انگیز دلیل سے بھی ہرگز متاثر نہیں ہونا چاہے کہ ترکی ، ایران اور دوسرے اسلامی ملکوں کے مسلمانوں کو میں گونی کو بی بنیاد اس کی مثال سامنے رکھتے ہوئے ہندوستان کے مسلمانوں کو بھی قوم پرستی کا مظاہرہ کرنا چاہیے۔ اس مغالط انگیز دلیل کو بے بنیاد اور بے کی خابت کرنے کے لیے اقبال اسلامی ممالک کے مسلمانوں اور ہوئی خابت کرنے کے لیے اقبال اسلامی ممالک کے مسلمانوں اور ہوئی کو بندوستان کے مسلمانوں کی حالت کے فرق کی طرف متوجہ کرتے ہیں:

(الف) ہندوستان میں مسلمان اقلیت میں ہیں اور انہیں اپنے اسلامی تشخص کے تحفظ کا مسلد در پیش ہے۔خصوصاً ایسے حالات میں جب کدا یک بڑی اکثریت انہیں اپنی قومیت میں جذب کرنے پرمصر ہے۔

- (ب) دوسری طرف ایران ،ترکی اور دیگر اسلامی ملکوں کی قریباً ساری آبادی مسلمان ہے اور انہیں اپنی ہستی کے تحفظ کا مسلد درپیش نہیں ہے۔
- (ج) ان اسلامی ملکوں میں اگر اقلیتیں ہیں بھی تو قرآنی اصطلاح کے مطابق وہ اہل کتاب ہیں۔اہل کتاب اور مسلمانوں کے مابین معاشرتی تعلقات میں کوئی رکاوٹ موجوز نہیں۔اگر کوئی عیسائی، یہودی یا زرتشی کسی مسلمان کا کھانا چھولے تو وہ نجس نہیں ہوجاتا۔وہ آپس میں گرم جوش میل جول رکھتے ہیں۔حتی کہ شادیاں کر سکتے ہیں۔

یہاں اقبال قرآن مجید کی ایک آیت کا حوالہ دے کرمسلمانوں اور اہل کتاب کے درمیان ہمہ جہتی اتحاد کے لاانتہا امکانات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ انہوں نے سورہ آل عمران کی آیت نمبر 64 کے ابتدائی جھے یا اہل الکتب تعالموا المی کلمته سواء بیننا و بینکم کا حوالہ دیا جس کا مفہوم ہے کہ

''اے اہل کتاب ایک ایسے کلمہ کی طرف آؤجو ہمارے اور تمہارے درمیان کیساں ہے'' مکمل آیت اس طرح ہے:

قل يا اهل الكتب تعالوا الى كلمته سوآء بيننا وبينكم الانعبدالا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله فان تولو فقولو اشهدوا بانا مسلمون

اس آیت کوہم اردومیں یوں سمجھ سکتے ہیں کہ:

(ترجمہ) کہہ دیجئے اے اہل کتاب ایک ایسے کلمے کی طرف آؤجو ہمارے اور تمہارے درمیان کیسال ہے۔(یعنی) یہ کہاں کے اللہ کے ساتھ کی کوشر یک بنا کیں اور نہ (ہی) ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکسی کو اپنا رب بنالے۔(اور) اگروہ نہ مانیں تو (پھر) کہیے کہ اس پر گواہ رہیں کہ ہم مسلمان ہیں۔(یعنی اللہ کے فرمانبردار بندے)۔(۱۲)

اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرنا کہ سی کواس کا شریک نہ بنانا اور ما سوا اللہ کے معبود نہ بنانا یعنی تو حید پر کامل یقین ہی وہ' دکلمہ'' ہے جس کی بنیاد پر مسلمانوں اور اہل کتاب کے مابین وسیع تر تناظر میں سیاسی ، معاشر تی اور معاشی بجج تی فروغ پاسکتی ہے اسلام کے اہل کتاب کے ساتھ اس رویے کواقبال وہ اولین قدم قرار دیتے ہیں جو اسلام نے عملاً نوع انسان کے اتحاد کی فاطرا ٹھایا۔ اس آیت کے ابتدائی حصے کا حوالہ دے کر مسلمانوں اور اہل کتاب کے مابین اتحاد کے فروغ نہ پاسکنے کی وجوہ کا ذکر کرتے ہوئے اقبال کہتے ہیں کہ:

"The wars of Islam and Christianity, and later European aggression in its various forms, could not allow the infinite meaning of this verse to work itself out in the world of Islam."

"نیا لگ بات ہے کہ مسلمان اور عیسائی اقوام کے باہمی جنگ وجدل (صلیبی جنگیں) اور پھر مغرب کی چیرہ دستیوں (استعاری غلبے) نے اس امر کاموقع نہیں دیا کہ دنیا کے اسلام اس آیت کے لاا نتہا معنوں کوممل میں لاتی "(۱۳))

اس بحث سے اقبال صرف پی ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ برصغیر کی اکثریتی قوم جو ندہباً ہندو ہے ، کے اپنی اقلیتوں کے ساتھ ہمہ جہتی روابط کی وہ صورت نہیں جو اسلامی مما لک میں مسلمانوں اور اہل کتاب کے درمیان عملاً موجود ہے۔ اسلامی ملکوں کے مسلمانوں اور ان کی قلیل اقلیتوں کے درمیان جو تعلق ہے اس کی مثال ہندوستان کی حالت پر صادق نہیں آ سکتی ۔ حقیقت بیہ ہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں علی ہذا برصغیر کی دوسری بے شار قوموں میں اختلا فات کی وسیح خلیج حاکل ہے۔ لہذا ہندوستان کی قوم پرتی اور اسلامی ملکوں کے مسلمانوں کی قوم پرتی میں بنیادی فرق ہے۔ ہندوستان میں قوم پرتی کاعملاً مفہوم ہندوات کی قوم پرتی اور اسلامی ملکوں کے مسلمانوں کی قوم پرتی میں بنیادی فرق ہے۔ ہندوستان میں قوم پرتی کاعملاً مفہوم سے کہ مسلمان (اسی طرح دیگر اقوام ہند) اپنی علیجہ ہتی سے دستبردار ہوکر ہندواکثریت میں مغم ہوجا کیں۔ اقبال نے ہندوستان کے مسلمانوں کو ان کے دواہم ترین مسائل کی طرف متوجہ کیا۔ اول بیہ کہ ان میں اچھے اقبال نے ہندوستان کے مسلمانوں کو ان کے دواہم ترین مسائل کی طرف متوجہ کیا۔ اول بیہ کہ ان میں اچھے

### رہنماؤں کی کمی ہے۔اقبال نے اچھے رہنماؤں کی خوبیاں بیان کرتے ہوئے کہا کہ:

"By leaders I mean men who, by divine gift or experience, possess a keen perception of the spirit and destiny of Islam, along with and equally keen perception of the trend of modern history. Such men are really the driving forces of people....."

""

" رہنماؤں ہے میرامطلب وہ افراد جن کواعانت ایز دی یا اپنے وسیع تج بات کی بدولت ایک طرف یا دراک حاصل ہو کہ اسلامی تعلیمات کی روح اوراس کی تقدیر کیا ہے۔ دوسری طرف ان میں پیصلاحیت موجود ہوکہ وہ جدید حوادث کی رفتار کا اندازہ صحت کے ساتھ کر سکیس ۔ یہی لوگ ہیں جن پر کسی قوم کی قوت عمل کا انحصار ہوتا ہے۔ "(۱۳))

دوم، سیاسی بیجبتی کا فقدان ہے۔ اقبال نے کہا کہ جس طرح ہم نے ندہب میں طرح طرح کے فرقے بنا رکھے ہیں۔ اسی طرح سیاست میں الگ الگ موقف اور جماعتیں ہیں۔ انہوں نے متنبہ کیا کہ نہبی فرقہ بندی اتنی نقصان دونہیں جتنی سیاسی نفاق انگیزی۔ ان مسائل کاحل بتاتے ہوئے اقبال کہتے ہیں کہ پہلے مسئلے کاحل ہمارے ہاتھ میں نہیں ہے یعنی ہیکہ اچھے رہنما اللہ کی دین ہوتے ہیں۔ دوسرے مسئلے کاحل ہمارے پاس موجود ہے۔ انہوں نے کہا میں نے نہیں ہے یعنی ہیکہ اللہ کی دین ہوتے ہیں۔ دوسرے مسئلے کاحل ہمارے پاس موجود ہے۔ انہوں نے کہا میں نے اس موضوع پر ایک خاص رائے قائم کررکھی ہے۔ یہ ایک خاص حل ہے اور وہ یہ کہ آگر ہندوستان کے سیاسی معاملات ہماری مرضی کے مطابق طے نہ ہوئے پھر تمام مسلمان رہنماؤں کا فرق ہوگا کہ وہ ایک جگہ جمع ہوکر صرف مسلمانوں کے لیے کوئی راہ عمل تجویز کریں۔

خطے کے آخر میں اقبال ہندوستان کے مسلمانوں کوایک بار پھرمتبنہ کرتے ہیں کہ مستقبل قریب میں ایبا وقت آنے والا ہے جب ہمیں اپنی ملت کے تحفظ کی خاطرالگ سے جدو جہد کرنا پڑے گی ، ہندوستان کے مسلمانوں کو دہنی اور عملی طور پر اس جدو جہد کے لیے آمادہ اور تیارر ہنا چاہیے۔ اقبال نے زور دے کرکہا کہ

" the present crisis in the history of India demands complete organization and unity of will and purpose in the Muslim community, both in your own interest as a community, and in the interest of India as a whole. The political bondage of India has been and is a source of infinite misery to the whole of Asia. It has suppressed the spirit of the East and wholly deprived her of that joy of self-expression which once made her the creator of a great and glorious culture. We have a duty towards India where we are destined to live and die. We have

a duty towards Asia, especially Muslim Asia. And since 70 millions of Muslims in a single country constituted a far more valuable asset to Islam than all the countries of Muslim Asia put together, we must look at the Indian problem not only from the Muslim Point of view but also from the standpoint of the India Muslim as such. Our duty towards Asia and India cannot be loyally performed without an organized will fixed on a definite purpose. In your own interest, as a political entity among other political entities of India, such an equipment is an absolute necessity."

''ہندوستان کے مسلمان اس وفت اپنی زندگی کے جس نازک دور میں سے گزرر ہے ہیں، اس کے لیے کائل سنظیم اوراتحادعز انم ومقاصد کی ضرورت ہے۔ ہمارے کی وجود کی بقااور ہندوستان کا مفادصر ف اس اس نے سے وابستہ ہے۔ ہندوستان کی سیاسی غلامی تمام ایشیا کے لیے لامتناہی مصائب کا سرچشمہ ہے۔ اس نے مشرق کی روح کو کچل ڈالا ہے اوراسے اظہارِ ذات کی اس مسرت سے محروم کر دیا ہے جس کی بدولت بھی اس میں ایک بلنداورشان دارتدن پیدا ہوا تھا۔ ہم پر ایک فرض ہندوستان کی طرف سے عائد ہوتا ہے جو ہمارا وطن ہاور جس میں ہمیں جینا اور مرنا ہے اورایک فرض ایشیا بالخصوص اسلامی ایشیا کی جانب سے اور چول کہ ایشیا کے دوسرے اسلامی ممالک کی نسبت ایک ہی ملک میں سات کر وڑمسلمانوں کی موجودگی اسلام کے کہ ایشیا کے دوسرے اسلامی ممالک کی نسبت ایک ہی مہندوستان کی طرف سے ہم پر جوفرائض عائد لیے ایک بیش بہا سرمایہ ہے لہٰذا ہمیں چاہیے کہ ہم ہندوستان کی طرف سے ہم پر جوفرائض عائد ہوتے ہیں ان کی بجا آ وری اس وقت تک ممکن نہیں جب تک ہم اپنے ارادوں کوایک مخصوص مقصد پر جمع نہیں کرلیں گے اگر آپ ہندوستان کی دوسری ماتوں کے دوسری ماتوں کے درمیان اپنا وجود قائم رکھنا چا ہتے ہیں تو آ پ کے لیے کرلیں گے اگر آپ ہندوستان کی دوسری ماتوں کے درمیان اپنا وجود قائم رکھنا چا ہتے ہیں تو آ پ کے لیے موائے اس کے اورکوئی چار وزہیں۔''(10)

آ گے چل کرا قبال کہتے ہیں کہ اگر چہ میں فرقہ وارانہ مسائل کے تصفیے سے مایوں نہیں ہوں لیکن پھر بھی میں اپنے اس احساس کو پیشیدہ نہیں رکھ سکتا کہ موجودہ نازک حالات کے تدارک کے لیے ہماری ملت کو مستقبل قریب میں بھی آزادانہ جدو جہد کرنا پڑے گی۔ اقبال نے مسلمانوں کو پیغام دیا کہ:

<sup>&</sup>quot; Pass from matter to spirit. Matter is diversity; spirit is light, life and unity. One lesson I have learnt from the history of Muslims. At critical moments in their history it is Islam that has

saved Muslims and not vice vers a. If today you focus your vision on Islam and seek inspiration form the ever-vitalising idea embodied in it, you will be only reassembling your scattered forces, regaining your lost integrity, and thereby saving your self from total destruction."

''مادیات سے گزر کرروحانیات میں قدم رکھے، مادہ کثرت ہے، کین روح نور ہے، حیات اور وحدت ہے۔ ایک سبق جو میں نے تاریخ اسلام سے سیکھا ہے، یہ ہے کہ آڑے وقتوں میں اسلام ہی نے مسلمانوں کی زندگی کو قائم رکھا، مسلمانوں نے اسلام کی حفاظت نہیں کی ۔ اگر آج آ پ اپنی نگاہیں پھر اسلام پر جماد میں اور اس کے زندگی بخش تخیل سے متاثر ہوں تو آپ کی منتشر اور پراگندہ قوتیں از سرنو جمع ہوجا کیں گی اور آپ کا وجود ہلاکت و پر مادی سے محفوظ ہوجائے گا۔'' (۱۷)

اقبال نے خطبے کی تکمیل ایک آیت قرآنی پر کی ہے۔ آیت ہے:

عليكم انفسكم لا يضرو وكم من ضل اذا اهتديتم

یہ سورہ مائدہ کی آیت نمبر 105 ہے۔ اقبال نے آیت کا پہلا حصہ وقف مطلق کی علامت تک پڑھا۔ یہاں تو قف تو کرنا چاہیے کین جہاں وقف مطلق کی علامت آتی ہے وہاں مفہوم کمل نہیں ہوا ہوتا، بلکہ ابھی کچھا ورکہنا باقی ہوتا ہے۔ کمل آیت اس طرح سے ہے۔

يايها الذين امنو اعليكم انفسكم لا يضركم من ضل اذا اهتديتم ط الى الله مرجعكم جميعاً فينبكم بما كنتم تعملون(٥٠٥)

اس آیت کوہم اردومیں پوں سمجھ سکتے ہیں کہ:

(ترجمہ): اےلوگوجوا بمان لائے ہو، (تو) تم اپنی جانوں کی فکر کرو (اور)ا گرتم راہ راست پر ہوتو پھر کوئی گمراہ تمہیں نقصان نہ پنچا سکےگا۔ (یا در کھو)اللہ کی طرف لیٹ کر جانا ہے پھروہ تمہیں بتادے گا جوتم ( دنیامیں ) کرتے تھے۔

مولانا محرجونا گڑھی نے اس آیت کا ترجمہ یوں کیاہے:

(ترجمہ):اے ایمان والو!اپی فکر کرو، جبتم راہ راست پر چل رہے ہوتو جو خض گمراہ رہے اس سے تمہاراکوئی نقصان نہیں۔اللہ ہی کے پاس تم سب کو جانا ہے چھروہ تم سب کو بتلا دے گا جو کچھتم سب کرتے تھے۔

ندکورہ آیت کا جو حصہ اقبال نے حوالہ بنایا ہے۔ اس میں دو نکات ہمیں متوجہ کرتے ہیں۔ اول یہ کہ اپنی جانوں کی گرکرنالازم ہے بالفاظ دیگر اپنی مخصوص جماعتی ساخت کی حفاظت اور اپنے طرز فکر وعمل کے تحفظ و ترویج کی طرف متوجہ رہنا چاہیے اور دوم یہ کہ اگر ہم راہ راست پر ہیں ، ہماراموقف درست ہے اور ہمیں اپنی رائتی پر کامل ایمان ہے تو پھر کسی دوسر ہے گر ابی ہمار سے تام رہنی ہمار سے تام رہنی ہمار کے بیا ہم راہی ہمار کے بیا ہم کراہی ہمار سے تام رہنی ہمار کے بیا ہمار کر سے تام رہنی ہمار کی طور پر کسی فکر یا تحریک

کے کامیاب یا ناکام ہونے کا بدایک سادہ سااصول ہے جو قرآن پاک میں آسان ترپیرائے میں بیان فر مایا گیا۔ پہم عمل کے لیے کامل یقین کا ہونا ضروری ہے۔ بیکامل یقین اس وقت میسرآ سکتا ہے جب انسان اپنے ضمیر کی گہرائیوں سے میمسوں کرتا ہوکہ وہ راہ راست پر ہے۔ اس کا موقف اور طرز عمل درست ہے۔ بیکامل یقین اس اعتماد کو جنم دیتا ہے جس کے سامنے کوئی شے بھی نا قابل تسخیر نہیں رہتی۔

-----

## حواشی/حوالے

ا۔ پورانام مارٹن لوقعر بمشہور جرمن مذہبی رہنمااور مسلح، پروٹسٹنٹ فرقے کابانی، وہ 10 نومبر 1483ء میں ایز لین میں ایک غریب کسان گھرانے میں پیدا ہوا۔ 1507ء میں پادری بنا 11-1510ء میں وہ روم گیا۔ اسے ڈاکٹر آف تھیالو جی کااعز از ملااوروٹن برگ یو نیورٹی میں بحثیت پروفیسر تقرر ہوا۔ لوقعر کی وجہ شہرت اس کا کلیسائی آمریت کے خلاف تخت احتجاج ہے۔ قیام روم کے دوان اس نے کلیسائی روحانیات کے لبادے میں جو ہوں پرتی دیکھی تھی اس کا صدمہ وہ برداشت نہ کرسکااور پوپ کی حاکمیت کے خلاف صف آراء ہوا۔ لوقعر نے پوپ اور کلیسا کے خلاف با قاعدہ الزامات عائد کیے۔ 1520ء میں اسے کیتھولک چرج کی رکنیت سے خارج کر کے نظر بند کر دیا گیا چوں کہ اس نے پوپ کی حاکمیت مطلق کے خلاف احتجاج کیا تھا اس لیے اس کے موقف اور مسلک کو مانے والے احتجاج کیا تھا اس لیے اس کے موقف اور مسلک کو مانے والے احتجاج کیا پی اور ٹیٹر ٹیٹر ڈیٹر گیا گیا والے۔

۲۔ ثرین ژاک روسو (Jean Jacques Rousseau) عرصہ حیات 1712ء تا 1778ء روسو کے نزدیک سیاسیات کا مطالعہ فاسفیانہ طریق پر معتبر ہے۔ اس کی روسے سیاسی معاملات اور سیاسی اداروں کے مطالعہ کے لیے افراد کی فطرت کا مطالعہ ناگز برخیال کیاجا تا ہے۔ اس کے خیال میں ریاست معاہدہ عمرانی کا حاصل ہے اور اس کے قیام سے قبل لوگ فطری حالت میں رہے تھے۔ روسو فطرت والے دورکو جنت کا نمونہ قرار دیتا ہے۔ روسو براہ راست جمہوریت پریفین رکھتا ہے۔ اس کا خیال ہے کہ قانون بنانے کا اختیار صرف عوام ہی کو حاصل ہے۔ روسو کے خیالات نے جدید سیاسی فلنفے پر گہرے اثرات مرتب کیے۔ اس کی کتاب معاہدہ عمرانی نے فرانسیسیوں کو اس درجہ متاثر کیا کہ وہ اسے بائیل کی طرح متبرک خیال کرتے تھے۔

٣- خطبه الدآباد، حرف اقبال، علامه اقبال كے خطبات، تقارير اور بيانات كامجموعه، مرتبه لطيف احمد خان شيرواني (اسلام آباد: علامه اقبال اوين بونيورش ، اشاعت اول، اگست ، 1984ء) ص24

3- Presidential address to the All India Muslim League, Allahabad, Discourses of Iqbal, Allama Muhammad Iqbal, compiled and edited by Shahid Hussain Razzaqi (Lahore: Iqbal Academy Pakistan, 2nd edition 2003) p:78

٣ خطبهاله آباد، حرف اقبال، صفحه 28

#### 4- Discourses of Igbal, P 81

۵۔ نہرور پورٹ پر ہندوؤں کے شدیداصراراوراس کی سفارشات منظور کرانے کے لیے حکومت برطانیہ پران کے بڑھتے ہوئے دباؤ کی پیدا کردہ صورت حال کا مقابلہ کرنے کے لیے مسلم جماعتوں کی ایک کانفرنس آغاخان کی زیرصدارت 29 دہمبر 1928ء سے کیم جنوری 1929ء تک دبلی میں منعقد ہوئی۔اس کل جماعتی مسلم کانفرنس میں مسلم لیگ خلافت کمیٹی اور جمعیت العلماء ہندا پنے اختلافات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے مسلمانوں کے حقوق کے شحفظ کی خاطر مشتر کہ موقف اپنانے کے لیے شریک ہوئیں اورا یک متفقہ قرار داد منظور کی۔ اقبال نے اس کانفرنس میں مسلم مطالبات کی جمایت میں تقریر کرتے ہوئے کہا تھا کہ:

''اگرمسلمانوں کوہندوستان میں بحثیت مسلمان ہونے کے زندہ رہنا ہے توان کوجلداز جلدا پنی اصلاح وترقی کے لیے سعی و کوشش کرنی چا ہیےاور جلداز جلدا کیے علیحدہ سیاسی لائح عمل تیار کرنا چاہیے .....''گفتا را قبال ، ص33

٢ خطبهاله آباد ، حرف اقبال ، ص 30

#### 6- Discourses of Iqbal, P:83

خطبهاله آباد، حرف اقبال م 31,32

#### 7- Discourses of Iqbal, P:84

٨ خطبهاله آباد، حرف اقبال ، صفحه 32

#### 8- Discourses of Iqbal, P:84

9۔ پورانام علی ابن الحسین بن علی ابوالحن المعودی مورخ اور جغرافید دان تھے۔مسلک کے اعتبار سے معتزلی تھے، بغداد ک رہنے والے تھے لیکن مصرمیں جا کرمقیم ہوئے اور وہیں وفات پائی۔ان کا سال وفات 346 ہے۔ بمطابق 957ء ہے۔ ۱۰ خطبہ الد آباد ،حرف اقبال مفحمہ 43

#### 10- Discourses of Igbal, P:94

اا۔ سائمن کمیشن کی ناکامی کے بعد حکومت برطانیہ نے ہندوستان کے لیے مکند دستوری اصلاحات اور دیگر معاملات پرغور وگلر کرنے کے لیے ایک گول میز کا نفرنس کا اہتمام کیا۔ اس کا نفرنس میں نمائندہ ہندوستانی زئماء کو مرعوکیا گیا تا کہ وہ اپناا پنا نقطہ نظر بیان کرکے کسی قابل قبول حل تک پہنچنے میں حکومت برطانیہ کی مدد کریں۔ پہلی گول میز کا نفرنس اواخر 1930ء میں لندن میں منعقد ہوئی۔ بہی وہ وقت تھا جب اقبال نے مسلم انوں کی واحد نمائندہ سیاتی جماعت مسلم لیگ کے پلیٹ فارم سے خطبہ الدآباد میں برصغیر میں فرقہ وارانہ مسائل کے مستقل حل کے لیے مسلم اکثریت والے علاقوں میں علیحدہ ریاستوں کے قیام کا نصور پیش کیا تھا۔ بایں ہمہ، پہلی گول میز کا نفرنس کی بعدہ 1931ء میں دوسری اور تیسری گول میز کا نفرنس مندن میں منعقد ہوئی۔ دوسری اور تیسری گول میز کا نفرنس میں اقبال کوبھی مدعوکیا گیا ، وہ نشر یک ہوئے بیتیوں کا نفرنسیں مطلوبہ نتائج حاصل نہ کرسکیں۔

۱۲۔ اس خطبے میں اقبال نے دوآیات قرآنی کوحوالے کے طور پر پیش کیا ہے۔ سورۃ آل عمران کی منقولہ بالاآیت کے علاوہ خطبے کے آخر میں انہوں نے سورہ مائدہ کی ایک آیت کا ایک حوالہ پیش کیا ہے۔ ان آیات قرآنی کواردو میں سیجھنے کے لیے آیات کے علاوہ مولانا

شاہ محمد احمد رضاخان بریلوی اور شاہ رفیع الدین محدث دہلوی کے اردوتر جم اور مولانا مودودی کی تفہیم القرآن کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔ ۱۳۔ خطبہ الد آباد ، حرف اقبال ، صفحہ 47

13- Discourses of Iqbal, P:97

١٦٠ خطبهاله آباد، حرف اقبال، صفحه 48

14- Discourses of Iqbal, P:98

یدامرقابل ذکرہے کہ الد آباد میں مسلم لیگ کے سالانہ جلاس کی صدارت کے لیے مسٹر محمطی جناح نے اقبال کانام تجویز کیا تھا اور مسلم لیگ کونسل نے اسے منظور کیا تھا۔ مسلم کانفرنس کی تجاویز اور مسٹر جناح کے چودہ نکات کے ساتھ ہی اقبال اور جناح کے مابین وہنی فاصلے دور ہو چکے تھے۔ لندن میں گول میز کانفرنسوں کے دوران وہ ایک دوسرے کے اور بھی قریب آگئے۔ اقبال نے بال جریل کا پیشعراسی زمانے میں کہا تھا اور ان کے پیش نظر مسٹر جناح کی شخصیت تھی جس کا ثبوت دوسرے قرآئن سے بھی ملتاہے:

۵ا۔ خطبهاله آباد، حرف اقبال، صفحه 49

15- Discourses of Iqbal, P:99

١٦ خطبهاله آباد، حرف اقبال، صفحه 50

16- Discourses of Iqbal, P:99,100

# مطبوعه مثنوی مسافر کامسودهٔ اقبال سے متنی تقابل

"Masnavi Pas Cheh Bayad Kard Ay Aqwame Sharq" Compassion between Published and Manuscript.

''مثنوی پس چه باید کرداے اقوام شرق کامسود هٔ اقبال سے متنی تقابل''

Text editing is very important in the field of research. This article is a comparative study of two texts— Published and Manuscript—of Allama Iqbal's long poem "Pas Cheh Bayad Kard Ay Aqwame Sharq" . the article will be helpful to understand the composing style of Iqbal and his mode of dictation. In the same context some discussions on Iranian and Persian dictation will be brought forward. moreover it will be made known that on which places the composer had adopted the dictation of Iqbal and where he had deviatied by using his own inference.

متنی تقابل یا تقابل متن تحقیق کا ایک اہم شعبہ ہے۔اس کی اہمیت وافا دیت ہر دور میں مسلّم رہی ہے۔وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس کی تحقیقی ضرورت اور حیثیت میں چند در چنداضا فیہ ہوتا رہا ہے۔ عربی اور فارسی میں اس شعبۂ تحقیقی کو ''قصیح متن''،ار دو میں '' تقابل متن'' یا ''متنی تقابل'' اورا اگریزی میں '' Text

عربی اور فاری میں اس شعبہ تحقیقی کو 'طقیح متن' ، اردو میں ' تقابل متن' یا ' متی تقابل' اور انگریزی میں' Text نکہا جاتا ہے۔ دنیا کے ہرادب میں اس کے تحقیق شاہ کار ملتے ہیں جن سے آنے والے محققین کی رہنمائی ہوتی

ہے۔

اس مقالے میں علامہ اقبال کی مطبوعہ مثنوی'' مسافر'' کا علامہ اقبال کے خطی متن سے تقابل پیش کیا جارہا ہے۔
علامہ اقبال کا خودنوشت مخطوطہ'' علامہ اقبال میوزیم لا ہور' میں نمبر 206-1977 AIM کے تحت موجود ہے۔
اس کی عکمی نقل اقبال اکا دمی پاکستان ، لا ہور میں بھی محفوظ ہے اور نیشنل آرکا ئیوز لا بھر رہی اسلام آباد میں بھی۔
تقابل کے لیے جومطبوعہ نسخہ پیش نظر رکھا گیا ہے وہ شخ غلام علی اینڈ سنز شائع کردہ کلیات اقبال (فارسی) ہے۔اس کی اشاعت
ششم ، فروری ۱۹۹۰ء میں سامنے آئی تھی۔ اس کی کتابت لا ہور کے معروف کا تب محمود اللہ صدیقی نے ۱۹۷۲ء میں کی تھی۔
کلیات کے تعارفی اور تمہیدی جھے میں ڈاکٹر جاویدا قبال کی تحریز''اعتذار'' کے زیرعنوان موجود ہے جس کے دو
اقتباسات یہاں پیش کیے جاتے ہیں۔اقتباسات کلام اقبال کے متی تقابل کی اہمیت وافادیت پر روشنی ڈاکٹر ہیں:
'علامہ مرحوم نے کتابت کے لیے جو غاص اہتمام کو ظور کھے تھے،ان کا انداز پچھائل نظر ہی کر سے ہیں۔اس
دور کے بہترین خوش نویس جناب صوفی عبد المجید پروین رقم کے اعجاز اور حضرت علامہ کے کمال شوق کی

بدولت حسن کتابت وطباعت کا جومر قع تیار ہوا تھا اس کا مثلی تو میرے لیے ممکن نہ تھا تاہم میں نے مقد ور بھر
کوشش کی ہے کہ جدید کتابت وطباعت شاعر مشرق کے کلام کے شایان شان ہو۔ میری کا وشوں کا نتیجہ آپ
کے سامنے ہے لیکن مجھے اس راہ میں جن دشوار یوں سے دو چار ہونا پڑاوہ میں ہی جانتا ہوں۔''(ا)
مندرجہ بالا اقتباس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کتابت اور املاء کے حوالے سے بھی کلام اقبال کا مطالعہ اور تفصیلی جائزہ
بہت ضروری ہے۔ اگلا اقتباس ہہے:

''سب سے کھن منزل صحت کلام کی تھی، جیسا کہ میں نے عرض کیا ہے بار بار کی سنگ سازی کے باعث طباعت کی کچھ فلطیاں رویڈ ریموگئی تھیں جنھیں اوّ لین شخوں سے مقابلہ کر کے درست کیا گیا۔ اس کے باوجود بعض مقامات ایسے تھے جن کی تھے کے لیے مجھے خاصی سرگردانی کرنی پڑی۔ بالا خرمیں نے علامہ مرحوم کے دریہ نیدر فیق اور مخلص ہم نشین مولانا غلام رسول مہر سے رجوع کیا۔ مولانا نے نہ صرف ان مقامات کی تھے میں میرا ہاتھ بٹایا بلکہ شروع سے لے کر کتابت کے آخری مرحلے تک جس شفقت اور محبت سے رہنمائی کی اس کا بیان الفاظ کی گرفت سے باہر ہے۔''(۲)

مندرجہ بالاا قتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ کلام اقبال کی بار باراشاعتوں کے نتیجے میں مطبوعہ متن میں تدریجاً بعض اغلاط ہونے لگی تھیں جن کی تھیجے کے لیے ڈاکٹر جاویدا قبال کو کلام اقبال کی قدیم اشاعتوں اورمولا ناغلام رسول مہر سے مدد لینا پڑی۔

۔ ذیل میں اٹھی مسائل کے پیش نظر براہ راست مسودات اقبال اور مطبوعہ متن کا تقابل کیا جائے گا تا کہ درست ترین متن متعین ہوجائے اورا گرکہیں کچھ معمولی فروگذاشتیں رہ گئی ہیں توان کی نشاند ہی اورتھیجے ہوجائے۔

زیر نظر متی تقابل کو دو حصوں میں تقسیم کیا جارہا ہے۔ پہلا حصہ کتابت واملاء کے اختلا فات ہے متعلق ہے اور دوسرے کا تعلق متی تبدیلیوں ،اصلاحات اور حذف واضا فیہ ہے ہے۔ عام متی تقابل میں کتابت اور املاء کے اختلا فات ضبط تحریر میں نہیں لائے جاتے اس لیے کہ وہ چنداں اہمیت نہیں رکھتے لیکن چونکہ یہاں معاملہ علامہ اقبال جیسے نابغہ روزگار کا ہے ، اس لیے کتابت واملاء کے جزوی اختلافات بھی زیر بحث لائے گئے ہیں۔ اس سے جہاں اقبال کے انداز کتابت اور اسلوب املاء کو سیخے میں مدد ملے گی وہیں برصغیر کی فارسی املاء اور ایرانی املاء کے کچھ مباحث بھی سامنے آئیں گے۔ نیزیہ بھی معلوم ہوسکے گا کہ کا تب نے کن کن مقامات پرخود علامہ اقبال کی املاء اختیار کی ہے اور کہاں کہاں ذاتی اجتہاد سے اس میں تبدیلیاں کی ہیں۔ حقیقت بہتے کہ بیر مطالعہ میں اس لیے اہم ہے کہ اس کا تعلق اقبال سے ہے۔ وگر نہ عام شاعروں ادبوں کے متون کی تھیچ میں کتابت اور املاء کے اختلا فات درخور اعتزا نہیں سمجھے جاتے۔ اس جھے میں ان اختلا فات کا گلی اور عمومی ذکر کیا جائے گا اور اس

اس مطالعاتی جائزے کا دوسرا حصہ متنی تغیرات ہے ہے۔ اس جصے میں شعر بہ شعرتمام تبدیلیوں کی نشاندہی کی جائے گی۔ اس میں خودا قبال کی طرف ہے اصل مسودے میں کی جانے والی تمام تبدیلیاں اور اصلاحات بیان کی جائیں گی۔ بعض اصلاحات کی ضروری توجیہ بھی بیش کی جائے گی۔ اس مطالعہ سے میں بھتے میں مدد ملے گی کہ علامہ اقبال اپنے کلام کو حتی قابل اشاعت شکل دینے میں کسی قدر دفت نظر سے کام لیتے تھے اور کن علمی اور ادبی مصلحتوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے کلام میں جزوی یا کھی ردوبدل کرتے تھے۔ کمی دوبدل کرتے تھے۔

### املائی نکات:

اس جائزے میں کچھاملائی نکات بھی پیش کیے جارہے ہیں۔املاء کےاسلوب اوراس کے جزوی اختلافات عام طور پرایسے مطالعات کا حصنہ بیں بنائے جاتے لیکن یہان معاملہ سی عام شاعر کانہیں بلکہ علامہ اقبال جیسے نابغۂ روز گارتخن ورکا ہے،اس لیے نصین شامل کیا جارہاہے۔ یہ نکات اقبال کا انداز املاء بھچنے میں مدد دیں گے۔

ایران اور برصغیر میں فارسی املاء میں کا فی اختلا فات ہیں۔ یہاں ان کی نشان دہی بھی کر دی گئی ہے اور متن اشعار میں اقبال کی اختیار کر دہ املاء ہی کولمحوظ رکھا گیا ہے۔اس حوالے سے پچھ عمومی نکات درج ذیل ہیں:

ا۔ایران کی جدید فارس املاء میں یائے معروف اور یائے جمہول کا فرق موجود نہیں ہے جب کہ برصغیر میں بی فرق موجود رہا ہے اوراب بھی ہے۔ بیاض قبال میں بھی برصغیر کی رائج صورت ہی ملتی ہے۔

۲۔ برصغیر کی فارسی میں نون اور نون عته کا فرق بھی ملحوظ رکھا گیا ہے جب کہ موجودہ ایرانی فارسی املاء میں ایسانہیں ہے۔اقبال کےخودنوشت مسود ہے میں بھی بہ فرق موجود ہے۔

سر۔ برصغیر میں''حرف یا''پراضافت کی علامت کے طور پر ہمزہ لگایا جاتا ہے مثلاً'''معنی مشکل'''''گری بدروحنین'۔ اقبال بھی ایساہی کرتے ہیں۔ایرانی املاء میں ایسانہیں ہوتا،اضافت کی نشان دہی کے لیے زیراستعال کی جاتی ہے۔

۷۔ برصغیر کی املاء کے مطابق اگر کسی لفظ میں دوحرف یا انتہے ہوں تو پہلی یا کو بہصورت ہمزہ کھھا جاتا ہے۔مثلاً آئینہ، گوئیم۔ جب کہ ایرانی املاء میں دونوں کو بشکل یا ہی کھا جاتا ہے: آپینہ، گو تیم، اقبال کا املائی اسلوب برصغیروالا ہے۔

۵ فعل ماضی قریب کے صیغہ واحد حاضر کے لیے قدیم ایرانی املاء میہ ہے: '' گفتۂ''،'' کردہ''۔اسے گفتہ ای اور کردہ ای پڑھا جاتا تھا۔ایران میں تقریباً گذشتہ ایک صدی سے قدیم املاء متروک ہو چکی ہے اور اب ایسے الفاظ کے آخر میں الگ سے'' ای' ککھا جاتا ہے۔ برصغیر کی فارس میں وہی پرانی ،متروک صورت رائج رہی ہے اور کہیں کہیں اب بھی موجود ہے۔اقبال بھی ایسے تمام الفاظ کو برصغیر کے طریقے پرہی کھتے ہیں۔

۲-ایرانی املاء میں نون نفی کو ہمیشہ فعل کے ساتھ ملاکر کھا جاتا ہے: مثلاً عکند، نداد، نفہمد وغیرہ - برصغیر میں اس کس التزام کھوظ نہیں رکھا جاتا اورا کثر مقامات پرنون فی کوافعال سے الگ کھا جاتا ہے مثلاً نہ کند، نہ داد، نہ فہمد ۔ اقبال کا ممل بھی زیادہ تراسی پر ہے۔ ان کے ہاں اس سلسلے میں کوئی ایک روش نہیں پائی جاتی بلکہ متصل کھنے کی مثالیں بھی موجود ہیں اور منفصل کھنے کہ بھی ۔ کے جد یدایرانی املاء کا ایک طے شدہ اصول یہ ہے کہ اسم سے پہلے آنے والی ''ب'' کو ہمیشہ اسم سے الگ کھا جاتا ہے اور فعل سے پہلے آنے والی ''ب'' کو ہمیشہ فعل کے ساتھ ملا کر کھا جاتا ہے۔ برصغیر کی املاء میں ایسا کوئی ضابطہ موجود نہیں ہے لیکن عام رجمان یہی رہا ہے کہ ایسی ''کو ہمیشہ میں اقبال کے ہاں بھی مختلف صور تیں پائی جاتی ہوں ۔

۸۔ابرانی املاء میں دومختلف اورمستقل الفاظ کو ملا کرنہیں لکھا جاتا جب کہ برصغیر کی فارسی املاء میں ایسا کوئی قاعدہ رائج نہیں رہا۔ اقبال کے اسلوب املاء میں بھی اس کا التزام نہیں یا یا جاتا۔

9۔ جدیدار انی املاء میں بغل ماضی استمراری او فعل حال کے تمام صیغوں میں '' کوالگ ککھا جاتا ہے۔ برصغیر میں اس کی قدیم صورت ہی رائج رہی ہے مثلاً میکفت/می گفت، میگوید/می گوید۔

۱۰۔املاء ہی کے ذیل میں یہ بیان کرنا بھی ضروری ہے کہ اقبال بہت پختہ خط نتعلیق لکھتے تھے البتہ تیزی سے لکھتے ہوئے وہ روانی خط شکتہ کی طرف ماکل ہوجایا کرتے تھے۔اقبال کےخودنوشت تمام مسودات اس کی شہادت دیتے ہیں۔خط شکتہ پڑھنا خاصامشکل ہوتا ہے اور جب تک اس کی خاصی مثق نہ ہو، کامل طور پر پڑھنے میں کامیا بی نہیں ہوتی۔

متنى تقابل:

ذیل میں مثنوی مسافر کے اشعار کے نمبر شار کی ترتیب سے متنی تقابل پیش کیا جاتا ہے۔اس ضمن میں علامہ اقبال میوزیم لا ہور میں محفوظ بیاض اقبال (نمبر202-1977-AIM) اور کلیات اقبال (فارس) کی اشاعت ششم (شیخ غلام علی سنز لا ہور ، ۱۹۹ء ص ۸۸۲ (۸۴۹ کو پیش نظر رکھا گیا ہے:

ا۔شعرکی موجودہ صورت پیہے:

چوں ابوذ رخود گداز اندرنماز

ضربتش ہنگام کیں خارا گداز

بیاض کے مطابق ابتدائی طور پراس کے مصرعوں کی تر تیب الٹ تھی۔اقبال نے نظر ثانی کرتے ہوئے پہلے مصر سے کو دوسر ااور دوسر کے ویبلا بنا دیا تھا۔

٢\_شعر٣٠ كايهلامصرع ابتدائي طوريريون تها:

ریزر بزازسنگ او یغمائے او

بعد میں لفظ''یغمائے'' کو''مینائے'' سے تبدیل کیا گیا۔اس سے معنویت دو چند ہوگئی۔ویسے بھی''سنگ'' کی مناسبت سے ''مینا'' کااستعال فارس شعری روایت کامسلّمہ حصہ ہے۔

٣ شعر٣٣ كے بعدا يك شعر كااضا فه كيا گيا جوشعر٣٥ كے طور يرمطبوء متن ميں موجود ب:

ارضميركا ئناتآ گاهاوست

تغ لاموجودالا اللهاوست (٣)

۴۔ شعرا ۴ کے بعد چارشعروں کا اضافہ کیا گیا جومطبوعہ متن میں شعرا ۴۳،۴۲،۴۲،۱ور۴۴ کے طور پرموجود ہیں (۴)۔ بیاضافہ بیاض میں دائیں حاشیے پر ککھا گیا۔

۵۔ شعر ۴۸ کے بعد چھاشعار بڑھائے گئے جو بالترتیب ۵۳،۵۲،۵۱،۵۰،۵۲،۵۱ ور۵۴ قرار پائے اور مطبوعہ مثنوی میں شامل ہیں۔ (۵) بیاض میں بیاضا فی اشعار صفح کے دائیں حاشیے پر لکھے گئے ہیں۔

٢- بياض كے مطابق ' خطاب به اقوام سرحد' كز برعنوان ديے جانے والے اشعار ميں آخرى شعر به تھا:

چوں شراراز خاک مابر می جہد

ذره را پہنائے گر دوں می دہد

تر تیب متن میں یہ ۲۷ وال شعر ہے۔ بعد میں اس کے آخر میں دوشعر بڑھائے گئے جوشعر ۲۷ اور ۲۸ قرار پائے اور مطبوع متن میں موجود ہیں (۲)۔ بیاض میں بیاضا فہ صفح کے بائیں حاشیے پر کیا گیا ہے۔

ے۔ کابل کی تعریف میں پہلے شعر (۱۱) کے بعد دوشعراضا فہ کیے گئے جومو جو دتر تیب میں • ےاورا کقر ارپائے۔ بیاض میں سیہ اضا فہ بھی صفحے کے ہائیں حاشیہ پر ککھا گیا ہے۔

٨ ـ شعر ٤ ٢ ميں صائب تبريزي كا حواله آياہے جس برا قبال نے حاشيد كھا ہے:

''مرزا صائب تبریزی در مدح کابل می گوید''۔اقبال نے''می گوید''الگ لکھا ہے جب کہ مطبوعہ متن میں یہ''میگوید'' کی صورت میں اکٹھا لکھا گیا ہے۔(۷) جدیدایرانی املاء میں اسے الگ الگ ہی لکھا جاتا ہے۔ضمناً یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ

''مرزا'' مخفف ہے''میرزا'' کا جوصرف برصغیر کی فارس میں رائے ہے۔اہل ایران''میرزا''ہی لکھتے ہیں اور بولتے ہیں۔ 9۔ بیاض میں شعر ۲۸ کے بعد دوشعروں کا اضافہ کیا گیا ہے۔ یہ اضافہ صفحے کے دائیں حاشیے پرتحریر کیا گیا ہے۔مطبوعہ نسخ میں اضافی اشعار ترتیب میں ۸۷ اور ۸۸ ہیں (۸)۔

شعر ۱۰۰ ایول ہے:

راز ہائے آل قیام وآ ں جود جزیہ بزم محر ماں نتواں کشود

دوسرے مصرعے میں اُقبال نے''بہ بزم'' کوالگ الگ لکھا ہے جب کہ مطبوعہ نسنخ کے کا تب نے اسے ملاکر'' بیزم'' کی شکل میں کتابت کیا ہے(۹)۔جدیدار اِنی املاء کے مطابق''بہ بزم''ہی کوتر جیح دی جاتی ہے۔

اا۔اُشعارا ۱۰ تا ۷۰' برمزارشہنشاہ بابرخلد آشیانی'' کے زیرعنوان دیے گئے ہیں۔ بیاض سے اندازہ ہوتا ہے کہ' خلد آشیانی'' کے الفاظ بعد میں عنوان کا حصہ بنائے گئے ہیں۔ بیاضا فیہ اقبال نے نظر ثانی کے دوران کیا ہے۔ بابر کے لیے بید عائیالفاظ عہد مغلیہ میں رائج تھے اور برصغیر کے قدیم فارس متون میں اس کے لقب کے طور پر بھی موجود ہیں۔

۱۲\_شعر۲۰ اکا دوسرامصرع پہلے یوں تھا:

من ازحرم نگذشتم كههنه بنیا داست

بعد میں اقبال نے لفظ 'کہنہ' کی جگہ' بختہ اختیار کیا۔اس خوبصورت ترمیم سے ایک طرف تو لفظی تکرار سے دامن بچالیا گیا کیوں کہ پہلے مصرعے میں 'کہنہ بتال' 'آیا ہے اور دسری طرف' پختہ'' کہہ کراس کی برتری کا اشارہ دے دیا گیا کیوں کہ ظاہر ہے کہ کہنگی اور پختگی میں سے پختگی ہی افضل ہے اور اسی کوتر ججے دی جائے گی۔

۱۳ شعر۱۱۹ میں حکیم سائی کے مزار پراپئی کیفیت بیان کرتے ہیں:

درفضائے مرقداوسوختم تامتاع نالہُ اندوختم

دوسرے مصرعے میں'' نالہ'' کی جگہ' لالہ'' تھا۔اس بجا تبدیلی سے ابلاغ میں صراحت بڑھ گئی ہے اوراصل مفہوم براہ راست اور زیادہ سہولت سے نتقل ہوجا تاہے۔

۱۲ بیاض میں شعر ۱۲۹ کا پہلامصر ع یوں لکھا گیا ہے:

فكرجال كن چوزنال برتن متن

یہاں''چو'' کی جگہ''چوں'' ہونا چاہیے۔''چو'' کی صورت میں مصرع بے وزن ہے۔مطبوعہ نسخ میں''چوں''ہی ہے۔(۱۰)۔لگتاہے اقبال سے رواروی میں پیاشتہاہ ہو گیااور پروف ریڈنگ میں انھوں نے خود ہی اس کی اصلاح کرلی۔ ۱۵۔ اقبال نے بیاض میں شعر ۱۸۱ میں لفظ' دہتن'' اکٹھا لکھا ہے جب کہ مطبوعہ مثنوی میں'' بہتن'' الگ الگ کتابت کیا گیا ہے (۱۱)۔جدیدا برانی املاء میں الگ الگ لکھناہی بہتر ہے۔

۱۸\_ بیاض میں شعر ۲۸ ایوں لکھا گیا ہے:

کته شخ طوس را دیدم به بزم لشکرمحمو درا دیدم بدرزم

کا تب نے 'نیز م' اور برزم' دونوں کو ملا کر لکھا ہے اور مطبوعہ نسخے میں ایساہی ہے (۱۳)۔ بزم اور رزم دونوں اسم ہیں اور ایرانی املاء کے مطابق ''ب' کوان سے ملا کرنہیں لکھنا چاہیے۔اگر چہا قبال نے املاء کے مطابق ''ب' کوان سے ملا کرنہیں لکھنا چاہیے۔اگر چہا قبال نے املاء کے مطابق ''بہتر ہے۔ میں رائج نہیں تھے۔تاہم جہاں جہاں اتفا قان کے قلم سے ایساہی لکھا گیا ہے، وہاں آٹھی کی روش املاء کو ملحوظ رکھنا بہتر ہے۔ 19۔ بیاض میں شعر ۸ کا کے بعد، صفحے کے دائیں حاشے پرتین اشعار کا اضافہ کیا گیا ہے۔ یہ اشعار ۹ کا۔۱۸۲ ہیں۔مطبوعہ متن میں بھی بیابی ترتیب سے موجود ہیں (۱۲)۔

۲۰ بیاض میں شعر ۱۸۸ کے بعد تین اشعار بڑھائے گئے ہیں۔ بیاضا فد صفحے کے دائیں حاشے پر لکھا گیا ہے۔اس کے علاوہ نیچے کے پانچ اشعار منسوخ کیے گئے ہیں۔ بڑھائے جانے والے اشعار مطبوعہ مثنوی میں ۱۸۹، ۱۹۰ اور ۱۹۱ کے شار کے تحت موجود ہیں (۱۵)۔

۲۱۔ مثنوی مسافر میں دی جانے والی غزل کے چوتھ شعر کے پہلے مصرعے میں، جومسلسل شار کے تحت مثنوی کا شعر۲۰۴ ہے۔ ''حکیے'' کی جگہ پہلے'' حکیمال' تھا۔

۲۲\_'' برمزار حضرت احمد شاه باباعلیه الرحمة مؤسس ملت افغانیهٔ' کے عنوان میں ، بیاض میں پہلے''مؤسس افغانستان'' لکھا گیا تھا۔''علیہ الرحمة'' کا اضافہ بھی نظر ثانی کے دوران کیا گیا۔ پہلے صرف اس کی علامت'' ''نگائی گئی تھی۔

۲۳۔'' خطاب بہ پادشاہ اسلام اعلیٰحضر ت ظاہر شاہ الیہ ہاللّٰہ بنصرہ'' کے عنوان میں'' اعلیٰحضر ت''اور'' بنصرہ'' کا اضافہ بعد میں کیا گیاہے۔مطبوعہ متن میں اس کی پیروی کی گئی ہے(۱۲)۔

۲۴\_شعر۲۴۲ بول تھا:

آ بگول تینے کہ داری در کمر نیم شب از آب اوگر ددسحر

بعد میں دوسر نے مصرعے میں 'آب' کی جگہ' تاب' کالفظ اختیار کیا گیا۔اہل نظر سے اس اصلاح کا حسن اور کمال پوشیدہ نہیں ہے۔معنوی اعتبار سے اگر چہ' آب' بھی درست تھا مگر' تاب' نے ''سحر' کی روثنی اور چیک کوجسم کردیا۔ ویسے بھی ''آب' کا تعلق تلوار کی تیزی اور کاٹ سے زیادہ ہوتا ہے اور اس کی چیک دمک کے لیے ''تاب' کا استعمال زیادہ موزوں ہے۔

٢٥ ـ شعر٢٢ كايبلامصرع يهله يول تفا:

نیک من دانم کرتنی نادراست اس مین 'من'' کی جگه'' می'' کواختیار کیا گیاہے۔

۲۷۔ شعر ۲۵۹ کے بعد کے چارشعرنگ ترتیب سے اضافہ کیے گئے ہیں۔ مطبوعہ متن میں بیا شعار ۲۲۰۔۲۱۳ ہیں (۱۷)۔ بیاض کا بیصفحہ دو تین بارغور سے پڑھا جائے تو اقبال کے ذوق لطیف اور شعور تقید کی داددینا پڑتی ہے۔ نگی ترتیب پاکران اشعار کی معنویت واضح تر اورمو ثرتر ہوگئ ہے۔

۲۰\_شعر ۷۷ بیاض میں بول ہے اور اس میں کوئی قطع و ہریذ نہیں کی گئی:

برگ وساز ما کتاب و حکمت است ...

این دوقوّ ت اعتبارامّت است

مگرمطبوعہ نسخ میں ، دوسرے مصرعے میں ''امت'' کی جگہ ''ملت'' لکھا ہوا ہے (۱۸)۔ یہ بے احتیاطی تحریف کہلا تی ہے اور قابل مذمت ہے۔

، و ق م منظره ۲۸ اود سرامصرع بول کھاہے: ماسوااللدرانشاں عکد اشتیم

مطبوعہ نسخ کے کا تب نے ''ماسوااللہ'' میں سے ایک الف حذف کردی ہے جوغلط ہے (۱۹)۔ عام طور پر بیلفظ ''ماسوی اللہ'' کی صورت لکھا جاتا ہے مگر''ماسوااللہ'' بھی درست ہے۔اس میں ایک الف''ماسوا'' کا ہونا چا ہیے اور دوسرا ''اللہ'' کا۔

> ۲۹۔ شعرا ۳۰ کے بعد، بیاض میں صفحے کے بائیں حاشیے میں بیشعر بڑھایا گیا ہے: ازت وتا بم نصیب خود بگیر

. بعدازیں ناید چومن مردِ فقیر

مطبوعه مثنوی میں پیشعر ۲۰۰۳ قراریا تاہے (۲۰)

۳۰۔ شعر ۳۰۱ کے بعد تین اشعار (۷۰۰۷-۳۰۹) کا اضافہ کیا گیا ہے۔ بیراضافہ بیاض کے متعلقہ صفحے کے دائیں حاشے پر موجود ہے۔

-----

### حوالهجات

ا ـ ا قبال ، کلیات ِ ا قبال ( فارس ) ، شیخ غلام علی ایندُ سنز ، لا مهور، اشاعت ششم ، ۱۹۹۰ء، ص ۵ ـ و

۲\_ا قبال ،کلیاتِ اقبال (فارسی ) ہیں۔و

٣\_اقبال، كلياتِ إقبال (فارسي) بم ٨٥٨

٣ ـ ا قبال ، كليات ا قبال (فارس ) م ١٥٥ ـ ٨٥٥

۵\_اقبال، كلياتِ اقبال (فارسي) م

۲\_ا قبال ، کلیاتِ اقبال (فارسی ) ی ۸۵۲

۷۵۷ قبال، کلیاتِ اقبال (فارسی)، ص

٨٥٨ قبال، كليات ِ اقبال (فارس) ، ٩٥٨

٩\_اقبال،كلياتِ إقبال (فارسي) بم ٨٥٩

١٠ـا قبال، كلياتِ إقبال (فارس) ب1٢٩

اا۔اقبال،کلیاتِ اقبال (فارسی)، ۱۲۵

۱۲\_اقال،کلیات اقبال (فارسی)،۱۳۵۸

۱۳ء قبال، کلیاتِ اقبال (فارسی)، ۲۸۸

۱۳ ـ اقبال، کلیاتِ اقبال (فارسی) م ۸۲۹

۱۵-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۷۰ ۱۲-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۷۸ م ۱۷-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۷۸ م ۸۷۹ م ۱۸-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۷۹ م ۱۹-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۸۱ م ۲۰-اقبال، کلیات اقبال (فاری) م ۸۸۱

# بچوں کی نفسیات اور علامہ اقبال

This article analyses the psychological dimensions of children in Allamah Muhammad Iqbal's poetry. Iqbal has written poems for children in the beginning of his literary career but later on he threw light on child psychology in his work. Iqbal's work demands an in-depth study in psychological perspective.

-----

بچوں کی نفسیات کا مطالعہ کرتے ہوئے ہمیں انسانی جبلی ترجیحات کی پیچید گیوں سے گزرنا پڑتا ہے۔ بچوں کے مزاج میں قوتِ ارادی کا شعوری عمل دخل نہیں ہوتا جو انھیں کسی نصب العین کی تکمیل کی طرف گامزن کر سکے۔ بچوں کا ایک خاص دبنی پھیلا وُ اور ایک خاص طرز پر ڈھلی ہوئی حرکات انھیں ایک نفسیاتی دائر نے میں مقیدر کھتی ہیں۔ بچے اس سائیکی کے زیرِ اثر ایک جیسے ہوتے ہیں۔ اپنے فطری میلانات کے باعث اُن کی سرگرمیوں میں زیادہ میو عن نہیں پایا جاتا کے باتا کے باتا کے بات کی فطری عادات دنیا بھر میں ہرنسل کے ہر بچے میں کیساں جاتا کے بیات کی فطری عادات دنیا بھر میں ہرنسل کے ہر بچے میں کیساں مائی حاتی ہیں۔

احدنديم قاسمي نے اس مفہوم کواس طرح ادا کيا ہے:

وہ اعتاد ہے مجھ کو سرشتِ انسال پر کسی بھی شہر میں جاؤں ، غریبِ شہر نہیں (۱)

ہر آ دمی کی سرشت ایک ہے وہ ایک ہی سانچ میں تیار ہوا ہے اس کی فطرت کا معیار جدا جدا نہیں۔ بچے کا غیر جانب دارانہ مزاج اس کوود بعت کئے گئے فطری روّیوں کا عکاس ہے۔ یہی وجہ ہے کہ Free Child کو دنیا کے ہر ندہب اور ہر قانون نے تحفظ فراہم کرتے ہوئے اُسے معاشرے کاصحت مند فرد قرار دیا ہے۔ یہاں ستر ھویں صدی کے دوغظیم فلاسفر جان لاک (۱۲۳۲۔۱۲۰۲ء) اور جب کہ روسوکا حوالہ بہت مناسب ہوگا ۔ دونوں کے ہاں بیچ کی فطرت کے متعلق متضاد بیان ملتے ہیں۔ Michael Cole اپنی کتاب کتاب : کی متعلق متضاد بیان ملتے ہوئے جان لاک کے بارے میں لکھتا ہے:

Development of children

He blelieved that children are born with different

temperament and prefrencies.

جب کدروسو کی کتابEmila پرتیمره کرتے ہوئےCole اس نتیجے پر پہنچتا ہے:

"Rosseau asserted that natural wab not born in sin but corrupted by civilization.In the state of nature, all people are equal: in equality appear with rise of agriculture, industry and property" (r)

دونوں کے نظریات پرخاصے عرصے تک بحث چلتی رہی مختلف مکاتپ فکر کا جھکا و کبھی روسواور کبھی لاک کے دعوؤں کی طرف رہا مگرنفسیات کی جدید تحقیق نے کم وہیش اس مسئلے کومل کر دیا ہے کہ آیا فطرت تخلیق پیدائش کے وقت بچوں میں کسی قسم کا امتیازی فرق رکھتی ہے یانہیں .....

بچہ چوں کہ فطرت کے قریب یا فطرت کے سہارے پر ہوتا ہے اس لیے میں خودارادی جذبات نہ ہونے کے برابر ہوتے ہیں وہ اپنی جبلتوں کے اظہار پر مجبور ہوتا ہے۔انسانی جبلتوں میں مندرجہ ذیل خصوصیات پائی جاتی ہیں: تخط زندگی (Protection of life) مجوکے (Hunger) ۔ جنس (Sex)

یے جہتیں ہرانسان کی ارادی قوتوں کا مرکز ہوتی ہیں۔ پچ فطرت میں رہتا ہے لہذا اُس کے اندر یہ جہتیں پوری طرح عیاں ہوتی ہیں۔ گر جب تجربات کارنگ چڑھنا شروع ہوتا ہے تو رفتہ انسان میں ان کا اظہار گئی سے تبدیل ہوکے ٹانوی سطح پر چلاجا تا ہے۔ مثلاً بھوک گئنے کے باوجود انسان بچ کی طرح روتانہیں۔ یا کسی مقصد کی فاطروہ بھوک کو نجر بادبھی کہد یتا ہے اور کسی نازک صورت حال کا سامنا بھی کر گزرتا ہے۔ اسی طرح شہدا کے نظریات میں تحفظ زندگی سے بڑا مقصد تسلیم زندگی بن جا تا ہے۔ اقبال نے ''زندگی'' کی جوشکلیں دکھائی ہیں وہ جبتی خطوط پر ممکن نہیں بلکہ تحفظ زندگی کی جبلی رو ایوں کو پسِ پشت کھینک دینے سے عمل میں آتی ہیں۔ اسی طرح جنس کے اظہار کا وہ رویہ جو بچپن میں ہوتا ہے جمل میں آتی ہیں۔ اس ساری پشت کھینک دینے سے عمل میں آتی ہیں۔ اس اس میں مرتی نہیں بلکہ ٹانوی حیثیت اختیار کر جاتی ہیں۔ یوں ساری عرجاتوں کا اظہار کرنے والا بچی ذات کے اندر موجود رہتا ہے۔ بڑھا ہے میں تجرباتی شعور محات انہے ہیں جب کہ بوجاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جبلتوں کے نانوی رویے کمزور پڑجاتے ہیں یا جبلتوں پران شعوری رویوں کو سنجالنا بہت مشکل ہوجاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بڑھا ہے میں ایسان کسی حد تک اپنی فطری خواہشات کے قریب ہوتا ہے۔ یہاں یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ بچپنا میں ایک وجہ ہے کہ بڑھا ہو جاتا ہے۔ یہاں یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ بچپنا دیلونٹ '' کے بعد عائل بہ ہوجاتا ہے یا ختم ؟ یہ سوال ایک بڑی بحث کوجنم دے گاگر ہم اوپر ہلکا سااشارہ اس شمن میں دے چکے ''بلوغت'' کے بعد عائب ہوجاتا ہے یا ختم ؟ یہ سوال ایک بڑی بحث کوجنم دے گاگر ہم اوپر ہلکا سااشارہ اس شمن میں دے چکے دیلونٹ '' کے بعد عائب ہوجاتا ہے یا ختم ؟ یہ سوال ایک بڑی بھو کو خطری کو جنم دے گاگر ہم اوپر ہلکا سااشارہ اس شمن میں دے چکے دیکو کو ختم دے گاگر ہم اوپر ہلکا سااشارہ اس شمن میں دے چک

ہیں کہ انسان میں جبلتوں کا وہ اظہار جوایک سے دس سال تک کا بچہ کرتا ہے ساری عمر موجود رہتا ہے ، بلوغت کے بعد بیہ جبلتیں ٹانوی درجے پر چلی جاتی ہیں یوں یہ بچے کسی نہ کسی شکل میں روح کے آئینہ خانے میں اپناعکس دکھا تار ہتا ہے۔

#### ے ذرا سے درد پہ زار و قطار رونے لگے میں اندر اینے ، وہ بچہ تلاش کرتا ہوں

جسم ایک ایسی حقیقت ہے جو وقت کے ساتھ ساتھ بدلتار ہتا ہے۔ جسم کے ساتھ خواہشات بھی نئے رُخ سے شخصیت پراثر انداز ہوتی رہتی ہیں ۔ عہد طفولیت میں بچ کے ذہن میں جوخواہشات جنم لیتی ہیں وہ ایک ہی ہوتی ہیں ۔ اس عہد میں بچ ہے نہن میں جوخواہشات جنم لیتی ہیں وہ ایک ہی ہوتی ہیں ۔ اس عہد میں بچ ہے تہذیبی ، ساجی ، جغرافیائی خد و خال اثر انداز نہیں ہوتے ۔ مثلاً کوئی افر لقی جنگلی بچہ ہاتھی پر بیٹھنے کی ضد کر ہے گاتو ہندوستانی بچے غبارہ لینے کی ضد کر ہے گا یعنی دونوں بچ باوجوداس کے کہوہ مختلف ماحول میں پرورش پار ہے ہیں ان میں ضد کرنے یا خواہش ایک ہے۔ مگر بلوغت کے بعد میرو ہے ایک سے نہیں رہتے حالاں کہ بیٹھلے، جواں ، بوڑھے کس تہذیب میں نہیں پائے جاتے ۔ جغرافیائی خد وخال ہم عمر ہونے کے باوجودان کے فکری خد وخال میں تفاوت کی کیسر صخیجتا ہے بلکہ بلوغت کے بعد تمام عمروں کے انسان جوایک ہی تہذیبی ماحول میں رہ رہے ہوں ان کے خیالات ، ان کی عادات میں بہت فرق ہوتا ہے۔

یچ کے ہاں جیرانی اصل میں نیچر، ماحول اور زندگی کو تیجھنے کی طرف ایک جہت ہے۔ بیچ کا ذہن چوں کہ ایک خالی سلیٹ کی طرح ہوتا ہے جس میں تجربہ آ ہستہ آ ہستہ رنگ چڑھا تا ہے۔اس لیے جیرانی اُس کی وجودی جنگ بھی ہے۔ہم ان مراصل کوایک Triangle میں ایسے بھی پیش کر سکتے ہیں:

#### جيراني • جتبو • تجربه

یعنی سب سے پہلے بچے میں معروض کے ٹکراؤ کے بعد، جیرانی کا ظہور ہوتا ہے۔ جیرانی اصل میں ذہن میں پہلے سے کسی چیزی ناموجودگی کا اظہار ہے۔ آپ اس سے اندازہ لگا سکتے ہیں کہ نومولود بچے کے پاس تو معروضی سطح پر پچھ بھی نہیں ہوتا یوں وہ ہر چیز پر حیران ہوتا ہے۔ نوسے بندرہ سال کی عمر تک اورائی طرح آگے بڑھتے ہوئے حیرانی کا گراف کم ہوتا جائے گا۔ مگر وہ ساری عمراس حیرانی کے غیرارادی رویے سے باہر نہیں آسکتا کیوں کہ زندگی اسے نت نئے حادثات کی حیرانیاں اور ھتی رہتی ہے۔

جرانی کے بعداس جرانی کوختم کرنے کے لیے بچہ جبو کرتا ہے بیدا Criousity اُس کوایک تج بہعطا کرتی ہے یوں ایک آدمی اصل میں تج بات کا مجموعہ ہے جوایک شخص کی ' شخصیت'' کی تشکیل کرتے ہیں۔ جس طرح کے تج بات جس شخص کے پاس ہوں گے اُسی طرح کی شخصیت تشکیل پائے گی۔ یہاں سے یاد رہے کہ تج بہ فکری ساجی یا صرف جذباتی بھی سکتا ہے۔ ہم جب چیزوں (Object) کے متعلق بول رہے ہیں تواصل میں اُن کواسپنا اندر (Subject) سے پڑھ رہے ہوتے ہیں کوئی ایسی چیز ماری پہچان (Identity) سے باہر ہوگی جو ہمارے معروض کے تج بے سے پہلے نہیں گزری یا اُس کا قریبی زاویہ ہم نے پہلے نہیں دکھے رکھا اسی طرح کوئی لفظ ہم نہیں بول سکتے جو ہم نے اسپنا Subject میں پہلے نہیں سمجھا یا

نہیں اُ تارا ہوا خلیل صدیقی نے اس شمن میں صوتیات پر بات کرتے ہوئے لکھا ہے:

''بادی النظر میں بیمعلوم ہوتا ہے کہ انسانی زبان کی جوآ واز ہم سنتے ہیں اس کے وجود میں آنے کا سبب نطق ہے کیکن حقیقت اس کے بھکس اس لیے کہ جب ہم بولنا سکھتے ہیں تو دوسروں سے جو پچھ سنتے ہیں یا سن کر اپنے حافظے مین محفوظ رکھتے ہیں اس کی باز آفریٹی کرتے ہیں جوآ وازیں ہمارے کا نول کے ذریعے ذہن میں پہلے سے محفوظ ہوتی ہیں، انھیں دوہرانے کے لیے آلات نِطق محض ذریعہ بن جاتے ہیں۔ ہم جس ماحول مین پیدا ہوتے ہیں اس کی زبان کا کتساب کرتے ہیں اور اس اکتساب کی ابتدائی صورت ساعت ہے۔ گویا جس زبان کو اکتساب کیا جاتا ہے وہ عبارت ہے اصوات سے، اشاروں یا حرکات نِطقی سے نہیں۔ پچ کے کان جس قدر دماس اور صوتی کیفیتوں کو ممیتر کرنے والے ہوتے جاتے ہیں اس قدر وہ اپنے تلفظ کی تھی کرتا رہتا ہے اور اردگر دسنائی دینے والی زبان کوزیادہ صحت کے استعمال کرتا ہے۔'' (۳)

ہم اس بحث کو صرف اس ایک جملے میں تھیٹی گے کہ بچہ فطرت کی قریب ترین حالت میں ہوتا ہے۔ بچے کا Psychological behaviour اُس کے تجربے کی شعوری گرد سے محفوظ ہوتا ہے جس میں وہ بعد میں اَٹ جاتا ہے۔ بچے کی ان مخصوص نفیاتی عادات کو شاعری میں ایک رجان کی حیثیت حاصل ہے۔ دنیا بھر کا شعروا دب اس موضوع بر کھھا گیا ہے۔ اُر دو شاعری میں اقبال وہ پہلا شاعر ہے جس کے ہاں نفیات اطفال کا بھر پور شعری اظہار ہے۔ اقبال نے بچ کی سائیکی میں اصل میں ، اپنی جبلی قو توں کا ادراک کی بازیافت کی ہے اور سب سے بڑھ کر اس کو روایتی شعری تج بات مثلاً اضطراب ، جدائی ، وصل ، آرز و سے ملا کے جیرت انگیز منظر نامہ مرتب کیا ہے۔ اقبال کے بعد اس روایت کو بہت فروغ حاصل ہوا۔ آج کے جدید شعری رویوں میں نفیات اطفال کا استعال ایک اہم موضوع بن گیا ہے۔

أردوكا كى دوريين نفسيات اطفال كے ليے الركا" يا وطفل" كى اصطلاح استعال ہوتى تھى:

اے آنسوؤ! نہ آوے اب دل کی بات منہ پر لڑکے ہو تم ، کہیں مت افشائے راز کرنا (خواجہ میردرد)

قطرے میں دجلہ دکھائی نہ دے اور جزو میں گل کھیل لڑکوں کا ہُوا ، دیدۂ بینا نہ ہُوا (غالب)

بازیچ اطفال ہے دنیا مرے آگ ہوتا ہے شب وروز تماشا مرے آگ (غالب)

ان اشعار میں بچے کے راز افشا کرنے کی عادت، بچوں کے کھیل اور ان کی نفسیاتی کشکش کو سامنے رکھا گیا

ہے۔ ہمارا موضوع اقبال کا وہ اُردو کلام ہے جس میں بچے کی نفسیاتی کیفیات کواپنے پیغام کے لیے منظوم کیا گیا ہے۔علامہ اقبال کے ہاں بچوں کے حوالے سے تین طرح کی نظمیں ملتی ہیں:

ا۔وہ نظمیں جو بچوں کے لیے سید ھے ساد ھے انداز میں کھی گئی ہیں۔ان کا بنیادی مقصد سبق آموز انداز میں اور Entertainment ہے۔ 'ایک مکڑا اور Entertainment ہے اس انداز کی نظمیس صرف'' با نگب درا'' میں ہیں جن کی کل تعداد سات ہے۔ 'ایک مکڑا اور کھی''' ایک پہاڑ اور گلبری''''ایک گائے اور بکری''' بنچ کی دعا'''' پرندے کی فریاد''' ماں کا خواب''، ہمدردی'' سے'' با نگب درا' نہی میں آگے چل کر ایک نظم ''ایک پرندہ اور جگنو'' بھی نظر آتی ہے۔ جس کا سال الفاظ ہیں اور بلکا پھلکا سبق آموز انداز ہے۔ پوری نظم پرندے اور جگنو کے دوران ایک مکالے پر ششمل ہے مگر تعجب ہے کہ اقبال نے اس نظم پر'' بچوں کے لیے'' کیوں نہیں لکھا۔ حالاں کہ اس طرز کی باقی نظموں پر'' بچوں کے لیے'' کیوں نہیں لکھا۔ حالاں کہ اس طرز کی باقی نظموں پر'' بچوں کے لیے'' کیوں نہیں لکھا۔ حالاں کہ اس طرز کی باقی نظموں پر'' بچوں کے لیے'' کیوں نہیں لکھا۔ حالاں کہ اس طرز کی باقی نظموں پر'' بچوں کے لیے'' کیوں نہیں لکھا۔ حالاں کہ اس طرز کی باقی نظموں پر'' بچوں کے لیے'' کیوں کے لیے'' واضح طور پر لکھا ہوا ماتا ہے۔

۲۔ اقبال کی وہ نظمیں جن میں بچوں سے مصلحانہ خطاب ہے جیسے''نصیحت''''جاوید کے نام (خط آنے پر)''''خوشحال خاں کی وصیت''''ہارون کی آخری نصیحت''''جاوید سے '''خالب علم'' وغیرہ اس طرح کی اور بھی نظمیس کلامِ اقبال میں نظر آتی ہیں جو ایسے بچوں کی رہنما کی (Direction) کے لیے کھی گئی ہیں جو ابھی بلوغت میں داخل ہور ہے ہیں یا ابھی داخل ہو ہے بی بیا۔

ساقبال کے پہلے مجموعہ کلام'' با عگب درا' میں الیی نظمیں بھی ملتی ہیں جو بچے کے نفسیاتی پہلوؤں کی ترجمان ہیں۔ بچوں کی نفسیاتی حرکات کو آشکارا کرتی ہیں۔ ان میں'' بچداور شع''''طفلِ شیرخوار''،اور''عبد طفلی' شامل ہیں۔اس کے علاوہ بھی اقبال نے چندایک نظموں میں بچے کی نفسیات کوشعری اظہار کے طور پر استعمال کیا ہے۔

یہاں یہ یادرکھنا بہت ضروری ہے کہ پہلی دوطرح کی نظمیں بچوں'' کے لیے' ہیں جب کہ آخری طرز کی نظمیں بچوں کے لیے' ہیں جب کہ آخری طرز کی نظمیں بچوں کے لیے نہیں ہیں۔ ان نظموں میں بچوں کے لیے اخلاقی اسباق نہیں ہیں اور نہ ہی بچوں کو Entertain کیا گیا ہے۔ نیظمیں بچوں کی نفسیات کو کھو جتے ہوئے ایک بڑے فلنے کا اظہار ہیں۔

طفلِ شیرخوار میں اقبال کا تخاطب ایک شیرخوار بچہ ہے جوابھی ناتیجھ ہے (ناتیجھ سے مراداً سساجی ادراک کی کی ہے جس کے جانئے سے ایک فرتشکیل پاتا ہے ) پوری نظم ایک مکالے پرمشمل ہے گراس مکالے میں صرف شاعر محو گفتگو ہے ، مخاطب معتر نہیں لیتا۔ شاعر پہلے بند میں نضے بچ سے مخاطب ہو کر کہتا ہے کہ میں نے تجھ سے چاقو چھینا ہے تو تم چلانے لگے ہو، بیا گر چھے گیا تو بیٹھے کے روؤ گے۔ اگر کھیلنا ہی ہے تو اس کا غذ کے نگڑے سے کھیل! جو بے ضرر ہے۔ شاعر بچے کی نفسیات میں اپنی بے قراری وشوقی جبچو کا سراغ یا تا ہے، دوسرے بند میں کہا ہے:

تیرا آئینہ تھا آزادِ غبارِ آرزو آئھ کھلتے ہی چیک اُٹھا شرارِ آرزو ہاتھ کی جنبش میں ، طرزِ دید میں پوشیدہ ہے

#### تیری صورت آرزو بھی تیری نوزائیدہ ہے

چوں کہ شاعر کادل آرزوؤں کی جولاں گاہ بنا ہوا ہے۔اسے ہر بل اضطرابی کیفیت کے مدوجز رسے گزرنا پڑرہا ہے اُسے بچے میں بھی اپنائیت کا احساس ملتا ہے وہ کہتا ہے کہ تیرادل ایک آئینہ ہے جو آرزو کے غبار سے صاف تھا مگر جونہی تو نے آئکھ کھولی ہے یہاں تمناؤں نے کروٹ لینی شروع کر دی مگریہ آرزوئیں ابھی نوزائیدہ ہیں کیوں کہ ان کا اظہار صرف ہاتھ کی جنبش یا آئکھ کے دیکھنے تک محدود ہے۔

تیسر ہے بند میں شاعر بچے کی فطری عادات کے ساتھ اپنا تقابل پیش کرتا ہے۔ کہتا ہے تیرا مزاج بھی بگڑتا بندار ہتا ہے اور میں بھی اس کیفیت میں گرفتار ہوں ۔ تو بھی عارضی شے پر مرتا ہے اور میں بھی ..... تیری نادانی سے میری نادانی پچھ کم نہیں کیوں کہ دونوں ہی ظاہری حسن کی کرشمہ سازیوں سے متاثر ہو جاتے ہیں۔ بھی میں رونے لگتا ہوں اور بھی ہننے لگتا ہوں۔ یوں میں ذہنی سطح پرایک بچے بن چکا ہوں۔

شاعرائی ہے چینی کا عکس بے پرواکھیلتے بچے کے مزاج میں دیکھتا ہے اور آخر میں اپنے آپ کو بھی ایک نادان بچہ کھراتا ہے مگر شاعرا ور بچے میں صرف آگی ہی دونوں میں امتیاز پیدا کرتی ہے۔ شاعر نے اپنے ساج کا سارا پر تو بچے کے اند و فطرت میں پایا ہے۔ مگر بچہ ان کیفیات سے بخبر ہے جب کہ شاعر جن مضطر جذبات کے شعلوں میں جل رہا ہے وہ اس کے اپنے جذب و مستی کا شعوری تجربہ ہے۔ آئن سٹائن نے ایک جگہ کہا ہے کہ میری مثال اُس نضے بچے کی مانند ہے جو ساحل سمندر لیسپیوں سے کھیل رہا ہواور سمندر کی گہرائی سے بخبر ہو۔ یہاں بھی بچ کا تقابل اپنی ذات کے ادھور سے بن یا ناتمامی سے منسوب ہے بچے سپیوں سے کھیل رہا ہے گرسمندر کے معروضی حالات سے ناواقف ہے۔ آئن سٹائن بھی خودکواسی محرومی کا شائن اس بخبری سے 'باخبر'' ہے۔ گیاس بخبری سے 'باخبر'' ہے۔ گیاس بخبری سے 'باخبر'' ہے۔

اس ضمن میں اقبال کی دوسری نظم''عہد طفلی'' بھی بڑی بامعنی اور وسعت فکر کوسمیٹے ہوئے ہے۔ ترتیب کے لحاط سے پیظم'' با نگِ درا'' میں ''بچوں کی نظموں'' سے پہلے موجود ہے۔ پوری نظم میں ذبنی وقبی واردات کی بازآ فرینی کی گئ ہے۔ شاعر کہتا ہے زمین وآسان میرے لیے ایک نئی جگہ تھے۔ جب میں بچپن کی نگین کا نئات میں محوتما شاتھا اس وقت مال کی گودہی اک نیا جہان تھا ہر حرکت مجھے آرام کا باعث بنتی۔ اس لیے جب میں بھی روتا تو دروازے کی کنڈی کھلنے پر خاموش ہو جاتا:

دردِ طفلی میں اگر کوئی رُلاتا تھا جُھے
شورشِ زنجیرِ در میں لطف آتا تھا جُھے
دوسرے بند میں بھی اُٹھی یا دول کوشدتِ جذبات سے دہرایا گیا ہے:

تکتے رہنا ہائے! وہ پہروں تلک سوئے قمر
وہ پھٹے بادل میں بے آوازِ یا اُس کا سفر

پوچھنا رہ رہ کے اس کے کوہ و صحرا کی خبر اور وہ حیرت دروغ مصلحت آمیز یر!

آنكه وقف ديد تقى ، لب مائلِ گفتار تھا دل نه تھا ميرا سرايا ذوقِ استفسار تھا

ا قبال نے اپنے ایک اہم مضمون' بچوں کی تعلیم وتربیت' میں اپنے اسی مشاہدے کو پچھاس طرح بیان کیا ہے:

'' قوت مخیلہ یا واہمہ بھی بچوں میں نمایاں ہوتی ہے، شام ہوئی اور لگاستانے اپنی ماں کو' اماں جان!

کوئی کہانی تو کہدو' ۔ ماں چڑیا کو سے کی کہانی سناتی ہے تو خوش کے مارے لوٹ جاتا ہے۔ ذرا بڑا

ہوکر بڑھنا سکھ گیا تو ناولوں اور انسانوں کا شوق پیدا ہوتا ہے۔ استاد کو چا ہیے کہ قوت واہمہ کی نمو کی
طرف الخصوص خیال رکھ' ۔ (۴)

ایسے لگتا ہے کہ اقبال اپنے مطالعے کے اس دور میں بچوں کی نفسیات کی طرف خاص طور پر مائل تھے۔ بیضمون''مخزن'' کے جنوری۱۹۰۲ء کے شارے میں شائع ہُوا۔اقبال کی مٰدکورہ طرز کی نظمیں بھی اسی دور تک محدود ہیں۔

غلام رسول مہر' عہد طفلی'' پر مخضر ساتھرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اس نظم میں بچین کی کیفیت بڑے ہی دل ش انداز میں بیان کی گئی ہے۔ بچہ بھی نچانہیں بیٹھتا۔ ہر وقت ہاتھ یا وَل مارتا رہتا ہے۔ جو کچھ کہتا ہے، اس کا مفہوم نہیں ہوتا۔ لہذا شاعر نے خود زبان کو ''حرف بے مطلب' قرار دیا ہے بھر بچہ چار پائی پر لیٹا ہوااس وجہ سے پہروں چا ندکو تکتار ہتا ہے کہ وہ ایک نہایت روثن چیز ہے اور اس کی روشن سے آنکھیں چندھیاتی نہیں۔ پھٹے ہوئے بادل سے چاندگر رتا ہے تو واقعے آ ہے محسوس نہیں ہوتی۔ مائیں عموماً بچوں کو لوجانے کے لیے کہتی ہیں کہ وہ ویکھو چاند میں پہاڑ ہیں اور بیاباں میں بچے بچھ یو چھتے ہیں تو آٹھیں خوش کرنے کے لیے جھوٹ موٹ کی کوئی بات کہد دیتی ہیں اور وہ جران رہ جاتے ہیں۔ یہ بچوں کی عام کیفیت ہے۔ آخری بند میں شاعر نے بچے کا نقشہ تھینچے ہوئے تین با تیں جو بح کی دی ہیں جو مجرے سے کم نہیں۔ یعنی اُس کی آئکھ ہرشے کود کھنے میں لگی رہتی ہے اس کے لب بات کرنا چاہتے ہیں اور دل میں بیشوق رہتا ہے کہ سب ہے تھو ہو چھ کو معلوم کر لے'' (۵)

یہاں بچے کی نفسیات کا گہرامشاہدہ اوراُس مشاہدے کا اپنی جبتی اور بے قراری کے ساتھ موازنے کا اعلیٰ شعور ملتا ہے۔ عموماً اس طرز کی نظموں کو بھی بچوں کی نظمیں فرض کر لیا جاتا ہے۔ اقبال کا میہ بچے کی نفسیات میں پناہ لے لینایا ان معصومانہ حرکات میں سے انسان کے شعوری اور جبلی ارادوں کی کھوج پالینا کوئی معمولی واقعہ نہیں تھا۔ اس ضمن میں میر زاادیب کا موقف بڑا سرسری سا

ے:

'' بچے کی ساری خصوصیات ہمارے عام مشاہدے سے قطعاً مختلف نہیں ہیں۔ راہندر ناتھ ٹیگور جب

نے کے بارے میں یہ بات کہتا ہے کہ ہر نیا بچہ د نیا میں آتا ہے یہ کہتا ہے کہ خدا ابھی انسانوں سے
مایوں نہیں ہوا تو یہ قول شاعر کے اس مابعد الطبیعاتی نظر یے کی عکاسی کرتا ہے جوائس نے بچے کے
ساتھ وابستہ کررکھا ہے۔ اس کے برخلاف علامہ بیشتر بچے کی انھی باتوں اور حرکتوں کا ذکر کرتے ہیں
جو عام مشاہدے میں آتی رہتی ہیں۔ گویا علامہ کے ہاں بچے کا نصور ایک ارضی بچے کے تصور میں
صورت گیر ہوتا ہے۔ اس میں ماور ائیت نہیں جیسا کہ ٹیگور کے ہاں ماتی ہے۔'(۲)

جہاں تک ٹیگور کا تعلق ہے ، میرزا ادیب نے ٹھیک کہا کہ اقبال کے ہاں اس قتم کے بیچے کا کوئی تصور نہیں پایا جاتا۔ وہ نہ تو بچوں کو اُڑتا ہواد کھاتے ہیں۔ بلکہ ان کی نظموں عمیں تو وہ بچپنا ساتھ لیے بچرتا ہے۔ یہ وہ عہد طفولیت ہے جس کی یادیں ہرانسان کا سرمایہ ہوتی ہیں۔ یونانی اساطیر میں محبت کا دیوتا ایک بیچکود کھایا گیاہے جس کے ہاتھ میں ایک تیرہے جو جس پرواز کرتا ہے وہ اسپر محبت ہوجاتا ہے۔ محبت کیا ہے اور بیچ ہی کو محبت کا دیوتا کیوں بنایا گیا ہے۔ کسی پرندے ، کسی شاخ کو ، کسی پھول یا مظاہر فطرت میں کسی کو محبت کیوں بنیں سونچی گئ؟ محبت ایک جبتی جذبہ ہے جو صاف ، واضح اور بےلوث و بےلاگ ہوتا ہے۔ بیچ خودائھی مظاہر فطرت کا امین ہوتا ہے۔ فطرت کا میں موجود ہے۔ جو سراسر خیر ہے۔ محبت ایک خیر کا جذبہ ہے جو گناہ کی الاکشوں سے پاک ہوتا ہے۔ لہذا نیچر بیچ کو ایک پاکٹر کی میں موجود ہے۔ جو سراسر خیر ہے۔ محبت ایک خیر کا جذبہ ہے جو گناہ کی الاکشوں سے پاک ہوتا ہے۔ لہذا نیچر بیچ کو ایک پاکر ہوتا ہے۔ اور کلام اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیچ کی نفسیات کو موضوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیچ کی نفسیات کو موضوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال کے صرف آغاز میں ہی نظر آز ہا ہے۔ اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیچ کی نفسیات کو موضوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیچ کی نفسیات کو موضوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیچ کی نفسیات کو موضوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیٹا کی موسوع خاص بنا کر تخلیق نظم اقبال میں دیکھا جا سکتا ہے کہ بیٹو تیں اور اپنا آپ میکمل تلاش کر لیتے ہیں۔

عروب لالہ مناسب نہیں ہے مجھ سے تجاب کہ میں نسیم سحر کے سوا کچھ اور نہیں

گرمیرزاادیب ٹیگوری ماورائیت کے برخلاف اقبال کی ان نظموں کوعام مشاہدہ قرار دیتے ہیں اورائھیں بچوں کی عام حرکات اور باتیں کہتے ہیں۔اس میں کوئی شک کہ اقبال کے ہاں ان نظموں میں بچیکوئی ماورائی مخلوق نہیں بلکہ عام اُرضی بچہ ہے۔گراُس کی حرکات وسکنات سے جو مقصود ہے وہ عام نہیں بلکہ وہ ایک بلیغ فکری مشاہدہ ہے لہذا اُھیں قلبی و ذہنی وار دات کی بازآ فرینی کہد دینا قبال کی نظموں کی درست تفہیم نہ ہوگی ۔مندرجہ ذیل اشعار دیکھئے:

آنکھ وقفِ دید تھی ، لب مائلِ گفتار تھا دِل نہ تھا میرا سرایا ذوقِ استفسار تھا تیرا آئینہ تھا آزادِ غبارِ آرزو آنکھ کھلتے ہی چیک اُٹھا شرارِ آرزو

ہاتھ کی جنبش میں طرزِ دید میں پوشیدہ ہے تیری صورت ، آرزو بھی تیری نوزائیدہ ہے

زندگانی ہے تری آزادِ قیر و امتیاز تیری آنکھوں پر ہویدا ہے گر قدرت کا راز

تیری صورت ، گاه گریال ، گاه خندال ، میں بھی ہوں در کیھنے کو نوجوال ہول ، طفلِ نادال میں بھی ہوں

عہدِ طفلی میں آکھ کا وقفِ دیدر ہنا، ہونوں کا مائلِ گفتار ہونا دراصل دل کا ذوقِ استفسار ہے بھرا ہونا تھا۔ کیا ہے عام مشاہدہ ہے؟ بچہ ہروقت آکھوں کواور ہاتھوں کومو حرکت رکھتا ہے مگرا قبال بچے کی اس اَدا میں اس کی آرزوکا سراغ پاتے ہیں مگر وہ اِس کی آرزوکو'' پچی 'آگر وقر اردیتے ہیں۔ بچ کا آزاو قید وامتیاز ہونا ظاہر کرتا ہے کہ وہ رازِ قدرت سے آشنا ہے۔ کیا یہ عام مشاہدات ہیں؟ یقیناً نہیں بلکہ ان کے پیچھے گہرے حقائق کی فکری بازیافت ہے جوہمیں ان نظموں میں ملتی ہے۔ للہذا میرزا ادیب کا کہنا کہ یہاں محض عام'' طفلانہ یادیں' ہیں درست نہیں بلکہ ان نظموں کے پس پردہ اقبال کا جوفکری وزہنی سفر ہور ہاتھا اس کی ایک اہم کڑی کو کم کردینے کے مترادف ہے۔ یہاں جو' کشمکشِ آرز و''ملتی ہے وہ بعد میں اقبال کے فلسفہ ہائے حیات کے اہم نکار اہوا۔

یہاں اقبال کے مضمون''بچوں کی تعلیم وتر ہیت'' کا حوالہ اور بھی اہم ہوجا تا ہے کہ وہ نشر میں بھی انھی باتوں کا اظہار کرر ہے تھے:

" بین صاحب جوانیسویں صدی کے مشہور حکما میں سے ہیں اس اضطراری جوش کو بچے کے نشو ونما کے لیے بڑا ضروری جزو خیال کرتے ہیں کیوں کہ اس اضطراری حالت میں اس کے اعضاء حرکت میں آنے کے لیے بڑا ضروری جزو خیال کرتے ہیں کیوں کہ اس اضطراری حالت میں اس کے اعضاء حرکت میں آنے کے لیے کسی بیرونی محرّک کے محتاج نہیں ہوتے ۔ بچوں میں اعصابی قوت کی ایک زائد مقدار ہوتی ہے جوکسی نہ کسی راہ سے صرف ہو کران کی خوثی کا موجب تھم تی ہے۔ اگرچہ بسااوقات ان کے ماں باپ کواس سے تکلیف بھی اُٹھانی پڑتی ہے۔ بعض اوقات اعصابی قوت کی بیزائد مقدار رونے چلانے میں مہل جولوگ رونے چل کے بین ان کو یا در ہے کہ یہ بھی ان کے جسمانی اور روحانی نمو کے لیے بچوں کے رونے سے تنگ آتے ہیں ان کو یا در ہے کہ یہ بھی ان کے جسمانی اور روحانی نمو کے لیے

ایک ضروری جزوہے'(۷)

'' بچیاور شع''اقبال کی وہ نظم ہے جس میں بچے کی نفسیاتی پیچید گیاں بہت حد تک سلبھی ہوئی ملتیں ہیں ۔نور کے مقر مقابل بچ کے معصوم کر دار کی بازیافت میں وہ اپنا آپ مکمل تلاش کر لیتے ہیں ۔ پہلے بند میں بچیشاعر کی گود میں لیٹا ہے جوشع کود کچر رہا ہے اور شع کو گاہے گاہے کی کوشش کرتا ہے جو ایک عام مشاہدے کی بات مگرا قبال اسے روشنی سے بغل گیری قرار دیتے ہیں:

> کیسی حیرانی ہے ہیہ ، اے طفلکِ پروانہ خُو! شع کے شعلوں کو گھڑیوں دیکھتا رہتا ہے تُو

> یہ مری آغوش میں بیٹھے ہوئے جنبش ہے کیا روشنی سے کیا بغل گیری ہے تیرا مدّعا؟

اِس نظارے ہے ترا ننھا سا دل جیران ہے یہ کسی دیکھی ہوئی شے کی مگر پیچان ہے عموماً بچےروثن چیز میں زیادہ دلچپی لیتے ہیں۔موم بی کو پکڑنے کی کوشش کرتے ہیں۔کسی بھی چیز کو پکڑتے ہی منہ میں ڈالنا بھی عام مشاہدے کی بات ہے۔ثناللہ ظہیر کاشعریہاں بہت مناسب ہوگا:

> ثاید پیٹ ہی پہلا تقاضا ہے فطرت کا بچہ جو بھی چیز اُٹھائے منہ میں ڈالے

ا قبال نے اس نفسیاتی کیفیت کے مشاہرے سے ایک عالم گیرسچائی کا جبلی سطح پر طرز ا ظہار ڈھونڈ نکالا ہے۔روشنی سے بغل گیری کو اُس سپچ فطری رویتے کی کھوج ہے جو ہرانسان میں فطرت کی طرف سے دویت ہوتا ہے۔

ا قبال البيخ مضمون مين لكھتے ہيں:

(A)"\_b"

غلام رسول مہر کے پیشِ نظرا قبال کا مذکورہ مضمون تھا کہ نہیں البیتہ اُن کے خیالات بہت واضح اوراس سچائی کے قریب ترین ہیں، وہ لکھتے ہیں:

''اس نظم کا بھی مرکزی نکتہ وہی ہے جو چاند کا ہے یعنی روشی اور نور کی طلب ..... نیز اس حقیقت کا اظہار کہ انسان خود سرایا نور ہے اور اس نے اسین نورکوآگاہی کے پردے میں چھیالیا ہے۔''(۹)

دوسرے بند میں شاعر بچے اور شع کا نقابل کرتا ہے اور کہتا ہے کہ شع بھی نور ہے اور تُو بھی سرا پانور ہے مگر تیرانورزیر نقابِ آگی ہے جب کہ شع عریاں جلوہ فرما ہے بچے اور شع کا تشبیهاتی ملاپ بہت موزوں ہے۔ شع جب روشیٰ کے ممل سے گزرنا شروع ہوتی ہے تو وہ بہ یک وقت ہستی اور نیستی کے مراحل سے گزررہی ہوتی ہے۔ اُس کی زندگی قطرہ قطرہ اُس کی موت کی طرف ڈھل رہی ہوتی ہے۔ بچ بھی ہستی میں نیستی کی طرف گامزن ہوتا ہے۔

سٹمع کا ہرا گلا لمحہ اس کے انجام کے سفر کا افسانہ ہے۔ یوں یہ سفر ایک متحرک روشیٰ کا سبب ہے ، مختفر گر بھر پور .....علامہ بچے کے نفسیاتی کردار میں اسی متحرک روشیٰ کا عمل دیکھتے ہیں مگر وہ زیرِ نقابِ آ گہی ہے۔ یوں بچے کا آ گہی کے پردوں سے نکل کرشمع کی مانند جلنے کا خواب علامہ کے ابتدائی کلام ہی میں نظر آ رہا ہے۔ غلام رسول مہر نے مزیداس حوالے سے کھھا ہے:

''اگرانسان اپنی حقیقت بیچان لے، ذاتی شعور کا پردہ آنکھوں سے اُٹھاد ہے تو اُسے نظر آ جائے گا کہ دوسر سے یاؤں تک نور ہی نور ہے۔''(۱۰)

تیسرے بندمیں علامہ اقبال دنیا کے ظاہری حسن کی طرف اشارہ کرتے ہیں جہاں فطرت کے نظاروں میں حسن ہیں حسن ہے۔ ہی حسن ہے۔ پہاڑوں کی ہیبت میں ،سورج کے طلوع وغروب میں ، رات کے اندھیرے میں .....ایک حسن ہے:

عظمتِ درینہ کے مٹتے ہوئے آثار میں طفلکِ ناآشنا کی کوششِ گفتار میں

چشمهٔ کہسار میں ، دریا کی آزادی میں حسن شر میں ، صحرا میں ، وریانے میں آبادی میں حسن

مگراس حسن کے تمام پھیلاؤییں روح پھر بھی بے چین و بے قرار ہے وہ قافلے کی گھٹی کی طرح فریادی کیوں بنی ہوئی ہے اور اُس کی زندگی ماہی بے آب کی طرح کیوں ہے؟ علامدان سوالات پرنظم ختم کر دیتے ہیں مگراس کا جواب وہ دوسرے بندمیں دے چکے ہیں:

شع اک شعلہ ہے لیکن تو سرایا نور ہے

آہ اس محفل میں یہ عریاں ہے تو مستور ہے

وستِ قدرت نے اسے کیا جانے کیوں عرباں کیا! تھے کو خاکِ تیرہ کے فانوس میں پنہاں کیا!

نور تیرا حجیپ گیا زیرِ نقاب آگهی! ہے غبارِ دیدۂ بینا حجاب آگهی

اس ججاب کو ہٹانے کی تگ ودو وہ دنیا میں آتے ہی شروع کر دیتا ہے۔ یہی تگ ودوفلسفہ خیر وشر کا جنم دیتی ہے۔انسان کا معروض اور باطن دوحصوں میں تقسیم کرتی ہے۔ بچے کے شعلے کود کھتے رہنا، گود میں لیٹے ہوئے ہاتھ پاؤں مارنا اور روشنی کی طرف لیکنا جیسے اس سے بغل گیری مدعا ہو،علامہ ان حرکات کے پس پردہ نکات کوم کز ذات بنانے کی کوشش کرتے ہیں۔ یکٹکش بچے میں آنکھ کھلتے ہی شروع ہوجاتی ہے۔

اس ضمن میں علامہ کی نظم'' فراق'' بھی بڑی اہمیت کی حامل ہے پہلے بند میں شاعر تنہائی کو ڈھونڈتے ہوئے پہاڑ کے دامن میں آچھیا ہے۔ پہاڑ کے دامن میں آنااور پھر کہیں حجیب جانا۔ تنہائی اورا یک خاموش تنہائی ہے:

> شکتہ گیت چشموں کی دلبری ہے کمال دعائے طفلکِ گفتار آزما کی مثال

وہ دیکیتا ہے کہ سامنے بہنے والے چشموں سے جوصدا آرہی ہے وہ کسی سریلے گیت سے مشابہ ہے۔ بالکل اُس بچے کی دعا کی طرح جوابھی بولنا سکے رہا ہو۔ جس میں مفہوم نہیں ہوتا۔ بلکہ معصومیت اور آواز میں رَس بھرے ذائنے کا احساس ملا ہوتا ہے۔

غلام رسول مهر لکھتے ہیں:

'' چشموں کے گیت کوشکستداس لیے کہا کہ چلنے کی آ داز کسی وقت سنائی دیتی ہے کسی وقت سنائی نہیں دیتی۔ یہ اقبال کی تصویر کشی کا کمال ہے پھراسے بولنا سکھنے والے بچے سے تشبید دینا معجز ہے کا حکم رکھتا ہے۔'' (۱۱)

دوسرے بندمیں بھی جدائی کے پس منظر میں علامہ اقبال کے روبرو بچے کی نفسیاتی کیفیات رہتی ہیں۔ یہاں ایک حیرت انگیز انداز میں جدائی کے لمحات کی تشریح کی ہے۔

> یہ کیفیت ہے مری جانِ نا شکیبا کی مری مثال ہے طفلِ صغیرِ تنہا کی

اندھیری رات میں کرتا ہے وہ سرود آغاز صدا کو اپنی سمجھتا ہے غیر کی آواز

یونهی میں دل کو پیام کیب دیتا ہوں هب فراق کو گویا فریب دیتا ہوں

شاعر کہتا ہے کہ جدائی کی اضطرابی کشکش نے مجھے ایک نتھے بچے کی مانند کردیا ہے۔ جب وہ بھی تاریکی میں اکیلا ہوتا ہے تو گانا شروع کردیتا ہے۔ دراصل وہ اس فعل سے بچھتا ہے کہ اُس کے ساتھ کوئی ہے جواُسے بہلارہا ہے۔ میری حالت بھی بالکل اسی طرح بنی ہوئی ہے۔ میں حیلوں بہانوں سے دل کو صبر کا پیام دے رہا ہوں در حقیقت میں شپ ہجر کودھو کا دے رہا ہوں۔ میں حیلوں بہانوں سے دل کو صبر کا پیام دے رہا ہوں در حقیقت میں شپ ہجر کودھو کا دے رہا ہوں۔

نے کا کیلے میں گنگنانا اُس کی شعوری حسوں کا اطمینان ہے کہ اُس کے ساتھ کوئی اور بھی ہے۔ یہ اقبال کے اُن آفاقی تجربات میں سے ایک ہے جواسے ظیم شاعر ہنادیتے ہیں۔

علامه کی ایک اورنظم' اونو' میں بھی بچے کی نفسیاتی کیفیت کوشعری جامہ پہنایا گیا ہے:

نور کا طالب ہوں گھبراتا ہوں اس بہتی میں میں میں طفلکِ سیماب پا ہوں مکتب ہستی میں میں

پہلے بند میں علامہ چاند کوایک گلڑا قرار دیتے ہیں جوآسان کے آب نیل میں تیررہاہے۔ چاند کو چرت انگیز تشیبہات کے ساتھ آسان پردکھایا گیا ہے۔ دوسرے بند میں علامہ چاند کے سفر کو بے آواز قرار دیتے ہیں۔ اُسے بے وطن کہہ کے اُس کے ساتھ چلنے کی آرز وکرتے ہیں اور پھر آخری ٹیپ کے شعر میں اپنے آپ کوسکول سے بھا گاہُوا پچ قرار دیتے ہیں۔ کیوں کہ وہ کسی اور نیا کا مثلاثی ہے۔ اُس کے لیے اس بزم جہاں میں رہنا بہت مشکل ہوگیا ہے۔ ابساری نظم کا نچوڑ اُن کی آرز و میں سمٹ آیا ہے۔ اور اس آرز وکوسکول سے بھا گا ہوا بچہ اپنے ملتب کی فضا سے اور اس آرز وکوسکول سے بھا گا ہوا بچہ اپنے ملتب کی فضا سے اُس کا اور لین مقصد بن چکا ہوتا ہے۔ یوں اس نفسیاتی کیفیت کا این مقصد بن چکا ہوتا ہے۔ یوں اس نفسیاتی کیفیت کا این دات کی اضطرائی شکل سے مقال جرار دینا علامہ کے کمالات میں سے ایک ہے۔

علامہ وسیج النظر فطرت شناس، وسیج المطالعة فلسفی اورا یک عظیم پیامبرتو ہیں،ی ...... فدکورہ نظموں میں وہ ماہر نفسیات اطفال بھی معلوم ہوتے ہیں۔وہ بچوں کے افعال وکر دار اور اُن کی نفسیاتی کیفیات کا منظر نامہ سائنسی پیانوں سے ماپنے نظر آتے ہیں۔

-----

### حوالهجات

- ا ۔ احمدندیم قاسمی: شعله گل، التحریرلا ہور، ۱۹۹۲ء، ص۸۷
- The Development of childre Micheal Cle مریکن بکس ،امریکه ۱۹۸۹ء،
  - ۳- خلیل صدیقی: زبان کا مطالعه، رونی پبلشرز جناح روڈ ،کوئٹه،۱۰۰۲، ص۲۵،۱۲۴
  - ۷- اقبال،علامه: بچول کی تعلیم وتربیت، مشموله مضمون ' بیچ اورادب' ، مرتب: شیما مجید، گلوب پبلشرز، لا ہور، ۱۹۸۵، ص۱۳
    - ۵ غلام رسول مهر: مطالب بانگ درا، اسد پبلی کیشنز، لا مورص ۲۱
    - ۲۔ میرز اادیب: مطالعہ اقبال کے چندیہلو، بزم اقبال لا ہور، ۱۹۸۵ء، ص۲۰
      - - ۸\_ ایضاً ۳۰:۱۲
      - 9\_ غلام رسول مهر،مطالبِ با نگبِ درا، ١٥٠
        - ۱۰۔ ایضاً م
        - اا۔ ایضاً م

# ٹو کیو بو نیورسٹی آف فارن اسٹڈیز ، جایان میں اُردو

The Tokyo University of Foreign Studies, Japan is the oldest institution devoted to international studies in Japan.

It began as Institute for Research of Foreign Documents— Bansho Shirabese, a Tokogawa Shougunate's translation bureau set up in 1857.

Then it was established as an independent educational and research institution with the name Tokyo School of Foreign Languages in 1899.

In 1999, the University celebrated both the 126th anniversary of its original establishment and the 100th anniversary of its independence.

Department of Hindustani was established in 1908. This department has a rich tradition of teaching, research and translations.

The curriculum of Urdu has two characteristics. One, English text books and Urdu/English news gathered from internet are used as teaching materials.

Second, they emphasis on the annual student's drama.

Department of Urdu holds performances not just during the TUFS Cultural Festival, but also overseas.

Having entered the 21st century, TUFS continues to play a leading role as a center of excellence in international studies, research and worldwide academic exchange.

جاپان کوا بھرتے ہوئے سورج کی سرز مین کہا جاتا ہے۔سورج جو روثنی اور حرارت کا منبع اور زندگی کی علامت ہے۔جاپان اپنے دامن میں ہزاروں برس کے عروج و زوال کی داستان سموئے ہوئے ہے۔جاپان نے ابھرتے ہوئے سورج سے ارتقاء کاسبق سیکھا۔اگر جاپانی قوم کی تاریخ کوایک جملے میں سمویا جائے تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ اس قوم نے آلام ومصائب سے صبر واستقامت اور شکست سے فتح کا سبق سیکھا ہے۔
دوسری عالمی جنگ میں ایٹم بم کی تباہ کاریوں نے اس قوم کے آشیا نے کو خاکستر میں بدل دیا۔کوئی اور قوم ہوتی تو صدیوں اس المیے کے ملال سے نہ نکل پاتی ، مگر جاپانیوں کے ذوتی تعیر اور عزم واستقلال نے ایک نئے جاپان کی بنیا در کھی۔ اقبال بر مااپنی کتاب ''جاپان – ایک جہانِ دیگر'' میں لکھتے ہیں:

''د ۱۹۴۵ء کے بعد دوسری عالمی جنگ میں شکست کے بعد امریکی فاتح جزل ڈگلس میک آرتھر نے جب جاپان میں انتظامی امور سنجالے تو جاپانیوں نے امریکیوں سے صرف دو مطالبات کیے۔ اولاً بطور ادارہ، بادشاہت کا آئینی تحفظ اور دوم اپنے تعلیمی اداروں میں تدریس کے لیے تو می زبان کو بطور میڈیم رکھنے پر اصرار۔ یہ دونوں مطالبات شلیم کر لیے گئے اور یوں جنگ کے بیچ کھی کھنڈرات پرایک نئے جاپان کی بنیاد رکھی گئی، آگر چہ بظاہر مندرجہ بالا دونوں مطالبات بہت بے ضرر نظر آتے ہیں لیکن حقیقت یہی ہے کہ انہی دو مطالبات نے جاپان کوایک مرتبہ پھراپنی عظمتِ رفتہ کے حصول میں مطالبات نے جاپان کوایک مرکزیت لی گئی، جس نے جاپانیوں کو بحرانی کیفیت میں جینے اور سنجھنے کا سلیقہ کی صورت میں آئیس ایک ایسی مرکزیت لی گئی، جس نے جاپانیوں کو بحرانی کیفیت میں جینے اور سنجھنے کا سلیقہ کی وفار تیز کرنے میں جر پورد دفران ہم کی۔'(۱)

جاپانیوں نے یورو پی اورامر کی ترقی کے معیارتک پہنچنے کے لیے اپنے ظاہر کومغرب کے رنگ میں رنگ لیا مگر اپنے باطن اور روح میں پنہاں تہذیبی مظاہر کو نہ صرف زندہ رکھا، بلکہ اسے پروان چڑھانے کے لیے مسلسل جدوجہد کی۔جس کے باعث بیٹوٹا ہوا تارامہ کامل بن گیا۔

آئے کا جاپان، ترقی کی جس معراج پر ہے۔اس کے پیشِ نظر جاپان کوفر دوس بریں قرار دیا جاسکتا ہے۔ جاپان میں تعلیمی ترقی کوصد یوں سے اہمیت دی جاتی رہی ہے۔ تعلیم کے بکسال مواقع ، مفت ابتدائی تعلیم اور مادری زبان میں تدریس نے نئ نسل کو خلیقی تو انائی عطاکی اور انہیں اپنی صلاحیتوں کے اظہار کے بہترین مواقع عطاکیے۔

جاپان میں مختلف زبانوں کی تدریس نجھی تعلیمی اصلاحات کے سلسلے کی ایک کڑی ہے، جس کے ذریعے جاپان نے بین الاقوامی سطیر رابطوں کوفر وغ دے کرامنِ عالم اور بقائے باہمی کے سلسلے میں مؤثر کر دارا دا کیا ہے۔

پاکستان کی قومی زبان،اردو کی جاپانی جامعات میں مذریس کی روایت خاصی قدیم ہے۔ جاپانی جامعات میں اردو کی تدریس نے جہاں پاکستان اور جاپان کے مابین لسانی اور ثقافتی روایت استوار کیے وہاں اردو پڑھنے والے جاپانی نوجوان جاپان میں پاکستان کے ثقافتی سفیر ثابت ہور ہے ہیں۔

جاپانی، اپنی زبان پر بجاطور پر فخر کرتے ہیں اور جاپانی زبان کے فروغ کواپنی ساجی اور معاشی ترقی کا زینہ قرار دیتے ہیں۔

یں ۔۔۔ جاپانیوں نے اپنی قومی زبان سے محبت کے ساتھ ساتھ دوسری عالمی زبانوں ، خاص طور پر جنوبی ایشیاء کی زبانوں پر تحقیق و قدریس کا سلسلہ جاری رکھا ہوا ہے۔

اہلِ جاپان، پاکستان اورار دو کے ختمن میں اپنے دل میں محبت کا خاص گوشہ رکھتے ہیں۔اس سلسلے میں وہ نہ صرف اپنی جامعات میں اردو کی تدریس کا انتظام کرتے ہیں، بلکہ پاکستانی جامعات میں بھی اپنے طلبہ کو بھجواتے ہیں تا کہ وہ اردو زبان سکھنے کے ساتھ ساتھ پاکستانی ثقافت سے بھی متعارف ہوشیں۔

انیسویں صدی کے اواخر اور بیبویں صدی کے اوائل میں جاپان، تعلیمی ترقی اور ٹیکنالو جی کے میدان میں تیزی سے ارتقائی مراحل طے کر رہاتھا اور اس ضمن میں ایشیاء میں ممتاز مقام حاصل کر چکا تھا۔ اس دور میں اہلِ جاپان نے ، ہیرونی دنیا سے اربطوں کومؤثر بنایا اور علوم وفنون کے میدان میں ہونے والی پیش رفت سے آگہی حاصل کرتے ہوئے ترقی اورخوشحالی کے دور کا آغاز کیا۔ اس سلسلے میں ۱۸۵۷ء میں بانشوشیر ابی شو (Bansho Shirabesho) قائم کیا گیا، یہ بنیا دی طور پر گورنمنٹ ٹرانسلیشن بوروتھا، مذکورہ ادارے کی اہمیت وافادیت کے (Foreign Documents)

پیشِ نظراسے ۱۸۹۹ء میں ایک آزادانه علمی و تحقیقی ادارے کی حیثیت سے ٹو کیو گائی کو کو الکاری کا کو Tokyo School of Foreign

۱۹۹۹ء میں ٹو کیو یو نیورٹی نے فارن اسٹڈیز نے مذکورہ ادارے کے آغاز کے ۱۲۶ برس اورٹو کیوسکول آف فارن لینگو بجز کے ۱۲۰ برس کمل ہونے پرمختلف تقاریب کا اہتمام کیا گیا۔ (۲)

اس ضمن میں شعبہ ہندوستانی کے قیام کے سوسال مکمل ہونے پر۱اسے ۱۴ دسمبر ۲۰۰۸ء کوایک بین الاقوامی ہندی۔ اُردو تدریسی کانفرنس، ریسرچ اینڈ لیکچر بلڈنگ میں منعقد ہوئی، ندکورہ کانفرنس میں مندوبین نے ہندی اور اُردو تدریس کو موثر بنانے کے حوالے سے فکرانگیز تجاویز پیش کیس۔ ندکورہ کانفرنس میں پاکستان سے، پروفیسرڈ اکٹر تحسین فراتی، ڈاکٹر رؤف یار کیچہ محتر منتظیم الفردوس، ڈاکٹر سہبل عباس اور پروفیسرڈ اکٹر معین الدین عقیل نے مقالات پیش کیے۔

ڈاکٹر میسم کاشمیری مذکورہ ادارے کے قیام کے حوالے سے لکھتے ہیں:

''انیسویں صدی کے اواخر اور بیبویں صدی کے آغاز میں جاپان ایشیاء کا واحد ملک تھا جو جدید ٹیکنالو جی اور تعلیم میں زبر دست ترقی کررہا تھا اس لیے علامہ اقبال نے ۱۹۰۲ء میں اپنے مقالے''قوی زندگی'' میں جاپان کو ایشیاء کے اجرتے ہوئے ستارے سے تعبیر کیا تھا۔ اہلِ جاپان کو اپنی تہذ ہی اور اقتصادی معلومات ہی کی بنا پرار دوزبان کی اہمیت کا احساس ہوا ہوگا۔ اس دور میں جاپان دنیا کے علوم و ننون کو حاصل کرنے کی جمر پورکوشش کررہا تھا۔ ۱۹۰۸ء میں ٹو کیوسکول آف فارن لینکو بیجو اس عملی مقصد کے لیے قائم ہوا اور اس میں شعبہ ہندوستانی کا قیام عمل میں آیا۔ یہ ایک سالہ کورس تھا اور طلبہ کی تعداد صرف پانچ تھی۔ اس کے تین سال بعد ۱۹۹۱ء میں شعبہ ہندوستانی کو تی دے کرتین سالہ کورس شروع کر دیا گیا اور بیشعبہ مستقل بنیا دوں پر کام کرنے لگا۔ (۳)

ڈاکٹر تبسم کاشمیری نے ٹو کیوسکول آف فارن لینگو بجز کے قیام کا سال ۱۹۰۸ء تحریر کیا ہے، جبکہ فدکورہ ادارہ اپنی ابتدائی شکل میں ۱۸۵۷ء میں اور ٹو کیوسکول آف فارن لینگو بجز کی حیثیت سے ۱۸۹۹ء میں معرض وجود میں آیا اور ۱۹۰۸ء میں فدکورہ ادارے میں شعبہ ہندوستانی کا قیام عمل میں آیا۔

جاپانی استاد پروفیسرفوجیتاً نے شعبہ ہندوستانی میں تدریس کا آغاز کیا۔۱۹۰۹ء میں مٰدکورہ شعبے کومولا نابر کت اللہ حبیبااستاد میسرآ گیا۔

مولانا نے مدرسہ سلیمانیہ بھو پال میں اسلامی علوم کی مخصیل کی تھی اور انگستان اور امریکا سے ہوتے ہوئے 19•9ء میں جاپان پہنچے تھے۔ اسی برس ٹوکیوسکول آف فارن لینگو بجز میں ان کا تقر راردو کے استاد کے طور پر ہوگیا۔ مولانا بنیادی طور پر انتقار بی طرز احساس کے حامل تھے، وہ اسلامی تعلیمات کے پر جوش داعی تھے، چنا نچہ انہوں نے اس مقصد کے حصول کے لیے ایک اسلامی تنظیم (Islamic Fraternity) قائم کی اور اسی نام سے ایک اخبار بھی جاری کیا، مولانا برکت اللہ نے فدکورہ اخبار بند ہوجانے پر الاسلام (Al-Islam) کا اجراکی اور گر تبسم کا تمیری ان کے حوالے سے لکھتے ہیں:

''۱۹۱۳ء میں مولانا کو بوجوہ شعبہ اردو کی خدمات سے الگ کردیا گیا۔مولانا برکت اللہ تاریخی اعتبار سے جاپان میں اردو کے پہلے مہمان پروفیسر تھے اور بقول پروفیسر سوزو کی تاکیشی ، برکت اللہ صاحب ہی حقیقی معنوں میں جاپان میں اردوقعلیم کے بانی کہلانے کے مستحق ہیں۔''(۴)

مولانا ہر کت اللہ کے بعد ڈیوڑھی لال سنگھاور ۱۹۱۲ء میں ہری ہرناتھاٹل یہاں تدریس پر مامور ہوئے۔ جاپانی استادوں میں اینوئی، تین برس تک مذکورہ شعبے سے وابستہ رہے۔ان کے بعد ایک اہم نام پروفیسر گامو کا ہے وہ ۱۹۲۵ء میں اس شعبے سے وابستہ ہوئے اور ایک طویل عرصے تک اردو تدریس و تحقیق کی شمعیں فروز اں کرتے رہے۔ ۱۹۴۲ء میں جاپان کی وزارتے تعلیم کی جانب سے نہیں ایک تعلیمی مثن پر برصغیر بھجا گیا۔

پروفیسرگاموکواردواور فارسی زبان وادب کے علاوہ اسلامی علوم سے گہری دلچیسی تھی۔اردو کی بے مثال خدمات کے صلے میں انہیں جاپان کا''بابائے اردؤ' قرار دیا جاتا ہے۔ان کے معروف تلاندہ میں پروفیسر ہیروثی کان کا گایااور پروفیسر سوزوکی تاکیشی شامل ہیں۔

ان کی علمی خدمات کے حوالے سے ڈاکٹر تبسم کاشمیری لکھتے ہیں:

''پروفیسرگامو کے علمی کارناموں میں سے ایک تو اردوزبان کی قواعد ہے۔ جاپانی زبان میں یہ اپنی نوعیت کی کہلی مر بوط و مفصل کتاب ہے۔ یہ کتاب ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی تھی۔گاموصاحب کا سب سے اہم علمی کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے جاپانی زبان میں ''باغ و بہار'' کا ترجمہ ۱۹۳۲ء میں طبح کروایا اور اس طرح کہرا بالی جاپان کی اردوادب سے کہرا بارابلِ جاپان کی اردوادب سے داقیت خاصی محدودتی، چنانچ ''باغ و بہار'' کے ترجمے سے اردوادب کے ترجمے کو تحریک ملی اور بیسلسلہ اب ماری ہے۔ ۔'(۵)

پروفیسرگاموکی دوسری کتب میں ایران کی تاریخ وثقافت، مذہبِ اسلام، عجم کے شاعر، سعدی شیرازی اور پروفیسر برلاس کے تعاون سے اردوبول چال شامل ہیں ٹو کیو میں ۱۹۴۷ء تک جن مہمان اسا تذہ نے اردو کی خدمت کی ان میں پروفیسر بدرالسلام فضلی اور پروفیسر نوراکس برلاس کے نام قابلِ ذکر ہیں۔ پروفیسر برلاس، پروفیسر گامو کی تعلیمی و تحقیقی سرگرمیوں میں معاونت کرتے رہے۔ (۲)

جاپان میں دورانِ قیام انہوں نے جاپانی سیاست،معاشرت،رسوم ورواج اور جاپانی پتلیوں کے بارے میں متعدد مضامین تحریر کیے اور جاپانی بچوں کے گیتوں کا ترجمہ کیا جسے انجمن ترقئ اردو، دہلی نے ۴۰۰ – ۱۹۳۹ء میں ثنائع کیا۔ (<sup>2)</sup> پروفیسر برلاس عمر بھر جاپانی ادب کو اردو میں متعارف کرانے کے لیے کوشاں رہے، ان کے بیشتر تراجم''ساقی'' کی زینت بنتے ہے۔ (۸)

۱۹۴۹ء میں ٹو کیوسکول آف فارن لینگو یجز کو یو نیورٹی کا درجہ دے دیا گیا۔ بعدازاں ۱۹۲۱ء شعبہ ہندوستانی کا نام شعبۂ ہندویا ک رکھ دیا گیا۔اس میں اردواور ہندی کے حصا لگ الگ کردیے گئے۔

پروفیسرسوز و کی نے۱۹۲۴ء میں ترجے اور تقید کا سلسلہ شروع کیا اور اردوناول ، افسانے ، تذکرے اور ڈرامے کے ارتقاء پر متعدد مضامین کھے۔ اردوغزل کے موضوع پر انہوں نے گیار ہ قسطوں میں ایک سلسلہ مضامین ککمل کیا ہے۔ اس کے علاوہ اردوکے فساداتی اور منشی نول کشور کے کارناموں پر مقالات لکھ چکے ہیں۔ ان کی تصنیفات و تالیفات میں ابتدائی اردوقو اعد، اردوبول چالی، اردوجا پانی گفت اور اردوآ سان کہانیاں شامل ہیں۔ (۱۰)

پروفیسرسوز وکی جاپائی زبان میں ہائیکو کہنے کے علاوہ اردوشاعری کے میدان میں بھی طبع آ زمانی کرتے ہیں۔وہ جاپانی تنکا اور دیگرمنظومات کا اردو میں ترجمہ بھی کر چکے ہیں۔<sup>(۱۱)</sup> ٹو کیو یو نیورٹی میں طویل عرصے تک گریجویٹ کورس مکمل کرایا جاتا رہا۔۱۹۲۲ء میں ایم-اے اردو کا کورس متعارف کرایا گیا۔اس طرح ٹو کیو یو نیورٹی کو نہ صرف جاپان میں اردو کی با قاعدہ تدریس شروع کرنے کا اعز از حاصل ہوا بلکہ ایم-اے اردو کی سطح پرتدریس کا سہرا بھی اسی یو نیورٹی کے سر بندھا۔<sup>(۱۲)</sup> ٹو کیو یو نیورٹی آف فارن اسٹڈیز میں ان دنوں اردو کے جواسا تذہ تدر ایسی فرائض ادا کررہے ہیں ان میں پروفیسر توشی، جنوبی ایشیا کی تاریخ سے خصوصی دلچیسی رکھتے ہیں۔

پروفیسر بوتا کا اسادا، اردوزبان وادب اور پاک و ہند کی مسلم تہذیب سےخصوصی دلچیبی رکھتے ہیں، انہول نے اردو کی نصابی کتب کےعلاوہ خواتین کےادب اور فسادات کےموقع پر لکھے جانے والےادب کاا بتخاب کیا ہے۔

انہیں دکی ادب سے بھی خصوصی دلچیسی ہے، دکنی ادب کے حوالے سے ان کے مقالات کو اہل علم نے بنظر تحسین دیکھا ہے۔ پروفیسر اسادا نے دور کا پاکستان کے دوران اردو نستعلق کم پیوٹروں کی تکنیک کا خصوصی مطالعہ کیا، جس کی روشنی میں اردوسوفٹ و بیئر تیار کیا گیا۔ پروفیسر اسادا نے اردو کے مشہور ڈراموں اور فلموں کے مکالموں کے مسودات تیار کیے ہیں۔ بیہ مسودات اردوز بان وادب کے طلبہ کی ایک اہم ضرورت کو پورا کرتے ہیں۔ جن ڈراموں اور فلموں کے مکالموں کے مسودات تیار کیے گئے ان' خدا کی بستی'''(ردوغزل کی کہانی''''مرزاغالب''''امراؤ جان ادا''''گرم ہوا''''حنا'''' پا کیز ہ'''مرزاغالب''''اور دشطرنج کے کھلاڑی'' قابل ذکر ہیں۔ (۱۳)

۲۰۰۸ میں پروفیسر اسادا نے پاکستانی ہدایتکار کی معروف فلم''خدا کے لیے'' کے مکالموں کا جاپانی میں ترجمہ کیا۔ (۱۴) پروفیسر ہیروثی ہا گیتا کا شاربھی ٹو کیو بینورشی آف فارن اسٹڈیز کے معروف اساتذہ میں ہوتا ہے۔اردو/ پنجابی ادب اور لسانیات ان کی دلچیں کے خاص شعبے ہیں۔ پروفیسر ہا گیتا کواردو کے شعری وافسانوی ادب سے بھی دلچیں ہے،انہوں نے متعدد مضامین قلم بند کیے ہیں، جن میں احمد علی، حیات اللہ انصاری، مجمد سن عکا بری، میراجی اوراردو کے سکھاد یبوں پر لکھے گئے مضامین قابل ذکر ہیں۔

واكرتبسم كالثميري اسى حوالے سے لکھتے ہیں:

''پروفیسر ہیروثی ہا گیتا کی دلچیپیوں کامحور جدیداردوادب ہے اورانہیں منٹو کے ساتھ خصوصی دلچیس ہے۔ گزشتہ چند برسوں سے پنجابی زبان کے ساتھ بھی ان کی دلچیسی بڑھی ہے اوراس برس اس کاثمر پنجابی گرائمر کی شکل میں ظاہر ہوا ہے۔ جاپانی زبان میں شائع ہونے والی پہلی پنجابی گرائمر ہے جواردورسم الخط میں چھپی ہے۔'،(1۵)

ٹو کیو یونیورٹی آف فارن اسٹٹریز میں ان دنوں عامرعلی خال مہمان استاد کے طور پر تدریبی فرائض ادا کررہے میں۔ان سے پہلے ڈاکٹر معین الدین عقیل اور ڈاکٹر سہیل احمد خال بھی مہمان استاد کے طور پر تدریبی ذمہ داریاں اداکرتے رہے ہیں۔ٹو کیویو نیورٹی آف فارن اسٹٹریز کی مرکزی لائبر رہی کے اردوسیشن میں کلاسیکی اور جدیدا دب کا قابلِ قدر ذخیرہ موجود ہے۔علاوہ ازیں اساتذہ کرام کے ذاتی ذخیروں میں بھی اردوکت کی ایک معقول تعداد موجود ہے۔

ندکورہ یو نیورٹی میں اردو پڑھنے والے طلبہ کواردورہم الخطسکھانے کے ساتھ ساتھ بول چال کی مشقیں کرائی جاتی ہیں۔اس سلسلے میں طلبہاردو کی ابتدائی کتب کے علاوہ جاپانی اردولغات اورامدادی مواد فراہم کیا جاتا ہے۔ یہاں زبان وادب کی تدریس کے ضمن میں لسانی نقاضوں کو پیشِ نظر رکھا جاتا ہے تعلیمی نصاب کودوخطوط پراستوار کیا گیا ہے۔ پہلے برس انگریزی کتب سے استفادہ کیا جاتا ہے کیونکہ یا کتان اور بھارت دونوں کی دفتری زبان انگریزی ہے۔

دوسرے برس میں طلبہ انٹرنیٹ سے استفادہ کرتے ہیں۔انٹرنیٹ سے حاصل شدہ خبروں کو تدریبی مواد کے طور پر استعال کیا جاتا ہے۔طلبہ، بی بی ہی اردواوراس طرح کی دوسری ویب سائٹس پرموجود خبروں،مضامین اوراداریوں کا مطالعہ کرتے ہیں اور انگریزی خبروں کا اردو میں ترجمہ کرتے ہیں۔اس طرح وہ نہ صرف اردوزبان سے آشنا ہوتے ہیں۔ بلکہ پاکستان اور ہندوستان کے ساجی ومعاشی حالات سے بھی آگاہ ہوتے ہیں،اس کے ساتھ ساتھ طلبہ کے لیے سالانہ ڈراھے کا بھی اہتمام کیاجاتا ہے۔ اساتذہ اور طلبہ ڈرامے کے انعقاد کے شمن میں خاص دلچیں لیتے ہیں۔ طلبہ ان ڈراموں میں اداکاری کے جو ہر بھی دکھاتے ہیں، جس سے طلبہ کواردو سکھنے میں مدد ملتی ہے۔ ڈراما'' انارکل'' کئی مرتبہ ٹیج کیا جاچکا ہے۔۲۰۰۲ء میں مذکورہ شعبے نے پاکستان میں بھی ایک ڈراما پیش کیا تھا جسے بہت زیادہ پذیر ائی حاصل ہوئی۔ جاپانی طلبہ کواردو کی طرف راغب رئے میں ان ڈراموں کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ (۱۲)

مذکورہ یو نیورٹی میں اردونظم ونٹر کے منتخب فن پاروں کو بھی طلبہ سے متعارف کرایا جاتا ہے۔ مجموعی طور پر ٹوکیو یو نیورٹی آف فارن اسٹڈیز میں اردوکی تدریس کا عمل بہت دلچیپ اور زندگی سے قریب ہے، جس کے باعث طلبہ وطالبات جنوبی ایشیا کی تہذ ہی رنگارنگی خاص طور پر پاکستانی ثقافت اور اردو سے جذباتی وابستگی محسوں کرتے ہیں۔ مذکورہ یو نیورٹی میں گریجویشن کی سطح پر اردومیم جر (Urdu Major) کے انتخاب کی حوصلہ افزائی کی جاتی ہے، اس لیے مذکورہ یو نیورٹی کی ویب سائٹ پر ان اداروں کا تعارف پیش کیا گیا ہے جہاں وہ گریجویشن کے بعد ملازمت حاصل کرستے ہیں (۱۷)۔ مجموعی طور پر ٹوکیو یو نیورٹی آف فارن اسٹڈیز کی جاپان میں اردو کے فروغ کے حوالے سے خدمات آب زر سے کھی جانے کے لاکق ہیں۔

## اوسا کا یو نیورسٹی میں اردو کی تدریس

اوسا کا جایان کا دوسرا بڑاشہرہے۔

9 ردسمبر ۱۹۲۱ء میں وی ہون ما چی ،اوسا کا (Uehon machi, Osaka) میں اوسا کا سکول آف فارن لینگو بجر قائم ہوا۔ مذکورہ ادارے کے قیام کا بنیادی مقصد زبانوں کے ذریعے بین الاقوامی سطح پرامن وآشتی اور ہم آ ہنگی کی فضا قائم کرنا تھا۔

ابتدائی طور پراوسا کا کے ایک تا جرکی بیوہ چوکو پاشی نے دس لاکھین کے عطیے سے اس سکول کے قیام میں مدودی، اس زمانے میں بدرقم خطیر جھی جاتی تھی۔ (۱۸)

اس دور میں سکول میں یورپین شعبوں کے علاوہ ایشیائی زبانوں کے چار شعبے قائم کیے گئے ان میں چینی، مگولینی، ملائی اور ہندوستانی شعبہ شامل تھا۔

ہندوستانی شعبے میں تدریس کا آغاز ۱۹۲۲ء میں ہوا، ایک جاپانی استاد پروفیسراوگاوااور ہندوستانی استاد مہادیولال جی نے یہاں تدریس کا سلسلہ شروع کیا۔

۱۹۲۲ء میں ہی یہاں ایک ہندوستانی سوسائی قائم ہوئی، ۱۹۲۷ء میں یہاں ایک آرین سوسائی قائم ہوئی اور ایک تحقیقی رسائے ''مندرا'' کااجراء کیا گیا۔ علاوہ ازیں ایک رسائے'' بحوالہند'' کااجراء بھی کیا گیا۔

کیم اپریل ۱۹۴۴ء کو فد کورہ ادار ہے کو کالج کا درجہ دے کر اس کا نام اوسا کا کالج آف فارن افیئر زر کھ دیا گیا۔ دوسری عالمی جنگ کی تباہ کاریوں کے باعث، فدکورہ ادار ہے کو عارضی طور پرایک دوسرے مقام تا کاتسکی (Taka Tuski) میں منتقل کر دیا گیا، بعدازاں بیا دارہ اپنے اصل مقام وی ہن ماچی (Uehonachi) میں آگیا۔

اسامئی ۱۹۴۹ء کواس کالج کو یو نیورٹی کا درجہ دے کراس کا نام اوسا کا یو نیورٹی آف فارن اسٹڈیز رکھ دیا گیا۔ نے انتظامات کے تحت پچھ عرصہ بعد شعبۂ ہندوستانی کا نام'' شعبۂ ہندو پاکستان' رکھ دیا گیا اوراس میں اردواور ہندی تدریس الگ الگ طور پر شروع کر دی گئی۔ یکم تتبر ۱۹۷۹ء کو بیا دارہ ایک نئے مقام می نوکیمیس میں منتقل ہوگیا، جہاں تعلیمی و تحقیقی سرگرمیاں

مؤثر انداز میں جاری ہوگئیں۔ کیم اکتوبرے ۲۰۰۰ء کو فرکورہ ادارے کا اوسا کا یونیورٹی نے الحاق ہوگیا (۱۹) \_اس الحاق کا مقصد یونیورٹی کے مختلف شعبوں میں ہم آ ہنگی کا فروغ تھا تا کہ دنیا کی مختلف زبانوں اور ثقافتوں کے حوالے سے تدریس و تحقیق کے معیار کو بہتر بنایا جائے اور عالمی معاملات کی تفہیم کے لیے ایک بہتر اور وسیع تناظر میسر آسکے۔ (۲۰)

اس مقصد کے حصول کے لیے اوساکا یو نیورٹی کے سکول آف فارن اسٹڈیز میں ۲۵ جدید (ماڈرن) زبانوں کو Major اور بعض قدیم وجدید زبانوں کو Minor زبانوں کی حثیت سے پڑھایا جاتا ہے۔اردوکا شاراہم (Major) زبانوں میں کیا گیا ہے۔ پہلے اور دوسرے برس کے دوران طلبہ کو کسی ایک غیر ملکی زبان کا انتخاب بطوراہم (Major) زبان کے طور پر کرنا ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ آئیس اپنے کورس کی مناسبت سے مضامین کا انتخاب کرنا پڑتا ہے۔ آخری دوسالوں کے دوران طلبہ کو اپنی منتخب کردہ زبان کا بہتر سطح پر مطالعہ کرنا پڑتا ہے۔ جس کے ساتھ علمی معاملات و مسائل کے ضمن میں تحقیقی شعور کی تربیت بھی دی جاتی ہے۔اردوکا انتخاب کرنے والے منتخب طلبہ وطالبات کو پچھ عصے کے لیے پاکستان بھی بھوایا جاتا ہے تا کہ ورادوزبان وادب کے ساتھ پاکستانی ثقافت کے بارے میں بھی آگی صاصل کرسکیس۔

شعبۂ اردو کے اسا تذہ کے بخی ذخیروں میں اردو کتب کی ایک قابلِ ذکر امر قابلِ قدر تعداد موجود ہے۔ کیم مئی ایک قابلِ ذکر امر قابلِ قدر تعداد موجود ہے۔ کیم مئی ایک ۱۰۰۰ء کے اعداد وشار کے مطابق اوسا کا یونیورٹی لائبر بری میں مشرق (مشرقی علوم) سے متعلق کتب کی تعداد تین لاکھ سینمالیس ہزار یا پنج سوانسٹھ ہے۔ ہندی ہے متعلق کتب کی تعداد بارہ ہزار پاپنج سوچو ہتر اور اردو کتب کی تعداد آٹھ ہزار آٹھ سو تاکش ہے (۲۲) ۔ اوسا کا یونیورٹی کے شعبہ اردو کے گر بچو ہیٹ طلبہ پہلے دوسالوں کے دوران ابتدائی اردو بات چیت اور انشاء نگاری سیکھتے ہیں۔ تیسر سے اور چوتھ سال میں زبان کے علاوہ ادبیات بھی پڑھتے ہیں (۲۲) ۔ طلبہ وطالبات انٹرنیٹ سے بھی خاطر خواہ استفادہ کرتے ہیں اور اردو کے حوالے سے مختلف و یب سائٹوں کا مطالعہ کرکے اپنی لسانی استعداد میں اضافہ کرتے ہیں۔ میں۔

اوسا کا یو نیورٹی میں ار دوشاعری کی مندرجہ ذیل اصناف کا بطورِ خاص مطالعہ کیا جاتا ہے۔

ا قصیده؛ ۲ یغزل؛ ۱۳ یمثنوی؛ ۴ یظم؛ ۵ یمرشیه؛ ۷ یرباعی؛ ۷ یقطعه؛ ۸ یباره ماسه؛ ۹ یزنل گوئی؛ ۱۰ یواسوخت؛ ۱۱ یشهر آشوب؛ ۱۲ در پنجتی؛ ۱۳ ایجو؛ ۱۴ یبیروژی؛ ۱۵ اگیت؛ ۱۷ منظوم ژراما؛ ۱۷ سیانث؛ ۱۸ یدو مها؛ ۱۹ یضمین؛ ۲۰ په مهاکو ی اس کےعلاوہ طلبہ کواردونثر کی مندرجہ ذیل اصناف سے متعارف کراما جاتا ہے:

الممثیل نگاری ۲\_داستان ۳\_ناول ۴\_افسانه ۵\_ڈراما ۲\_انشائیہ کے۔تذکرہ نگاری ۸ ینقید ۹ یحقیق ۱۰سواخ نگاری ۱۱۔آپ بیتی ۱۲۔خاکہ نگاری ۱۳ خطوط نگاری ۱۴۔رپورتا ژ ۱۵مضمون نگاری۔

اوسا کا یو نیورٹی کے طلبہ کو زبان سکھانے کے ساتھ ساتھ کلا سکی اور جدید اردوادب سے روشناس کرایا جاتا ہے۔ مذکورہ نصاب کے ذریعے نہ صرف طلبہ کے ذوقِ ادب کی آبیاری کی جاتی ہے بلکہ ان کے دلوں میں اردو کی محبت کا نیج بھی بودیا جاتا ہے۔ چنانچہ بہت سے طلبہ اردوسے اپنی وابستگی کے اظہار کے لیے پاکستان کا دورہ کرتے ہیں، پاکستانی جامعات میں داخلہ لیتے ہیں اوراردومیں مزیرتعلیم حاصل کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔ (۲۲۳)

یو نیورٹی میں ایک سمعی اور بصری ذخیرہ بھی موجود ہے۔جس میں یا کستان کی کلاسیکی موسیقی ، نیم کلاسیکی موسیقی ، اور

مقبول موسیقی کا ایک عمدہ ذخیرہ جمع کیا گیا ہے۔اس ذخیرے میں لوک موسیقی بھی ہے۔ مختلف سازوں کے نمائندہ کیسٹ بھی حاصل کیے گئے ہیں۔استاد شریف خان کی ستار ضمیر خان کا الغوزہ اور سائیں مرنا کے اکتارہ میں طلبہ نے خاص دلچیں لی ہے۔ مردوں میں مہدی حسن اور خواتین میں نیرہ نور اور طاہرہ سید کی آ وازیں طلبہ میں مقبول ہیں۔ پاکستان کی اردواور پنجا بی فلموں اور پاکستان ٹیلی ویژن کے خصوصی ڈراموں کے وڈیو کیسٹ بھی گزشتہ چند سالوں میں فراہم کیے گئے ہیں۔ گزشتہ برس یو نیورسٹی میں اشفاق احمد کا ''مراب'' منو بھائی کا ''دروازہ'' اور با نو قد سید کا ''حکایتیں، شکایتیں' دکھائے گئے، جنہیں بے حد سراہا گیا۔ (۲۴)

اوسا کا میں اردو کی تدریس کی تاریخ کا جائزہ لیں تو اس ضمن میں پروفیسر ساوا کی خدمات لا کق شخسین ہیں۔وہ ۱۹۲۵ء میں اس شعبے کے استاد مقرر ہوئے اور ۱۹۲۱ء تک یہاں اپنی تدریسی ذمہ داریاں ادا کرتے رہے۔ان کی بیش بہا خدمات کے باعث ان کواوسا کا کا'' بابائے اردو' بھی کہا جاسکتا ہے۔۱۹۷۱ء میں وہ پنجاب یو نیورسٹی اور پنٹل کا کج لا ہور کے شعبۂ جاپانی میں تدریسی فرائض ادا کرنے کے لیے چلے گئے، یہاں ان کا قیام دو برس رہا۔ان کا انتقال ۱۹۷۸ء میں اوسا کا میں ہوا۔

پروفیسر ساوا مسلم تہذیب وثقافت سے دلچیس رکھتے تھے۔جنو بی ایشیاء کی تاریخ وتہذیب بھی ان کا خاص موضوع تھا۔ان کی تصنیفات اور تالیفات میں اردو تو اعد،اردو ہندی بات چیت اور فارس ادب کے ترجیے میں سعدیؓ کی گلستان کا ترجمہ شامل ہے۔ (۲۵)

پروفیسر ساوانے بانگ درا کی سات منتخب نظموں کا جاپانی ترجمہ کیا تھا اور بیتر جمہ ۱۹۲۲ء میں ایک کتاب'' دنیا کی منتخب مشہور شاعری''میں شایع ہوا تھا۔ (۲۲)

پروفیسرجین،اوسا کا یونیورسٹی کے شعبۂ ہندوستانی میں ۱۹۲۷ء سے ۱۹۲۹ء تک مذرایک فرائض اداکرتے رہے۔وہ گورنمنٹ کالج لا ہور کے برائے کریجویٹ ہیں۔ (۲۷)

پروفیسر ہیروشی کان کا گایا ۱۹۶۱ء میں شعبۂ اردو سے وابسۃ ہوئے۔وہ اپریل ۱۹۷۹ء سے مارچ ۱۹۷۷ء تک وہ پہناب یو نیورٹی اور نیٹل کالج لا ہور میں شعبہ جاپانی کے پروفیسر رہ چکے ہیں (۲۸) سویا مانے اس حوالے سے لکھتے ہیں:
''اسی زمانے میں لا ہور میں اقبال کی سوسالہ ولادت کے موقع پر جشن اقبال منایا گیا تو اقبالیات پر مختلف مختقین کے مضامین کا مجموعہ جشن نامہ اقبال، یونی ورس ٹی اور نیٹل کالج سے چھپا۔ کا گایاصا حب نے بھی اپنا مضمون''علامہ اقبال۔ایک جاپانی کی نظر میں''کلھر دیا۔''(۲۹)

کا گایا صاحب کواردو کے علاوہ دینیات سے خصوصی دلچین تھی اور انہوں نے ٹو کیو یو نیورسٹی سے دینیات میں ایم-اے کی ڈگری حاصل کی تھی۔1970ء میں انہوں نے'' قیام پاکستان میں اسلامی افکار کا کر دار'' کے عنوان سے مقالہ تحریر کیا تھا۔ (مسم)

ماتسوموراصاحب نے ۱۹۸۴ء میں ''تصویر درد''''ترانهٔ ہندی'''نیا شوالہ'''وطنیت' یعنی وطن بہ حیثیت ایک سیاسی تصور کے ''شع وشاعو''اور''طلوع اسلام'' کا جاپانی میں ترجمہ اوسا کا یونیورٹی آف فارن اسٹڈیز کے تحقیق رسالے میں شائع کیا تھا۔ اوراس سال اسی رسالے کے دوسرے شارے میں اقبال کے مضمون'' قومی زندگی'' کا جاپانی ترجمہ بھی چھاپ دیا تھا۔ ماتسومورا صاحب نے ۱۹۸۴ء اور ۱۹۸۵ء میں اقبال کے سارے قطعات کا جاپانی ترجمہ اوساکا یونیورٹی آف فارن اسٹریز کے گریجو بیٹ اسکول کے تقیق رسالے میں شائع کیا تھا، گویا انہوں نے اسی زمانے میں پوری توجہ کے ساتھ اقبالیات کے لیے خدمت انجام دی تھی۔ ماتسومورا صاحب علامہ اقبال کے اردوکلام کا کمل ترجمہ کر بچے ہیں۔ (۳۱)

شعبۂ اردواوسا کا یونیورٹی کے موجودہ اساتذہ میں پروفیسر کین ساکو مامیا کوجد بداردوادب سے خاصی دلچپی ہے۔ شعبۂ اردو کے استاد سویا مانے نے 1991ء میں شعبہ اردو، پنجاب یونیورٹی اور بنٹل کا کج سے ایم-اے اردو کی ڈگری حاصل کی۔ اور غلام عباس کے فن کے حوالے سے تحقیقی مقالہ تحریکیا۔ انہوں نے اردو کے منتخب افسانو کی ادب کوجاپانی میں ڈھالا ہے۔ ان میں غلام عباس کی متعدد کہانیوں کے تراجم شامل ہیں۔ جناب سویا مانے کی شائع ہونے والی تحریروں میں'' تو تا کہانی کا لسانیاتی مطالعہ' شامل ہے۔ اور باغ و بہار، راتی کعمیکی کی کہانی کا بھی انہوں نے تحقیقی مطالعہ کیا ہے۔

اوساکا یونیورس آف فارن اسٹڈیز میں ۱۹۲۸ء سے اردوکی تدریس کے لیے پاکستان سے اردوادب کے اساتذہ کو بطور مہمان پروفیسر مدعوکیا جاتا ہے۔ ممتاز نقاداور محق ڈاکٹر ابوالخیر شفی ۱۹۲۸ء سے ۱۹۷۸ء تک یہاں تدریس کی ذمدداری اداکر تے رہے۔ ۱۹۷۵ء سے ۱۹۷۹ء سے ۱۹۷۹ء سے ۱۹۷۹ء فیسر رازی شعبدار دوسے وابستہ رہے۔ انہوں نے قیامِ جاپان کی یادگار کے طور پرایک سفر نامہ ''سورج کے ساتھ ساتھ'' تحریر کیا۔ جاپانی ہا نیکو کا ایک نفیس مجموعہ اور کا واباتا کے اس یادگار خطبے کا ترجمہ بھی چھاپا جونوبل پرائز کے موقع پر دیا گیا۔ دیمبر ۱۹۸۱ء سے ڈاکٹر عمبر کا شمیری مذکورہ شعبہ سے وابستہ ہوئے اور ایک طویل عرصے تک یہاں اپنے قدر لیکی فرائض اداکرتے رہے۔ ڈاکٹر محموقۂ الحق نوری بھی تین برس تک یہاں پڑھاتے رہے۔ ان کے بعد ڈاکٹر سمبل عباس مہمان استاد کے طور پر مذکورہ شعبہ سے وابستہ ہوئے اور ان دنوں ڈاکٹر انوار احمد شعبہ اردواوساکا یو نیورش میں قدر لی فرائض اداکر رہے ہیں۔

## دائتو بزكايو نيورشي ميں اردو كى تدريس

جاپان میں اردو کی تدریس کے حوالے سے تیسرااہم مرکز دائتو بنکا یو نیورٹی ہے۔ یہ یو نیورٹی ٹو کیو کے مضافات میں واقع ہے۔اس کا ایک کیمیس سائنا ماکیمیس اور دوسرا ہیگاثی ماتسویا ماکہلا تا ہے۔

دائتوبنکا یو نیورٹی کی بین الاقوامی تعلقات کی فیکلٹی، سابی سائنسی مطالعات کا اہم مرکز ہے۔ مذکورہ فیکلٹی میں سیاسیات، معاشیات، عمرانیات اور بین الاقوامی قانون وغیرہ کی مذرلیس کی جاتی ہے اوراس سلسلے میں ایشیاء کے منتخب مما لک کا اجتحاب کرتے ہیں، اُس ملک کاعمیق ساجی سائنسی مطالعہ کرتے ہیں۔ لیطور خاص مطالعہ کیا جاتا ہے۔ طلبہ خطے کے جس ملک کا اجتحاب کرتے ہیں، اُس ملک کا عمیق ساجی سائنسی مطالعہ کرتے ہیں۔ این مطالعہ کی کسی ایک زبان کا مطالعہ بھی کرنا ہوتا ہے۔ یہاں چینی، کورین، تھائی، ویت نامی، انڈونیشین، ہندی، اردو، فارسی اور عربی زبانوں کی مدرلیس کی جاتی ہے۔ طلبہ وطالبات اپنے مطالعے کے لیے خطے کے جس ملک کا انتخاب کرتے ہیں وہاں چار ہفتوں کے مطالعاتی دورے پر بھی جاتے ہیں، جس کے باعث انہیں متعلقہ خطبے کی تہذیب و ثقافت، سیاسی وساجی ربحانات اور زبان سے آگہی عاصل ہوتی ہے۔

ندکورہ شعبے میں طلبہ کورسی تعلیم کے ساتھ ساتھ کمپیوٹراورانگریز 'پھی سکھائی جاتی ہے تا کہ طلبہ کو بین الاقوا می سطح پر مختلف مما لک میں آیا دلوگوں سے را بطے میں سہولت حاصل ہو۔

زبان کسی بھی خطے کی ثقافت کی تفہیم کا مرکزی وسلہ ہوتی ہے۔ زبان کے اسم اعظم سے ہی دلوں پر گے قفل کھلتے ہیں اور محبت کی خوشبو چہار سو پھیل جاتی ہے۔ ویسے تو ٹو کیو بیورٹی آف فارن اسٹٹریز اور اوسا کا یو نیورٹی کے طلبہ وطالبات بھی اردو سکھنے کے لیے پاکتان کے دورے کرتے ہیں مگر دائتو بڑکا یو نیورٹی کا پیامتیا زہے کہ اس کے طلبہ ایشیاء کے جس ملک کی زبان کا انتخاب کرتے ہیں ، نہ صرف اپنی فیکلٹی کے اسا تذہ سے فذکورہ زبان سکھتے ہیں بلکہ چار ہفتوں کے دورے پر متعلقہ ملک جاتے ہیں اور مختصر اردوتر ہیتی کورس کے ذریعے اپنی لسانی استعداد میں اضافہ کرتے ہیں۔ بعض صور توں میں طلبہ وطالبات ایک

یاد و ہرس کے لیے بھی دوسرے ممالک میں جاتے ہیں اور زبان اور ثقافت کے میق مطالعے کی استعداد حاصل کر لیتے ہیں۔ دائتو بنکا یو نیورٹی نے اس سلسلے میں خطے کے مختلف ممالک کے ساتھ ایم ۔او۔ یو (مفاہمت کی یا د داشت کے مجھوتے) پر دستخط کیے ہوتے ہیں۔ دائتو بنکا یو نیورٹی نے ایسا ہی ایک مجھوعہ پنجاب یو نیورٹی کے ساتھ بھی کیا ہوا ہے۔ دائتو بنکا یو نیورٹی اکثر ایشیائی ممالک سے مختلف محتقین کو بھی اپنے ہاں مدعوکرتی ہے، تاکہ ایشیاء میں بسنے والے مختلف اہلِ علم جاپانی جامعات اور جاپانی ثقافت کے بارے میں علم حاصل کرسکیں۔

شعبہار دویو نیورسٹی اور نیٹل کالج لا ہور سے اب تک تین اساتذہ کوایک ، ایک ماہ کے لیے مدعو کیا جاچکا ہے ، ان میں ڈاکٹر رفع الدین ہاشمی ، راقم الحروف اور ڈاکٹر تحسین شامل ہیں۔

دائتو بنگا یو نیورٹی میں ابتدائی اردو،اردو بول چال اور اردو تو اعدوغیرہ پرزور دیا جاتا ہے۔طلبہ وطالبات انٹرنیٹ اور دوسرے معلی وبصری آلات کے ذریعے بھی اردوزبان وادب کے حوالے سے معلومات حاصل کرتے ہیں۔

دائتو بنکا یو نیورٹی میں ہم نصابی سرگرمیوں پر بھی زور دیا جاتا ہے۔اردومشاعرے اور تقریری مقابلے میں طلبہ خصوصی دلچیسی لیتے ہیں۔ یہ مشاعرہ عام طور پر دسمبر کے وسط میں منعقد ہوتا ہے (۳۲)۔اور پہلی جماعت سے چوشی جماعت کے طلبہ کے علاوہ پاکتانی سفارت خانے کے نمائندے اور جاپان میں مقیم پاکتانی ذوق وشوق کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ جون کے مہینے میں یہاں'' ایشیا کمس' کے نام سے ایک تین روزہ اور نومبر میں'' ایشیا و یک' کے نام سے ایک شاندار میلہ منعقد ہوتا ہے۔ جس میں ایشیاء کے مختلف ممالک کی ثقافتوں کو اچا گرکیا جاتا ہے۔

دائتو بنکا یو نیورسٹی میں اردوکی شمع فروزاں رکھنے میں پروفیسر ہیرو جی کتاؤ کا نام خاص طور پر قابلِ ذکر ہے۔
وہ تقریباً دس برس تک اوساکا یو نیورسٹی کے شعبہ اردو میں درس و تدریس میں منہمک رہے اور اپریل ۱۹۸۱ء میں جب
دائتو بنکا یو نیورسٹی میں گریجویشن کی سطح پراردوکی تدریس کا آغاز ہوا تو وہ یہاں سے وابستہ ہوگئے اور تاحال مذکورہ شعبے میں درس
و تدریس کا سلسلہ جاری رکھے ہوئے ہیں۔ کتاؤ کا صاحب کا موضوع جدیدار دوا دب ہے۔ وہ شمع اردو کے پروانے ہیں، دائتو
بنکا یو نیورسٹی میں ان کے دفتر میں بلامبالغہ ہزاروں کتا ہیں موجود ہیں اوروہ ہمہ وقت کسی علمی منصوبے کی پیمیل میں منہمک دکھائی
د سیتے ہیں۔ انہوں نے منٹوکی متعدد کہانیوں کا جاپانی ترجمہ کر کے شائع کروایا ہے۔ شعراء میں سے اقبال ، فیض ، میراجی ، راشد ،
جوش ، مجاز ، اختر شیرانی ، ناصر کا ظمی ، اکبراور غالب پر مقالات لکھ بچے ہیں۔ ان کا اہم کام غالب اور فیض کا مکمل جاپانی ترجمہ
رسانسا ۔ اور کلام اقبال کا ایک ہڑا حصہ جاپانی زبان میں منتقل کر جکے ہیں۔

دائتو بنکایو نیورٹی میں ہیرو جی کتاؤ کا کے علاوہ دو جزوقتی اسا تذہ جناب نا کا نو اور جناب مظہرا قبال دانش بھی تدریسی فرائض ادا کررہے ہیں۔

جاپانی جامعات میں اردوکی تدریس کا ایک مجموعی جائزہ لیتے ہوئے اس امر کا پیتہ چلتا ہے کہ جاپان میں اردوزبان وادب اور اردوکی تدریس کی ایک مشحکم روایت موجود ہے اور جاپانیوں نے جس طرح اردوزبان سے محبت کا اظہار کیا ہے وہ بے مثال ہے۔ اردو نے جاپان اور پاکستان کے مابین ایک اہم ثقافتی پل کی حیثیت حاصل کرلی ہے، چنانچ ضرورت اس امر کی ہے کہ جاپان میں اردو پڑھنانے والول کی حوصلہ افزائی کی جائے اور پاکستانی اور جاپانی جامعات میں روابط کوفروغ دیا جائے تا کہ پاکستان اور جاپانی جامعات میں روابط کوفروغ دیا جائے تا کہ پاکستان اور جاپان میں دوستان مزید میں جوں۔

-----

## حواشي

- Tokyo University of Foreign Studies, Academic Guide 2007-08, 2.
- ڈاکٹرنتیسم کانٹمیری'' جاپان میں اردو''،مشمولہ ہیرونی مما لک میں اردو۔مرتبہ ڈاکٹر انعام الحق جاوید۔اسلام آباد۔مقتدرہ قومی زبان ۱۹۹۲ء صهار
  - ایضاً مس۱۷–۱۵\_
- ... مظهر دانش \_ ''محمد نورالحن برلاس'' \_مشموله جایان-ایک تعارف \_ ٹو کیو: پاکستان جایان حلقه ادب و ثقافت، ۲۰۰۷ \_

  - ڈاکٹرنبسم کاشمیری،حوالہ مذکورے ۱۷۔
  - سوياماني ياسر-"جاپان مين اقباليات" مشموله جاپان-ايك تعارف مرتبه مظهر دانش عن ١٠١٠
    - ڈاکٹرنبسم کاشمیری پے ۱۲۔
  - ڈاکٹر معین الدین عقیل'' جایان میں اردومشاعرے کی روایت'' مشمولہ جایان ایک تعارف ۔ ۲۹۸ م
    - يروفيسراسادات راقم الحروف كي تفتكو ٢٠ جولائي ٨٠٠٨ء ـ يُو كيوبو نيورشي آف فارن استله يز ـ جايان
      - ڈاکٹ<sup>تبسم</sup> کاشمیری میں ۳۳۔
      - پروفیسراسا داسے راقم الحروف کی گفتگو۔ -16
        - ڈاکٹرنبسم کاشمیری ی ساسے
- 16htt://www.tufs.ac.jp/education/ug/urdu.
- 17lbid.

- 19www.sfs.osaka-u.ac.jp
- Outline of National University Carporation, Osaka University of Foreign 20-Studies 2007. P.03
- 21lbid. page:32

- ڈاکٹر شہیل عباس سے راقم الحروف کی گفتگو۔۳۰جون ۲۰۰۹ء۔اوسا کا یونیورٹی، جاپان۔ ڈاکٹر تبسم کاشمیری۔ ص۲۲۔
  - - الضاً حِس ١٨ \_10

سويا مانے۔''جاپان ميں اقباليات''،ص ا• ا

" ڈا کٹرنبسم کاشمیری"۔حوالہ مذکور،ص ۱۸۔ \_12

\_٢٨

۲۸۔ ایضاً۔ ۲۹۔ سویامانے۔حوالہ مذکورے ص۱۰۱

... ۳۰ ایضاً کے ۱۰۰ ادا ۱۰

۔۔ الیضاً مُس۱۰۳ اسما۔ ۱۰۳ اسما۔ ۱۰۳ اسما۔ ۱۰۳ اسما۔ ۱۰۳ اسما اسمادی کے لیے دیکھیے:

معین الدین عقبل ۔''جاپان میں اردومشاعر ہے کی روایت'' مشمولہ جاپان – ایک تعارف مے ۸۲ تا ۹۰ سے ۳۳ داکر تبہم کاشمیری مے ۱۹ سے ۱۹۰۰ سے داکر تبہم کاشمیری مے ۱۹

# بورپ اورامریکه میں ار دوزبان وادب کامستقبل

Urdu is an important language and in all over the world its value is recognized. Now it is not a regional subject. Its growth and popularity crossed the limit of borders and clearly we can say that urdu have become an intrernatinal language now. In this article I have discussed the progress and popularity of urdu in Europe and America. Here it is tried to set an analytical study of this topic and its components.

\_\_\_\_\_

اردوایک فطری زبان ہے جوسر کاراور دربارتک رسائی سے بل صدیوں کھیت کھایانوں اور گلی محلوں میں خود رُو پودے کی طرح پھتی پھولتی رہی ۔اس نے برصغیراور بیرون برصغیر کی بہت ہی زبانوں کی روح کواپنے وجود میں جذب کر کے ایک ایک فطری صورت اختیار کر کی جس سے لسانیات میں دلچیں رکھنے والا برخض اپنائیت محسوں کرتا ہے۔اردو خیبر سے لے کر کلکتے تک کے میدانی علاقوں کی بولیوں کی توانا ئیوں سے جس طرح سیراب ہوئی اس سے اس زبان کی ہرتنم کے ماحول اور حالات میں مسلسل پنیتے رہنے کی عجیب وغریب صلاحیت کا پہتہ چاتا ہے۔اردو ایسی زبان ہے جواپی معاصر زبانوں اور بولیوں کے ساتھ مخاصمانہ سلوک روار کھنے کی بجائے ہمیشہ مفاہما نہ طرزِ عمل اختیار کرتی آئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کوہ ہندوش کی بلند و بالا چوٹیوں سے لے کرراس کماری تک اور پاکتان کے شاکی علاقوں سے لے کرسندھ کے صحراؤں تک سفر کیجئے 'یہی زبان ایک مشترک ذریعہ اظہار کے طور پر آپ کے ساتھ شریب سفررہے گی۔ قطب شالی کے دامن میں کینڈا ' ناروے اور سویڈن سے لے کر قطب جنو بی میں واقع بڑاعظم آسٹریلیا' فاک لینڈ کے ساتھ ساتھ امریکہ یورپ افریقہ اور ایشیاء کا شاید ہی کوئی شہراہیا ہو جہاں اردو بولنے والے موجود نہ ہوں۔

ار دُوزبان نہصرف پاک و ہند بلکہ ایشیاء کی اہم ترین زبان ہے۔اس سے بھی آ گے بڑھ کر اقوام متحدہ کے ذیلی ادارے کی ایک رپورٹ کے مطابق عام طور پر بولی اور تبجی جانے والی زبانوں میں چینی اور انگریزی کے بعد دنیا کی یہ تیسری بڑی زبان ہے۔ (۱) پاک و ہند کے باشندے جب اس خطے سے باہر کہیں بھی اکٹھے ہوں تو اردو ہی ان کا ذریعہ ابلاغ اور بہتری و ثقافتی شناخت کا واحد وسلم بنتی ہے۔

اردوزبان اپنی جنم بھومی نے باہرنکل کر دنیا کے نئے نئے خطوں کوتنجیر کرنے کاعمل مسلسل جاری رکھے ہوئے ہے۔اردوکواسلام اورمسلمانوں سے جوڑ کراس کی وصدت پرضربیں لگائی گئیں مگروفت نے ثابت کردیا کہ اس زبان کا تعلق کسی خاص نسل 'قوم' فد بہب یا خطے سے نہیں بلکہ اس کے بولنے والوں میں ہر طرح کے لوگ شامل ہیں۔اس وقت اردوا یک اہم زبان کے طور پر دنیا کی بڑی درس گا ہوں میں پڑھائی جارہی ہے اور دنیا کی مختلف یو نیورسٹیوں میں درج ذیل پاکستانی چیئرزکام کررہی ہیں:۔

| <i>/_2</i> ;                       | ملك      | يو نيورسڻي                      | نمبرشار |
|------------------------------------|----------|---------------------------------|---------|
| ( قائداعظم چیئر )                  | مراكش    | ر باط یو نیورسٹی                | *       |
| ( قائداعظم چیئر )                  | ليبيا    | تريپولى يونيورسى                | *       |
| (علامها قبال فیلوشپ)               | برطانيه  | کیمبرج یو نیورسٹی               | *       |
| (اردو اور اسلامیات)                | برطانيه  |                                 |         |
| (اردواوراسلامیات)                  | برطانيه  | سينٹ انتھني کالج                | *       |
| ( قائداعظم فیلوشپ )                | برطانيه  | آ کسفورڈ یو نیورسٹی             | *       |
| ( دوار دواسا تذه )                 | ممصر     | الاز ہر یو نیورسٹی              | *       |
| (اردواستاد)                        | ممصر     | عين شمس يو نيورستي              | *       |
| واورمطالعه پاکستان چیئر)           | (ارو     | ملايا يونيورشى ملائشياء         | *       |
| (مطالعه پاکستان اورقا ئداعظم چیئر) | امریکه   | کولمبیا یو نیورسٹی              |         |
| (اردوز بان دادب چیئر)              | كينيڈا   | میکنگل یو نیورسٹی               | *       |
| (اردواستاد)                        | رومانيه  | بخارسٹ بو نیورسٹی               | *       |
| (اردواورمطالعه پاکستان چیئر)       | اردن     | اردن یو نیورسٹی (عمان )         | *       |
| (اردواورمطالعه پاکستان چیئر)       | ترکی     |                                 | *       |
| (اردواورمطالعه پاکستان چیئر)       | ترکی     |                                 |         |
| (علامها قبال فيلوشپ )              | جرمنی    | ؠ <i>ائيڈل برگ يو نيورسِ</i> ڻي | *       |
| (اردواستاد)                        | نييال    | تری بھون یو نیورسٹی کٹھمنڈ و    | *       |
| (اردواورمطالعه پاکستان چیئر)       | اريان    | تهران یو نیورسٹی                | *       |
| کے اردواستاد بھجوائے جاتے ہیں )    | .•       | • •                             | *       |
| (مركزمطالعه پاڪستان)               |          |                                 | *       |
| (علامها قبال سنثر)                 | سرى لنكا | ز هره بو نیورشی                 | *       |

### بورپ وامریکه کی ار دو تنظیمیں

اردوزبان نے اپنی تنخیری طافت کے بل پر پاک وہند سے باہر چندنئ بستیاں بھی آباد کر لی ہیں۔ جن میں برطانیہ امریکہ اور کینڈا کاعموماً حوالہ بھی دیا جاتا ہے۔ مگر ایک اور ار دوبہتی جس کا تذکر ہفد کورہ بستیوں کے ساتھ کیا جاتا ہے وہ مشرق وسطی ہے مگر فی الحال مشرق وسطی ہمارے دائرہ کارسے باہر ہے ان بستیوں میں اردو زبان وادب کی خدمت کے لئے سینکڑوں تنظیمیں کام کر رہی ہیں۔ بے شار اردورسائل شائع ہوتے ہیں اور بہت سے سرکاری اور غیرسرکاری رپر یواور ٹی وی روز انہ اردوزبان کے پروگرام پیش کرتے ہیں۔

یورپ سینڈے نیویا' امریکہ اور کینڈ امیں اردوزبان وادب کے گئے کام کرنے والی ادبی و نیم ادبی تظیموں کی تعداد ہماری تو قع سے کہیں زیادہ ہے۔ان میں بہت ہی الی ہیں جو صرف اردوزبان وادب سے معاملہ کرتی ہیں۔جبکہ اچھی

خاصی تعداد ایسی تنظیموں کی بھی ہے جود بنی' سیاسی اور ساجی مزاج کی حامل ہیں۔ مگرخاص خاص موقعوں پر اردو زبان کے پروگرام بھی منعقد کرتی رہتی ہیں۔ بیساری تنظیمیں بورپ سے امریکہ اور شالی امریکہ تک بڑے بڑے سیمینارز' عالمی مشاعروں' اردوکا نفرنسوں اور دیگر تقریبات کا اہتمام کرتی رہتی ہیں۔ جن میں مغرب کے اہلی قلم کے علادہ پاک و ہند کے نامور قلہ کاربھی شریک ہوتے ہیں۔ ان تنظیموں کا مقصد بظاہرا بنی زبان وادب اور قومی ثقافت کو بیرونِ ملک فروغ دینا ہے۔ ان تنظیموں کے اغراض ومقاصد پرتبھرہ کرتے ہوئے بخش لاکم جوری کہتے ہیں کہ:۔

"برطانیہ کے مختلف شہروں میں اور خاص طور پرلندن میں اردو کے حوالے سے درجنوں تنظیمیں قائم ہیں۔ ہر ادیب کئی نہ کئی نہ کئی اور خاص طور پرلندن میں اردو کے حوالے سے درجنوں تنظیم سے وابستہ ہے۔ان تمام انجمنوں کے سامنے دومقاصد ہیں۔ پہلا شعر گوئی کا 'دوسرااپی تہذیب و تمدن اور ثقافتی روایات کوزندہ رکھنے کا۔ ہم پہلے مقصد میں تو خاصے کا میاب ہیں لیکن دوسرے میں ہرئی طرح ناکا م نظراً تے ہیں۔ "(۲)

امریکہ و پورپ میں اردوزبان وادب کے فروغ کے لئے کام کرنے والی تظیموں کے لئے پاک و ہند کے برعکس فنڈ زکی کوئی کمی نہیں۔ تارکین وطن کواپئی زبان وادب اور ثقافت کے فروغ کے لئے با قاعدہ مالی امداد ملتی ہے اور مغربی حکومت سے فنڈ زکی کوئی کہی نہیں۔ حکومت کے علاوہ لا بھریری فنڈ 'سٹی فنداور پھر ضلعی اس مقصد کے لئے اپنے تو می بجٹ میں اچھے خاصے فنڈ ز فراہم کرتی ہیں۔ حکومت کے علاوہ لا بھریری فنڈ 'سٹی فنداور پھر ضلعی حکومتوں کے فنڈ زموتے ہیں۔ آپ رضا کا رانہ طور پر نظیم بنا نمیں آپ کوفنڈ زملیں گے۔ اگر آپ ان سے استفادہ نہیں کریں گومت کی پالیسی گے تو کوئی اور ان سے فائدہ اٹھائے گا۔ (س) کینیڈ اے ولی عالم شاہین مادری زبانوں کے بارے میں کینیڈین حکومت کی پالیسی کے بارے میں اظہراد خیال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔

"The multiculturalism Act passed on July 12,1988, powers the Government of Canada to promote heritage languages. A total of \$6.5 million in the Federal money was allocated to be spent over 5 years on projects—such as the production of Canadian oriented language teaching—material, development of standards for language teaching and organization of conferences. The Federal Government already spends about \$10 million supporting heritage language training as subside to offset part of the cost of teaching 62 languages across Canada, Urdu being one—ofthem (\*\*)

یورپ وامریکہ کی حکومتیں تارکین وطن کے ثقافتی تحفظ کے لئے جس قدر فراخ دلی کا ثبوت فراہم کرتی ہیں۔اسی قدر بے دحی سے بیٹیتر تنظیموں کے عہد بداران فنڈ زکا غلط استعال کرتے ہیں۔اس مقصد کے لئے میاں بیوی پرمشمل بے ثمار سنظیمیں وجود میں آچکی ہیں جن کا چیئر مین شوہر' تو بیوی سیکر یٹری ہے۔اوراسی طرح کے ایک دومز بدجعلی عہد بدارسا تھ شامل کرکے حکومتی فنڈ زخور دبرد کر لئے جاتے ہیں۔اگر چیتظیم کے عہد بداروں کوان اخراجات کا باقاعدہ حساب رکھنا ہوئی سے مگر پھر بھی دریا کے رائے میں پہاڑ آجائے تو دریا بہنائہیں چیورڈ دیتا۔ اپناراستہ خود بنالیتا ہے۔اس اصول پرعمل پیراہوکر بیتظیمیں مالی بے ضابطگیوں کے لئے چور دروازے تلاش کر لیتی ہیں۔اس سلسلے میں لندن سے افضال شاہد کا مؤقف دیکھیئے :۔

"تمام لوکل کونسلیں ادب وثقافت کے فروغ کے لئے مختلف نظیموں کو با قاعدہ فنڈ زدیتی ہیں۔جنہیں حسب روایت ڈ کار بے بغیر بہضم کرنے والوں کی اکثریت آج بھی یہاں موجود ہے۔" <sup>(۵)</sup> لندن ہی میں مقیم ممتاز شاع ارشد لطیف بھی راقم کے ساتھ اینے ایک انٹرویو میں اس نقطۂ نظر کی تائید کرتے ہیں۔

" آپ نے بجافر مایا۔ اس قتم کی تنظیمیں ہر جگہ موجود ہوتی ہیں۔ جن میں میاں چیئر مین تو بیوی سیکریٹری ہوتی ہے۔ اور سننے میں آیا ہے کہ دونوں مل کر حکومتی فنڈ زخور دبرد کر لیتے ہیں۔ ایسی تنظیمیں ذاتی تشمیراور دکھاوے کے لئے کام کرتی ہیں۔ " (۱)

ضروری نہیں کہ حکومتی فنڈ زکو با قاعدہ اپنی جیب میں ڈال لیا جائے۔ان فنڈ زکو ذاتی مفاد مشہراور تعلقات سازی کے لئے بھی تواستعال کیا جاسکتا ہے۔اور بیشتر تنظیمیں یہی کر رہی ہیں۔حکومتی خرچ پر کسی سیمیناریا مشاعرے کا اہتمام کیا جاتا ہے اور پھر پاک و ہند ہے چن چن کر تیسرے درجے کے ادیبوں اور شاعروں کو مدعو کیا جاتا ہے۔ان تقریبات میں بااثر نیم شاعر حضرات کو ترجیح دی جاتی ہے۔جو بعدازاں انہی "میز بانوں" کی پاکستان آمد پر جواب آن غزل کے طور پران کے اعزاز میں بڑے بڑے عشائیوں کا اہتمام کرتے ہیں۔

بیرون ملک سب سے زیادہ ما نگ اخبارات کے ادبی صفحات کے انچارج اوراد بی رسالوں کے مدیروں کی ہے جو واپسی پراپنے پر چوں میں ان تیسر بے درجے کے اہل قلم کوظیم قدکاروں کے طور پر نہ صرف پیش کرتے ہیں بلکہ مظلوم قارئین سے نہیں زبرد کی تشکیم کرانے پر بھی بصدر ہے ہیں۔ ادبی صفحات کے انچارج حضرات یہاں بھی دہر سے فائد سے میں رہے ہیں ۔ ایک طرف تو اپنے ہیرونی میز بانوں کے خرچے پر امریکہ ویورپ کی سیر کرتے ہیں اور مشاعروں کا با قاعدہ معاوضہ وصول کرتے ہیں اور اگر کوئی ان کے اخبار میں اپنا انٹر ویؤ مضمون یا کوئی دوسری تحریر شائع کر انا چاہتے قاس کے زخ الگ وصول کے جاتے ہیں۔ یوں دیکھا جائے تو مغربی حکومتوں کی طرف سے ملنے والے ان فنڈ زکا بڑے پیانے پر غلط استعال ہو رہا جاتے ہیں۔ یورپ و امریکہ کے کسی بھی ملک میں اس قدر تنظیمیں تو مقامی اہل قلم کی بھی نہیں ہوں گے جس قدر اردو "اہلِ

"خطیم سازی کے سلسلے میں اگر فنڈ زشامل نہ ہوتے تو شائد ایک شہر میں ایک آ دھ تعظیم ہی کافی ہوتی۔ گرایک شہر میں کھمپیوں کی طرح دوجنوں نظیموں کا نکل آنا 'ادب کی خدمت سے زیادہ" دال میں کالا" کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ حالانکہ انہی فنڈ ز سے اردوزبان وادب کے فروغ و تحفظ کے لئے زیادہ ٹھوں بنیادوں پر کام کیا جاسکتا ہے۔ اگر ذاتی و وقئ مفاد کی بجائے طویل المدت منصوبہ بندی کی جاتی تو یقیناً بیا قدام ہیرونِ ملک اردوزبان وادب کے استحکام کے لئے زیادہ مؤثر کردار ادا کرتا۔ بقول فرزانہ خان نیناں (ہریٹہ فورڈ) بہت کم تنظیمیں ایسی ہیں جواردوزبان کی ترویج و تی کے لئے خالص کام کر رہی ہیں۔ (ک) تاہم میرون ملک ساری تنظیمیں ایسی ہیں بلکہ بہت ہی انجمنیں ایسی ہیں جوصد تی دل سے اردوزبان و ادب کی ترقی وفروغ کے لئے کوشاں ہیں۔ انہی تظیموں کی وجہ سے آج یورپ وامریکہ میں اردوزبان وادب کی سرگرمیوں کے جب سے تابی توظیموں کے کوائف درج کئے جارہے ہیں۔

امریکه کی ار دونظیمیں

نمبر شار نام نظیم صدر اسیرٹری مقام ملک کے خطرزیدی میموریل کلچرل سوسائٹی حمیر ارجمان نیویارک امریکہ

```
كاروال فكروفن
                 شكا كو
                                   وكيل انصاري
امریکه
           لاس اینجلس
                                     رئيس وارثى
                                                            اردومركز
امریکه
                                 اردولٹر بری اینڈ کلچرل سوسائٹی رشیدہ عیاں
امریکه
                نيويارك
امریکه
                                    ایسٹرن آرٹس فورم سر دارسوز
               نيوجرسي
                                              حلقهٔ فکروفن اخگریکی آبادی
امریکه
                شالیامریکه
                                يا كستان كلچرل سوسائتی شما مین خالد بث
امریکه
                  ---
                              ار دوسوسائنی آف امریکه ڈاکٹر سلام شاہدی
امریکه
                 نيوجرسي
امریکیه
           لاس اینجلس
                               ڈاکٹرنیّر جہاں
                                                             اردومركز
                  شکا گو
                                                      اميرخسر وسوسائني
امریکه
                                      حبيباحمه
امریکه
                  شكا گو
                                ڈا کٹرسخاوت<sup>حسی</sup>ن
                                                     ا نڈس سوسائٹی
                                                     انٹرنیشنل ار دوفورم
                                     مامون ایمن
امریکه
                نيويارك
امریکه
                  شكا گو
                                                        ا قبال سوسائڻي
                              ساؤتھ ایشین پرفارمنگ آرٹس کونسل /افتخار نسیم
                  شکا گو
امریکه
                                                        اردوانجمن
امریکه
                نيويارك
                                                              بزم سخن
امریکه
                كيلى فورنيا
                نيويارك
امریکه
                                   امتياز كمال راجه
                                                            اردومركز
                                                        حلقه فن وادب
                                   سلطان محمود
امریکه
                نيويارك
                                   عبدالملك مجامد
                                                           بزم فكرون
امریکه
                نيويارك
                         اليوسى ايشنآف مسلم سوشل سأتنسنس واكثر محرسعيد
امریکه
                                  كشميرىامريكي فاؤندنيشن الأكثرنبي فائي
امریکه
                میری لینڈ
                                 على گڑھالمنائی ایسوسی ایشن ڈاکٹرعبداللہ
امریکه
امریکه
                   نيويارك
                                         آغابابر
امریکه
                                                          حلقهُ اسلامي
                                شكأكو
                                                            اد بي سنگم
امریکه
                                  مسزنگیندر بوری
امریکه
                                            خيبرسوسائني ڈاکٹررفیق جان
                                       يا كستان كلچرل سوسائل تنويرخان
امریکه
                    پاکتان فیڈریش آف یوایس آے ڈاکٹر عبدالرحمٰن۔۔۔
امریکه
                                       اسلامك سركلآف نارتھامريكه
امریکه
                   نيويارك
امریکه
                                                            حلقهُ بهار
امریکیه
                   نيويارك
                                                       ا دارهٔ اردوا دب
                     <sub>ۇ</sub> ي<u>ل</u>س
امریکه
                                                            بزم اردو
                                          لريج ايندآ ره سوسائل ---
امریکه
                                ___
```

| امریکه              | كيلى فورنيا               |                               | اردومر كزانثريشنل                 | * |
|---------------------|---------------------------|-------------------------------|-----------------------------------|---|
| امریکه              | نيويارك                   | عبدالرحنعبد                   | اردوانجمن                         | * |
| امریکه              | نيويارك                   |                               | جشن آزادی تمیٹی                   | * |
| امریکه              | کیلی فور نیا              |                               | بر م یخن                          |   |
| امریکه              | کیلی فور نیا              | نی فریشنر ۔۔۔                 | بزم خُن<br>ایسوسی ایشن آف پا کستا | * |
|                     |                           |                               | اردوشیمیں                         | - |
| برطانيه             | لندن                      | ارشدلطيف                      | حلقهُ اربابذوق                    | * |
| برطانی <sub>ه</sub> | لندن                      |                               |                                   | * |
| برطانی <sub>ه</sub> |                           | إ ركش ايندُ لنريج عا شور كافت |                                   | * |
| برطانيه             |                           |                               | اردومجلس                          | * |
| برطانی <sub>ه</sub> | لندن                      |                               | اردوخر يكِ عالمي                  | * |
| برطانيه             | اولڈھم                    |                               | كاروانِ ادب                       |   |
| برطانيه             | لندن                      | اخترضيائي                     | ایشین لٹر بری سرکل                |   |
| برطانيه             | لندن                      | ردو سید عین شاه               | كل برطانيها نجمن ترقئ ا           | 4 |
| برطانيه             | لندن                      | عباس زیدی                     | اردوجكس                           | * |
| برطانيه             | لندن                      | شريف بقا                      |                                   | 4 |
| برطانيه             | لندن                      | (                             | فيضاكيدمى مجامدتر مذى             | * |
| برطانيه             | لندن                      | مجامدتر مذى                   | اردوسنٹر                          | 4 |
| برطانيه             | لندن                      | غفاراے پاشاہ                  | برم اردو                          | * |
| برطانيه             | برمتكهم                   | ملك فضل حشين                  | إردوفورم                          |   |
| برطانيه             | برمنگھم                   | عظمت الله بيك                 | الجمنِ ترقئ اردو                  | * |
| برطانيه             | برمتكهم                   | انورمغل                       | بزمعكم وادب                       | * |
| برطانيه             | برمنكهم                   | ڈا کٹر سعیداختر درانی         | ا قبال اکیڈمی                     | * |
| برطانيه             | بريڈفورڈ                  | حضرت شاه                      | ایشین آرٹس سوسائٹی                | * |
| برطانيه             | بريدفورد                  | عبدالوحيد                     | پاکستان سوسائٹی<br>بریس           | * |
| برطانيه             | بريڈفورڈ                  | شكيل قمر                      | المجمن فكروفن                     | 4 |
| برطانيه             | لور <b>پ</b> ول           | چومدری انور                   | حلقهُ اربابِ ذوق                  | 4 |
| برطانيه             | ل <sup>وسا</sup> هم<br>نو | يعقوب مرزا                    | حلقهُ اربابِ ذوق                  | * |
| برطانيه             | مانچسٹر                   |                               | بزم ادب                           | * |
| برطانيه             | لندن                      | •                             | پاکستان سروسز ایسوسی ایس          | 4 |
| برطانيه             | لندن                      | رئيس وارتى                    | اردومركز                          | * |

| برطانيه | لندن                     |                        | اردوقح یک                                   | *       |
|---------|--------------------------|------------------------|---------------------------------------------|---------|
| برطانيه | لندن                     | سيد مجامد على          | اردوقح یک<br>فاصلےانٹر ٹینمنٹ<br>سر سر سر ز | 4       |
| برطانيه | لندن                     | ارنہی <u>ں</u>         | بركبِق كولى عهديد                           | 4       |
| برطانيه | بريد فورد                |                        |                                             | 4       |
| برطانيه | بر<br>بر                 |                        | انجمنِ ترقئ وتر وتج اردو                    | 4       |
| برطانيه |                          |                        | بزم ا قبال                                  | *       |
| برطانيه |                          |                        | فكرِا قبال                                  | 4       |
| برطانيه |                          |                        | بزم مجاز                                    | 4       |
| برطانيه |                          |                        | مجازا کا دمی                                | 4       |
| برطانيه |                          |                        | اميرخسر وسوسائتى                            | *       |
| برطانيه |                          |                        | بزم شعروشخن                                 | *       |
| برطانيه |                          |                        | اسلامك سوسائڻي                              | *       |
| برطانيه |                          |                        | ار دو يونين                                 | *       |
| برطانيه |                          |                        | ار دوٹرسٹ                                   | *       |
| برطانيه |                          |                        | بور پیئن رائٹرزسوسائٹی                      | *       |
| برطانيه |                          |                        | رئیس ا کا دمی ۔۔۔                           | *       |
| برطانيه | لندن                     |                        | حلقه المل شخن                               | *       |
| برطانيه | لندن                     |                        | اکیڈی آف اردوسٹڈیز                          | *       |
| برطانيه | لندن                     |                        | الجمنِ اربابِ يَخْن                         | *       |
| برطانيه | لندن                     |                        | بزم ِتفرت ِ                                 | *       |
| برطانيه | بریڈفورڈ                 |                        | پا کستان سوسائٹی                            | *       |
| برطانيه | كاؤنثرى                  |                        | ا قبال ا کادی                               | *       |
| برطانيه | گل <sub>ا</sub> سکو      | ڈا کٹرشفیع کوثر        | حلقهُ ادبِ فن                               | *       |
| برطانيه | م <sup>نگر</sup> م<br>بر | مسعودالرحمٰن           | مسلم رابطه میشی                             | *       |
| برطانيه | لندن                     | ) بلقیس درانی          | انجمنٍ ترقی اردو(خواتین                     | *       |
| برطانيه | برمنتكهم                 |                        | بزم تعميرادب                                | *       |
| برطانيه | مانجيسٹر                 |                        | برزم ادب                                    |         |
| برطانيه | لندن                     |                        | گلوبل پیس فورم                              | *       |
| برطانيه | لندن                     | ايسوسى ايشن غلام ربانى | پاک ہو۔ کے فرینڈ شپ                         |         |
|         |                          |                        | )اردوانجمنين                                | ناروےکے |
| ناروپ   | اوسلو                    | سائتی طاہرڈار          | ایشین کلچرل ایند آرٹس سو                    | *       |
|         |                          | , · · ·                |                                             |         |

```
افتخارميمور مل سوسائڻي مسرت افتخار حسين
                          اوسلو
ناروپے
                                                                  اد بی سنگت
                                   كوئىء مهديدار نهيس
                         اوسلو
ناروپے
                          اوسلو
                                         اندرجيت پال
                                                                   دربارادب
ناروپ
                                                                 ڈنمارک کی اردوانجمنیں
                     کو پر ہیگن
                                      الثين رائترز الينوسى اليثن سورن سنكه بروانه
د<sup>ن</sup>نمارک
                     کو پڑھیگن
ڈ نمارک
                                    ترغيب بلندنقوي
                                                                     بزم ادب
                     کو پڑجیگن
د<sup>ن</sup>نمارک
                                       شفق صديقي
                                                                بزم فروغِ ادب
                     کو پر پیگین
ڈنمارک
                                        اسلام ساقی
                                                                     بزم ِ فَكرِنو
                                                                  كينيڈا كى اردوانجمنيں
                           نیشنل فیڈریشن آف پا کتان کینیڈینر ریاست علی خال
 كينيڑا
              اوڻاوه
             ڻو رانڻ<u>و</u>
                                             ار دوسوسائی حفظ الکبیر قریشی
 كينيرًا
             ڻو رانڻ<u>و</u>
                                                رائٹرزفورم آف یا کستانی کینیڈنیز
 كينيڑا
                                      پا کتان کینیڈا فرینڈ شپ سوسائٹ ۔۔۔
             و ينكور
 كينيڈا
                                                     كينيدا بإكستان ايسوسي انيثن
 كينيرا
             اوڻاوه
 كينيرًا
                                                                     اردوكوسل
           مانٹریال
                                       انشیٹیوٹ ف اردولینگو ئج اینڈلٹریجے۔۔۔
 كينيڈا
            ٹو را نٹو
                                                             يا كستان كينيڈاا تحاد
 كينيرًا
            ٹو را نٹو
             ڻو را ننو
                                                                  جوش ا کیڈمی
 كينيڑا
                                             اقبال حيدر
 كينيرًا
            ڻو را نڻو
                                                                  اردوسوسائڻي
                                                               كينير اورلد يوتھ
 كينيرًا
                                 اطهررضوي
 كينيڑا
             ڻو رانڻو
                                                                 غالب ا كا دى
 كينيرًا
             ڻو رانڻ<u>و</u>
                                                                  ا قبال ا كادمي
                                                                  الجمنِ اردو
 كينيرًا
             ٹو رانٹو
                                                                  كميونثى فورم
 كينيرًا
             ٹو رانٹو
                               اشفاق حسين
                                                   اكيدْ مي آف آرڻس ايندلٽريچرز
 كينيڈا
             ٹو رانٹو
                               اشفاق حسين
                         عقيله شابين تورانتو
                                                              حلقه أربابِ ذوق
 كينيڑا
                                                                المجمن تحفظِ اردو
 كينيڈا
            ڻو ران<u>ٹ</u>و
                                                                 گهوارهٔ ادب
             ٹو رانٹو
 كينيڈا
                                                                  بزم فانوس
 كينيڈا
             ٹو رانٹو
                                                                    جرمنی کی ارد وانجمنیں
```

| جرمنی   |          |                | حلقهُ ادب         | • |
|---------|----------|----------------|-------------------|---|
| جرمنی   | بركن     | <br>ف دی ورلٹر | ہاؤسآف دی کلچرآ ذ | * |
| جرمنی   | فرينكفرك |                | سروراد بې ا کا دی | * |
| بالينڈ  |          |                | بزم خلش           | * |
| بالينثر |          |                | تحريكِ فكرِنو     | * |

ریڈیوا ورٹیلیویژن کی اردوسروس

تنظیموں اور پرنٹ میڈیا کے مقابلے میں الیکٹرا نک میڈیا کسی بھی زبان وادب اورنظریات کے فروغ کے لئے کہیں بہتر کر دارا دا کرسکتا ہے۔

ریڈ یوذریعہ ابلاغ کی انہائی موٹر اور تیز ترین شکل ہے۔ وائر لیس ہونے کی وجہ نے ٹی وی کے مقابلے میں اس کی رسائی ہر جگہ ہے۔ یہ شہروں سے لے کر دیہات اور صحراؤں سے پہاڑوں تک ہر جگہ پیغام رسانی کے لئے انہائی مفیدآ لہ ہے اور اس کے سامعین میں ہر طرح کے طبقوں اور عمروں کے لوگ شامل ہیں۔ اس کی قیمت کی ارزانی ایک سے دو سری جگہ با آسانی منتقی اور دور دراز ملکوں میں پیش آنے والے حالات واقعات سے فوری آگاہی ' اسے کروڑوں لوگوں کے دل کی دھڑکن بنائے ہوئے ہے۔ ٹی وی کی ایجاد کے باوجود آج بھی دنیا بھر کے کروڑوں لوگ با قاعد گی سے ریڈ یو سفتے ہیں۔ دوسرے ذرائع ابلاغ کے مقابلے میں اپنی سرلیج الاثری اور ہڑے پیانے پر مقبولیت کی وجہ سے ریڈیائی نشریات 'برصغیر میں بیا۔ دوسرے ذرائع ابلاغ کے مقابلے میں اپنی سرلیج الاثری اور ہڑے پیانے پر مقبولیت کی وجہ سے ریڈیائی نشریات 'برصغیر کر یہ ہیں۔ اس وقت دنیا کے بہت سے سرکاری وغیر سرکاری وغیر سرکاری ریڈیوٹیشن دنیا کے ویے کونے وی میں آباد دس کروڑ سے زائد اردوس معین کے لئے خصوصی پروگرام نشر کرتے ہیں۔ (۱۸) ان منگوں میں پاک و ہند کے علاوہ بنگلہ دیش' برطانیہ' امریکہ' کینیڈ ا' سینڈے نیویا' آسٹریلیا' روس' چین' سری لئکا' برما' نیوٹان' ایران' ترکی' افغانستان' متحدہ عرب امارات' مصر' سعود پہ جرمئی' فرانس اور ساؤتھ افریقہ جیسے ممالک نیا کی ہوٹان' ایران' ترکی' افغانستان' متحدہ عرب امارات' مصر' سعود پہ جرمئی' فرانس اور ساؤتھ افریقہ جیسے ممالک شامل ہیں۔ جہاں کے ریڈ پوشیشن دن اور درات کا کچھ حصار دوز مان کی نشریات کے لئے وقف کرتے ہیں۔

ایک مختاط اندازے کے مطابق پاک و ہند کے علاوہ دنیا کے تقریباً درجنوں ریڈ پوشیشن روزانہ چوہیں گھٹے سے زائد دورایے کے اردوپروگرام نشر کرتے ہیں۔ان میں سے سب سے معتبر حوالہ بی بی سی لندن ہے۔

### ني تي سي (لندن)

بی بی می ریڈیو کا عالمی نشریات کا شعبہ ہر ہفتے اردواور انگریزی سمیت چالیس سے زائد زبانوں میں سات سو گھنٹوں سے زیادہ دورا نیئے کے مختلف پروگرام پیش کرتا ہے۔ بی بی می کی ایسٹرن سروس روزانہ تین مجالس میں اردو پروگرام نشر کرتی ہے۔ جومیڈیم اور شارٹ ویو پر سنے جا سکتے ہیں۔ پہلی مجلس میں "حالاتِ حاضرہ اور جہاں نما " پیش کئے جاتے ہیں۔ دوسری مجلس میں عالمی خبرین ان کی تفصیل اور حالاتِ حاضرہ کا مقبول پروگرام " سیر بین " پیش کیا جاتا ہے۔ علمی واد بی تفریخی سائنسی اور بچوں کے پروگرام اس کے علاوہ ہیں۔ تیسری مجلس " شب نامہ " میں عالمی خبروں کا خلاصہ اور حالاتِ حاضرہ کا جائزہ ' ممتاز ادبی وسیاسی شخصیات کے انٹرویوز بھی اس سروس کا لازمی حصہ ہیں۔ بی بی می کی بیروایت رہی ہے کہ جب بھی پاک و ہند سے کوئی شاعز ادبی فیکا رئیا ستدان کھلاڑ اور موسیقار برطانی آتا ہے تو اردوسروس اس کا انٹرویو ضرور شرکرتی ہے۔ ماضی میں میسروس فیش راشد ابن انشاء ' سجاد ظہیر علی سردار جعفری' جمیل الدین عالی' ادا جعفری' حکیم سعید' میر فیل ارحمٰن اور بہت می دیگر ممتاز شخصیات کے انٹرویوز شرکر تی ہے۔

بی بی می کی سروس کا ایک اعزاز بی بھی ہے کہ اس سے انڈوپاک کی نامور شخصیات وابستہ رہی ہیں۔ جن میں زیڈر اے بخاری' اعجاز حسین بٹالوی' مہ پارہ صفدر' ثریا شہاب اور رضاعلی عابدی شامل ہیں۔ عابدی صاحب کے مقبول پر وگراموں پر مبنی کتابیں

" جرنیلی سڑک" اور "دریائے سندھ کے ساتھ ساتھ" شائع ہو کر قبولِ عام کا درجہ اختیار کر چکی ہیں۔ بی بی سی لندن ایک نیم سرکاری ادارہ ہے مگراس ادارے نے اردوزبان کی بے پناہ خدمت کی ہے۔ پاکستان جیسے قیدی معاشرے میں آج بھی بی بی سی کی اردوسروس سے نشر ہونے والی خبروں کو معلومات کا مستند ذریع ہم جھاجا تا ہے۔ لوگ اپنے ملک کے اندر ہونے والے واقعات سے آگاہی کے لئے بھی پاکستانی میڈیا کی بجائے بی بی سے نشر ہونے والی خبروں سے رجوع کرتے ہیں جو اس ادارے پر یاک وہند کے کروڑوں لوگوں کے واضح اعتاد کی علامت ہے۔

بی بی سی کا ایک اعزاز یہ بھی ہے کہ یہاں کی لائبریری میں قائداعظم سمیت پاک و ہند کی بڑی بڑی ادبی وسیاسی شخصیات کی آوازوں کا ذخیرہ موجود ہے۔ (۹) ۔ اردوسمیت بیرونی نشریات کا شعبہ برطانوی دفتر خارجہ کے ماتحت ہے۔اس سروس کا بنیادی مقصد بیرونی دنیا کو برطانوی عوام کے خیالات 'طرز زندگی اور یہاں کے لوگوں کے علمی' سائنسی اورسیاسی کارناموں سے روشناس کرانا ہے۔ بی بی سی کی اردوسروس سے خبروں کے ساتھ اردو ڈرامے' موسیقی' معلوماتی مضامین' تبھرے اوراد بی وفیچر پروگرام بھی نشر ہوتے ہیں۔اس ادارے کی عالمی سروس کے دفاتر لندن کے مرکزی علاقے اسٹرنیڈ میں "بش ہاؤس" نامی عمارت میں واقع ہے۔ بی بی سی کی اردوسروس دنیا کے ہراس فظے میں سنی جاسمتی ہے جہاں کوئی اردوکا ایک بھی سامع موجود ہو۔۔

## ریڈیو ماسکو

اردوسروس کی عالمی نشریات کے حوالے سے ریڈیو ماسکوکو بھی نمایاں مقام حاصل ہے۔ بیریڈیوطویل عرصے سے اردونشریات پیش کررہا ہے۔ برصغیر کے باشندے سرد جنگ کے زمانے میں عالمی سیاست کے داؤی آ اورا پینے گردوپیش سے آگاہی کے لئے ریڈیو ماسکو سے رجوع کرتے رہے ہیں۔ سویت یونین کے انہدام سے قبل برصغیر کے لاکھوں باشندے نظریاتی وابستگ کے باعث ریڈیو ماسکو کی خبروں میں گہری دلچینی لیتے تھے۔ روس میں آنے والی سیاسی تبدیلیوں کے باوجوداس ریڈیوکی اردوسروس آج بھی جاری ہے۔

ریڈ یو ماسکو ہے محض خبر نیں ہی نہیں اور بھی رنگارنگ پر وگرام نشر ہوتے ہیں۔ یہاں سے اردو کا پہلا پر وگرام ۱۹۴۲ء میں نشر ہوااور پیسلسلہ آج بھی بغیر کسی و تفے کے جاری ہے۔

سویت یونین ٹوٹے سے قبل ریڈ یو ماسکو سے روزانہ پانچ گھنٹے کی اردو نشریات پیش کی جاتی رہی ہیں۔ گرآج کل ان پروگراموں کا دورانیہ ایک گھنٹہ ہے۔ ان پروگراموں میں تجرے مضامین نیچ موسیقی اور معلوماتی نوعیت کے پروگرام بھی شامل ہوتے ہیں۔ ہفتہ واراد بی پروگرام میں روس کے ممتاز نئے اور کلاسیکل اہل قلم کی عظیم تخلیقات پر تجر سے شامل کئے جاتے ہیں۔ فیض کے بارے میں فروری میں پیش کیا جانے والا پروگرام سالہاسال سے جاری ہے۔ ریڈ ماسکو کے اردو پروگرام کی معبولیت کا اندازہ ان سینکٹروں خطوط سے لگا یا جاسکتا ہے جو پاک و ہند کے علاوہ دنیا بھر کے سامعین لکھتے ہیں۔ بیار دوسروس روس اور نظے کے اردو بولنے اور بھی والے لوگوں کے درمیان تہذیبی جانگاری اور قریب آنے کی خواہش کی بنیاد پر کام کر رہی ہے۔ ریڈ ماسکو کے بیشتر کارکن مقامی ہیں۔

وائس آف امریکه

مختلف مما لک کی اردوسروس کا عالمی سیاست سے خاصا گہراتعلق ہے۔اگر برطانیہ روس' جرمنی' اور چین اردو سروس شروع کرتے ہیں تو امریکہ اس میدان میں کیسے پیچھے روسکتا ہے؟ علاوہ ازیں جنوبی ایشیا میں تھیلے ہوئے امریکی مفادات بھی " وائس آف امریکہ " کی اردوسروس کا جواز فراہم کرتے ہیں۔ان تمام چینلز کا مقصد تو خطے کے عوام کے لئے پرا پیکنڈہ کرنا ہی ہے مگراس کا ایک خمنی فائدہ اردوز بان کو بھی پہنچتا ہے۔ جس کے نتیج میں اردوز بان کی رسائی دور دراز کے خطوں تک ہوتی ہے۔

وائس آف امریکہ کی اردونشریات روزانہ جھے جھ بجے اور پھر شام ساڑھے چھ بجے سی جاسکتی ہیں۔ جسج کی مجلس آ دھ گھنٹہ اور شام کی ایک گھنٹے پر ششمل ہوتی ہے۔ اردونشریات میں عموماً خبرین عالمی سیاسی حالات وواقعات کا لپس منظر تجر ب تجزید اور اہم شخصیات کے انٹرویوزنشر کئے جاتے ہیں۔ اس ادارے کے بیشتر کارکن پاکستانی ہوتے ہیں جن میں منظم علی صدیقی (سابق ڈائریکٹر) شوکت کمال (مرحوم) اکمل علیمی 'انورخال' قمر عباس جعفری' شہناز بیگم اوراحشام احمد نے کافی نام پیدا کیا ہے۔ وائس آف امریکہ کی اردوسروس کا مقصد پاک و ہند کے علاوہ اسلامی ممالک میں اپنے اثر رسوخ میں اضافہ کرنا ہے۔ آجکل اردوسروس کے سربراہ معروف امریکی مستشر قین سلور برائن ہیں۔

## وائس آف جرمنی

اردوسروس کا دورانیہ پنتالیس منٹ پر شتمل ہوتا ہے۔ بینشریات پاکستانی وقت کے مطابق ساڑھے سات بجے سنی جاسکتی ہیں۔ان میں خبریں 'عالاتِ عاضرہ اور موسیق کے پروگرام شامل ہوتے ہیں۔ان پروگراموں کو ترتیب دیتے وقت پاک و ہند کے علاوہ جرمنی میں آباد لاکھوں پاکستانی باشندوں کے ذوق اور ضرورتوں کو بھی پیش نظر رکھا جاتا ہے۔اردوسروس کے انچارج ڈاکٹر گوئیل گراس ہیں جبکہ باقی عملے میں بہت سے پاکستانی کارکن بھی شامل ہیں۔

### ریڈیو ہالینڈ

یہاں سے پچھ عرصہ پہلے تک Hilversum نامی اردو پروگرام نشر ہوتا رہا ہے۔ ہالینڈ ہی کے ایک پاسری نامی ریڈیوسے اردواور ہندی کے گیت نشر ہوتے رہتے ہیں۔

## وائسآف ايشيا

1990ء میں ایمسٹرڈیم سے وائس آف ایشیا نامی ریڈیو کا آغاز ہوا تو اردو اور پنجابی زبان کو بھی نمائندگی دی ایمی سے نشر ہونے والے اردو پروگراموں میں "تہذیب" (پاکتانی تہذیب و ثقافت پر بنی) پردیس کی سے بہاں سے نشر ہونے والے اردو پروگراموں میں "تہذیب" (پاکتانی انڈین گیت) عبادت (ندہبی) سائنس اور مہاجرین عورتوں اور نئی نسل کے لئے )ساز وآواز (پاکتانی انڈین گیت) عبادت (ندہبی) سائنس اور صحت طبی مشورے ایک ہی فن کاراور خبروں کا بلٹن مقبول پروگرام ہیں۔

### ريديو ونمارك

یہاں کے شعبۂ عالمی نشریات سے بہت می زبانوں میں پروگرام پیش کئے جاتے ہیں اس کی اردوسروس نے اردو زبان و ادب کو بھی خصوصی نمائندگی دی ہے۔ ریڈیو ڈنمارک کے اردو پروگرام اب با قاعدگی سے ریڈیو ناروے سے بھی نشر ہوتے ہیں۔ نشر ہوتے ہیں۔

### ریڈیو ہموطن

یچینل مسلمانوں کی ایک تنظیم "اسلامک کو پر پیگن" نے قائم کیا۔جس کے گران طارق عسکری ہیں۔ ڈنمارک میں

واقع اس ریڈ پوچینل کی تمام ترسروس اردوزبان میں ہوتی ہے۔ یہاں سے خبرین موسیقی اور معلوماتی پروگرام پیش کئے جاتے ہیں۔ برویزنا گی راجہ لیافت اور ظہور ملک ریڈ پوہموطن سے وابستہ ہیں۔

## ريديو القتح

بدریڈیوآج کل بندیڑاہے مگر ماضی قریب میں یہاں سے اردونشریات پیش کی جاتی رہی ہیں جواردو جانے والے حلقوں میں خاصی مقبول تھیں۔ آصف خواجہ اور شیم خواجہ ریڈیوالفتح سے وابستہ رہے ہیں۔ بیریڈیومعروف تنظیم رابطہ عالم اسلامی نے کو پر پیگن میں قائم کیا تھا۔ جس کی نشریات عربی' اردو' ترکی اورڈ پنش زبانوں میں پیش کی جاتی تھیں۔

### ريديو پرائير آف انديا

یدریڈیو ڈنمارک میں مقیم انڈین کمیونی نے شروع کیا ہے۔اس ریڈیو کی نشریات اگر چداردو میں ہیں مگراس ادارے کے ارباب اختیاراہے ہندی کا نام دیتے ہیں۔ یہاں سے نشر ہونے والے رنگارنگ پروگراموں کے ذریعے ہندی افتافت کوفروغ دیا جاتا ہے۔تاہم یہ پروگرام پاکتان اور ہندوستانی حلقوں میں بھی سنے جاتے ہیں۔ریڈیو پرائیڈ آف انڈیا سے من جیت سکھ پروانہ وابستہ ہیں۔

### تھر ڈ ورلڈ برا ڈ کا سٹنگ

اس کے سربراہ فیض رسول باہر ہیں اوراس چینل کے سامعین میں پاک وہند کے علاوہ دیگرایشیائی ملکوں کے امریکہ میں متیم باشند ہے بھی شامل ہیں۔ بہامریکہ کامقبول ترین ریڈ یو چینل ہے۔

### ريديو اقوام متحده

اس ریڈیوسے ماضی قریب تک اردونشریات پیش کی جاتی رہی ہیں۔جن سے ایشیا کے لاکھوں سامعین مستفید ہوا کرتے تھے گرایک اطلاع کے مطابق یہ پروگرام صرف چار ہزار ڈالر کی رقم بچانے کے لئے بند کردیئے گئے۔لاکھوں سامعین کے جذبات کا احترام کرتے ہوئے یواین اوکو بہیروں دوبارہ شروع کرنی چاہیے۔

### ریڈیو ناروے

ناروے کے سرکاری ریڈیو (ریڈیوناروے) کی اردوسروس کے گران مجاہد علی سید ہیں اورانیس احمدان نشریات کی کامیابی کے لئے ان کے مددگار کے طور پر کام کرتے ہیں۔ بیسروس ۱۹۷۰ء سے ناروے کے مختلف شہروں ہیں آباد لا کھوں کامیابی کے لئے ان کے مددگار کے طور پر کام کرتے ہیں۔ بیسروس ۱۹۷۰ء سے ناروے کے مختلف شہروں ہیں آباد لا کھوں پاکستانیوں کے لئے رزگارنگ پروگرام کی جائے اور ات گیارہ ہجے سے بارہ ہجے تک ۲۰ ۱۱ – ۱۹۱۹ اور ۲۷۵ کا کو ہرٹز پر پیش کی جاتی ہجالس دو پہر دو سے تین ہجے تک اور رات گیارہ ہجے سے بارہ ہج تک ۲۰ اا – ۱۹۱۹ اور ۲۵۵ کا کو ہرٹز پر پیش کی جاتی ہیں۔ جن میں اردو پروگراموں کا بھی واضح حصہ ہوتا ہے۔ ان پروگراموں میں ناروے میں مقیم پاکستانیوں کی علمی وادبی اور مظیمی وادبی سرگرمیوں کو خصوصی کوریج دی جاتی ہے جنہیں ناروے سے سینڈے نیویا میں مقیم پاکستانیوں کی کثیر تعداد سنتی ہے

### اوسلو ریڈیو

اوسلواوراس کے گرد ونواح میں ہزاروں پاکستانی آباد ہیں۔ان باشندوں کی قومی زبان کا احترام کرتے ہوئے ریڈیوناروے کے ساتھ ساتھ اوسلوریڈیو بھی ان کے لئے آ دھ گھنٹہ کا ہفتہ وارپروگرام نشر کرتا ہے۔اس پروگرام سے اردوبولنے والوں کی اگر چہائتی فیصد آبادی مستفید ہوتی ہے تا ہم دور دراز کے علاقوں میں رہنے والے پاکستانی اس پروگرام سے لطف اندوز ہونے سے محروم ہی رہتے ہیں۔

## ريديو ايشيا (انگليند)

یہاں سے صبح سے لے کر دو پہر تک اردواور بنگالی زبانوں میں پروگرام نشر ہوتے ہیں۔ان پروگراموں کو ترتیب دیتے ہوئے مغرب میں آنے والی تبدیلیوں اور جدیدر حجانات کو پیش نظر رکھا جاتا ہے۔ریڈیوایشیا کے پروگرام نئ نسل میں بے حد مقبول ہیں۔

## سن رائز كمرشل ريديو (انگليند)

اس چینل سے چوہیں گھنٹے اردو پروگرام نشر ہوتے رہتے ہیں۔ یہ چینل پاکستان اور انڈین تارکینِ وطن کے درمیان کیساں مقبول ہے۔ یہاں سے پانچ وقت اذان نشر ہونے کے علاوہ رمضان میں سحری کے پروگرام بھی پیش کئے جاتے ہیں۔ میں۔

# بی بی ریڈیو (برمنگھم)

اس چینل کی اردوسروس سے نہائت معیاری پروگرام نشر ہوتے ہیں۔ یہ پروگرام ترتیب دیتے وقت ایشین کی نئ نسل کے جذبات وضروریات کوبطورِ خاص ملحوظ رکھا جاتا ہے۔ نتیجاً یہ پروگرام نوجوانوں میں سب سے زیادہ مقبول ہیں۔

## ريزيو توفقكهم

اس چینل کی ساری کی ساری نشریات اردو زبان میں نشر ہوتی ہیں۔ ریڈ یوٹوئٹھم سے ہفتہ بھرنشر ہونے والے پروگراموں کودوحصوں میں تقسیم کردیا گیا ہے۔ ہفتہ کے پہلے ساڑھے تین روز مذہبی جماعتوں کے پروگراموں کے لئے وقف ہیں جبکہ باقی ساڑھے تین دن این جی اوز کے جھے میں آتے ہیں۔ان دورانیے میں گیت' غزلیں' کھیل اور صحت کے علاوہ نو جوانوں کے مسائل پرمبنی پروگرام نشر ہوتے رہتے ہیں۔

## کمیونٹی ریڈیو (برطانیہ)

یدریڈ پوچینل خواتین کی معروف تنظیم ایشئین وومن پراجیکٹ کے تعاون سے قائم کیا گیا ہے۔اس چینل کے بیشتر پروگرام تفریح کے ساتھ ساتھ خواتین کے مسائل سے متعلق ہوتے ہیں۔معروف کمپیئر فرزانہ خال نیناں اسی چینل سے وابستہ ہیں۔

### ريديو فضا (برطانيه)

یدریڈیوبھی خواتین کی اس تنظیم (ایشینن وؤمن پراجیکٹ) کے تعاون سے قائم ہوا ہے۔ گریہاں سے مخصوص پروگراموں کی بجائے ہرتسم کے تعلیمی اور تفریکی پروگرام نشر ہوتے ہیں۔

### ریڈیو شکا گو

میریڈ یوچینل بھی ایک عرصے سے قائم ہے۔ شکا گو میں کثیر تعداد میں آباداردو بولنے والوں کی زبان کا خیال کرتے ہوئے بیریڈ یواردو کا بھی ایک ہفتہ وار پروگرام نشر کرتا ہے۔ جس سے چھی خاصی تعداد میں پاکستانی اور ہندوستانی باشندے لطف اندوز ہوتے ہیں۔علاوہ ازیں کینیڈ امیں بھی بہت سے برائیویٹ ریڈ یوچینل ہیں جواردو میں اپنی نشریات جاری

ر کھے ہوئے ہیں۔

ریڈیو کینیڈا

"صدائے پاکتان" پروگرام ریڈیوکینیڈاسےا ۱۹۷ء میں ایوب قریشی کے تعاون سے شروع کیا گیا جوآج تک ہر اتوار کے دن نشر ہوتا ہے۔

ریڈیوکے بعد ٹی وی ایک ایسا میڈیم ہے جس نے دنیا جر میں نہائت تیزی کے ساتھ اپنے ناظرین کا حلقہ پیدا کیا ہے۔ ریڈیوکو جہاں دنیا کے و نے میں اپنی آواز پہنچا نے کی سہولت حاصل تھی وہیں ٹی وی نے یہ کمال کردکھایا کہ اب لوگ آواز کے ساتھ ساتھ بات کرنے والے کا چہرہ بھی دیچہ سکتے تھے۔ چنانچہ یہ اطلاعات کی دنیا میں ایک اور انقلا بی قدم تھا۔ ریڈیو اور ٹی وی دونوں گذشتہ صدی کی چرت انگیز ایجادیں تھیں مگر اس صدی کے اختتام کو درائع ابلاغ کی دنیا میں ایسا عالمگیر انقلاب ہریا ہوا کہ دیکھتے ہی دیوادی گروٹ ایٹ دور پار کے لوگوں کے درمیان اجبنیت کی دیواریں گرنے کئیں اور طویل فاصلے یوں سمٹے کہ دنیا گلوبل و لیچ کی شکل اختیار کر گئی۔ جہاں دنیا کی باقی زبانوں کوئی وی پر ذریعہ اظہار بنایا گیاوہاں اردو بھی بطورزبان دوسری زبانوں سے پیچھے نہ رہی۔ ایک طرف پاک و ہند کے ٹی وی چینلز نے اردو ذریعہ اظہار بنایا تو دوسری طرف دنیا کے مختلف چینلز نے بھی دنیا بھر میں تھیلے پاک و ہند کے باشندوں کے لئے اردو زبان میں پروگرام پیش کئے۔ یہاں چندا یسے ٹی وی چینلز کا ذکر کیا جا رہا ہے جو کسی بھی سطح پر اردوکو ذریعہ اللاغ کے طور پر زبان کی سطح بیاں چندا یسے ٹی وی چینلز کا ذکر کیا جا رہا ہے جو کسی بھی سطح پر اردوکو ذریعہ اللاغ کے طور پر زبان کی سے میں۔

## بی بی سی ٹیلیو پڑن چینل مھ

برطانیہ میں سرکاری چینل صرف چار ہیں۔ بی بی سی چینل ۴ انہی میں سے ایک ہے۔ شروع شروع میں اس سے مسیقی اور دوسرے علمی واد بی پروگرام پیش کئے جاتے تھے۔ بھی کبھارار دوڈ رامے اور اتوار کی رات ایک آ دھ پاکستانی فلم بھی د کیھنے کوئل جاتی تھی۔

یہ سارے پروگرام اردو کمیونی میں بے حد پہند کئے جاتے تھے۔اس دوران جو بھی کوئی بڑا شاعر' ادیب' اور فنکار برطانیآیا' چینل ہم نے اسے مقد ور بجرکورت کی دی۔اس حوالے سے ملکہ ترنم نور جہاں' مہدی حسن' رونالیل ' غلام علی نفرت فتح علی خال' استاد اللہ رکھا اور ذاکر حسین خال انگلتان آئے تو بی بی سی چینل فور نے ان کے شایان شان پروگرام پیش کئے۔میوزک کے ساتھ ساتھ اس چینل نے مشاعروں کے فروغ میں بھی اہم کردار ادا کیا۔اس طرح مذاکرے اور ادبی شخصیات کے انٹرویو بھی پیش کیے گئے جن میں ساقی فاروقی کاوہ معرکہ آراء انٹرویو بھی شامل ہے جسے افتخار عارف نے پیش کیا تھا۔ (۱۰) پیدور ۱۹۹۰ء میں آگرختم ہوجا تاہے۔

## ایشیا ٹی وی

گذشتہ صدی کی آخری دہائی میں انگلینڈ سے ایشیاٹی وی کا آغاز ہوا۔اس چینل نے لندن کے مضافات میں ساؤتھ ہال سے آغاز کیااور یہاں سے اردوسمیت بنگالی' پنجابی گراتی' ہندی' مرہٹی' اورانگریزی زبانوں میں پروگرام پیش کئے جانے گئے۔ بیچینل برطانیہ میں تارکین وطن کی توجیعاصل کرنے میں یوری طرح کا میاب رہا۔

## زی ٹیوی

کچھ عرصہ بعدایشیا ٹی وی کی کھو کھ سے زی ٹی وی نے جنم لیااور جلد ہی اس چینل نے ایشیا ئی کمیونٹی میں زبر دست

پذیرائی حاصل کرلی۔اس ٹی وی کے پیچے بھارتی پارٹی تھی مگریہاں اردوزبان کے ہوشم کے پروگرام پیش کئے جاتے تھے۔ اے آر واکی گولٹر

تار کین وطن کے حلقوں میں اردو پر وگراموں کی مقبولیت کود کیستے ہوئے بعض نے چینل بھی میدان میں آگئے۔ اے آروائی گولڈا نہی میں سے ایک تھا جسے آج بھی دیکھا جاسکتا ہے۔اے آروائی گولڈ چینل تفریکی سے زیادہ تعلیمی چینل ہے یہاں سے عموماً خبریں 'خبروں پر تبصرے اور مذاکرے پیش کئے جاتے ہیں۔ بھی بھارکوئی موسیقی کا پروگرام بھی پیش کر دیا جاتا ہے۔اس چینل کا بنیادی مزاج قوم پر تی سے تشکیل پاتا ہے۔اس کا کام بیرونِ ملک پاکستانیات کا فروغ ہے۔

برائم ٹی وی

انگلینڈ میں اردو ٹی وی چینلز کو ملنے والی پذیرائی کے پس منظر ہی میں پرائم ٹی وی نے جنم لیا۔اس چینل کوایک معاہدے کے ذریعے پی ٹی وی کی ریکارڈ نگز کو برطانیہ سے دوبارہ ٹیلی کاسٹ کرنے کاحق حاصل ہو گیا۔ چنانچہان کے پاس پروگراموں کی کمی نکھی اورجلد ہی اس نے برطانیہ کے تارکین وطن باشندوں میں مقبولیت حاصل کرلی۔

تقرد ورلد براد کا سٹنگ ٹی وی چینل کھ

واشکٹن میں قائم بیرٹی وی چینل ایشین کمیوٹی میں بے حدمقبول ہے اور آ دھے سے زیادہ امریکہ میں دیکھا جاتا ہے چینل سے اردو کے ڈرائے ندا کرئے مشاعرے اور خبریں

> ٹیلی کاسٹ ہوتی ہیں جنہیں افغانستان' پاکستان' انڈیا' بنگلہ دلیش اور جنو لی افریقہ کے ۔ تارکین وطن نہائت شوق ہے دیکھتے ہیں۔

> > پاکستان ٹیلی ویژن (امریکہ)

اس چینل کانام دکیر کردھیان پی ٹی وی کی طرف جاتا ہے۔ گریڈھن نام کی مماثلت ہے۔ ورنداس چینل کاپاکستان ٹیلیویژن سے کوئی تعلق نہیں بلکہ بیچینل ہیرونِ ملک قائم ہے۔اس چینل کے سربراہ پاکستانی شخصیت سلیم اکبر ہیں۔اس چینل سے مقامی سطح کے اردو پروگرام ٹیلی کاسٹ کئے جاتے ہیں۔ جن میں خبرین ڈرائے ٹاک شو اور میگزین پروگرام شامل ہیں۔ ان میں " ہیلویا کستان " اور "پاکستانی آواز" تارکین وطن میں بے حد مقبول ہیں۔

پاکستان ٹیلیویژن نبیٹ ورک

نیو جرسی میں واقع یہ نیٹ ورک اپنی اردونشریات میں ڈرامے خبریں موسیقی فلمیں 'اور سیاسی واد بی پروگرام ٹیلی کاسٹ کرتا ہے۔

روسٹرڈیم (ہالینڈ)

یہ مقامی ٹی وی چینل بھی اردوزبان کونمائندگی دے رہا ہے اور یہاں ہفتے میں اردوزبان کے بھی چند پروگرام دکھائے جاتے ہیں جن میں زیادہ ترٹاک شواور خبریں وغیرہ شامل ہیں۔

ایسٹرن ٹی وی (ہالینڈ)

یے بھی اردوز بانوں کے لئے قابلِ قدر خدمات انجام دے رہا ہے اوراس چینل سے اردوز بان میں چندمقبول پروگرام پیش کئے جارہے ہیں۔ یہاں شاہد باری اور محمد ظہور ( کیمرہ مین )سمیت بہت سے پاکستانی کارکن کام کرتے ہیں۔

بوروایشیا ٹی وی

میچینل بیک وقت یورپ اورایشیا کے ناظرین کے لئے پروگرام نشر کرتا ہے۔ان نشریات کا مقصدیورپ اورایشیا کے عوام کو قریب لانا ہے۔ بیچینل یورپ میں مقیم تارکین وطن ایشیائی باشندوں کے لئے اردوز بان کے پروگرام بھی ٹیلی کاسٹ کرتا ہے۔

### یورپاورامریکہ کےاردوا خبارات وجرا کد

اس زمانے کے پرچ کتابت کی بجائے ہاتھ سے لکھے جاتے تھے۔ مالی وسائل کی کمی کے باعث بعض پر چوں کا دوسرا شارہ شائع کرنے کی نوبت ہی نہ آسکی۔ پچھ پر چے اپنی پہلی سالگرہ آنے سے پہلے ہی دم توڑ گئے۔ بعض اخبارات وزنامے سے مفت روزہ اور آخر میں ماہنامے قرار پائے۔ پچھ پر چے متعقل مزاجی سے شائع ہور ہے ہیں مگران کے خریدار نہ ہونے کے برابر ہیں اور یہ کمیونٹی سنرٹز میں مفت تقسیم ہوتے ہیں۔ ایک رججان یہ بھی ہے کہ بعض پر چے بیک وقت اردو کے ساتھ ساتھ انگریزی فرانسیمی ہوتے ہیں۔ جنگ لندن کے علاوہ امریکہ کے "اردوٹا کمنراور پاکستان پوسٹ" بیک وقت گئی گئی ریاستوں سے شائع ہور ہے ہیں اور اپنے قارئین کا ایک وسیع حلقہ رکھتے ہیں۔ یہاں سب سے پہلے برطانیہ سے شائع ہونے والے اردوزبان کے اخبارات وجرائد کی تفصیل دی جارہی ہے۔

برطانيه

ام ہیئت مدیر مقامِ اشاعت کیفیت نوائے وقت روزنامہ مجیدنظای لاہور ۱۹۵۲ء تا ۱۹۲۰ء

با قاعدگی سے اوور سیز سے ایڈیشن شائع ہوتا رہا۔ ۸۱۱ يريل ۱۹۲۱ء تاسمبر۷ که (۱۳) ہفت روز ہ محمود ہاشمی کندن مشرق كيم ئي ١٩٢٣ء تا١٢مار چ٦١٩٤ء ايشيا ہفت روز ہ حبیب الرحمٰن يهالشاره ۱۵ مارچ ا۱۹۷ء کوشائع ہوا۔ ميرخليل الرحمٰن لندن روز نامه ٧٢ شمبر ١٩٨٩ء تا ١٩٨٩ء انعام عزيز لندن ملّت روزنامه گلاسکو ۱۹۲۳ء میں شروع ہونے کے چند ہفتے بعد بند ہو گیا۔ سليم فاروق اردوٹائمنر روزنامہ ۱۹۸۴سے بے قاعد گی سے جاری ہے۔ ڈاکٹرشفیع کوثر گلاسکو اردوادب سهه ماہی ر بر ۱۹۶۷ء میں شروع ہوکر چندشاروں کے بعد بند ہو گیا۔ لطيف كليم ہفت روز ہ لندن هفت روزه ارشادخال يرواز اردونخ یک دوماہی انگلینڈ غفارعزم ۱۹۲۴ ولائی ۱۹۲۹ء سے ناحال جاری ہے۔ لندن عبدالرزاق ہفت روز ہ لامنی ۷ کا اوتا ستمبر ۷ کاوو لندن نصراللدخال هفت روز ه ۲۳ متبر ۱۹۷۷ء تا ۱۹۸۹ء حبيب الرحملن هف**ت** روز ه لندن آزاد ۵اگست۱۹۲۵ء تا ۱۹۲۷ء رمیش سونی لندن ہفت روز ہ ملاپ لندن گورنام سنگھ سانی اكتوبر + 192ء تا 229ء ہفت روز ہ يرتاب توطنكم نشيم شائل پوري۔ نومبر۱۹۲۴ء تا جنوری۵۷۹ ماهنامه آفاق تصوير رياض بشير يبلاشاره جولائي • ١٩٧ كوشائع ہوا لندن مابهنامه برمنكهم يبلاشاره جولائي ٢ ١٩٤ء كومنظرعام يرآيا\_ شميم چشتی گھرانہ ماهنامه اكتوپرا۱۹۹۸ء تا ۱۹۹۹ء شفق لندن ساجده خاتون مابهناميه ۱۹۹۰ تا ۱۹۹۳ تین شارے شاکع ہوئے جنبش نو سال میں ایک بار ڈاکٹر فیروزمکر جی ۔لندن لندن قيصرتمكين • 199ء تا 199۳ تین شارے شائع ہوئے روزنامه آ واز لندن ۱۹۹۳ء میں صرف تین شارے شائع ہوئے۔ ر آورش شابدهاحمه مابهنامه 1998ء ہے مسلسل شائع ہور ہاہے اقبال مرزا لندن ماهنامه ر منگھم بر سالظلے سال اشاعت ١٩٧٨ء محمود ماشي نيوز آ کسفورڈ ۱۳۱ کتوبر۱۹۸۴ء تا ۱۹۸۸ء يندره روزه خالد يوسف جمهور شكيل قمر مانچسٹر ۱۹۹۱ء تا ۱۹۹۵ء ماهنامه سجاد جولائي ١٩٩٣ تا اكتوبر ١٩٩٩ء مانجيسٹر محمداظهر سفر سهماہی اگست١٩٩٥ء تا حال يندره روزه جوهرعباس كأظمى مانچيسٹر خبریں ایریل ۲۰۰۰ سے مسلسل شائع ہور ہاہے یندره روزه محبوب بٹ مانجيسٹر ى**ە**تش آتش . ۱۹۹۵سے مسلسل شائع ہور ہاہے مانجيسٹر فريندز بمفت روزه احمرنظامي مسلسل بے قاعد گی سے شائع ہور ہاہے يندره روزه تشيم عالم رانا مانجيسٹر آئینہ ١٩٩٢ميں چندشارے حصے۔ سه ماہی یاسمین کومل اولدهم

انگلینڈ سه ماہی حیدر طباطبائی جاری ہے شهرزاد انگلینڈ اردوادب ماهنامه للمعين الدين شاه ېرېژفورد ماهنامه يعقوب نظامي ۲۸۹۱ء تا ۱۹۸۷ء عقاب 1990ء میں صرف آٹھ شارے شائع ہوئے۔ خوشبو ماهنامه حضرت شاه ېرېژفورد فضل محمود ېرېژفورد اجالا ما ہنامہ ۱۹۹۲ تا ۱۹۸۹ء ہفت روز ہ مقصو دالہی شخ ېرېژفورد جون ۱۹۸۴ تا ۲۰۰۰ء راوي ومبر ۲۰۰۰ء ہے مسلسل شائع ہور ہاہے۔ يا كستان يوسك هفت روزه فيضان عارف نيويارك ۲۰۰۳ء سے مسلسل جھپ رہاہے۔ ملیل جازم بريڈفورڈ سه ماہی اسد ضیاء<sup>حس</sup>ن ۲۰۰۲ء سے مسلسل چپپ رہا ہے اَن کوٹ ماہنامہ منصورآ فاق۔ بريڙفورڙ ا ۲۰۰۱ء سے شائع ہور ہاہے۔ لندن حيدرطباطبائي شهرزاد سهماہی مسلسل شائع ہور ہاہے۔ كتاب لزي مقصودالبي شخ بريڙفورڙ مخزن ماهنامه ماہنامہ افضال شاہد لندن كردار سيبيكر ماہنامہ ہمرازاحسن لندن ماہنامہ انورشخ لبرٹی گااسکو گلاسکو اخباروطن هفت روزه اطهرراز برمنگهم راسته ماهنامه تصورالحق احالا ماہنامہ ایف ڈی فاروقی بریڈفورڈ ېرېژفورځ سفیراردو ماهنامه ساحرشیوی لندن ماهنامه عاشور كأظمى لندن ان رسائل کے علاوہ برطانیہ ہے " عمل" (لندن) آوازِحق (لندن) اذان (بریکھم) دعوت ِحق (ہڈر شيفلدٌ ) فرنث (لندن) خيبر (ليدُز) تشيم انٹزيشنل (ليدُز) روحاني دُانجسٹ (سالفوردٌ) سويرا (برمُنگهم) صراطِ متنقيم (برمنگهم) پیکار (برمنگهم) جدوجهد (لندن) اور حیات نو (لندن) بھی شائع ہوتے ہیں۔ جرمني

یا کتان سے ۱۹۸۰ء اور اس سے ذرا پہلے کے زمانے میں جولوگ جرمنی ہنچے ان میں سے بیشتر سیاسی کارکن تھے۔ اور جوسیاسی کارکن نہیں تھےوہ جماعت احمد یہ کے پیروکار تھے جوملک میں اقلیّت قرار دینے جانے کے بعد ہجرت کر کے یہاں پنچے تھے۔بقول عاشور کاظمی ان میں سے زیادہ تر چپ جاپ دم بخو دنہیں جی سکتے تھے۔ چنا نچے جرمنی سے اخبارات ورسائل کی اشاعت کی ابتداءاد بی جریدوں کی بجائے سات کتا بچوں سے ہوئی۔(۱۴) البتہ بعدازاں چنداد بی پریے بھی جاری ہوئے ۔ آج جرمنی سے جوا خبارات ورسائل شائع ہور ہے ہیں' وہ درج ذیل ہیں:۔ جدیدادب سهای حیرافریش جرمنی آغازیا کتان سے ہوا

#### ۱۹۹۹ء سے جرمنی سے با قاعدہ شائع ہور ہاہے۔ فورم انٹزیشل ماہنامہ ثریاشہاب فرینکفرٹ اپریل ۲۰۰۰ء سے آغاز ہوا۔ ماہنامہ ارشادہاشی ٹر کھٹنگ ہاؤزن ۱۹۹۹ء سے آغاز ہوا صدائے پاکستان ماہنامہ حسن اختر کیانی ویزبادن ۱۹۹۹ء میں چندشاروں سے آگے نہ چل سکا۔ ما بنامه مظفر شخ فريكفرك دسمبر ١٩٨٧ء تا ١٩٨٧ء ما منامه رئيس اختر فريكفرك ١٩٨٠ء ميس آغاز كيا-حقيقت پاکستان کمنٹری ماہنامہ نذیر چوہدری ہیمبرگ ۱۹۸۰میں شروع ہوکر کئی سال تک شائع ہوتار ہا علاوہ ازیں پردلیں' بازگشت' کاروال' چنگاری' نیا سوبرا' جمہوریت' آزادی' آگے بڑھو' اور "جدو جہد" جیسے ماہنا ہے بھی جرمنی کے مختلف شہروں سے شائع ہوتے رہے۔ان میں سے بعض آج بھی نکل رہے ہیں۔ ناروے سے اردو کے کئی اخبارات و جرا کد شائع ہوتے ہیں۔ بہت سے ایسے ہیں جو کچھ عرصہ رینگنے کے بعد بند ہو گئے تا ہم یہاں سے آج بھی چند پریے با قاعد گی سے شائع ہورہے ہیں۔ جمشیدمسر وراوسلوکئی سالوں سے با قاعدہ شائع ہور ہاہے۔ سهرماہی بازگشت اعجازشامد اوسلو يندره روزه افتخاراحمه یا کستان نیوز بیندره روزه رفیق چوہدری ىردىس أنثرنيشنكسك ماهنامه سيدمجامدعلى اوسلو كاروال ماهنامه اوسلو مسعودمنور سەماہى بوتيكا اوسلو منوراحمه ييام مشرق مابهنامه طاہرڈار۔افضل راز اوسلو ماهنامه روزن اوسلو افتخارحسين ماهنامه جعفر حسين سيد اسلامک سیریز اوسلو ماهنامه ان برچوں کے علاوہ ناروے سے صدائے پاکستان اخبار پاکستان ندائے پاکستان اور نوائے پاک جیسے

### د<sup>ن</sup>نمارک

اخبارات ورسائل بھی شائع ہوتے رہے ہیں۔

برطانیہ کے بعد ڈنمارک دوسرا ملک ہے جہاں سے اردو کے سب سے زیادہ اخبارات ورسائل شائع ہوتے ہیں۔ یہاں۔ بدایک ایسااعز از ہے جوامریکہ اورکینیڈ اکوبھی نصیب نہیں ہوا۔ ڈنمارک جیسے سینڈے نیویا کے دورا فقادہ ملک میں پرچوں کی یہ بہتات دکھ کرخوشگوار جرت ہوتی ہے۔ان پرچوں میں سے بیشتر ڈنمارک کے دارالحکومت کو پن بیگن سے شائع ہوتے ہیں۔ یوں کو پن بیگن کوار دورسالوں کا شہر کہا جا سکتا ہے۔

```
کوین یکن آغاز ۱۹۷۲ء
                                         ﴾ صدائے یا کتنان ماہنامہ نصرملک
                       ﴾ دستک ماہنامہ چو ہدری امانط کو پرجیگن 1997ء تا 1992
   ماہنامہ اشفاق قادری کو پریتیکن ۲۰۰۰ء سے مسلسلشا کع ہور ہاہے
                                                                          تح يك
          ماہنامہ شمشیر تکھشیر کو پن میکن ۱۹۷۳ء میں آغاز ہوا۔
                                                                          امن
             ماهنامه ذوالفقار حسين كوين يكن ١٩٨٨ء سے تاحال
                                                                          وقار
           خواجهطار ق عسکری کو پریمیگن ۱۹۸۳ء سے با قاعدہ حیب رہا ہے
 کو پر پیگن ۱۹۹۹ء سے با قاعدہ حجیب رہاہے
                                           ما ہنامہ صدیق ملک
                                                                         ﴾ انقلاب
                                      ماہنامہ بشارت احمد کو پر پیگن
                                                                      نصيحت
﴾ اُپیا ماہنامہ عُرفان گوندل کی پرپیگن
﴾ ظریف پنج سہ ماہی ترغیب بلندنقوی کو پرپیگن ۱۹۹۸ء ہے مسلسل نکل رہا ہے۔
﴾ وفت کی پکار پندرہ روزہ مجمد میاں صدیقی کو پیچیگن ۲ے۱۹۵۱ء میں چند پر چے شائع ہوئے
   کوین بیگن صرف۳اشارے شائع ہوئے۔
                                                            ماهنامه
                                                                          & لا بور
                                                 مفكّر ماهنامه اشرف لون
 کو پرہیگن چندشاروں سے آگے نہ بڑھ سکا۔
                                              ما ہنامہ ظفر چوہدری
                                                                   ﴾ ندائے حق
                     ماهنامه آصف خواجه كويهيكن ١٩٩٠ء تا ١٩٩١ء
                                                                         شابين
  کو پر پیگن محض چند شارے شائع ہوئے۔
                                                ﴾ افق جمهوريت ما هنامه ملك صفدر
           ﴾ رمت پندره روزه طارق عسكري كوين يكن ١٦٠ أكست ١٩٨٨ء تا ١٩٩٢ء
        کویں پیگن چندشارے شائع ہوئے
                                               ﴾ صداقت ماہنامہ یوسف کلجی
                   ما منامه محامد صديقي كوير بيكن ١٩٥٧ء تا ١٩٥٨ء
                                                                      وحدت
                            ماہنامہ اسلام ساقی کو پر ہیگن
ماہنامہ ستارہ نسیم الہی کو پر ہیگن
           کو برنگین ۱۹۸۹ء تا ۱۹۹۵ء
                                                                       ترجمان
                                                                     ﴾ اطلاعات
            ﴾ آئینه ماہنامه راجه ظفراقبال کوین یکن ۱۹۸۰ء کاساراسال شائع ہوا۔
           ماہنامہ رحمت اللہ بیگ کو بین پیکن ۱۹۸۵ء تا ۱۹۹۰ء
                                                                   ﴾ صدائے ق
          کو پر ہیگن چندشارے شائع ہوئے۔
                                               ماهنامه منورشاه
                                                                            ﴾ پيام
                اس کےعلاوہ سوسائیٰ ابلاغ اورندائے حق' بھی وقتاً فوقتاً شائع ہوتے رہے۔
```

سويڑن

سویڈن سے شائع ہونے والے صرف ایک اردور سالے کی اطلاع ملی ہے اوروہ ہے سہ ماہی منزل" (سٹاک ہوم) "جس کے مدیر جمیل احسن ہیں۔اس میں پندرہ سے بیس صفحات سویڈش زبان کے لئے بھی مخصوص ہوتے ہیں۔ امریکہ

امریکہ بھی ان مما لک میں شامل ہے جہاں سے اردوا خبارات وجرا ئد بکثرت شاکع ہوتے ہیں۔ان میں بعض اخبارات ایسے بھی ہیں جو ہیک وقت آٹھ دس ریاستوں سے جھپ کرپورےامریکہ میں پہنچتے ہیں۔

```
اخبارات کےعلاوہ یہاں سے چند معیاری ادبی جرائد بھی شائع ہوتے ہیں۔ برطانیہ کے بعد بیرون برِّ صغیرسب سے زیادہ
       اردو کی سرگرمیاں بہیں دکھائی دیتی ہیں ۔امریکہ سے شائع ہونے والےاردواخبارات وجرائد کی تفصیل یوں ہے:۔
                  ﴾ اردوٹائمنر ہفت روزہ خلیل الرحمٰن شکا گو۔واشنگٹن۔مشی گن۔
                شكساس فلوريدا لاس النجلس
                   ٹورنٹو۔مانٹریال اور کیگری۔
    نيويارك واشَنَّلْن مشكا كويطلانثار ويلاس- موسلن
                                           آ فاق خيالي
                                                           ﴾ یا کشان پوسٹ ہفت روزہ
                   كيلى فورنيا اوواء سے تاحال
                                                 ﴾ یا کتان ٹوڈے ہفت روزہ تشبیہ کھن سید
        ﴾ صدائے پاکتان ہفت روزہ شفقت منیر چغائی نیویارک۔واشکٹن سے با قاعد گیثا کع ہوتا ہے۔
                                           ﴾ نيوزيا کتان هفت روزه ___
*
     نیوجرسی _واشنگٹن _ نیویارک شکا گواورلاس اینجلس
                                              ہفت روز ہ شفیع بیزار
                                                                         ﴾ عوام
                                            ما ہنامہ نثار حارث
                ہوسٹن ٹیکساس ۱۹۹۵ء تا ۱۹۹۹ء
                            ﴾ دراسات اردو سالنامه عمرسین میڈیسن۔امریکہ
        ہوسٹن ساجولائی ۲۰۰۰ء سے با قاعد گی سے
                                               ﴾ پاکتان کرانیل ہفت روزہ طارق خاں
                   شائع ہور ہاہے۔
            شکساس ۴ اگست ۱۹۹۸ء تا ۱۹۹۹ء
                                                ﴾ نوائے ہوسٹن ہفت روزہ اطہر صدیقی
کلبس ۱۹۹۴ء میں محض تین حارشارے شائع ہوئے
                                                سه ماہی تنوبرعلی
           کیلی فورنیا ۱۹۸۳سے شائع ہور ہاہے
                                                ماهنامه فرحت شنراد
                                                                             ا وهنک
            ما ہنامہ تاج سلطانہ شکا گو ۱۹۸۱ء میں محض دس شارے سامنے آئے۔
     پندره روزه عظیم میاں نیویارک ۱۹۸۷ء کے بعد کئی برس تک چھپتار ہا۔
          نیو بارک ۲۰۰۰ء سے سلسل شائع ہور ہاہے۔
                                             يا كستان ٹائمنر ماہنامہ آفاق آخرخاں
        آواز سهای س-ع-داود- نیویارک۱۹۹۹ءمیں چند شارےسامنے آئے۔
                                          پیام امن سه ماهی منظور نقی رضوی
               نیوجرس ۱۹۷۸ء سے تاحال
       نیویارک ۲۰۰۰ء ہے مسلسل شائع ہور ہاہے۔
                                              زاویی ماهنامه جوهرمیر
                                               ماهنامه شفق نیازی
                                                                       ہم لوگ
                                 تحيلي فورنيا
                                                با کتان کنک هفت روزه مشکیل پوسف
ما کتان کنگ هفت روزه مشکیل پوسف
                                 كيلي فورنيا
                                 شكاكو
                                             سالنامه چوہدری محمد نعیم
                                نيويارك
                                             يندره روزه معراج ياشا
                                شكأكو
                                              ايشيئن ٹائمنر ہفت روز ہ خالدنعمان
                                شکا گو
                                           ماہنامہ صدیق انور
                                                                       باكستاني
                                شکا گو
                                          ايشيئن نيوز هفت روزه افتخار حسين شاه
                                شكأكو
                                                نوائے کشمیر ہفت روز اعجاز مرزا
                                          محاسبه ، مفت روزه آغاذ والفقار
```

```
کشمیر بوائٹ پندره روزه جی این قاضی
                                   شكاكو
                                   عبدالرحمٰن صديقي سميلي فورنيا
                                                                   يا كستان لنك
                                                                                       كينيرًا
کینیڈا میں اردوصحافت کا آغاز بھی انہی حالات میں ہوا جو پورپ اور امریکہ میں تارکینِ وطن کو درپیش تھے
عاشور کاظمی کے بقول کینیڈا میں اردوصحافت کا آغاز سقوطِ ڈ ھا کہ کے پس منظر میں ہوا۔ آج کینیڈا سے اردوزبان کے
                                                          در جنوں اخبارات وجرا ئدشائع ہورہے ہیں۔
                                     حفظ الكبيرقريثي
                          كينيڙا
                 تاریخ اجراء ۱۹۲۸ء
                                  ظفر بنگش
                                                    پندره روزه
           ٹورانٹو اے19 تا ۱۹۷۹ء
                                                                      صدائے یا کشان
             لطيف اوليي ٹورانٹوم 192ء تاحال
                                                                         كربينك
                                                       سهروزه
                                  رحيم انجان
           ٹورانٹو کے 194ء سے تاحال
                                                        ماهنامه
                                                                           ملاقات
                                       نذبر صفدر
        ٹورانٹو ۱۹۸۸ء تا ۱۹۹۲ء
                                                     يندره روزه
ٹورانٹو ۱۰۰۰ء میں صرف چندشارے
                                       طارق خال
                                                                      فرائیڈے نیوز
                                                         ماهنامه
                                                                                    سامنےآئے
                                      ولى عالم شامين
                                                                            اردوكينيڈا
                                                       سالنامه
             اوٹاوہ ۱۹۸۰ء تا ۱۹۹۰ء
                  ٹورانٹو۱۹۸۹ء تا ۱۹۹۲ء
                                                   نوائے وقت پندرہ روزہ سردار بٹ
                                     ظفرمحمود
         ٹورانٹو ۱۹۹۲ء تا ۱۹۹۳ء
                                                       ماهنامه
                                                                              صحافت
                                    قيوم نظا مي
                                                                              ليڈر
    ٹورانٹو۱۹۸۵ء تا ۱۹۹۲ء
                                                     يندره روزه
                                                                          اردوا نٹرنیشنل
                                    اشفاق حسين
                                                       سه ما ہی
    ٹورانٹوم ۱۹۸ء تا ۱۹۹۷ء
                                    عابدجعفري
    ٹورانٹو9 ۱۹۹۷ء تا ۱۹۹۷ء
                                                                               امروز
                                                       يندره روزه
                                 لطيف اولسي
    ٹورانٹو۱۹۸۸ تا ۱۹۹۵ء
                                                                              الهلال
                                     اسلمخال
                                                                       حال يا ڪستان
   ٹورانٹو۲ہاء تا ۱۹۸۵ء
                                                       يندره روزه
                                    سهيل اختر
   ٹورانٹوم ۱۹۷۷ء تا ۱۹۸۲ء
                                                       يندره روزه
                                                                              بيغامبر
                   ڻو رانيو
                                                                             كاروال
                                                      هفت روز ه
                            ڻو رانڻ<u>و</u>
                                                                  ٹو رانٹو ٹائمنرہفت روز ہ
                                                                         اردوٹائمنر
                   ڻو رانڻو
                                                       هفت روزه
                   ٹو را نٹو
                                                      ہفت روز ہ
                                                                                عوام
                   ٹو رانٹو
                                                                       اخبار يا كستان
                                                      هفت روز ه
                                                                       يا كستان ٹائمنر
                   ٹو رانٹو
                                                       هفت روز ه
                   ٹو رانٹو
                                                                        ايسٹرن نيوز
                                    مسعودخال
                                                       يندره روزه
                   ٹو رانٹو
                                                                        يا كستان يوسك
                                                       هفت روز ه
```

| ىبى                                                  | و لي عالم شا             | ماهنامه            | اردوكينڈا                 | 4 |
|------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------|---------------------------|---|
| ا ہین ٹورانٹو<br>ٹورانٹو                             | يونس بٹ                  | پندره روز ه        | چهن خيال                  | • |
| ہندشارے شائع ہوئے۔                                   |                          |                    |                           | ` |
| سيد ٽوراننو ١٩٤١ء تا ١٩٨١ء                           | عشرت حسين                | ماهنامه            | گل رنگ                    | 4 |
| تُورانيوً ١٩٤٢ء تا ٢١٩٤ء                             | عارف بٹ                  | ماهنامه            | ندائے حق                  | * |
| مانٹریال۱۹۸۱ء ہے مسلسل شائع ہورہا ہے۔                | ارشدرندهاوا              | ماهنامه            | ا پناو <sup>ط</sup> ن     | * |
| تی ٹورانٹو ۱۹۹۷سے و تفے سے                           |                          | سەمابى             | المنائي                   | * |
| چھپتار ہتا ہے                                        |                          |                    |                           |   |
| ہ ٹورانٹو۱۹۸۵ءہے با قاعدہ نکل رہاہے                  | تنوبریشاد                | ماهنامه            | جمهور                     | * |
| ٹورانٹو ۲۰۰۰ء سے مسلسل شائع ہور ہاہے                 | حميدالدين                | پندره روزه         | آواز                      | * |
| ں ٹورانٹو ۱۹۹۹ءسے تاحال                              | سعادت على خال            | ماهنامه            | ترجمان                    | * |
| ٹورانٹو ۱۹۹۵سے با قاعدہ شاِ کع ہور ہاہے              | ا قبال شيخ               | ه <b>فت</b> روز ه  | پا کشان سٹار              | * |
| ٹورانٹو ۱۹۹۸سے با قاعدہ شائع ہور ہا ہے               | •                        |                    | صداقت                     | * |
| ٹورانٹو• ۱۹۹ء سے شائع ہور ہا ہے                      | 1                        | ماهنامه            | سنحنور                    | * |
| ٹورانٹو ۱۹۸۸ء سے تاحال                               | مشرف حسنی                | ه <b>فت</b> روز ه  | وطن                       | * |
| ۱۹۷سے وقفے وقفے سے سامنے آتار ہتا ہے                 |                          | ما ہنامہ آ         | آزاد                      | 4 |
| ن منصور تورانتو ۹۹۹ء تا حال                          | ••                       | پندره روزه         | یا کیز دا نٹرنیشنل<br>شمع | 4 |
| ٹورانٹو 9 کے اء سے شائع ہور ہا ہے۔                   | عاليه خال                | ماهنامه            |                           | * |
| ٹو رانٹو                                             | سجادحيدر                 | ماهنامه            | آفاق                      | * |
| كينيرا                                               |                          |                    |                           | 4 |
| بِلُ      فكرونظراور جنگ ٹورانٹو بھى كينيڈا كے مختلف | <b>آفاق' ترجمان' آ</b> ُ | وجرائد كےساتھ ساتھ | مذكوره بالااخبارات        |   |

ندکورہ بالاا خبارات وجرا کد کے ساتھ ساتھ آفاق' ترجمان' آنجل' فکرونظراور جنگ ٹورانٹو بھی کینیڈا کے مختلف شاکعہ میں

شہروں سے شائع ہور ہے ہیں۔

یورپ و امریکہ میں پرنٹ اور الیکٹرونک میڈیا کے حوالے سے اردو زبان کی سرگرمیوں پرتفصیلی گفتگو ہو چکی ہے۔ اب ہمیں دیکھنا ہے کہ ان ممالک میں اردو نظیمیں کیا کر رہی ہیں؟ یورپ وامریکہ کے در جنوں شہروں میں موجود داردو منظیمیں اردو زبان کے فروغ کے لئے مقدور بھرکوششیں کر رہی ہیں۔ یہ نظیمیں بھی کبھار مقامی سطح پر تقیدی اجلاس بھی منعقد کر لیتی ہیں۔ کوئی شظیم اردو زبان وادب کے حوالے سے بھی بھی کوئی سیمیناریا کا نفرنس کا اہتمام بھی کرتی دکھائی دیتی ہے۔ گر متمام الجمہنوں کا لیندیدہ مشغلہ مقامی اور عالمی مشاعروں کا انعقاد ہے۔ ان مشاعروں میں یورپ وامریکہ کے مختلف شعراء کے علاوہ پاک و ہندے معروف شعراء وشاعرات کو مدعوکیا جاتا ہے۔ اردو پر لیس میں ان مشاعروں کے بڑے بڑے اشتہارات بھی شاکع کرائے جاتے ہیں۔ جس کے نتیجے میں چندروز کے لئے خوب چہل پہل رہتی ہے۔

گذشتہ ایک دہائی سے ان نظیموں نے اپنے پلیٹ فارم سے مشہوراد بیوں کے جشن منانے کی روایت بھی شروع کررکھی ہے۔اس رحجان کے تحت پاک و ہند کے تی اہل قلم کے جشن امریکہ و بورپ میں منائے جا چکے ہیں۔ برصغیر کے اہلِ قلم کی کتابوں کی مغرب میں رونمائیاں تو اب ایک پرانا فیشن ہے جبکہ " جشن " ایک نیااد بی رحجان ہے۔ان تظیموں نے گذشتہ چندسالوں میں ایک اور روایت کو بھی جنم دیا ہے اور وہ ہے پاک و ہند میں شائع ہونے والی (پندیدہ اہلِ قلم کی)

کتابوں کے لئے بڑے بڑے بڑے انعامات کا اعلان۔ان انعامات کے ذریعے دونوں پارٹیاں فائدے میں رہتی ہیں۔ پاک و

ہند کے اہلِ قلم ہزاروں ڈالرز کی رقم وصول کر کے خوش ہوتے ہیں اور انعام دینے والی تنظیم کے عہدیدار (جوعموماً چھوٹے

بڑے شاعرادیب ہی ہوتے ہیں) اس بات پر پھٹو لے نہیں ساتے کہ چندروز کے لئے پاک و ہند کے پر لیں میں ان کا تذکرہ

رہتا ہے۔تا ہم ان سرگرمیوں کے نتیج میں ہیرونِ ملک اردوز بان وادب کا چرچہ ضرور رہتا ہے۔ان تظیموں کے پاس کوئی

واضح لائح عمل نہیں ہے اور نہ ہی ہے تنظیم میں ایس میں را بطے میں ہیں۔ بلکہ ہرتظیم دوسرے کی حریف ہے اور اپنی مخصوص سمت

میں آگے بڑھ دہی ہے۔

آئے اُب د کیھتے ہیں کہ امریکہ اور پورپ میں اردو تدریس کی صورت حال کیا ہے؟ اس سلسلے میں کالج اور یوزٹی کی سطح پر تو تفصیلی جائزہ لیا جا چکا ہے۔ اس وقت صرف اسکول کی سطح پر اردوزبان کی تدریس پر روثنی ڈالی جارہی ہے۔ یورپ وامریکہ کے سکولوں میں اردو صرف سیکنڈری سطح تک پڑھائی جاتی ہے اور ایک اطلاع کے مطابق اس وقت صرف لندن کے پچاس سکولوں میں اردوزبان پڑھائی جارہی ہے۔ اور بریڈورڈ میں سات ہزار بنچ (جن میں چندا آگر پز بخچی شامل ہیں) اردوزبان پڑھائی جارہی ہے۔ اور بریڈورڈ میں سات ہزار بنچ (جن میں چندا آگر پز سرکاری اور تجی طور پر تدریس کا کام جاری ہے۔ یورپ کے مختلف مما لک میں اردوزبان ماڈرن کنگون کے (جدیدزبان) کے سرکاری اور تجی طور پر تدریس کا کام جاری ہے۔ یورپ کے مختلف مما لک میں اردوزبان ماڈرن کنگون کے (جدیدزبان) کے درجے پر فائز ہوکرسکولوں تک کیسے پیٹی ۔ اس کالی منظر محمود ہائتی ویورپ کی مشتر کہ منڈی کے قیام میں تلاش کرتے ہیں۔

"اب پچھلے پانچ چھ برسوں سے برطانیہ کے سرکاری تعلی علقوں میں بھی اردوکانام سننے میں آرہا ہے۔ اس کی مطابق تمام بچوں کوان کی مادری زبان پڑھانا اور اس سلسلے میں مناسب اقدامات کرنا ہرمبر ملک پر لازم قرار دیا گیاہے۔ یورپ کی مشتر کہ منڈی کی ہدایت کے دیا گئی ہے۔ یورپ کی آگر کی وان کی ماری زبان پڑھانا اور اس سلسلے میں مناسب اقدامات کرنا ہرمبر ملک پر لازم قرار مہان کارکن کہا جاتا ہے۔ عام تاثر یہ ہے کہان "مہمانوں " کے بچوں کے لئے ان کی زبان کی تعلیم ماس لئے موری سے کھوں کے لئے ان کی زبان کی تعلیم ماس لئے کے بچوں کی تعلیم میرکوئی نا خوشگوار اثر نہ پڑے ۔ اوروہ اپنی زبان سے آشنا ہونے کی وجہ سے اپنے اصل وطن کے سکولوں میں آسانی ہے از قبلیم حاری رکھیں "۔ (۱۲)

تارکین وطن جب شروع شروع میں پورپ اورامریکہ میں پہنچ تو مقامی آبادی نے ان کا کوئی خاص نوٹس نہیں لیا۔ ان لوگوں کا خیال تھا کہ آنے والے مز دورلوگ ہیں۔ محنت مزدوری کرنے کے بعد اپنے آبائی معاشروں کی طرف لوٹ جا ئیں گے۔ گر جب تارکین وطن پاؤں جمانے کے بعد یہاں گھر خرید نے اور مقامی لوگوں میں رشتے داریاں کرنے لگے تو مقامی آبادی کے کان گھڑے ہوئے ہوئے۔ جن لوگوں نے مقامی آبادی کے کان گھڑے ہوئے جہ جن لوگوں نے یہاں آ کرشادیاں کیں تھیں اب ان کے بچسکول جانے کے قابل ہور ہے تھے اور جو نے لوگ ڈھڑا دھڑ آر ہے تھے ان کے ساتھ ایسے بچھی تھے۔ اب انگریزی کے ساتھ ایسے بچھی تھے۔ اب انگریزی کے ساتھ ایسے بچھی تھے۔ اب انگریزی کے ساتھ ایسے بیاک وجہ سے ان کے لئے مزید تعلیم جاری رکھنا مشکل ہور ہا تھا۔ چنا نچا ایسے بچوں کے لئے اردو تدریس کا نہ ہونا ایک ثقافتی بحران کی شکل اختیار کرنے لگا۔ یہ مطالبہ جب زور پکڑنے لگا تو مقامی حکومتوں نے اس اہم مسئلے پر فوری توجہ ویتے ہوئے مقامی سکولوں میں اردو کے بطوراختیاری مضمون پڑھانے کا انظام کردیا۔ بڑی صورت حال میں اردو کو پور پی منڈی کی رجانے کی اجازت مل گئی۔ مرتبیت یافتہ اساتذہ کی دستیالی ایک اور مسئلہ بن گئی۔ حالانکہ ان اساتذہ کو پور پی منڈی کے رجان کی اجازت مل گئی۔ مرتبیت یافتہ اساتذہ کی دستیالی ایک اور مسئلہ بن گئی۔ حالانکہ ان اساتذہ کو پور پی منڈی کے رہا جازت مل گئی۔ مرتبیت یافتہ اساتذہ کی دستیالی ایک اور مسئلہ بن گئی۔ حالانکہ ان اساتذہ کو پور پی منڈی کے رہا جازت مل گئی۔ کی اجازت مل گئی۔ مرتبیت یافتہ اساتذہ کی دستیالی ایک اور مسئلہ بن گئی۔ حالانکہ ان اساتذہ کو پور پی منڈی کے دور کیا۔

فنڈ ز سے تخواہ کا بہتر پیکیج پیش کیا گیا تھا۔اس کے باوجوداردوکامتعقبل ان سیکروں ہیڈمسٹریسوں کے ہاتھ میں دے دیا گیا تھا۔جواس زبان کے اختیاری پیریڈ کوسکول کے ٹائم ٹیبل میں مناسب جگہ دینے کے لئے پس و پیش سے کام لیتی تھیں۔ چنا نچہ اردوکا پیریڈ بریک ٹائم یا چھٹی کے بعد رکھا جاتا۔ادھر کئی سکولوں میں اردوکا ایک ہی " گشتی ٹیچر " ہوتا جوا کثر و بیشتر تمام جگہوں پر ٹائم ٹیبل کے مطابق پہنچنے میں ناکام ہوجاتا۔ یہی وجہ ہے کہ اردواسکولوں میں شروع تو ہوگی مگراس سے مطلوبہ نتائج حاصل نہ کیے جاسکے۔

ادھراردوزبان روزبروزاپنی اہمیت میں اضافہ کررہی تھی۔امریکہ کینٹر ااور بورپ کے بڑے بڑے ہڑے شہروں میں وہ لوگ بھی اردوکوایک ثقافی ضرورت کے طور پر اپنار ہے سے جن کی یہ مادری زبان نہیں تھی۔ چنانچہ آہتہ یہ ایشیا اور افریقہ سے آئے ہوئے ہزاروں لوگوں کی کمیوٹی لینگو نج کا درجہ اختیار کرنے لگی۔اس کے ساتھ ساتھ تارکین وطن کی مسلسل جد وجہد کے نتیج میں اردوکو ماڈرن لینگو نج کا درجہ بھی مل گیا۔ آج صرف برطانیہ میں ہزاروں بچاردوزبان میں ہی ایسائ اور اورائے لیول کررہے ہیں اوران میں بھارتی اورائل بزیج بھی شامل ہوتے ہیں۔اردوا پی فتو جات جاری رکھے ہوئے ہے اور آج کل ٹورانو نو مانٹریال اوٹاوہ کندن ہر بھم کم ٹو تھم ما کچسٹر بریڈورڈ برٹن اون ٹرینٹ چٹریل پیٹر برؤ ٹراڈور برٹن کا ورائور سے بیٹر برڈ ٹراڈور بیٹر ہونے کے مطابق ہو بیٹر ہونے ماری ہونے کے مطابق برطانیہ کو بیٹی کی طور پر بھائی جارہی ہے۔ڈاکٹر ضیاء الدین شکیب کے مطابق برطانیہ کے اٹھارہ سواور فرانس کے پینتا لیس رضا کارانہ سکولوں میں اردو پڑھائی جارہی ہے۔ ڈاکٹر ضیاء الدین شکیب ہو یا کتنان میں مرتب کئے جاتے ہیں۔ان قاعدوں میں دیا گیا موادم خرب میں عموماً وہی قاعدے پڑھائے جارہے ہیں جو پاکستان میں مرتب کئے جاتے ہیں۔ان قاعدوں میں دیا گیا موادم خرب میں بہنچ کے کا تھارہ الی ایش کے بین ایمیت کھو بیٹھتا ہے۔ اس سلسلے میں محمود ہا تھی نے بڑے فکرا نگیز سوال اٹھائے ہیں:۔

"برطانیہ میں اردوکی جودری کتابیں آسانی سے ملتی ہیں وہ عام طور سے پاکستان سے متگوائی جاتی ہیں۔ چونکہ یہ کتابیں پاکستان میں رہنے والے بچوں کے لئے لکھی گئی ہیں اس لئے ان کے موضوعات اس ماحول سے مطابقت رکھتے ہیں جو پاکستان میں رہنے والے بچوں کا ماحول ہے۔ برطانیہ میں اردو پڑھنے والے بچوں کا ماحول ہے۔ برطانیہ میں اردو پڑھنے والے بچوں کا موسم اپنے گھر 'گھر کی مکانیت' پڑوں' گلی حتی کہ زمین اور آسان کا رنگ تک مختلف ہے۔ بہاں سردی کا موسم اپنے موسم کی رونق' چھٹیاں اور سنو مین لا تا ہے۔ گری کا موسم بارک میں جا کر کھیلنے اور گھر سے باہر لکھنا ایک عذاب ہے۔ پاکستان میں بارش برسے تو موسم سہانا ہو جاتا ہے بہاں بارش موسم کا سنیاناس کردیتی ہے۔ چنانچہ پاکستان سے آئی میں بارش برسے تو موسم سہانا ہو جاتا ہے بہاں بارش موسم کا سنیاناس کردیتی ہے۔ چنانچہ پاکستان سے آئی ہوئی دری کتابوں میں بہاں کے پاکستانی بچے جب گھر' سکول یا موسم وغیرہ کے بارے میں پڑھتے ہیں تو ہوئی دری کتابوں میں بہاں کے پاکستانی بچ جب گھر' سکول یا موسم وغیرہ کے بارے میں پڑھتے ہیں تو اور میکا کئی ممل بن جاتا الفاظ کی بے جان شکلیں رہ جاتی ہیں جنہیں پڑھنا ان کے لئے ایک غیر دلچسپ اور میکا کئی ممل بن جاتا الفاظ کی بے جان شکلیں رہ جاتی ہیں جنہیں پڑھنا ان کے لئے ایک غیر دلچسپ اور میکا کئی ممل بن جاتا

محمود ہاتھی نے ان تضادات کا ذکر بھی کیا ہے جوار دواور انگریزی کے حروف جہی میں پائے جاتے ہیں۔ ہمارے خیال میں یورپ وامریکہ کے بچوں کو پاکستان کے ماحول میں ترتیب دیا گیا اردونصاب نہیں پڑھانا چاہیئے۔ بلکہ یہاں کے محکمہ ہائے تعلیم کے ساتھ مل کران مما لک میں مقیم پاکستانی ماہرین تعلیم کو مغرب کے ماحول اور بچوں کے مسائل کو پیش نظر رکھتے ہوئے نیانصاب ترتیب دینا چاہیئے۔ ایساار دونصاب جس میں یہاں کی کہانیاں' افسانے اور شاعری ہو۔ جب بچے ایک بازار دونصاب بھی پڑھنے کے قابل ہو ایک بازار دوسے آشائی بیدا کر لیں گے تو بعدازاں وہ یا کستان میں مرتب کئے گئے مشکل نصاب بھی پڑھنے کے قابل ہو ایک بازار دوسے آشائی بیدا کر لیں گے تو بعدازاں وہ یا کستان میں مرتب کئے گئے مشکل نصاب بھی پڑھنے کے قابل ہو

جائیں گے۔ چونکہ یورپ وامریکہ میں ابھی تک کلمل اردومعاشرت کا تصور پیدائہیں ہوا جو کہ ایک تیکنکی مسلہ ہاں گئے پاکستانی نصاب بھی پوری طرح بچوں کی سمجھ میں نہیں آئے گا۔ ویسے بھی انیسویں صدی میں لکھے گئے قصے کہانیاں نئے زمانے میں (وہ بھی پیرون ملک) پوری طرح متعلق نہیں رہیں۔ چنانچہ ان بچوں کو کلاسیک ادب سے شروع کرانے کی بجائے نئے ادب سے آغاز کرانا چاہیے جو ان کے لئے قدرِ قابل فہم ہے۔ نصاب تعلیم میں تبدیلی کے لئے امریکہ ویورپ میں قابل قدر کوششیں ہوتی رہتی ہیں۔ تاہم برطانیہ کا مسئلہ ذرامختلف ہے۔ کہ اس قد امت پسند ملک میں نصرف چزیں ست ردی سے بہتی ہیں بلکہ یہاں کے نظام تعلیم کو پورپ کے نظام تعلیم کو پورپ کے نظام تعلیم کو پورپ کے نظام تعلیم سے ہم آئیگ کرنے کے لئے کوششیں بھی کی جارہی ہیں جس کے باعث ردونصاب کی تبدیلی کے راست میں بعض مشکلات حاکل ہیں۔

یورپ وامریکہ میں نصابِ تعلیم اور دیگر تعلیمی مسائل کے حوالے سے گاہے بگاہے نہائت اہم کانفرنسیں بھی منعقد ہوتی رہتی ہیں۔ ایسی ہی ایک سہروزہ بین الاقوامی کانفرنس ۱۹۹۰ء میں برطانیہ کے شہر بریڈوورڈ میں منعقد ہوئی جس کا موضوع تھا"اردو بیرونِ برصغیریاک و ہند"۔اس کانفرنس کا انعقاد ہریڈورڈ کی تظیموں انجمن فکروفن' بزم ادب اور ایشیئن آرٹ سوسائٹی نے مشتر کہ طور پر کیا تھا۔ اس کانفرنس کے ایجنڈے کا ایک اہم ترین موضوع "برطانیہ میں مادری تعلیم کے طور پر اردو زبان کی تعلیم و تدریس " بھی تھا۔

اس نے قبل آسان نصاب کی تیاری کے سلسلے میں ایک اور کا نفرنس ۱۹۷۹ء میں برطانیہ ہی میں منعقد ہوئی تھی جس کا تعلق اردومواد کی تیاری اور اشاعت سے تھا۔ یہ کا نفرنس سکول آف اور ئینٹل اینڈ افریقن سٹڈیز میں منعقد ہوئی تھی جس میں دنیا بھر کے ساٹھ سے ستر مندو بین شریک ہوئے تھے۔ جن میں سے بیشتر دنیا بھر کے تعلیمی اداروں میں اردوپڑھانے والے استاد تھے۔ اس کا نفرنس میں تدریس کے طریقے اور مواڈ نصاب وامتحانات کے انتظامی پہلوا ورکمیونٹی کی مالی مشکلات جیسے معاملوں پرخور ہوا۔

۔ اس سلسلے کی اگلی کا نفرنس ۱۹۸۱ء میں اردو مجلس لندن کے زیر اہتمام بلائی گئی تھی۔اس کا نفرنس میں ہونے والے فیصلوں کے نتیجے میں ۱۹۸۸ء کے موسم خزاں میں قومی کونسل برائے تدریسِ اردو تشکیل دی گئی۔اور اسی سال امتحانات بورڈ برائے سکولز جامعہ لندن نے اپنے سی ایس ای' او اور اے لیول کے نصابات پر مکمل نظر ثانی کرتے ہوئے دونوں نصابوں کو بہتر بنایا۔

برطانیہ میں اس سلط کی ایک اور اہم سہروزہ کا نفرنس (۲۸ تا ۳۰ جولا کی ۱۹۹۴ء) کا انعقاد واتھم فارسٹ کا لیے لئدن نے کیا۔جس کا موضوع "یورپ میں اردواسا تذہ کی کا نفرنس "تھا۔ اس تین روزہ کا نفرنس میں یورپ وامریکہ کے اردو اسا تذہ کو در پیش تدریبی مسائل اور ان کے حل کے لئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے گئے اس کا نفرنس میں یورپ بھر سے جن مندو بین نے فیصلوں نے یورپ وامریکہ کی اردو تدریس پر گہر ہے اثر ات مربّب کئے۔ اس کا نفرنس میں یورپ بھر سے جن مندو بین نے شرکت کی ان میں پر وفیسر رحیم رضا (اور کینل انٹیٹیوٹ 'یونیوسٹی نیولی اٹلی) نعیم قاضی (ہیمبرگ یونیوسٹی جرمنی) مرتب از اکر گئے ہوئی اٹلی انتیٹ کی الیا ہیٹمن (ہیمبرگ یونیوسٹی جرمنی) ڈاکٹر این ڈی ولئیر (انٹیٹیوٹ آنٹیشل لیا ہیٹمن (ہیمبرگ یونیوسٹی جرمنی) ڈاکٹر این ڈی ولئیر (انٹیٹیوٹ آنٹیشل لیا ہیٹ کی وائس سلطانہ محمد (سوبورن یونیوسٹی فرانس) امتل المنان طاہر (ہائیڈل برگ یونیوسٹی پیرا گوٹے) عاصمہ حبیبہ بیگ (مثن گرواسکول جرمنی) مسلول روشن (مسلم رابطہ کمیٹی بربھم) ڈاکٹر ڈیوڈ میٹھیوز (SOAS) ڈاکٹر ضیاء الدین احمد شلیب اور پال لیدن احمد شلیب اور پال سار جنٹ (واتھم فارسٹ کالج کی عابدہ شخ اور اسدع ہاس (برشار پر اسکول ہکسلے) طاہرہ مرزا (ڈربی) تبہم کریم (گلاسکول بکسلے) طاہرہ میزا (ڈربی) تبہم کریم (گلاسکول بکسلے) طاہرہ مرزا (ڈربی) تبہم کریم (گلاسکول بکسکول بکسکو

الیں صدیقی' صبیحی شخ' ہر دیودیی' تصدیق حنی' فوزیہ صدیقی اور رجرڈ بی (لندن) مہرخاں (بلدیہ واتھیم فارسٹ کی خاتون میسر) قادر بخش (ریس بینٹ کے سربراہ) اور اختر ضیائی (ملٹی کلچرل ثقافتی افسرِ تعلقات) شامل تھے۔اسی قسم کی کانفرنس امریکہ اور کینیڈا میں بھی منعقد ہوتی رہتی ہیں۔ان کانفرنسوں کے نتیجے میں نہ صرف اردونصاب میں تبدیلیوں کی ضرورت کوشدت ہے محسوں کیا گیا کہ اردوند ریس میں بھی بہتری کے آثار پیدا ہوئے۔

تمام ترصحافتی 'نشریاتی ' تنظیمی' تدریسی' تقریباتی اور تخلیقی سرگر میوں کے باوجوداصل سوال اب بھی اپنی جگه سر اٹھائے کھڑا ہے۔ کہ آخریورپ وامریکہ میں اردوزبان وادب کا مستقبل کیا ہے؟ اس سوال کو یوں بھی کیا جا سکا ہے کہ کیا آنے والے دنوں میں اردوبطور زبان یورپ وامریکہ میں زندہ رہ سکے گی؟ آیئے اس سوال کا غیر جانبدارانہ اور تحقیقی جائزہ لیت ہیں۔

بھارت میں اردو بظاہراس کی بائیس (۲۲) قومی زبانوں میں سے ایک ہے۔ گرعملاً وہاں اردو کی کیا حیثیت ہے ہے کہ سے ڈھکی چھپی بات نہیں۔ اردو تدریس کا مستقبل تو تاریک ہے ہی مگر لائبر پریوں میں پڑی اردو کتابوں کو بھی دیمک چائ دہی ہے اوراردو میں شائع ہونے والے رسائل وجرائد بھی ایک ایک کر کے دم تو ڈرہے ہیں۔ اس بوتو جہی کاسب سے بڑاسبب بیہ ہے کہ بھارت کے انتہا پہندسیا ستدانوں اور فرقہ پیندوں نے مٹی ہوئی اردوزبان کو سرف مسلمانوں کی زبان کہ کراس سے اظہار لا تعلقی کر رکھا ہے۔ اردو جو ایک انگریز (گلکرسٹ) کی کوششوں سے ایک موقعہ پر ہندوستان کی سرکاری زبان قرار پائی تھی 'آزادی ملنے کے بعدا یک مسلمان وزیر تعلیم (ابوالکلام آزاد) کی کوششوں سے ہندوستان میں در بدر کردی گئی۔ چائے یو احدقو می زبان ہے 'عملاً در بدر کردی گئے۔ چائے یو احدقو می زبان ہے 'عملاً اس کی کیا حیثیت ہے؟ اس سوال کا بیرون ملک اردو کے ستقبل سے بڑا گہر اتعلق ہے۔

پاکستان میں اردو ملک کی بظاہر قومی زبان ہے مگر ستاون سال گزرنے کے بعد بھی اسے انتظامی و دفتری امور چلانے کے قابل نہیں سمجھا گیا۔اسے قومی زبان کی توانا ئیوں پر عدم اعتاد کے سوااور کیا کہا جا سکتا ہے؟ بقول خلیل الرحمٰن سیفی:

" پاکتان کوآزادی حاصل کے انسٹھ برس بیت رہے ہیں ۔لیکن یہاں پرابھی تک قو می زبان اردو کووہ مقام حاصل نہیں ہور کا جو ہونا چاہیئے تھا۔ماضی میں حکمران اس امر کا اعلان کرتے رہے ہیں کہ قو می زبان کو اس کا اصل مقام دیا جائے گا۔۔۔۔لیکن صدافسوس کہ قو می زبان سرکاری سطح پرآج بھی اجنبی زبان سمجھی حاتی ہے " (۱۹)

پاکتان میں انگریزی کا حامی حلقہ جواپنے مفادات کی فصل محض انگریزی دانی کی بنیاد پر کاٹنے میں مصروف ہے اور ان کے مفادات کا پیر کھیل بھی انگریزی کے تسلسل ہی سے وابستہ ہے ٔ اعتراض کرتا ہے کہ اتنی کم مدت میں اردو کے لئے انگریزی کی جگہ لیناممکن نہیں حالا نکہ اس اعتراض میں کوئی وزن نہیں الٹااردو کے نفاذ سے ملک میں بین الصوبائی یگا نگت میں اضافہ ہوگا۔

میں اضافہ ہوگا۔

سے تو یہ ہے کہ پاکستان میں انگریزی کا حامی حلقہ ملک میں ذہنی غلامی کے تسلسل کوفروغ دینے میں مصروف

-:-

" ہم ابھی تک غلامی کے بوجھ تلے دیے ہوئے ہیں۔ ہماری آزادی کی پیٹھ پراب تک غیرزبان' غیر تہذیب اور غیر ثقافت کا منوں بوجھ پڑا ہے۔جس کے تلے ہماری قومیت' حب الوطنی' ہمارے قائدین کے سنہرےخواب اور ذہنی وفکری آزادی کراہ رہی ہے۔۔ " (۲۱) پاکستان میں اردو کے نفاذ اور ترون کے دعویدارور جنوں ادارے (سرکاری) کام کررہے ہیں۔سارے کے سارے اردو کے نفاذ کے حوالے سے بیوروکر لیک کی خاموثی کے سامنے لب بستہ ہیں۔ان اداروں کے سربراہ بیوروکر لیک کی خاموثی کے سامنے لب بستہ ہیں۔ان اداروں کے سربراہ بیوروکر لیک کی آشیر بادسے ان عہدوں پر پہنچے ہیں۔لہذا وہ اردو کی حمائت میں اپنے سرپرستوں کو ناراض کیسے کر سکتے ہیں؟ اس لئے ہر کوئی چپ سادھ کر اپنی نوکری بچانے میں مصروف ہے۔جن کی نوکریاں زیادہ ہی مضبوط ہیں انہیں ادبی تقریبات کی صدارتوں اور غیر ملکی دوروں سے فرصت نہیں ملتی۔ان بے پناہ مصروفیات میں سے اردو کے لئے آواز اٹھانے کا وقت کہاں پیتاہے؟ اس نوکری پیشہ معاشرے میں اردو کی قسمت کا فیصلہ نوشتہ دیوار ہے۔ پہلے تواردوکواس کا مقام ملنے کی تھوڑی بہت امیرتھی مگر دنیا میں بڑھتے ہوئے امر کی مفادات 'ابلاغیات میں رونما ہونے والے انقلاب 'سائنس وٹیکنالو تی پر چندملکوں کی اجارہ داری اور عالمگیریت کے بڑھتے ہوئے غلبے نے اب اس امید کو بھی ما یوی میں بدل دیا ہے۔لہذا اردو کے تو می مناسب پر فائز ہونے کے حوالے سے کیا حکومت اور کیا عوام سب قسمت کا لکھا سمجھ کرسر سلیم خم کر چکے ہیں۔ بیرون ملک اردو کے منصب پر فائز ہونے کے حوالے سے کیا حکومت اور کیا عوام سب قسمت کا لکھا سمجھ کرسر سلیم خم کر چکے ہیں۔ بیرون ملک اردو کے منصب پر فائز ہونے کے حوالے سے کیا حکومت اور کیا عوام سب قسمت کا لکھا سمجھ کرسر سلیم خم کر چکے ہیں۔ بیرون ملک اردو کے منصب کیا فائر اور تسلسل ہی میں دیکھا جانا چا ہیئے۔

یورپ وامریکہ میں اردو تد رئیں کا منظر نامہ بظاً ہر حوصلہ افزا ہے۔ ہزاروں بچے اولیول اورا ہے لیول کا امتحان تو می زبان میں دیتے نظر آتے ہیں۔ مگر ذرا سنجید گی سے اس معاطع کا جائزہ لیں تو تصویر کا ایک اور رخ سامنے آئے لگتا ہے۔ ان بچوں کے بارے میں بخش لا سکیوری کا کہنا ہے کہ بظاہر درجنوں سکولوں میں اردوزبان پڑھائی جارہی ہے مگر جو بنجے ان کلاسوں میں شرکت کرتے ہیں وہ اپنے دلی شوق سے نہیں بلکہ والدین کے دباؤکی وجہ سے ایسا کرتے ہیں۔ (۲۲) اس سلسلے میں برطانیہ میں مقیم افسانہ نگار مقصود الہی شخ کی رائے بھی بخش لا سکیوری سے مختلف نہیں ہے۔ ان کے بقول اعداد و شار جمع کئے جائیں تو ہرسال کئی ہزار طلبہ اردوکا اولیول اور اے لیول کا امتحان پاس کرتے ہیں۔ لیکن یہ ایک مضمون کے فہرست میں اضافے یا گریڈ بڑھانے کی حد تک محدود ہے۔ (۲۳)

سی الیں ای (سٹیفکیٹ آفسیکنڈری ایجوکیشن) کے جس امتحان کو پورپ میں اردوزبان کے مستقبل کا اشاریہ قرار دیا جا تا ہے یہ بڑی حد تک اعداد و شار کا کور کھ دھندا ہے اوراس امتحان میں عموماً وہ بچے بیٹھتے ہیں اور پاس ہوتے ہیں جن کی ابتدائی تعلیم پاکستان میں ہوئی ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جیسے جیسے پاکستان سے آنے والے بچوں کی تعداد کم ہوری ہے اولیول کا امتحان دینے والے بھی اسی رفتار سے کم ہوتے جارہے ہیں۔اس حوالے سے محمود ہاشمی نے او اورا سے اور کلاس روم کی نہایت سی تصویریں پیش کی ہیں۔وہ کھتے ہیں:۔

"جہاں تک اردو زبان کا تعلق ہے' او لیول کے امتحان میں امید داروں کی اس صلاحیت کو پر کھنے کی گنجائش نہیں۔امتحان میں سب سے زیادہ اہمیت اردو سے انگریز کی اورانگریز کی سے اردو میں تراجم کو ہے۔ چنانچہ سکولوں کی اردو کلاس میں اردو کو انگریز کی کے پہلو جہ پہلو چانا پڑتا ہے۔کلاس روم میں استاد لا کھاردو بولے طلبہ ہمیشہ انگریز کی ہولیں گے یازیادہ سے زیادہ انگریز کی اور اردو کی ایک عجیب " کھچڑ کی "ہوگی۔متجدوں اور دوسرے اسلامی مراکز کی اردو جماعتوں میں بھی بہی کیفیت نظر آتی ہے۔استاد صاحب تو اردو بولئے سنائی دیتے ہیں لیکن طلبہ کی زبان پر انگریز کی ہوتی ہے۔۔۔۔۔اولیول کے موجودہ تین گھٹے کے امتحانی پر چہ میں دیتے ہیں لیکن طلبہ کی زبان پر انگریز کی ہوتی ہے۔۔۔۔۔اولیول کے موجودہ تین گھٹے کے امتحانی پر چہ میں متمام سوالات انگریز کی ہیں ہوتے ہیں۔ ایک سوال میں انگریز کی میں تین عوانات دیئے جاتے ہیں جن میں سے سے کسی ایک پر ہے گواردو کا ایک مضمون اردو میں لکھٹا ہوتا ہے۔ باقی کا تمام پر چہ گواردو کا ہے لیکن اس سے سے انگریز کی میں ترجمہ پرشتمل ہوتا ہے۔ پر چہ د کھر کر اکثر بید خیال آتا ہے کہ پر چہ گواردو کا ہے لیکن اس سے امیدوار کی اردو میں قابلیت سے زیادہ شاکدار کی انگریز کی دانی کا اختان مقصود ہے۔ " (۲۲۲)

برطانیہ میں اردوکی تدریس کی صورتِ حال جانے کے لئے بیا یک انتہائی غیر جانبدارانہ تجزیہ ہے۔ یہ صورتِ حال صرف برطانیہ تک محدود نہیں بلکہ یورپ وامریکہ کے دیگر ممالک میں بھی کم وہیش یہی حال ہے۔ بقول فرزانہ خال نیناں وہ برطانیہ سے باہر بھی کی مغربی ممالک میں گئی ہیں ہر جگہ پاکستانی بچے انگریزی یا پھرانہی ممالک کی زبانیں بولتے نظرات تے ہیں۔ ان بچوں کواردو بالکل نہیں آتی تھی۔ (۲۵)

اس صورت حال کے ذمہ دارص ف بیخ نہیں ہیں بلکہ والدین اور اساتذہ بھی برابر کے شریک ہیں۔خاص طور پر بچوں کو زبان سکھانے کے حوالے سے استاد کا کر دار بنیا دی اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔ کہ وہ کس طرح پڑھا تا ہے اور اس کا انداز کتاد کیسپ یا بیزار کن ہے۔ (۲۲) علاوہ از بیں سی بھی زبان کے سیطنے والے (جن کی وہ ما دری زبان ہو) طلبہ کے لئے سب سے بڑی سہولت میہ وقی ہے کہ وہ اس کے مزاج کو سیھتے ہیں' وہ اس تنہذ ہی ومعاشرتی ماحول کے پرور دہ ہوتے ہیں۔ یہ چیز کسی بھی زبان کو سیھنے والوں کا علم محض اکسانی ہوتا ہے۔ (۲۷) کیوں کہ وہ اس معاشرتی ہے۔ جبکہ اس معاشرے سے باہر بیز بان سیھنے والوں کا علم محض اکسانی ہوتا ہے۔ (۲۷) کیوں کہ وہ اس معاشرتی لیس منظر سے آگاہ نہیں ہوتے جس میں وہ زبان پلی بڑھی ہے اور جس ثقافت کی وہ نمائندگی کرتی ہے۔ یہ مسائل یورپ وامریکہ میں اردو سیھنے والے بچوں کو بھی در پیش ہیں۔ زبا نیں صرف اس صورت میں ترقی کرتی ہیں جب انہیں استعال میں لایا جائے۔ (۲۸) جبکہ ہیرونِ ملک اواور اے لیول کرنے کے بعد بچوں کے سامنے کرتی ہیں جب انہیں استعال میں لایا جائے۔ (۲۸)

دنیا کی کوئی بھی زبان اس وقت تک زندہ نہیں رہ تکی جب تک اس زبان کے بولنے والوں کی اگلی نسل اسے سکھنے اور استعال کرنے کے لئے تیار نہ ہو۔ آئے د کیھتے ہیں کہ پورپ وامریکہ میں مقیم اردو بولنے والوں کی نئی نسل اس فرلیفے سے کس حد تک عہدہ براء ہورہ ہی ہے؟ اس بات کے بہت سے شواہد موجود ہیں کہ مغرب میں مقیم آباد کاروں کی نئی پود اردو کی طرف سے بے اعتمالی کاروبیا پنائے ہوئے ہے۔ اس سلسلے میں بیرونِ ملک مقیم بعض ممتاز تارکین وطن اہل قلم کے موقف یہاں پیش کے حاربے ہیں۔

"-----اس كے شانہ بشانہ مشاعرے منعقد ہور ہے تھے جن كا بنیادى مقصد تفریح تھا۔ كيونكه بيمی شاعرو شاعرات يا اديب مردعور تيں خودا پنے بچوں كوار دونہيں سكھار ہی تھيں ----جس كا دل چاہتے تھيں كرے كه شاعروں اوراد يبوں كے بچكتی اردوجانتے ہیں؟ كيا بيد تقيقت ميرے مؤقف كوتيح ثابت نہيں كرتی كه اردوكو بربادكرنے والے خوداردوكے اہل زبان ہیں ؟ "(٢٩)

"امریکہ میں جواہمیت کورین' جاپانی' چینی اورائٹپینش زبانوں کوحاصل ہے'وہ اردوکوحاصل نہیں۔جولوگ عرصہ دراز سے امریکہ میں مقیم ہیں وہ نہ تو خودلوگوں میں اردو بولتے اور پڑھتے ہیں اور نہ ہی اس عمل کواچھا تصور کرتے ہیں۔" (۳۳) آباد کاروں کی موجودہ نسل کے مقابلے میں نئی نسل اپنی زبان وثقافت سے قطعی نا آشاہے "۔ (۳۳)

چلتے چلنے مختارزمن کی رائے بھی ملاحظہ کیلئے:۔

" چاہے آج کے اردودانوں کے بیٹے' پوتے آئندہ اردو پولیس یاانگریزی اختیار کریں۔ ہوا کارخ دیکھ کر یمی اندازہ ہوتا ہے کہ دوسری تیسری نسل میں پاکستانی الاصل لڑکے لڑکیاں انگریزی ہی پڑھیں گے۔اس لئے کہ دبی ان کی روز مرّہ خروریات کی فیل ہوگی۔" (۳۲)

ان آ راء کے برعکس ایسے افراد بھی ہیں جواردو کے حوالے سے نئ نسل کے روّ ہے سے پرُ امید ہیں اوران کے نزدیک اس سلسلے میں نئی نسل کا طرزِ عمل حوصلہ افزاہے۔ارشد لطیف کے مطابق: "میرے خیال میں صورتِ حال ایسی مایوس کن نہیں ہے۔ بلکہ اردو کے حوالے سے بیرونِ ملک مقیم پاکستان
کی نئی نسل کا روّ یہ انتہائی حوصلہ افزا ہے۔ اور نئی نسل ان دنوں اردو زبان میں زبردست دلچیں لے رہی
ہے۔میری اپنی بیٹیاں سکول میں انگریز کی پڑھتی میں جبکہ ہمارے گھر میں اردو بولی جاتی ہے۔ " (۳۳۳)
اس سلسلے میں عبد الغفار عزم کی رائے خاصی حوصلہ افزا ہے۔ ان کے خیال میں خصرف تدریسی بلکہ تخلیقی سطح پر بھی
نئی نسل اردو زبان سے اپنی گہری والبشگی کا اظہار کر رہی ہے۔

" وہ کس حد تک حصہ لینے گئے ہیں۔ایک دونشریات اور ترجمے وغیرہ کے میدان میں تخلیقی صلاحیت کا ثبوت بھی دے چکے ہیں۔ایک دوشاعرات یا قلہ کار بچے بچیاں بھی منظرِ عام پرنظر آنے گئے ہیں" ڈنمارک میں مقیم اقبال اختر کی رائے بھی ملاحظہ ہو۔

" کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ اردوزبان دوسری نسل تک ہی قائم رہے گی اور ہماری چوتھی نسل کو اردو سے کوئی تعلق نہیں ہوگا۔ میرے خیال کے مطابق بیرائے درست نہیں کیونکہ یورپ میں مقیم ایشیائی لوگوں کی چھٹی یا ساتوین نسل جوان ہورہی ہے وہاں اب پہلے سے کہیں زیادہ اردوزبان اور اسلام کی طرف توجہ دی جارہی ہے۔" (۳۴۳)

اگرچہ کچھلوگ نئی نسل کی طرف سے پڑا میربھی ہیں گر حقیقت یہی ہے کہ اردوزبان سے اس کا تعلق خاصا کمزور ہے اور اس کا باعث مغرب کے سیاسی ومعاثی حالات کے ساتھ ساتھ والدین کا روّ یہ بھی ہے۔ شروع شروع میں تارکین وطن کا اپناروّ یہ بھی تو می زبان کے ساتھ غیر دوستانہ تھا اور ان لوگوں کی اکثریت انگریز کی تعلیم و تربیت کی طرف غیر متوازن جھکا وَ رکھتی تھی۔ اس کی ایک وجہ بیرونِ ملک اردو زبان کی تدریس کے سلسلے میں سہولیات کا فقدان بھی تھی۔ بہت سے خاکا در گھتی تھی۔ اس کی ایک وجہ بیرونِ ملک اردو زبان کی تدریس کے سلسلے میں سہولیات کا فقدان بھی تھی۔ بہت سے خالدانوں نے پچوں کو سرے سے اپنی زبان و ثقافت سے دور کر دیا اور بعض خاندان بچوں کو تعلیم تو انگریز کی میں دلوار ہے ہیں مگر گھر میں ان کے ساتھ اردو ہو لئے کی کوشش کرتے ہیں۔ جس کے نتائج زیادہ حوصلہ افزانہیں ہیں۔ کیونکہ ان کے منطق کا بھی ہے۔ جزیشن گیپ اب ہمیشہ انگریز می ہیں جوابات دیتے ہیں کیونکہ مسئلہ صرف زبان ہی کا نہیں زبان کی منطق کا بھی ہے۔ جزیشن گیپ ایک اور ایک ایک ایک اور دوسکھا نا دشوار سے دشوار تر ہوتا جارہ ہے۔ یہاں رضاعلی عابدی کے ایک ایک ایک تائر کرہ دیجی سے خالی نہ ہوگا۔

"سیر حاصل گفتگو کے بعد نشست برخاست ہوگئ تو ایک بزرگ میرے پاس آئے۔ان کا تعلق امریکہ کی ایک دورا فقادہ ریاست سے تھا۔ بولے " آج کی بحث بڑی مفیدر ہی لیکن براہ کرم میری مثال کو پیش نظر رکھا جائے۔" میں نے کہا "فرما ہے " بولے "میرا کم سن پوتا مجھ سے بہت محبت کرتا ہے۔ ہم دونوں دادااور پوتا ہی نہیں بہت اچھے دوست بھی ہیں۔لیکن جب بھی میں اسے اردو سکھانے کی کوشش کرتا ہوں تو پہتہ ہے وہ کیا کہتا ہے ' وہ کہتا ہے

(دادا ابا جُھے آپ سے نفرت ہے) Dada Abba, I hate you.

جو بات سب سے جرت انگیز ہے' وہ ہے ہیرونِ ملک اردو زبان وادب کے حوالے سے منعقد ہونے والی تقریبات میں بچوں اور نئ نسل کی عدم شرکت۔تارکینِ وطن کی سینٹرنسل نے بچوں کوان تقریبات میں شریک کرنے کی کبھی کوئی شجیدہ کوشش نہیں کی بلکہ بعض مشاعروں کے اشتہارات میں ایسے نوٹ دیکھنے میں کہ "مشاعرہ صرف بالغوں کے لئے ہے"۔گویا ہیرون ملک اردو بو لنے اور پڑھنے والے لوگ ارادی یا غیر ارادی طور پرایک بہت بڑی غلطی کے مرتکب ہورہے ہیں۔ ہیرونِ ملک منعقد ہونے والی تقریبات میں جولوگ نظر آتے ہیں وہ ہجرت کرنے والوں کی آخری نسل

سے تعلق رکھتے ہیں۔سوال بیہ ہے کہ جب بیلوگ نہیں رہیں گے تو ار دوزبان و ثقافت کا بو جھ کون اٹھائے گا؟ وہ نسل جس کی ار دوزبان میں دلچیں نہ ہونے کے برابرہے؟

بیرون ملک بروان چڑھنے والی نسل کوار دوزبان وثقافت کے ساتھ وابستگی پیدا کرنے کے لئے کسی ٹھوس منصوبہ بندی کی بجائے مخض مشاعروں پر تکبیہ کیا جارہا ہے۔اگر کوئی سمجھتا ہے کمحض مشاعروں کے بل پر بیرون ملک اردوزبان کوزندہ رکھا جاسکتا ہے تو میض دیوانے کا خواب ہے۔ دومخلف تہذیبوں کے درمیان پروان چڑھنے والی آ دھا بیرات میں کئی نسل جو پہلے ہی اردوز بان وادب کے بارے میں نرم گوشہیں رکھتی۔ (۳۵۰) اے اردوز بان کی طرف راغب کرنے کے لئےکسی الیی ٹھوں منصوبہ بندی کی ضرورت ہے جسے ترتیب دیتے وقت بیرون ملک زمینی حقائق کوبھی پیش نظر رکھا گیا ہو ورنہ تو سارے حالات وواقعات اردوزبان کےخلاف جارہے ہیں۔ایک ایسی زبان جو بیرون ملک ان کی ثقافتی اورمعاثی ضرورتوں کو پورانہیں کرسکتی الیی زبان سکھنے سے انہیں کیا فائدہ حاصل ہوسکتا ہے؟ بقول شنہرا داحمدالیی زبان جس کا انسانوں کے رزق نے کوئی تعلق نہیں اس کا اپنا بھی کوئی مستقبل نہیں ہوتا۔ (۳۲) آج ہم انسانی ارتقاء کے اس موڑیر کھڑے ہیں جہاں زبانوں کا افادی پہلوہی سب سے نمایاں خوتی تمجھی جاتی ہے۔اگر کوئی زبان کسی نسل کی معاثی ترقی کی ضانت فرا ہم نہیں کرتی تو لوگ اس زبان سے منہ موڑ کر کسی دوسری زبان کا دامن تھام لیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یورپ وامریکہ میں پروان چڑھنے والی نئ نسل انگریزی زبان ہی کواینے معاشی تحفظ کی ضامن سجھتی ہے۔اوریکوئی ایسی بڑی خواہش بھی نہیں ہے۔ہم یا کتانی اگر یا کتان میں رہتے ہوئے اردوزبان کی بجائے انگریزی کواوڑ ھنا بچھونا بنائے ہوئے ہیں تو مغرب میں رہتے ہوئے انگریز ی تعلیم وثقافت کونظرانداز کرنا کیسے ممکن ہے؟ بلکہ یا کستان کی بجائے مغرب میں بیٹھ کرانگریز ی کواپنانا تو ا نتہا کی حقیقت پیندانہ طرزِ عمل ہے۔اب بھی بیرونِ ملک تارکین وطن کی محض سینٹرنسل ہی یاک وہند کی ثقافت کے بارے میں جذباتی روّ پہرکھتی ہے۔نئینسل کا اس مٹی اور ثقافت کے ساتھ روّ بدانتہائی غیر جذباتی ہے ۔اگر سینئرنسل کواپنے وطن کی زبان وثقافت عزیز ہےتو کیا مغرب میں پیدا ہونے والی پاکتانیوں کی نئینسل کو بیچق نہیں ملنا چاہیئے؟ یہ بھیممکن ہے کہ تاركين وطن كى سينترنسل كے خاتمے كے بعدى نسل اپنى شاخت كومغربى ثقافت ميں ضم كردے اور اپنے والدين كى آبائى ثقافت اوروطن کے ساتھ ہمیشہ کے لئے ناطہ توڑ لے؟ اگراہیا ہوا تو یہ بڑی بقشمتی کی بات ہوگی۔ ہمارے خیال میں ایسا وقت آنے ہے قبل تارکین وطن کوا نے بچوں کوارد و ثقافت کی طرف لانے کے لئے کوئی ٹھوں لائے ممل اینانا جاہے۔مثلًا (۱) نئ نسل کے بچوں کوسال میں ایک آ دھ باران کی آبائی سرزمینوں کی طرف سیروتفریج اور ثقافتی آ شنائی کے لئے لانا جاہیے۔ (۲) یاک و ہندگی تہذیبی زندگی کے مثبت پہلوؤں کوان کے سامنے زیادہ سے زیادہ اجا گر کرنا جا ہیں۔ (۳) بیرون ملک اردوز مان کے حوالے سے ہونے والی سرگرمیوں میں ان کی رضا کارانہ ثر کت کویقینی بنایا جائے ۔ (۲۸) اپنے گھروں میں ان کے ساتھ اردوبو لنے کی کوشش کرنی چاہیے اورا گر بچے ایپا کرنے برآ مادہ ہوجا ئیں توان کے غلط تلفظ کی ادائیگی بران کا مُداق نهاڑا یا جائے۔(۵) ایک دوسر کے کوار دومیں تہنتی پیغامات جیجنے بران کی حوصلہ افزائی کی جائے۔(۲) سینٹرنسل کوئی نسل کی انگریزی ثقافت سے وابستگی کوایک طعنہ بنالینے کی بجائے اسے ایک حقیقت کےطور پر قبول کرنا جا ہیے۔وہ جب انگریزی تہذیب کے ساتھ احترام کاروّیہا پنا ئیں گے تو لامحالہ جواباً نئی نسل بھی اپنی سینٹرنسل کی زبان وثقافت کواحترام دے گی۔ ( ے ) سینئرلوگوں کوچاہیے کہ وہ ڈٹینسل کو پڑھنے کے لئے اردو کی دلچیپ کتابیں فراہم کریں۔اس قتم کی بہت ہی دوسری تجاویزیرممل کر کے اس نسل کی اردو سے برگا نگی کی رفتار کوختم نہیں تو کم از کم سُست ضرور کیا جا سکتا ہے۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اردو کے رہم الخط میں تبدیلی کر کے اردوکو ہیرون ملک مٹنے سے بچایا جا سکتا ہے۔اس رائے کے مطابق عربی اور فاری والارہم الخط چونکہ بہت مشکل ہے اس لئے نئ نسل اردو سے دور بھا گتی ہے۔اگر اردو کا رہم الخطارومن کردیاجائے تو پھراردوکو بیرونِ ملک تحفظ کی صغانت فراہم ہو سکتی ہے۔ ہمارے خیال میں بیہ مطالبہ نئی نسل کی بجائے کسی حد تک اُن اُن پڑھاد بیوں کی طرف سے گا ہے بگاہے دہرایا جا تا ہے جوانگریزی سے نابلد ہیں اور کمپیوٹر پر ہیٹھ کر انگریزی میں دوست احباب کو خطانہیں لکھ سکتے۔ (اور خطانو لیک کا رنجان ویسے بھی مغرب میں آ ہستہ آ ہستہ تھتے ہوں۔ بیرون ملک کمپیوٹر پرای کی نونکہ ان کے پاس اظہار کی سہولت نہیں ہے۔ اس لئے وہ رومن میں مراسلت کوآسان سمجھتے ہیں۔ بیرون ملک کمپیوٹر پرای مینئگ اور آپس میں چیٹنگ کے لئے تو پہلے ہی کافی حد تک رومن کا استعمال ہورہا ہے جس میں نئی نسل کی بجائے زیادہ تر برزگ لوگ" ملوث" ہیں۔ اس لئے ہماری رائے میں وہ نسل جوانگریزی توانا نیوں سے مالا مال ہے اور اسے اظہاری مشکلات کا سامنا بھی نہیں ہے اُسے رومن میں لکھنے کی کیا ضرورت ہے؟ اس لئے یہ مطالبہ نئی نسل کی بجائے بزرگ نسل کی مشکلات کا سامنا بھی نہیں ہے۔ اس سلسلے میں رومن میں لکھنے کی کیا ضرورت ہے؟ اس لئے یہ مطالبہ نئی نسل کی بجائے بزرگ نسل کی میں۔ نئی صدی کے پہلے سال میں لندن میں منعقد ہونے والی اس کا نفرنس کا دعوت نامہ بھی رومن میں چھوایا گیا تھا۔ (سائل پر اس کا نفرنس میں پڑھے گئے مقالات میں اردو کے موجودہ رسم الحظ کورومن میں تبدیل کرنے کے سلسلے میں دربیش مسائل پر عورکیا گیا۔ بعدازاں اس کا نفرنس کی شرکت حسیم مول نہ ہونے کے برابر تھی۔ میں وسیع پیانے پر تقید کا نشانہ بنایا گیا۔ اس کا نفرنس کی شرکت حسیم محمول نہ ہونے کے برابر تھی۔ میں وسیع پیانے پر تقید کا نشانہ بنایا گیا۔ اس کا نفرنس کی شرکت سے معمول نہ ہونے کے برابر تھی۔

اردوزبان کے رسم الخط کی تبدیلی کا مطالبہ کوئی نئی بات نہیں۔خود ہندوستان میں پیرتجویز بار بار دہرائی جاتی رہی ہے ۔ بھی ارد و کے موجودہ سکریٹ کو تبدیل کر کے دیوتا گری

رسم الخطانیانے کی تجویز دی گئی تو بھی رومن کا نسخدار دو کے لئے زیادہ بہتر خیال کیا گیااور اپنے مؤقف کے ق میں یہ دلیل دی گئی کہ رومن سکر پٹ اپنانے سے اردو کی ہمہ گیریت میں بے پناہ اضافہ ہوسکتا ہے۔ آپ میری بات سے بے شک اتفاق نہ کریں مگر ان کوششوں کے پیچےوہی وہنی وہنی رق بیکار فرما نظر آتا ہے۔ جس کے تحت اردو کا موجودہ رسم الحظ ایک علقے کومش اس لئے نا گوارگز رتا ہے کہ بیقر آن شبدوں " میں کھاجاتا ہے۔ اگر چہ یورپ وامریکہ میں اس جملے کا تناظر قدر بدل جاتا ہے مگر اردو کے نادان دوستوں کو اپنے مطالبہ کے پس منظر میں گہرائی میں چھپے ماضی کے اس قابلی مذمت نعرے کی تقرقر اہٹ کو ضرور محسوں کرنا جا ہیں۔

رسم الخط کسی بھی زبان کا تشخص ہوتا ہے۔اس کے بدلنے سے نہ صرف زبان کی شخصیت متاثر ہوتی ہے بلکہ اسے بولنے والی قوم کا مزاج بھی بدل جاتا ہے۔مجمد اسلام نشتر کے الفاظ میں :

"اُردوسنسکرت' ہندی' فاری اُور عربی کے میلا پ سے صدیوں میں وجود میں آئی۔اس کے رسم الحظ میں اس کے صدیوں کے صوتی اثرات اور تلفظ کی صیح نمائندگی ہوتی ہے۔ جورومن میں ناممکن ہے۔ " (۲۸) اس سلسلے میں رسم الخط کی تبدیل کی مخالفت کرتے ہوئے فرزا نہ خاں نیناں کہتی ہیں:۔

" پاکستان ٔ امریکه ٔ یورپ اور برطانیه میں رومن رسم الخط کا استعمال بڑھ رہاہے۔جس کی وجہ سے دنیا بھر میں اردو پڑھنے والے کم ہوتے جارہے ہیں اور جھے مستقبل میں اس کی ترقی کی کوئی امید نظر نہیں ہتی ہے (۳۹)

رسم الخط کی تبدیلی کے سلسلے میں سب سے بڑا اور اہم سوال تو یہ ہے کہ اگر ہم ایک دن اچا نک موجودہ کی بجائے رومن رسم الخط استعمال کرنا شروع کر دیں تو اردوزبان میں پہلے سے موجود تخلیقی سرمائے کا مستقبل کیا ہوگا؟ ظاہر ہے کہ وہ نسل جو پرانے رسم الخط میں لکھ پڑھ سکتی ہے 'اس کی زندگی تک تو پرانے تخلیقی سرمائے سے تعلق کسی حد تک برقر اررہے گا۔ مگر اس کے زندگی کے منظر سے بٹتے ہی وہ عظیم تخلیقی کا وشیں نئی نسل کے لئے بے معنی ہوکر وقت کے بلیک ہول میں جا گریں گی۔ اس

تج بے کی بےمعنویت کی سب سے عدہ مثال ترکی ہے۔رسم الحظ کی تبدیلی کے بعد وہاں کوئی عظیم تخلیق کار منظر پڑئییں آیا اور جوعظیم تخلیقات ترکی زبان میں موجود میں' رسم الحظ کی تبدیلی کے باعث وہ نئے قاری کی نظروں سے اوجھل میں۔ نئے قاری اور پرانے تخلیق کاروں کے درمیان نئے رسم الحظ کا پر دہ حاکل ہو گیا ہے۔

سیسے میں پہلی بات تو ہے ہے کہ ہیرون ملک میں جواردواہل قلم موجود ہیں ان کا قاری پاک و ہند میں بیٹھا ہے۔ ویسے بھی
سلسے میں پہلی بات تو ہے ہے کہ ہیرون ملک میں جواردواہل قلم موجود ہیں ان کا قاری پاک و ہند میں بیٹھا ہے۔ ویسے بھی
بیشتر قلدکاراس نسل سے تعلق رکھتے ہیں جو ہیرون ملک منتقل ہونے سے پہلے ہی یہاں اپنااد بی شخص بنا چکی تھی۔ اس نسل
کے بعد کے قلدکاروں کی تربیّت بھی پاک و ہند ہی کے ثقافتی پس منظر میں ہوئی ہے لہذاان سارے قلدکاروں کی جڑیں برصغیر
میں ہیں۔ اگر ہیرون ملک مقیم نئی نسل اردوکار سم الحظ تبدیل کرنا چاہتی ہے اورواقعی بدوہ نسل ہے جو یورپ وامر بیکہ ہی میں پیدا
ہوئی اور سکر پٹ کی تبدیلی کے پیچھے در حقیقت اردوز بان کو محفوظ کرنے اور زندہ رکھنے کا جذبہ کار فرما ہے تو اس کمل کو سی حد تک
خوش آمدید کہنے میں کوئی حرج نہیں ہونا چاہیئے ۔ یہا یہ ہی ہے جیسے کوئی چیز مریض کے لئے نقصان دہ ہومگر جب اس کے
خوش آمدید کہنے میں کوئی حرج نہیں ہونا چاہیئے ۔ یہا ہیے ہی ہی مخدوش ہے اگرئی نسل اس زبان کوزندہ رکھنے کے لئے یہ
جو بہ کرنا چاہتی ہے تو اسے یہا جازت ملی چاہیئے ۔ ہوسکتا ہے اس کا یہ تج بہاردوکوا یک نئی شکل میں زندگی بخش دے؟ ورنہ تو

بیرونِ ملک نئی نسل کے ادب کی روایت تو ویسے بھی موجود نہیں ہاس لئے رسم الخط کی تبدیلی کے بعداس کے ضائع ہوجانے کا بھی کوئی خدشہ نہیں ہوگا۔البعۃ رسم الخط کی تبدیلی کے بعد ضروری ہوگا کہ وہ اپنا ادب آپ پیدا کرے۔ پرانے ادب سے ویسے بھی اس کا کسی حد تک کوئی جذباتی یا وہ ٹی تعلق نہیں ہے۔لہذا بی تبدیلی اس نسل کے لئے کسی قسم کے المیے کو بھی جنم نہیں دے گی۔اس نسل کے بارے میں ایک بات بہر حال طے ہے کہ وہ والی (برصغیر) بھی نہیں آئے گی۔لہذا سے خدشہ بھی نہیں ہے کہ اگر بھی بیدا ہو سے کہ اگر بھی بیدا ہو سے میں بیدا ہو سے میں بیدوال بھی نہائت فکر انگیز ہے کہ اگر بھی بیدمراجعت ہوئی بھی تو کیا اس وقت اردو (عالم بیر یہ ہو کے این اس فیلے کی زبان ہوگی؟

بیرون ملک رسم الحظ کی تبدیلی ہے جس طبقے کوشد بیدؤہنی وجذباتی صدے ہے دوچار ہونا پڑے گاوہ ہے مغرب میں آباد اردواہل قلم کا گروہ ۔گر تج تو بیہ ہے کہ بینسل اب مزید کتنے دن زندہ رہے گی؟ (خدا ان قلد کاروں کی عمر دراز کرے)۔ویہے بھی بزرگ نسل اب ماضی کی امانت ہے جبکہ بیرون ملک نئی نسل آنے والے متعقبل کا اشار بیہ ہے اگر نئی نسل صدق دل سے اردوکار سم الحظ تبدیل کرتی ہے تو پرانی نسل کا بیا ندیشہ تو اپنی جبکہ درست ہے کہ ان کے تخلیق کردہ ادب کا کیا جبنے گا؟ وہ اپنی تخلیق سے کہ ان کے تخلیق کردہ ادب کا کیا جبنے گا؟ وہ اپنی تخلیق کردہ ادب کا بورپ وامریکہ میں کوئی مستقبل نہیں ۔ان کے ادب کا جو بھی انجام ہوگاوہ پاک و جان کینی چاہیے کہ ان کے خواہ کے ساتھ ہی ہوگا۔

زبانوں کے لئے ایک بڑا چین افرمیشن ٹیکنالوجی میں آنے والے انقلاب نے بھی پیدا کر دیا ہے۔خاص طور پر انٹرنیٹ ایک الیا نیا مظہر ہے جس نے ایک طرف تو دنیا کے فاصلے حمرت انگیز طور پر سمیٹ کر رکھ دیتے ہیں مگر دوسری طرف دنیا کی بہت ساری زبانوں پر اس کے

منفی اثرات بھی مرتب ہورہے ہیں۔اوران اثرات کے نتیج میں لسانی رنگارنگی برقر ارر کھنے کی کوششوں کوشدید دھچکا لگنے کا

اندیشہہے۔

آج کاسب سے اہم سوال یہ ہے کہ کیا دنیا میں صرف ایک ہی زبان تی یافتہ ہے؟ اور دوسر اسوال کہ کیا زبان کی کا فیصلہ صرف سائنس اور ٹیکنالوجی کرتی ہے؟ جوزبا نیں سائنس اور ٹیکنالوجی کا مناسب اظہار نہیں کرسکتیں کیا انہیں لیسماندہ ذبا نیں قرار دے دیا جائے؟ بیخص لسانیات کا مسکلہ نہیں اس کے ڈائٹرے عالمی سیاسی شطرنج ہے بھی ملتے ہیں۔ وہ قوییں جن کے پاس سائنس اور ٹیکنالوجی کی طافت ہے وہ اس پر شدید اجارہ داریاں بھی رکھتی ہیں۔ اور نہیں چاہتیں کہ ان کی اور ٹیکنالوجی کی طافت ہے وہ اس پر شدید اجارہ داریاں بھی رکھتی ہیں۔ اور نہیں کہ ان کی اور ٹیکنالوجی کی طافت ہے جہ سائنس اور ٹیکنالوجی کو کسی قوم کے لئے سرے ہی سے شجر ممنوعہ قرار دے دیا جائے تو اس قوم کی زبان اپنے اندراس کا اظہار کسے کر ہے گی ؟ اورا گرسی زبان کو سائنس اور ٹیکنالوجی کے اظہار کا موقعہ ہی نہیں دیا جائے گا تو اس پر پہماندگی کا اطلاق کس اخلاقی ولسانی اصول کے تحت کیا جا سکتا ہے؟ جب آپ ساری نواز شیں کسی ایک زبان ہی پر کرنے گیس اور اسے جن کر باقی زبانوں کی راہ میں بچھانے لگیس اور اسے دنیا کی اکلوتی زبان کے طور پر پیش کرنے کے لئے کا خلے لیکوں سے چن کر باقی زبانوں کی راہ میں بچھانے لگیس اور اسے دنیا کی اکلوتی زبان کے طور پر پیش کرنے کے لئے کوئی کسراٹھاندر کھیں تو بہاسانیات سے زیادہ سیاسیات کا مسئلہ بن جاتا ہے۔

ادھرتر تی پذیر ممالک بھی اپنی زبانوں کو زندہ رکھنے اوران پر بھروسہ کرنے کی بجائے بغیر سوچ سمجھے سازشی اقوام کے بچھائے ہوئے دوسروں کی زبانوں پر نوازشات کرنے گئے ہیں۔ آج کی دنیا میں ایٹی پاگل پن کا شکار بے ثار قو میں اگر اپناسر مایہ خطرناک ہتھیا روں کے بنانے پر صرف کرسکتی ہیں۔ آج کی دنیا میں ایٹی پاگل پن کا شکار بے ثار قو میں اگر اپناسر مایہ خطرناک ہتھیا روں کے بنانے پر طرف کرسکتی ہیں تو کیا وہ اس سرمائے سے اپنی زبانوں میں ٹیکنالوجی کو فروغ نہیں دے سکتیں جس سے لوگوں کا طرز زندگی بلنداور محفوظ ہو؟ اگر اپنی زبان میں اپنی ٹیکنالوجی کے فروغ کی کوششوں کا آغاز کر دیا جائے تو وہ دن دور نہیں جب نہ صرف اپنی زبان کی لیسماندگی کا تاثر ختم ہو جائے گا بلکہ اس تجربے کو عالمی سطح پر اپنانے کے نتیجے میں انگریزی کی دوسری زبانوں پر پلغار بھی آ ہستہ آ ہستہ مدھم پڑنے گئے گی اور دنیا لسانی رنگا رنگی سے خالی ہونے سے نی جائے گی۔ ار دو میں اپنی ٹیکنالوجی پیدا کرنے کے حوالے سے شنم اداحمہ نے ایک مضمون میں بڑی فکرانگیز با تیں کی ہیں:۔

" پر حقیقت بھی اپنے طور پر موجود ہے کہ کوئی بھی زبان محض اپنے ادب پر زندہ نہیں رہ سکتی ۔ ضروری ہے کہ اس کا تعلق علوم کے ساتھ بھی ہواور روٹی کمانے کے وسائل کے ساتھ بھی ' اور اردوکا بہی حصہ بہت کم ور ہے۔ اردو پڑھے لکھے لوگوں میں اب وہ لوگ ہے حد محدود تعداد میں رہ گئے ہیں جن کا بنیادی تعلق علوم سے ہو۔ ڈاکٹر عبدالسلام اگر چراردو بہت اچھی جانے تھے گرانہوں نے اردوزبان میں سائنس پر کوئی قابل ذکر کا منہیں کیا۔ شاکدیدان کے لئے ممکن بھی نہ تھا۔ کیونکہ انہوں نے ارپنے لئے نظریاتی طبیعاتی سائنسدان کا منہیں کیا۔ شاکدیدان کے لئے ممکن بھی نہ تھا۔ کیونکہ انہوں نے اپنے لئے نظریاتی طبیعاتی سائنسدان کا کردار پہند کیا تھا۔ جس میں اردوگی گئے اکثر ہی نہیں تھی اس لئے چھوڑا تھا کہ اس وقت وہاں سائنسی برادری سرے سے مفقو دتھی۔ چین نچے ضروری ہے کہ نہ صرف سائنسی برادری موجود ہوجوارد وزبان میں سائنسی ور تی دینے کے کام پر گی ہوئی ہو۔ بہت سے اردو جاننے والے دنیا کے مختلف مما لک میں بڑے سائنسی اداروں میں اعلی سطح پر کام کررہے ہیں گراس کا کوئی تعلق اردو سے نہیں ہے۔ ٹیکنالو بی کی سطح پر فی اردو پاکستان نے بعض بیشہ وارانہ اصطلاحات پر گئی کہ ایک متابیں شائع کی گئی ہیں گر جدید ٹیٹیکنکی معاملات ترکئی کہ تابیں شائع کی گئی ہیں گر جدید ٹیٹیکنکی معاملات برکئی کہ تابیں شائع کی گئی ہیں گر جدید ٹیٹیکنکی معاملات برکئی کتابیں شائع کی گئی ہیں گر جدید ٹیٹیکنکی معاملات برکؤی کتاب میری نظر سے نہیں گزری۔ مثال کے طور پر موٹر مکینک مختلف چیز وں کے لئے مختلف اصطلاحات برکوئی کتاب سائنسی کہ بن دیے گئی ہیں۔ یہی حال عام

طور پر پی ان گئی گی سطح پر بھی ہور ہاہے۔ ہمیں کسی نہ کسی صورت میں ادب اور جدیدعلوم کے مابین کوئی مضبوط رشتہ بنانا پڑے گا۔ پھر بعض ٹیکنیکی شعبوں کی تربیّت بھی کرنی پڑے گی۔اگرید نہ کیا گیا تو پھر طلبہ مجبور ہوں گے کہ وہ انگریزی تک محد و دہوکررہ جائیں "۔ (۴۸)

اوپرانٹرنیٹ کے ذریعے انگریزی کی جس عالمگیر بیغار کا ذکر کیا گیا ہے اس کے نتیجے میں بائیں سے دائیں کھی جانے والی زبانوں میں تو شائد کم ردّ وبدل ہو مگر دائیں سے بائیں کھی جانے والی زبانیں اس سے شدید طور پر متاثر ہوں گی اور انہیں وسیع ردّ وبدل سے گزرنا پڑے گا۔ اگران زبانوں کو انٹرنیٹ کی زبانیں ہنالیا جائے تو ٹھیک ہے ور نہ بیز بانیں مزید خطرات کا سامنا کرنے کے لئے تیار ہیں۔ ممکن ہے آنے والے دنوں میں کمپیوٹر خود بخو دان زبانوں کے تراجم کرنے میں کامیاب ہوجائے اور یہ مسئلہ کسی حد تک حل کر لیا جائے مگر ایک زبان کی بلغار تو بہر حال جاری رہے گی۔ اس سلسلے میں ایک قومی زبان رکھنے والے ممالک کے لئے زیادہ مشکلات ہوں گی۔ سائنس اور ٹیکنا لوجی کی زبانوں مرخی اثر ات کا جائزہ لیتے ہوئے محماللہ کہتے ہیں:۔

" اب ہر زبان سائنس اور شیکنا لو جی کے طفیل ایک بڑے لسانی بلیک ہول میں جذب ہوتی محسوں ہوتی ہے۔ ابھی بیاندازہ لگانا تو قبل از وقت ہے کہ کوئی زبان کس حد تک متاثر ہوگی لیکن بیہ طے ہے کہ جوزبانیں اپنی اپنی بیاند تظامات جلداز جلد کرلیں گی وہی اپنی بقامیں کا میاب ہوسکیں گی بیہ جدو جہد بقااور موزونیت کی تیز رفتار لسانی جنگ کا ایک خوفاک منظر ہے۔ (۱۲۲)

اردوکوانٹرنیٹ کی زبان بنانے کے لئے تیز تر کوششیں ہونی چاہیں گریہ بھی ضروری ہے کہ اردوئیکنالوجی کی زبان بنے ٹیکنالوجی کے سیلاب نے ترقی پذیر اور پسماندہ ممالک کی ساری ہی زبانوں کے لئے شدید خطرات پیدا کر دیئے ہیں۔ایسے میں کسی ایسی زبان کی بقا کا سوال اور وہ بھی جواپٹی جنم بھومی سے ہزاروں میل دوراپٹی بقا کی جنگ لڑنے میں مصروف ہو۔ایک خوش فہمی کے زمّرے ہی میں آئے گا۔

بیرونِ ملک ثقافی شخص کی ناکا می میں ہمارے سفار تخانوں کا گھناؤ ناکر دار بھی کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں ہے۔ان سفار تخانوں کا بیشتر عملہ مخرب میں ہرکام کرتا ہے مگر بیرونِ ملک جس کام کے لئے اسے بھیجا گیا ہے اسے نہ کرنے کے جرم کا ارتکاب کررہا ہے۔ کسی بھی ملک کا سفار تخانہ اپنے ملک کی زبان و ثقافت کاعلمبر دار ہوتا ہے۔ مگر مغرب میں بینچے ہی پاکستانی عملها تگریزوں سے برح ھرکرا نگریز بننے کی کوشش کرتا ہے۔اس حوالے سے ممتاز افسانہ نگار مقصود الہی شخ کا کہنا ہے کہ:۔
" آپ کن لوگوں کا تذکرہ کررہے ہیں جوان لوگوں سے بھی انگریزی بولتے ہیں جوانگریزی نہیں جانے۔
اس لئے بہتر ہے تمام سفار تخانے بند کرد دیئے جائیں۔ ہماری حکومت نے یہاں قائم برٹش کونسل سے ایک ذرا
سی بات بھی نہیں سیمی کہ وطن کی زبان و ادب کو نئے دیں/پردیس میں کیوکر استقامت بخش جاسکتی
ہے۔ سوال یوں ہونا چا بیے تھا کہ ہمارے سفار شخانے وہاں تھیم اہل وطن سے اپنی زبان چھڑوا نے کے لئے کیا
کررہے ہیں "۔

کررہے ہیں"۔

مقصود اُلیی شیخ کے اس مؤقف کو تقویت ارشد لطیف کی رائے سے بھی ملتی ہے۔ کہ پوری دنیا میں ہمارے سفار تخانوں کے مقابلے میں انڈین لابی زیادہ مضبوط اور متحرِّ ک ہے۔ وہ بڑی تیزی سے بیرون ملک اطلاعاتی اور تہذیبی اداروں میں اپنااثر ورسوخ بڑھا رہی ہے۔ جبکہ ہمارے سفار تکار انڈین لابی کی نسبت زیادہ فعال نظر نہیں آتے۔ (سام) انڈین لابی کی فعالیت کا ذکر چلا ہے تو یہ ذہن میں رکھیے کہ یہ لابی راتوں رات متحرِ کنہیں ہوگئ بلکہ وہ ایک عرصے سے ایک مخص منصوبہ بندی کے ساتھ آگے بڑھ رہی تھی جس کے نتائج اب آنا شروع ہوئے ہیں۔ اس سلسلے میں معروف افسانہ نگار

منيرالدين احمه كامؤقف ديكھيئے: ۔

" دنیا بھر میں انڈیالو بی ڈیپارٹمنٹس اردو کے ساتھ سوتیلی ماں کا سلوک کرتے ہیں۔ار دواور پاکستان اسٹڈیز کا تعلق اسلا مک ڈیپارٹمنٹ سے ہے جبکہ اسلا مک اسٹڈیز والے اردوتو کجاپاک وہند کے اسلام کا مطالعہ بھی نہیں کرتے "۔ (۲۳۲)

وہ درس گاہیں جہاں روائق طور پر عرصہ دراز سے اردو پڑھائی جاتی تھی۔ سننے میں آیا ہے کہ اب وہاں ہندی اسا تذہ کا تقر رہور ہاہے۔ (۲۵) اس حوالے سے ڈاکٹر آغاافغار حسین کی گواہی خاصی معتبر بھی جانی چاہیئے کہ وہ اس سارے منظر نامے سے بہت باخبر ہے۔

" برِصغیر کی تقسیم کے وقت تک ہندوستان کی زبان " ہندوستانی " ہی تبجی جاتی تھی (یعنی فارسی رسم الحظ میں کسی جانے والی اردوز بان) ہندی کا کوئی قابل کیاظ مقام نہیں تھا۔لیکن اس سترہ سال (۲۶) کسی جانے والی اردوز بان) ہندی کا کوئی قابل کیاظ مقام نہیں تھا۔ یورپ کے کئی ملکوں میں ہندی زبان کے عرصے میں ہندی زبان نے بڑی جلدی مقبولیت حاصل کی ہے۔ یورپ کے کئی ملکوں میں تو اردو کا نام و اسا تذہ اور طالبعلموں کی تعداد تیزی سے بڑھ رہی ہے۔ بعض ملکوں میں تو اردو کا نام و نشان تک بھی ماتی نہیں ہوا۔ "(۲۷)

اس صورتِ حال سے ایسالگتا ہے کہ ہیرونِ ملک (یورپ کی حدتک) ہندی بڑی تیزی سے غیر محسوس طریقے سے اردوزبان کی جگہ لے رہی ہے۔ ظاہر ہے بیسب کچھا جا تک اور خود بخو دنہیں ہوا۔ بلکہ ہیرون ملک بھارتی میڈیا اور منصوبہ بندی کرنے والے دیگر افراد اور ادارے ایک عرصے سے یہ بساط بچھانے میں مصروف تھے۔ افضال شاہداس صورتِ حال کے بارے میں اظہارِ خیال کرتے ہوئے کہتے ہیں:۔

" بھار تیوں نے کمال چالا کی سے ایک نئی زبان ایجاد کر لی ہے جسے وہ ہندوستانی کہتے ہیں۔ بیز بان انگریز ئ اردؤ ہندی' پنجابی' گجراتی' مرہٹی اور دوسری بہت ہی زبانوں کا ایک ایسا ملغوبہ ہے جوسب کے لئے قابل فہم ہے۔ یورپی بھارتی میڈیا کئی سالوں سے اس زبان کوفروغ دے رہا ہے۔ جبکہ اردو بولنے والوں کی نئی نسل بھی ہندوستانی ہی کوزیادہ اہمیت دیتی ہے۔ "۔ (۴۸)

بھارتی منصوبہ سازوں کی اس منصوبہ بندی کا ذکر کرتے ہوئے بریکھم کی معروف شاعرہ فرزانہ خال نینال کہتی بیں کہ بھارت کی فلموں' موسیقی اور کلچرل نے ہرقوم کورفتہ رفتہ اپنی گرفت میں لینا شروع کر دیا ہے۔خود ہماری نو جوان نسل ہندی فلموں کے وجہ سے اردو ہندی ملاجلا کمسچر بولتی ہے۔ (۴۹)

بیرونِ ملک آباد کاروں کی نئی نسل اردو پڑھنے کہتے کی تو صلاحیت نہیں رکھتی البیۃ اردو ہو لئے کی طرف کسی حد تک اس کا جھکاؤ موجود ہے۔اوراس جھکاؤ کا سبب انڈین فلمیں اور کسی حد تک پاکتان ٹی وی کے پرانے ڈرامے ہیں مگران ڈراموں کے ناظرین بھی اب بڑی تیزی سے انڈین چینلز کی طرف منتقل ہورہے ہیں۔ گویا پوری صورت حال انڈین لائی کے ہاتھ میں ہے۔نئی نسل وہی زبان بولتی ہے (اوروالدین کے دباؤ پر کسی حد تک سیکھنا بھی چاہتی ہے) جس کی طرف نیناں اورا فضال شاہدنے توجہ دلائی ہے۔ بولنے کی حد تک تو ہیزبان بظاہر اردو ہی معلوم ہوتی ہے مگر جب اسے دیونا گری رسم الخط میں کمی میں کہتے وہ وہ اردو کی بجائے ہندی کاروپ دھار لیتی ہے۔ بھارتی میڈیا نے صرف بیرون ملک بلکہ پاکتانی علاقوں میں بھی زبردست یلغار کئے ہوئے ہے جس سے لوگوں کے لسانی مزاج اورروز مر "محاورہ میں غیر محسوں تبدیلیاں رونما ہونے لگی ہیں۔اگرپاکستان میں لوگوں کی زبان بھارتی میڈیا سے اس قدر متاثر ہور ہی ہوتو اس نسل کا تو سرے سے کوئی قصور ہی نہیں جو ہیں۔اگرپاکستان میں لوگوں کی زبان بھارتی میڈیا سے اس قدر متاثر ہور ہی ہوتو اس نسل کا تو سرے سے کوئی قصور ہی نہیں جو بہندی کی جنم بھوئی سے دورا کیک جزیرے پرزندگی بسر کرر ہی ہے۔

گمانِ غالب یہی ہے کہ اگر بیرون ملک اردو محفوظ رہ گئی تو شائد یہی ہندی نما اردو ہوگی۔اس میں کوئی حرج بھی نہیں کہ اردواور ہندی ایک بی زبان ہے۔صرف رسم الخط مختلف ہیں۔اردو کے بےشار ناموں میں سے "ہندی" بھی اس کا ایک نام ہے۔اسی لئے مرزا غالب نے اپنے خطوط کے مجموعے کا نام "عودِ ہندی" رکھا تھا۔ مختارزمن نے اپنے ایک مضمون میں بیرونِ ملک اردوکی زندگی کے ایک اورامکان کی طرف توجہ دلاتی ہے۔

" پاکستان کے ایرانی انسل باشندوں کو دیمیر کریہ خیال ذہن میں انھر تا ہے کہ شائد انگلستان میں اردوکسی نہ کسی صورت میں زندہ رہ جائے۔ ہمارے ہاں جو ایرانی آباد ہیں ان میں اعلیٰ افسر اورصنعت کاربھی ہیں۔ اور ایرانی ریستورانوں کے چھوٹے سر مایہ داربھی۔ پاکستانیوں کے ساتھ بیسب لوگ اردو میں بات کرتے ہیں لیکن آپس میں فارسی ہی میں گفتگو کرتے ہیں۔ سو پچاس سال بعد ممکن ہے اس قسم کے پاکستانی انگلستان میں باقی رہ وہا کیں کیکن میں سیستخیل کی کار فرما کیاں ہیں۔ " (۵۰)

اب ہم ان لوگوں کی آراء سے رجوع کریں گے جو پیرونِ ملک مقیم ہیں اور اردوزبان ہی ان کا اوڑھنا بچھونا ہے۔ ہے۔سب سے پہلے ان لوگوں کی آراء پیش کی جارہی ہیں جو ہیرونِ ملک اردوزبان وادب کے مستقبل کے حوالے سے پرُ امید ہیں۔

"بعض لوگوں کا خیال ہے کہ روئے زمین پر انسان کہیں بھی رہے اس کا ماضی اس کے ساتھ چلتا ہے۔ ماضی سے سیعلق بی اس کی پیچان کا حوالہ ہے۔ زبان اور اس نظے کے لوگوں سے روابط اس کی شاخت اور پیچان کا کے الئے اللہ اور اس کی جنم بھومی سے کٹ جانے کا تصور اتنا آسان نہیں ہوتا۔ پھر اس کے ساتھ نقافت کا مسئلہ بھی منسلک ہے جوزبان کوئی طاقت عطا کرتا ہے۔

(اختراقبال\_دٹنمارک)

"اسکول آف اور پخٹل اینڈ افریقن سٹڈیز کے مستقبل کے بارے میں پچھ کہنا بہت مشکل ہے۔لیکن جہاں تک اردوکاتعلق ہے تواس کامقبل بہت روثن ہے۔" (۵۱)

(رالف رسل ۱ نگلینڈ)

"اگرآپ برطانیہ کے سینماؤں میں دکھائی جانے والی اردوفلموں کا جائزہ لیں اور سینماؤں میں جا کر سروے کر میں قرآپ بوق ہیں کر میں قرآپ کوخوشگوار جیرت ہوگی کہ وہاں پراردوفلمیں دیکھنے کے لئے جن لوگوں کی قطاریں گل ہوتی ہیں ان میں اسی فیصدنو جوان ہوتے ہیں۔ جو یہاں پیدا ہوئے۔اس میں کوئی شک نہیں کہ اردوزبان نے اپنی تفریح تحد یک قدروقیت بنائی ہوئی ہے "۔ (۵۲)

(عارف وقاربه برطانیه)

"اس وقت سب سے حوصلہ افزابات یہ ہے کہ ہماری نئی نسل کسی نہ کسی شکل میں اردو زبان سے جڑی ہوئی ہوئی ہے۔ ایکن اس تعلق کو دیریا بنانے کے لئے ہمیں ٹھوس اور شعوری کوشش کرنا ہوگی۔"

(رضاعلی عابدی لندن)

" بحثیت استاد مجھے اس بات کی خوثی ہے کہ مجھے نگنسل سے بات کرنے کا موقع ملتا ہے کہ میں ان کے ذہن کو سمجھ سکتا ہوں۔ اس وقت برطانیہ میں میرے آٹھ نوشا گردایسے ہیں جو کہانیاں لکھتے ہیں۔ اسی طرح آٹھ نو لڑکے اور لڑکیاں شعر کلھتے ہیں۔ جن میں کئی ایسے ہیں جنہوں نے شاعری کے دو دوسو صفح ککھ دیئے ہیں۔۔۔۔ ہمیں چاہیے کہ ہم ان کی حوصلہ افزائی کریں " ( ڈاکٹر ضاءالدین شکیب لندن )

"محمود ہاشی محقیل دانش اورشریف بقانے جوقاعدے لکھے ہیں وہ یقیناً ایک بہت بڑا کام ہے۔لیکن اس کے ساتھ ساتھ ویڈیو کے ذریعے بھی اردو کی تدریس کوفروغ دینے کی بہت ضرورت ہے۔میرا خیال ہے کہ ان قاعدوں کے اسباق پر شتمل ویڈیو کیسٹ بنا کر گھر گھر پہنچائی جانی چاہیے تا کہ بچوں کو لفظ کے سیح تلفظ کا بھی یہ چل سکے "

(فاروق حيدر ـ لندن)

"اردو کی بقا کے لیے مختلف جگہوں پر پندرہ روزہ یا ماہانہ شاعری کے درکشاپ منعقد کئے جائیں۔ ہرگھر میں اردواورانگریز کی گفت کی موجودگی کو بیٹنی بنایا جائے اور ہمارے ہزرگ ہر روزکم از کم آ دھ گھنٹہ اپنے بچول کواردو پڑھانے کا سلسلہ شروع کریں اور ویک اینڈ پر کمیوٹی سنشروں میں اردو کی کتابیں اور رسائل سنشروں میں اردو کی کتابیں اور رسائل پڑھنے کی عادت ڈالنے کے نتیجے میں بیرون ملک اردو کی بقا کو قدر بے بینی بنایا جا سکتا ہے "۔

پڑھنے کی عادت ڈالنے کے نتیجے میں بیرون ملک اردو کی بقا کو قدر بے لین بنایا جا سکتا ہے "۔

(ابرائر مذی کے لندن)

" ہمیں کوشش کرنی چاہیئے کہ ہم اردو زبان میں پنجابی اور دیگر زبانوں کے ہم آہنگ لفظوں کو شامل کریں۔اگرچہ ریکھنے والوں کواجنبی کگیں گے لیکن اس سے زبان کا دامن کشادہ ہوگا۔"

(اطهرراز لندن)

"اردو کے اندر بیرونِ ملک زندہ رہنے کی پوری صلاحیت موجود ہے۔ امریکہ میں صرف شکا گوسے چھاردو اخبارات شائع ہوتے ہیں۔ جوامریکہ بھر میں تقسیم ہوتے ہیں۔ یہاں اردو کی فضا کوگروپ بندی اور جعلی اہلِ قلم نقصان پہنچارہے ہیں۔ (۵۳)

(زره حيررآ بادي ـ شكا گو)

"امریکہ میں اردو کو زندہ رکھنے کے لئے درجنوں اہلِ قلم رات دن تخلیقی عمل میں مصروف ہیں ۔ ہمارا کا م تو کوشش کرنا ہے۔ باقی فیصلے تووقت کے ہاتھ میں ہیں "۔ (۵۴)

(مجیداختر ۔امریکہ)

" بیرون پاک وہند کینیڈا اردوزبان وادب کی ایک اہم بہتی شارہوتی ہے۔اوراس کا بیا آئے بنانے میں اردو کے اہل قلم کا کردار قابل تحسین ہے۔ کینیڈا میں اردو کے بہتر مستقبل کے بارے میں امید کی جاسکتی ہے۔"۔ ہے۔"۔

(افضال نوید - کینیڈا)

" دنیا مجر سے نکلنے والے اردو خبارات و جرا کد بڑی بوٹی یو نیورسٹیوں میں اردو کی تدریس' غیر مکی تنظیموں کی طرف سے جاری کئے گئے ایوارڈ اور عالمی مشاعروں اور کا نفرنس کود کیھتے ہوئے تو کہا جاسکتا ہے کہ بیرون یاک و ہنداردوکامت قبل نہائت روش ہے۔" (۵۲)

(جاويدشابين ـ پاکستان)

اب ذراان اہل نظر کی آراء پر بھی ایک نظر ڈالتے چلئے جو بیرونِ پاک وہنداردوزبان وادب کےحوالے سے تشویش کاشکار ہیں۔<sup>(۵۷)</sup>اوران کےنزدیک اردوبیرونی مما لک میں اپنی بقا کےمعاملے میں سرخروہوتی وکھائی نہیں دیتی۔ "اس وقت دنیا میں جہاں جہاں برصغیر پاک و ہند کے لوگ آباد ہیں وہاں اردو زبان بولی اور جھی جاتی ہے۔ صرف یہی نہیں بلکہ برطانیہ امریکہ جرمیٰ فرانس ناروے ڈنمارک اورد مگر کی ممالک میں اردو زبان کی تدریس کے لئے با قاعدہ کلاسوں کا اہتمام بھی کیا جاتا ہے۔ باالخصوص برطانیہ کے دارالحکومت کو اہل ادب اردو کا تیسرا برٹا مرکز کہتے ہیں جس طرح گزشتہ تین دہائیوں میں وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ یہاں اردو بولنے اور اس سے محبت کرنے والوں کی تعداد میں اضافہ ہوا ہے۔ اسی طرح اب بیامکان ظاہر کیا جانے لگا ہو گئے اور اس سے محبت کرنے والوں کی تعداد میں اضافہ ہوا ہے۔ اسی طرح اب بیامکان ظاہر کیا جانے لگا ہو گئی ہالکہ ہوسکتا ہے۔ کہ آئندہ تین دہائیوں میں یہاں اردو بولنے اور سجھنے والوں کی تعداد رفتہ رفتہ کم ہوتی جائے گی بلکہ ہوسکتا ہے۔ کہ ۱۹۲۹ء کی طرح یہاں اردو بولنے والے خال خال بی دکھائی دیں۔ کیونکہ ہماری نوجوان نسل جو یہاں پل کرجوان ہوئی ہے اردو کی بقاسے بالکل لاتعلق نظر آتی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ ان کے بعد کی نسل تک اردو زبان کا مستقبل زیاد قشویش ناک تکل مختل کے ساتھ کا کہ مستقبل ذیاد قشویش ناک تکل مختل کے اگل

(فيضان عارف لندن)

"اردوزبان کی بقائے سلسلے میں مسئلے کے دورخ ہیں۔ایک والدین سے متعلق ہے اور دوسرے کا تعلق تخلیق کاروں سے ہے۔آج ہمارا بچہ بیسو چتا ہے کہا گروہ اردو پڑھ کرکوئی سند حاصل کر بھی لے تواسے کیا ملے گا؟ جبکہا گروہ ریاضی ٔ اقتصادیات ' پاسائنس کے کسی اور مضمون میں سند لے تو آنے والے وقت میں اس کوفائدہ ہوسکتا ہے۔"

(عقيل دانش ـ لندن)

"اگر ہمیں اردواوراس کے تعلق سے اپنامعاشرہ عزیز ہے تو ہمیں چاہیے کہ جس قد رجلد ہو سکے اس خوش فہمی اور خود فریبی سے پیچھا چھڑ الیس کہ مشاعر ہے کر کے اور محض شعری واد بی تقریبات میں شامل ہو کر ہم اردو کی بڑی خدمت کررہے ہیں اور ہماری وجہ سے پاکستان اور بھارت کے بعد برطانیہ اردو کا تیسرا بڑا مرکز بن رہا ہے ۔ "

(محمود ہاشمی ۔ برطانیہ )

"جن باتوں پرہم واویلا کرتے ہیں اور انہیں جڑم گردانتے ہیں کہ ہمیں چارد ہائی کی پرانی معاشرت کرزندہ رکھنا چاہیئے جبکہ وہ معاشرت پاکستان میں مرچکی ہے" (۵۸)

(حميده معين رضوي \_ لندن )

" یورپ چونکہ اردو کی جنم بھوئی نہیں اس لئے اس کے مستقبل کا تعلق ان لوگوں سے ہے جو یورپ میں رہتے ہوئے اردو بھی بطور ہوئے اردو کو ذریعہ ٔ اظہار بنائے ہوئے ہیں۔ فاہر ہے جب تک پیلوگ یورپ میں رہیں گےاردو بھی بطور زبان وہاں موجود رہے گی۔اورا گرییلوگ اپنے اصلی وطن کی طرف لوٹ آئیں گے تو ظاہر ہے اردو کا بھی بطور زبان یورپ میں کوئی مستقبل نہیں ہوگا۔"

(ارشدلطیف له لندن)

" بیرون ملک اردو کی بستیوں کا قائم رہنامشکل ہے کہ مقامی کلچر بہت طاقتور ہے۔اردوز بان اس کا مقابلہ۔ نہیں کریائے گی"۔ (۵۹)

(اكرام چغتائي له ہور)

"امریکہ میں بھی حالات اردو کے حق میں نہیں ہیں۔ تاہم برطانیہ کی حد تک میں بڑے وثو ق سے کہہ سکتا ہوں

کہ ایک دونسلوں کے بعدار دوا دب تو کیا اردوزبان بھی قصہ ٔ پارینہ بن جائے گی کیخض اخبارات کے زور پر تو کسی زبان کو زندہ اور باقی نہیں رکھا جا سکتا۔اس کے لئے سنجیدہ کوششوں کی ضرورت ہوتی ہے۔جوکوئی ادارہ نہیں کرر ہاتو افراد کوکیا مصیبت پڑی ہے۔

(افضال شاہد۔ لندن)

"اس ملک میں بسنے والی کئی قومیں ایسی ہیں جنہوں نے رفتہ رفتہ اپنی اسانی شاخت کھودی ہے اور انگریزی میں ضم ہوگئ ہیں۔ برطانیہ میں بے شار لوگ اردو تدریس سے وابستہ ہیں۔ وہ اردو سکھانے کے لئے بہت محنت ' لگن اور جاں فشانی سے کام کررہے ہیں۔ مگران تمام کاوشوں کا کیا صلہ ملے گا؟ برطانیہ میں یہودیوں سمیت کئی اقوام نے اپنی زبان کو محفوظ رکھنے کی بہت کوششیں کیس مگر ناکام رہے۔ اردو کے دانشور اور ادیب بے شک اپنا کر دارمو ثر طریقے سے اداکررہے ہیں لیکن اردو کی بقاء ہمارے بس کی بات نہیں ہے۔ "

(فرزانه خان نیناں۔۔ مانچسٹر)

" بیرون ملک جب پاکستانیوں ہی کا کوئی مستقبل نہیں توار دوزبان کا کیا مستقبل ہوسکتا ہے ؟ ۔ (۲۰) (حسن عباس رضا)

اب ہم چندمقا می اہل قلم کی آراء پیش کریں گے تا کہ معلوم ہو سکے کہ پاکستانی صاحب الرائے لوگ ہیرون ملک اردو کی بقا کے مسئلے کوکس طرح دیکھتے ہیں۔

" بیرونِ ملک عبداللہ سین اور ساقی فاروقی ہے لے کر جشید مسرور تک غیر ملکی زبانوں میں کھ رہے ہیں۔اردو کے حوالے سے ہونے والی تقریبات میں نوجوان نظر نہیں آتے 'کسی زبان میں ادب کا موجود ہونا بھی کوئی معانی نہیں رکھتا رہو ہوتی ہے۔ جھے بیرون معانی نہیں رکھتا رہو ہوتی ہے۔ جھے بیرون ملک اردوکا کوئی مستقبل نظر نہیں آتا۔"

(شنراداحد ـ لا مور)

"برِصغیرے باہر جولوگ اردو زبان میں لکھ پڑھ رہے ہیں اس کا تعلق محض ان کی اندرونی تسکین سے ہے۔ بعض علاقوں میں ان لوگوں کے کثیر تعداد میں آباد ہونے اور اردو بولنے کے باوجود چونکہ یہ کوئی دفتری یا انتظامی زبان نہیں ہے۔ اس لئے اس کے متنقبل کے حوالے سے کوئی بڑی امید وابسة نہیں کی جاسکتی۔ گلو بلائزیشن کا عمل بھی اس کے حق میں نہیں ہے کہ بیشتر چھوٹی زبانوں کوانگریزی ماررہی ہے پھراس ریزگی کے سامنے اردو کیسے ٹھرسکتی ہے؟ ویسے بھی جن لوگوں کی وجہ سے بیرون ملک اردو کا چرچا ہے ان کی تقریباً آخری نسل ختم ہوئے کو ہے۔ "(۱۲)

( قاضی جاوید ـ لا مور )

حال ہی میں لندن سے ادبی دورہ کر کے لوٹنے والے معروف شاعر نثارتر ابی نے اس مسکلے پر اظہارِ خیال کرتے ہوئے کہا کہ:۔

"اگر چدا مریکہ و بورپ سے اردو کے بے شارا خیارات و جرائد شائع ہور ہے ہیں مگر اخبار پڑھنے والا کوئی نہیں اورنئ نسل کو اردو زبان وادب کی سرگرمیوں سے سرے سے کوئی دلچین نہیں۔ جہاں بچوں کو اردو زبان انگریزی میں پڑھائی جاتی ہوتوا یسے میں اردو کا مستقبل کیا ہوسکتا ہے۔ البتہ سنجیدہ اہل قلم اس فضا کوزندہ رکھنے کی کوشش کررہے ہیں۔ مگر کب تک؟"۔ (۲۲) امریکن مسلم واکس کی عہد بدار ثمین فہیم اس حوالے سے بات کرتے ہوئے کہتی ہیں کہ ااستمبر نے مسلمانوں کی برسوں کی محنت برباد کر دی۔ حالیہ عراق امریکہ جنگ کے دوران عراقی مزاحمت کاروں کی طرف سے مغربی برغالیوں کو ذرح کیا جانا بھی بیرون ملک مسلمانوں کی مشکلات میں اضافہ کر رہا ہے۔ وہ عدم مخفظ کا شکار ہیں اور کا گھرلیں اور کئڑ عیسائی حلقے ان واقعات کو مسلمانوں کے خلاف استعال کرنے میں پیش پیش بیش ہیں۔ اس حوالے سے سب سے بڑی حالت اُن پاکتا نیوں کی ہے جومغربی معاشروں نے انہیں کی ہے جومغربی معاشروں نے انہیں شہریت تو دے دی ہے مگر اپنے وجود کا حصہ بنانے سے انکار کر دیا ہے۔ (۱۲۴) ادھراس نسل نے بھی مغربی معاشرے میں گھلنے ملنے کی سنجیدہ کو خشیں کم ہی کی ہیں۔ بہر حال یہی وہ نسل ہے جس کے ساتھ بیرون ملک اردوزبان کا مستقبل وابستہ ہے۔

اب سوال یہ ہے کہ فہ کورہ بالاصورت حال سے تنگ آ کر کیا یہ لوگ اپنے آبائی خطّوں کی طرف لوٹ آئیں گے؟
تاریخ اس سوال کا جواب نفی کی صورت میں دیتی ہے۔ تاریخ انسانی میں انسانوں نے جتنی بڑی بڑی بڑی تیں کی ہیں بیشتر صورتوں میں یہ مہا جراپنے وطنوں کی طرف لوٹ کر بھی نہیں آئے بلکہ انہوں نے انہی نئے خطوں ہی کواپنے وطن بنالیا اور بڑی حد تک اپنی طرز بودو باش کو تبدیل کرتے ہوئے نہ صرف مقامی آباد یوں کے طرز زندگی سے متاثر ہوئے بلکہ خود بھی ان کے طرز معاشرت کو متاثر کیا۔ مہا جروں نے نئے معاشروں میں نسل درنسل اپنا ثقافتی شخص برقر ارر کھنے کی زبر دست کوشنیں بھی کیس مگر بالآخر انہیں نئے خطوں کے طرز بودو باش میں ضم ہونا پڑا۔

یورپ وامریکہ میں آباد تارکین وطن کوبھی تازہ صورت حال میں اگریہاں رہنا ہے تو اپنے شخص کی قربانی کی قیمت ہی پر رہنا ہوگا۔ ہوسکتا ہے کہ ان کی آنے والی نسلوں کو اپنی زبان و ثقافت سے دستبر دار ہونا پڑے؟ ممکن ہے وہ اپنی زبان کو باقی رکھنے میں تو کا میاب ہوجا ئیں مگر اس کی شکل وصورت ہی اور کی اور ہو؟ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آباد کاروں کو چھے کی طرف دیکھنے کا روّیہ ترک کردینا چا ہے تا کہ ایک خود انحصاری کی فضا میں اردوزبان کوئی سرزمینوں میں جڑ پڑنے کا موقع مل سکے۔ بالکل ایسے ہی جیسے جاند کو انسان نے ایک ٹی دنیا کے طور پر تنجیر تو کر لیا مگر وہاں رہائش اختیار کرنے کی کوشش

نہیں کی۔ کیونکہ زمین کے وسائل کی قیت پرچا ندکوآ باد کر نامحض فضول خرچی یاوسائل کا ضیاع ہے۔ چاندکوآ باد کرنے والوں کو اپنی بقائے وسائل بھی چاند ہی سے پیدا کرنا ہوں گے۔

یورپ وامریکہ میں مقیم پاکستانیوں کی نئیسل کوان خلانوردوں کا ساطرزِ عمل اختیار کرنا ہوگا جوآسان پرتیر نے کسی کلون سٹی کے باشندوں ہوں۔ان خلانو ردوں کوئی سیاراتی دنیا ئیس دریافت کرنے کے لئےنسل درنسل آ گے ہی آ گے بڑھنا ہوگا۔ایک دنیا کی دریافت کے بعد کسی دوسری دنیا کی تلاش میں کہ تلاش وجبتو ہی ان کی زندگی ہوگی اور یہی مقصر حیات۔وہ انسان تو ہوں گے مگرا پنے آبائی سیارے (زمین) سے ان کاتعلق محض ذبنی اور تیکنکی سطح کا ہوگا۔شائدوہ چاہیں بھی تو زمین پر کبھی واپس نہ آسکیں گے۔

\_\_\_\_\_

### حوالهجات

ا۔اردوکی مقبولیت کے اسباب (مضمون) ڈاکٹر فرمان فتح پوری ص۳ اخبار اردو (بیرون ممالک میں اردونمبر) مقتدرہ قومی زبان اسلام آباد نومبر ۱۹۹۰ء

٢-انثرو يوبخش لامكيوري گفت و شنيد (مريبه) حسن رضوي الجمديبلي يشتزلا مور

٣- انثرويوارشدلطيف جوازجعفري ماهنامه "ارزنگ " لاهور دسمبر٢٠٠٢ء

www.urdustan.com - ^

۵۔ افضال شاہد کا ایک تحریری انٹرویو جوراقم کے پاس محفوظ ہے۔

٢- انٹرويوارشدلطيف ماہنامه" ارژنگ" لاہور تمبر٢٠٠٢ء

ے۔ یہ بات بر بھھم میں مقیم معروف شاعر ہ فرزانہ خال نیناں نے راقم کوایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔

۸۔ اردوہواکےدوش یر محراسلم الوری ص ۱۲۵ اخباراردو (بیرون ممالک میں اردونمبر)

9\_ انگلتان میں یا کتان (مضمون) مختارزمن ص۲۹۰ اخباراردو (بیرونی ممالک میں اردونمبر)

٠١- انٹرولوارشدلطیف از جواز جعفری ماہنامہ" ارژنگ" لاہور۔ تمبر٢٠٠٢ء

۱۱۔ برطانیه میں اردو(مضمون)اختر ضیائی ٔ ص ۲۷۸ بیرونی مما لک میں اردؤ (مریبه)انعام الحق جاوید مقتدرہ قومی زبان اسلام آباؤ ۱۹۹۶ء

۱۱۔ بیسویں صدی کے اردوا خبارات ورسائل مغربی دنیامیں' عاشور کاظمیٰ ص ۱۵۵ انسٹیٹیوٹ آف تھرڈ ورلڈ آرٹ اینڈ لٹریچز' برطانیئہ باردوم۲۰۰۳ء

۱۳۔ بیسویں صدی کے اردوا خبارات ورسائل مغربی دنیامیں' عاشور کاظمی' ص۲۲۰' انسٹیٹیوٹ آف تقرڈ ورلڈ آرٹ اینڈلٹر بیچر برطانۂ باراول ۲۰۰۲ء

المار وہی حوالہ کے سما

۵ا۔ وہی حوالہ کے مہما

١٦\_ برطانييين اردو کی تعلیم' محمود ہاشی' ص ۳ مقتررہ قومی زبان' اسلام آباد' بارِاول ١٩٨٥ء

١- برطانية مين اردوز بان كاستقبل ( فداكره ) اخبار اردؤ ص ١٠ مقتدره تو مي زبان اسلام آباد ومبر ١٩٩٦ء

۱۸ـ برطانيه ميں اردو تعليم' محمود ہاشمی' ص ۱۱

19\_ آزادی کے ۲۹ برس اور قومی زبان (مضمون) خلیل الرحمٰ سیفی ص ۱۹ اخبار اردو نومبر ۱۹۹۱ء

۲۰ قومی زبان اور قومی تشخص (مضمون ) خانز اده همیج الوری مص ۲۹ ' اخبار اردو ' ستمبر ۱۹۹۰

الميقومي زبان امن وترقى كاذر لعيه (مضمون) ظفر محودُ اخبار اردوُ ص ٢٦، نومبر ١٩٩٧ء

٢٢ \_ گفت و شنيد (انثر و يوجنش لامكيوري) مريبة ، حسن رضوي الجمد يبلي يشنز الامور

٣٠-روزنامه "نوائے وقت " (انٹرو پوتقصودالهی شخ) لا مور ۳ اپریل ۲۰۰۰ء

۲۷- برطانيه مين اردوتعليم محمود ماشي ص-۲۸-۲۵

۲۵ - راقم کویہ بات بر بھی میں مقیم معروف شاعرہ فرزانہ خال نینال نے ایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔

٢٦\_ تدريسِ اردؤدُ اكْرُفر مان فَحْيُورى مُقتررة تومى زبان اسلام آبادُ بارادِّل ١٩٨٦ء

مقالات اردوتدریس کانفرنس اردوم کز کا مور ۱۹۶۳ء

۲۸ اردو کی وسعت وجامعیت مختارز من (ترجمه) سید فیضی مقتدره قومی زبان اسلام آباد ۱۹۸۵ء

۲۹ ماهنامه "چهارسو " (انثر و يوحميده معين رضوي ) راولپنڈي ص ۲۰ مئي جون ۲۰۰۴ء

۳۰ امریکه میں اردو (مضمون) سردارطا ہمبسئ بیرونی ممالک میں اردو' ص ۴۸۸

۳۱ برطانیه میں اردو پرلیس (مضمون) اسلم الوری اخبار اردو (بیرونی مما لک میں اردونمبر) ص ۸۸

۳۲ انگلتان میں اردو (مضمون) مختارز من افکار (برطانیه میں اردونمبر) ص ۲۹۲\_۲۹۲

٣٣٠ ما منامه "ارژنگ" لامور وتمبر٢٠٠١ء

۳۲۷ و نمارک میں اردو (مضمون) اقبال اختر، بیرونی ممالک میں اردو ص ۳۲۷

۳۷۔ متازشاع شنرا داحمہ کاتح بری انٹرویو جوراقم کے پاس محفوظ ہے۔

٣٥٠ سهايي شهرزاد كندن (مرسر) حيدرطباطبائي شاره نمبر٢٠١٠-٢٠٠

٣٨ - ربطال ايك لساني چينخ (مضمون) محمد اسلام نشتر ص١٢ اخبار اردؤ اسلام آباد نومب ١٩٩٥ء

۴۰ ۔ اردوزبان کےمسائل اورمستقبل (مضمون) شنج اداحمرُ سیماہی معاصرُ لا ہورُ جنوری تا جون۲۰۰۲ء

٢١٥ ربطال ايك لساني چينخ (مضمون) محمد اسلام نشر ص١٥ انه خبار اردو اسلام آباد نومبر١٩٩٩ء

۴۲ انٹرویو مقصودالهی شخ ، روز نامہنوائے وقت ۲-اپریل ۲۰۰۴ء

۳۷ ۔ یہ بات کندن میں مقیم اردو کے متاز شاعرار شداطیف نے ایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔

۲۰۲۳ جرمنی میں اردو (مضمون) منیرالدین احمرُ ص۲۰۲ اخبار اردوُ (بیرونی ممالک میں اردونمبر)

٣٥- انثروبوارشدلطف ما بهنامه "ارژنگ" لا بهور وسمبر٢٠٠٢ء

۴۷۔ آغا فتخار حسین نے یہ ضمون ۱۹۲۴ء کےلگ بھگ لکھا تھا۔

ے ہے۔ پورپ میں تحقیقی مطالع کو آغاافتخار حسین ص ۴۹۔۵ مجلس ترقی اردؤ لاہور کا 19۴۷ء

- ۴۸۔ راقم الحروف کو بیربات لندن میں مقیم معروف شاعرافضال شاہدنے ایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔
- - ۵۰ انگلستان میں اردو(مضمون) مختارزمن افکار (برطانیہ میں اردونمبر) کراچی ٔ ص ۲۹۱-۲۹۲
  - ۵۱ اردوکاایک انگریز برستار (انٹرویؤ محسنه جیلانی ٔافکار)' برطانیه میں اردونمبر) کراچی ٔ ۱۹۹۲ء
    - ۵۲ برطانیه میں اردوزبان کامستقبل ( مُدا کرہ )میزبان فیضان عارف ٔ اخبار اردو ُنومبر ۱۹۹۲ء
      - ۵۳ ای میل انٹرویوذرّه حیدرآبادی (شکاگو)
  - ۵۴ ۔ راقم کو بہ بات امریکہ میں مقیم معروف شاعر مجیداختر نے ایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔
  - ۵۵۔ راقم کو بہ بات کینیڈ امیں مقیم معروف شاعرافضال نوید نے ایک ای میل انٹرویو کے ذریعے بتائی۔
    - ۵۲ ۔ راقم کو بہ بات متاز شاعر جاوید شاہن نے تحریری انٹرویو کے دوران بتائی۔
      - ۵۵ برطانيه مين اردو كاستقبل (نداكره) اخبار اردو نومبر ١٩٩٦ء
    - ۵۸ انٹرو پوجیده معین رضوی ما ہنامہ چہار سؤ" راولینڈی ص ۱۲ مئی جون ۲۰۰۴ء
    - ۵۹ اکرام چغتائی نے راقم کو پہ بات کیم جنوری۲۰۰۲ء کوایک تحریری انٹرویو کے دوران بتائی۔
      - ۲۰ ای میل انٹرویوحسن عباس رضا
        - ۲۱\_ تحریری انٹرویوقاضی جادید
          - ۲۲ تحریری انٹرویونثارترانی
      - ۲۳ روزنامه "نوائے وقت" لا ہور مع جولائی ۲۰۰۴ء
      - ۲۴- انٹرویوثمینه فنیم ڈیلی ایکسپریس لاہور' کیم اگست؟ ۲۰۰۰ء

## نعت گوئی کی روایت کاارتقاء

The research article consists of a review of Arabic, Persian and Urdu Naat Nigari. After an analysis of the Arabic Naat Goi, a brief introduction to the Persian Naat Goi has been given, so that an evolution of the Naat Goi may be clear in toto. The last part of the article contains a detailed survey of the Urdu Naat Goi. In this part of the article a review of the Urdu Naat Goi, from its beginning to the present day, has been given. The article contains a galaxy of Naat Go poets with their notable Naats.

.

نعت گوئی کی روایت کا آغاز اُسی روز ہوگیاتھا جب حضرت آدمؑ کوابومجمدؑ کے نام سے پکارا گیاتھا۔ جہاں تک با قاعدہ نعت گوئی کا تعلق ہے تو قرآن مجید فرقانِ حمید میں ارشا دربانی ہے:

. ترجمہ: اللہ اوراس کے ملائکہ نجی پر درود بھیجے ہیں،ا پےلوگوں جوابیان لائے ہوتم بھی ان پر درودوسلام سبھیجو۔

> مرزااسدالله خال غالب کایدفاری شعرتو شاید سارے فاری ادب میں بے شل ہے: غالب شائے خواجہ بد یزدال گذاشتم کال ذات پاک مرتبہ دانِ محمد است

الیں صورت میں تو کسی نوع کی تحقیق کی ضرورت باقی نہیں رہ جاتی کیوں کہ خالق ارض وساخود مدح پیمبر کررہا ہے، جوازل سے ہے اور ابد تک رہے گا اور پھراس سے بڑھ کرید کہ جس کی نہ کوئی ازل ہے نہ ابد، نہ ابتدا ہے نہ انتہا، وہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشدرہے گا۔اس حقیقت سے کون انکار کرے گا کہ دنیا تھر میں جس قدر توصیفِ پیمبر میں کھا گیا، اتناروز اول سے آج تک کسی کے لیے نہیں کھا گیا نہ کھا جائے گا۔

نعت عربی زبان کا لفظ ہے، جس کے معنیٰ عام طور پر وصف لیے جاتے ہیں۔ وصف، نعت کے مفہوم کی درست طور پرتر جمانی نہیں کرسکتا تھا، کیوں کہ کسی واقعے یا منظر کا ہُو بہو بیان وصف کے ذیل میں آتا ہے۔ ظاہر ہے ایسے میں خوبیاں اور خامیاں دونوں سامنے آئیں گی۔ مگر نعت کے مفہوم میں تو صرف محائن اور خوبیاں پنہاں ہیں۔ اس میں کوئی شبہیں کہ مدح اور مدتح جیسے لفظ بھی نعت کے ساتھ ساتھ میں خوبیان کی تاریخ میں ملتے ہیں مگر وقت کے ساتھ ساتھ کے وسعت، بلاغت اور وقعت کے ساتھ ساتھ کے اور نعت کا اصطلاحی مفہوم صرف اور صرف نی آخر الزمان کے ساتھ منسوب ہوگیا۔ روایات سے بتا چلتا ہے کہ نعت کا لفظ بہود یوں کی دعاؤں اور آسانی صحائف میں نئی کریم کی بعثت سے قبل بھی آپ گی

ذاتِ بابر كات كے ليے استعال ہوتا آر ہاتھا۔ بقول شاعر:

کہہ رہے ہیں صاحب توریت وانجیل وزبور حرف آخر احمد مختار کی آواز ہے

محققین کے مطابق حضورتی اکرم کی حیاتِ طیبہ ہی میں لفظ''نعت'' حضرت علی کرم اللہ وجہ' نے استعال کیا۔ امیرالمونین ؓ نے ایک طویل حدیث کے بیان میں اپنے لیےلفظ''ناعت''استعال کیا۔

جب بیلفظ فارس میں رائج ہواتو اگرچہ چند دوسر نے مفاہیم بھی اس کے ساتھ منسوب رہے گر ثنائے رسول کے ساتھ مخصوص ہونا بھی ثابت ہے۔ بیبھی واضح رہے کہ عربی کی نسبت فارس میں لفظ نعت کو زیادہ رواج ملااور بید حقیقت بھی کسی سے خفی نہیں کہ نعت کا جیسا ذخیرہ فارس زبان میں موجود ہے، عربی شاعری کی روایت میں دستیا بنہیں۔ فارس زبان میں لفظ نعت عام طور پر عمر بی کے بھس لغوی مفہوم میں رائج رہا۔

یے لفظ عربی اور فارس کی پیروی میں اردو کے دامن میں آیا مگر اردو کا اعز از ہے کہ لفظ نعت صرف اور صرف ثنائے سرکارِ دوعالم کے لیے مخصوص ہو گیا ہے۔

نعتِ رسولِ کریم کے شمن میں میہ بات بھی بہت اہم اور دل چسپ ہے کہ نعت سے مراد صرف شعری اصناف میں کسی گئی ثنائے رسول ہی لی جاتی ہے، حالال کہ ثنائے خواجہ تو نثری اصناف میں بھی کی جارہی ہے۔ ممتاز حسن نعت کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں:

''میر نزدیک ہروہ شعر نعت ہے جس کا تاقر ہمیں رحمۃ للعالمین کی ذات گرامی سے قریب لائے، جس میں حضور کی مدح ہو یاحضور سے خطاب کیاجائے ۔ صبح معنوں میں نعت وہ ہے جس میں پیکر نبوت کے صور کی معنوں میں نعت وہ ہے جس میں پیکر نبوت کے صور کی محاس سے لگاؤ کی بجائے مقصد نبی سے دِل بستگی پائی جائے ۔ جس میں رسالت مآب سے صرف رسی عقیدت کا اظہار نہ ہو بلکہ حضور سے ایک فلمی تعلق موجود ہو۔ وہ مَدح یا خطاب یا بالواسطہ ہو یا بلاواسطہ اور وہ شعر نظم ہو یا غزل، تصیدہ ہو یا مثنوی، رباعی ہو یا مثنی میں ہو یا مسدس، اس سے نعت کی نوعیت میں کوئی فرق نہیں پڑتا البتہ نعتیہ کلام کی معنوی قد رومنزلت کا دارو مدار اس کے نفسِ مضمون پر ہے۔ اگر اس کا مقصد فرق نہیں پڑتا البتہ نعتیہ کلام کی معنوی قد رومنزلت کا دارو مدار اس کے نفسِ مضمون پر ہے۔ اگر اس کا مقصد ذات رسالت کی حقیقی عظمت کو واضح کرنا اور آتا ہے دو جہاں گی بعثت کی جو اہمیت نوع انسانی اور جملہ موجودات کے لیے ہے، اسے نمایاں کرنا ہوتو وہ صبح طور پر نعت کہلانے کی مستحق ہے، ''(۲)

نعتِ رسولِ مقبول کا موضوع بہ ظاہر بہت مہل اور سادہ نظر آتا ہے مگراس کی حدود جیران کُن حد تک وسیع ہیں۔
جب نبوت محمد میگا اعلان ہوا تو مشرکین مکہ نے آنحضور کی ذاتِ بابر کات کے خلاف طرح طرح سے منصوبہ بندی کی ۔اس
جنگ میں کفار کے ہم نواشاع بھی برابر شریک تھے۔آنحضور کے صحابہ ٹنے معاندانہ شاعری کے جواب میں نعتِ رسولِ مقبول کا
آغاز کیا۔اس لسانی جہاد میں شامل شاعروں نے اوصاف پیمبر کے بیان کو اپنا اسلوب بنایا۔حضور تی کریم کے حسب نسب،
کردار، اوصاف اور شخصیت کے دوسرے پہلوؤں کوموضوع کے طور پر اختیار کیا۔اس ماحول میں مدح پیمبر کے ضمن میں تخلیق
ہونے والی نگارشات ہی پہلی با قاعدہ نعین کہی جاسکتی ہیں۔ جوں جوں نعت کی روایت آگے بڑھتی گئی،سیرتِ رسولِ کریم کی
مدح و ثنا، آباؤ اجداد اور آل واصحاب کی مدح ، پیغمبر کے اوصاف عیدہ کی مدح ، پیغیمروں میں نبی آخرالز ماں کی فضیلت کا بیان
عیرے موضوعات نعت کہلائے۔

نعت فارسی زبان کی روایت سے نسلک ہوئی تو ظاہر ہے کہ سرزمینِ رسول سے دوری کے باعث ججراور فرقت، روضۂ رسول تک رسائی کے جذبے اور پیغام رسانی کے حوالے نعت کا خاص موضوع بنے۔ فارسی نعت کا ایک اور خاص پہلویہ ہے کہاس نے نعت کوانسانی مسائل کے ساتھ جوڑ دیا، در پیش مصائب کے خاتمے کے لیے فریا داور استغاثہ واستمد اد کے پہلو شامل ہوئے تو نعت کاموضوع نا قابلِ بیان وسعت سے ہم کنار ہوا۔

جب نعت برصغیر سے پھوٹی ہے تو یہ بتانا ضروری ہے کہ بیاعزاز صرف اور صرف اردوزبان کا ہے کہ بیا پی ابتدا سے ہی نعتیہ رویوں سے مملور ہی ہے۔ اسے تو پیدائش سے ہی کلمہ گوزبان کہا جا تارہا ہے۔ اردونعت کے موضوعات غیر معمولی طور پر فرکرہ بالا دونوں زبانوں سے زیادہ وسیع ہیں۔ خاندانی شرف، ہزرگی وامتیاز، دوسرے انبیائے کرام پر فضیلت، باعثِ تخلیق کا کنات ہونا، آسانی صحائف میں مذکور بشارتیں، حضورگا ختمی مرتبت ہونا، صاحب خلقِ عظیم ہونا اور خاص طور پر تمام عالمین کے لیے رحمت ہونا جیسے موضوعات نے اردونعت کو انفرادیت عطاکی ہے۔ سرزمین رسول سے دوری کے معاطم میں اردوکی تہذیب فارسی سے قطعاً مختلف نہیں تھی، ان اور ان جیسے دوسرے اوصاف میں سے ایک ایک وصف کے میں میں جس قدر عالمانہ مبحث اس صنف میں سمٹ آئے ہیں ایک غیر معمولی امر واقعہ ہے۔ مثلاً صفات کا ذکر آئے تو امانت، دیا نت، صدافت، شجاعت، شرافت، محبت، اخوت، عنایت، بخشش، نجابت، جودو سخا، فضل وعطاع ملم وحلم جیسے اعلی اوصاف واخلاقی حمیدہ کا نہ ختم ہونے والا سلسلہ مجرب ، اخوت، عنایت، بحودہ ہونا نظر آتا ہے۔

نی کریم سے والہان شیفتگی اور عقیدت و محبت کا اظہار باقی زبانوں میں بھی یقیناً بے مثال ہے مگراردو کا منفر داعز از ہے کہ اس میں باعث بکو بین کا نئات کے لیے جس عقیدت و محبت اور احترام و مودت کا اظہار اس کے نعتیہ ذخیرے میں موجود ہے، یقیناً کسی اور زبان میں نہیں۔ والہا نہ محبت کا عالم یہ ہے کہ حضور نبی کریم کے تعلین مبارک، لعاب، پیننے اور نقشِ پاکا بہت ہی نادر پیرایوں میں ذکر کیا گیا ہے۔

جوں جوں انسان کے مسائل اور مصائب میں اضافہ ہوتا جارہا ہے، نعتِ رسولِ مقبول کے موضوع میں اُس سے کہیں زیادہ وسعت آتی جارہی ہے۔مولا ناالطاف حسین حالی نے جس طرح نعت کوقو می اور ملی امور سے جوڑنے کی طرح ڈالی ہے، اس نے اردونعت نگاری کوموضوعات کے اعتبار سے دنیا کی تمام زبانوں سے بلند ترسطح تک پہنچایا ہے۔

اردونعت قرآن، حدیث، روایات اور فی نفسہ حضور نبی ءکریم کی ذاتِ مبار کہ جیسے ماخذات سے اکتسابِ فیض کرتے ہوئے غیر معمولی طور پر رفعت آشنا ہوتی ہے۔ حقیقت سے ہے کہ ہروہ موضوع جو مثبت رویوں کے ساتھ حضور سے مس کرتا ہے، نعت کے زمرے میں شامل ہوجاتا ہے۔

، اس حقیقت سے اختلاف ممکن نہیں کہ نعت بہت ہی مشکل صنفِ تخن ہے۔اس کی نزاکتیں، لواز مات، مقتصیات، احتیاطیں، حدود وقیو داتنی زیادہ ہیں کہ کسی اور صنفِ تخن میں ہونہیں سکتیں ۔شاعر نے کیا خوب کہا ہے:

> عرفی مشاب این ره نعت است نه صحراست هشیار که ره بردم شیخ است قدم را دواور شعرموضوع کے اعتبار سے هپ حال میں:

اَدَب گا بیست زیرِ آسال از عرش نازک تر نفس گم کرده می آید جنید و بایزید این جا ہزار بار بشویم دہن زمشک و گلاب ہنوز نام تو گفتن کمال بے ادبی است

اردونعت گوئی کے ارتقا کا سفریقیناً تخلیق کا ئنات سے شروع ہوتا ہے۔ تمام صحائف آسانی میں حضور ٹی کریم کا

ذکر واشگاف الفاظ میں ماتا ہے۔اس حوالے سے ابوالا ثر حفیظ جالندھری کے مشہور ومعروف شاہنامہ اسلام کا ایک

ا قتباس ملاحظہ کیا جاسکتا ہے: خلیل اللہ نے جس کے لیے حق سے دعائیں کیں ذریجٌ اللہ نے وقت ذبح جس کی التحائیں کیں وہ جس کے نام سے داؤڈ نے نغمہ سرائی کی وہ جس کی یاد میں شاہِ سلیمال نے گدائی کی دل سحییٰ میں ارماں رہ گئے جس کی زبارت کے لب عیسیٰ یہ آئے وعظ جس کی ثانِ رحمت کے وہ دن آیا کہ بورے ہو گئے تورات کے وعدے خدا نے آج ایفا کر دیے ہر بات کے وعدے مرادیں بھر کے دامن میں مناجات زبور آئی اميدوں کی سحر پڑھتی ہوئی آياتِ نور آئی نظر آئی بالآخر معنی انجیل کی صورت ودبیت ہو گئی انسان کو جکیل کی صورت

## عر نی زبان میں نعت نگاری

ارشادشا كراعوان اپني كتاب''عهدرسالت ميں نعت'' ميں لکھتے ہيں:

''مشہور روایات کی رو سے فخر ووعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات کے بیان میں نعت کی روایت کا آغاز اسی وفت سے ہوتا ہے جس دم حضرت آدمؓ کی تخلیق ہوئی۔ کہتے ہیں پہلے انسان حضرت آدمؓ کو جب پہلا الہام ہوا تو آپگواکه محمد کہ کر پکارا گیا۔'' (۳)

حضور رسالت مآب کی ولادت باسعادت سے پہلے صحائف آسانی میں حضور ختمی مرتبت کی آمدے متعلق ذکر ملتا ہے کین ساتھ ہی ساتھ وہاں کے عالم ،راہب منجم اور کہان وغیرہ بھی صفات نبوی کا ذکر کرتے ہوئے آپ کی آمد کی پیش گوئیاں کرتے چلے آرہے تھے۔آپ کی ولادت مبارک کے تھوڑ ہے ہی عرصے بعد جب حضرت حلیمہ سعدیہؓ آپ کو لے کرجانے ، لگیں تو حضرت آ منڈنے فی البدیہہ شعر کہے تا ہم اس سلسلے کا پہلاا ہم قصیدہ عرب کے بہت بڑے عیسائی عالم ورقہ بن نوفل نے کہا۔اس قصیدے کے تیرہ اشعار ملتے ہیں اور بداعلان نبوت سے پہلے کھھا گیا۔

عربی ادب میں دوسرے اہم قصیدے کے شاعر حضور نبی کر میم کے چیا حضرت ابوطالب ہیں۔جب قریش نے حضور ً کی مخالفت اور دشمنی کی حد کر دی تو حضرت ابوطالب نے عملی جہاد کے ساتھ ساتھ قلمی جہاد بھی کیااور چند نا درالوجود تصید تخلیق کیے۔ان قصائد میں سے ۹۵ اشعار برمشتمل ایک قصیدہ عربی میں پہلاطویل اور پُر اثر تصیدہ مانا جاتا ہے۔حضور ؑ کے مكّى دور ميں حضرت عمرو بن مرة جهنيٌّ ،حضرت اميرحمزوٌّ،حضرت عبدالله بن حارثٌ اورحضرت عثمان بن مظعو نٌ كے نعتيه اشعار بھي عر بی ادب میں نہایت اہم سمجھے جاتے ہیں۔آنحضور ؓ کے پھو پھی زاد نابینا بھائی ابواحمد بن جش ؓ نے بھی اپنی محبت کےاظہار کے لے ایک طویل قصیدہ رقم کیا۔

سفر ہجرت کے دوران میں آنحضور کی مہمان داری کرنے والے قبیلہ بنونز اعد کی میزیان خاتون اُمّ معیدعا تکہ بنت

خالدالخزا گی نے حلیہ مبارک کے ضمن میں جس طرح شاکل وسرا پا کابیان کیا ہے، عربی ادب آج بھی اس ادبی شاہ کارپر ناز کرتا ہے، حالال کہ یہ بیان نثری ہے۔

ہجرت کے سفر کے حوالے سے چودہ شعرا سے ملتے ہیں جنہیں صدائے غیب یا شعرالمجہول کہاجاتا ہے یہ بھی عربی نعب رسولِ مقبول میں بہت وقیع اثاثے کی حیثیت رکھتے ہیں۔اس سفر کے دوران میں سراقہ بن مالک کے کہہ ہوئے تصید کو اس کھا ظاست بہت اہم حیثیت کا حامل سمجھا جاتا ہے کہا لیک تو مدنی زندگی کے آغاز میں سے پہلاتھیدہ ہے، دوسر سے جب سراقہ بن مالک جعثم نے لکھا،اس وقت تک وہ مسلمان نہیں ہوئے تھے۔ جب مجسم رحمت ورافت، آخضور کہ بنے میں داخل ہور ہے تھو انسار قبیلے یعنی بن نجار کی بچوں نے حضور تی اگرم کو خوش آمدید کہتے ہوئے جو استقبالی گیت گایا سے عربی نعتیہ ادب میں بہت اہم خیال کیا جاتا ہے۔غزدہ تبوک سے مدینہ والیس کے موقعے پر مردوں، عورتوں، بچوں اور بچیوں نے حضور رسالت پناہ کا مدینے سے باہر نکل کرا ستقبال کرتے ہوئے دف پر نعتیہ اشعار یہ تھے:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا للله داع

اسی طرح ایک اورقصیدہ بہت اہم ہے، جوسیر کی کتابوں میں عموماً نہیں ملتا۔اسے نظرا نداز کرنے کا سبب یہ ہے کہ اس کا شاعراعثیٰ بن قیس باو جودارادے کے لالچ میں آ کرمسلمان نہیں ہواتھا۔

عربی نعت گوئی کے باقاعدہ آغاز کواس واقع سے منسوب کیاجاتا ہے، جب رسولِ ختمی مرتبت کے صحابہ کرام سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ:

> ''جن لوگوں نے اللہ اور رسول کی مددا پنے ہتھیا روں سے کی ، آئییں کیا امر مانع ہے کہ وہ اپنی زبانوں سے ان کی مدد نہ کریں۔'' (۲۲)

> > اس طرح آپ نے میسی فرمایا:

'' کفار کی جوکروکیوں کہ انہیں اپنی جو تیروں کی بوچھاڑے نیادہ شاق ہے۔'' (۵)

اس حکم کے بعد تین نعت گوصحابۂ کرام حضرت حسان بن ثابت ؓ، حضرت عبداللہ بن رواحہ ؓ اور حضرت کعب بن ما لک ؓ کفار کے شعری حملوں کا سرکاررسالت مآب کی جانب سے مسکت جواب دیتے رہے۔

اُس کے علاوہ نعت کہنے والے صحابۂ کرام کی تعداد مختلف محتقین کے مطابق مختلف فیہ ہے۔ یہ تعداد اکباس (۸۱)سے لےکردوسو(۲۰۰) تک حاتی ہے جن میں بارہ (۱۲)صحابیات بھی شامل ہیں۔

جہاد بالقلم کرنے والے اس عظیم المرتبت گروہ کے سرخیل حضرت حسان بن ثابت ہیں، جواعلانِ نبوت سے پہلے بھی شاعر کی حیثیت سے شاخت کیے جاتے تھے۔ آپ سے کخلیق کردہ نعتیداد ب کو ہر لحاظ سے دوسروں پر فوقیت حاصل ہے۔ نعت گوئی کے استعارے کے طور پراردوادب میں حضرت حسان بن ثابت گاذکران کی عظمت ثابت کرنے کے لیے کافی ہے۔ دربارِ رسالت پناہ کے دوسرے اہم شاعر حضرت کعب بن زہیر ٹہیں ، جن کا قصیدہ ' کائٹ سُعاد' اپنی شہرت کے اعتبار سے بہت غیر معمولی حیثیت کا حامل ہے۔

دربارِ نبویؑ کے تیسر نے اہم ترین شاعر حضرت عبداللّٰہ بن رواحہؓ ہیں۔انہوں نے حضرت حسان بن ثابتؓ کے بعد مقدار میں سب سے زیادہ نعتیہ شاعری کی۔علاوہ ازیں خلفائے راشدین، سیّدہ فاطمہ الزہراؓ،حضرت عائشہ صدیقیہؓ،

حضرت صفیه بنت عبدالمطلب مضرت عا تکه بنت عبدالمطلب مصرت ابوسفیان بن الحارث، حضرت ابوقیس بن صرمه بن الی انس م حضرت سوا دا بن قارب حضرت عبدالله بن اعور الاعثی المازنی محضرت ابوع و بن عبدالله بن عثمان محضرت فرده بن عمر والحبز امی ثُمّ نفالی محضرت قیس بن عبدالله بابغة الجعدی مصرت بحیر ابن زبیرا بوسلی محضرت کعب ابن ما لک مضرت عباس ابن مرداس محضرت جارود بن عمر بن معلی عبدی محضرت ما لک ابن عوف مصرت عباس ابن عبدالمطلب محضرت زبین العابدین اور متعدد دوسرے برگزیده صحاب کرام شنے نعتیہ قصیدے بھی لکھے اور شعر بھی کھے۔

حضور رسالت پناہ کے پردہ فر ماجانے کے بعد نعت گوئی کی روایت پورے زوروشور سے آگے بڑھی۔حضور کے پردہ فر ماجانے کے بعد مرثیہ کلاما گیا اور بیشتر صحابہ کرامؓ نے نعت سرورکونین کہنے کا سلسلہ جاری رکھا۔ تا بعین میں سے فرز دق مشہور نعت گوکے طور پرسامنے آئے ۔ان کے علاوہ الکمیت بن زیدالاسدی، دعبل ،الشریف الرضی اور مہیا رنے نہ صرف بی کہ عربی نعتیدا دب کو بہت عظیم تخلیقات فراہم کیں بل کہ کر بلاجیسے عظیم سانے کو بھی موضوع تخن بنایا۔

ساتویں صدی جمری میں محمد بن سعید حمار بن عبداللہ بن ضحاج بومیریؒ نے توصیف پیمبری سعادت حاصل کرتے ہوئے ایک شاہ کارع بی تصیدہ کخلیق کیا جسے تصیدہ بُر دہ شریف کہا جاتا ہے۔اس قصید کا اصل نام' الکوا کب اللہ ربی فی مدحِ خیرالبریّہ'' ہے۔امام بومیریؒ نے فالح کا حملہ ہونے کے بعد نعتیہ قصیدہ لکھا اور خواب میں آنحضور گی نذر کیا۔رسول کریمؓ نے خواب میں بُر دیمانی امام بومیریؒ پرڈالی۔امام جب نیندسے بیدار ہوئے توجسم سے فالح کے اثر ات غائب تھے۔
قصیدہ بردہ شریف ۱۲۴ اشعار پرمشمل ہے۔اس قصیدے کی سوسے زیادہ شرعیں کھی جا چکی ہیں۔قصیدہ بردہ شریف کے بارے میں خیال ہے کہ قرآن مجید کے بعد سب سے زیادہ شرعیں اس کی کھی گئیں۔

عربوں میں امام اعظم ابوحنیفہ، ابوالقاسم محمود زمحشری، حافظ ابن جرعسقلانی، ابوتقی الدین بن علی بن عبراللہ الحموی، جمال الدین محمد مسری، شہاب محمود الحلمی، ابن نباتہ مصری اور عبد الرجیم البرعی بعد کے ادوار میں نعتیہ شاعری کے نمایاں ترین نام ہیں۔ جدید عبد میں عربوں کے ہاں بوسف بن اساعیل نبہانی اور احمد شوقی بہت بڑے نعت گوشاعر مانے جاتے ہیں۔ احمد شوقی مرحوم کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ گزشتہ دس صدیوں میں عربوں کے ہاں کوئی بہت بڑا شاعر پیدا نہ ہوا مگر شوقی نے اس کی کا از الدکرویا۔

ایران اور برصغیر میں بھی عربی شاعری سے شغف رکھنے والے شاعروں نے عربی میں نعتیں تخلیق کیس اور عربی فارسی امتزاج سے نیارنگ پیدا کیا۔ شخ سعدی شیرازی کا پہنعتیہ قطعہ کسے یا نہیں ہوگا:

| بكماله | العل  | بلغ<br>بلغ |
|--------|-------|------------|
| بجماله | الدلج | كشف        |
| خصالہ  | جميع  | حسنت       |
| وآله   | عليه  | صلو        |

اس کے ساتھ ساتھ ایران کے حکیم سنائی، خواجہ کر مانی، مولا نا جامی اور برصغیر سے حضرت شاہ ولی اللہ، شخ احمد تھائیسری، شخ حامد جمالی، الحن بن علی شدقم، علامه آزاد بلگرامی، شاہ عبدالعزیز، شخ علی معصوم الدیکی، مخدوم محمد ہاشم مخصوی، غلام علی آزاد بلگرامی، حضرت شاہ رفیع الدین، شخ عبدالمقتدر کندی تھائیسری، مولانا فصلِ حق خیر آبادی، مولانا فیض الحس سہار نپوری، نواب صدیق حسن خان بھوپالی، قاضی طلامحمد بشاوری، مولانا خیرالدین، مولانا احمدرضا خان بریلوی، مولانا عبدالقدیر صدیقی حسرت، مولانا ظفر احمد عثمانی، مولانا محمد ادرایس کا ندھلوی، مفتی محمد شفیع دیو بندی اور مولانا محمد لوسف بنوری نے عربی میں عدہ نعتیں کہیں۔ پاکستان کے ظہور پذیر ہونے کے بعد ظفر احمد عثمانی ، ابوطا ہر سیف الدین ، محمدا مین نقوی ، نیّر واسطی ،عبدالعزیز خالد ، پیرنصیرالدین نصیراور بشیر حسین ناظم نے عربی میں بھی نعتیہ شعر تخلیق کیے۔

## فارسى زبان ميں نعت نگاري

فارسی اوب میں نعتیہ شاعری کا آغاز سے حال تک مطالعہ کیاجائے تو معلوم ہوتا ہے کہ عربی روایت کو آگے ہوتا نے میں فارسی کا کروار غیر معمولی اہمیت کا حامل ہے۔ ابتدائی شعری اوب میں فردوسی نے تیم گا نعت کسی تاہم فخر الدین اسعد گورکانی ، بابا طاہرع یاں ، ابوالسد یدابوالخیراورعبداللہ انصاری کے ہاں نسبتاً زیادہ نعتیہ کلام دستیاب ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ ناصر خسر و فدکورہ تمام شاعروں سے زیادہ فدہبی رجی ان کے حامل شاعر ہیں اور انہوں نے تہذیبی شعور سے مملونعت کسی ۔ عصم سنائی فارسی ادبی روایت کے پہلے ایسے بڑے شاعر ہیں جنہوں نے نعتیہ قصائد کے علاوہ با قاعدہ مثنوی کی ہئیت میں بھی کسی سنائی فارسی ادبی روایت کا امام کہا جا سکتا ہے۔ ایسی شعوری اور بین شعوری اور بین سول کریم کو حزیاں بنایا۔ ایرانی شعری اور بہت ہیں نظامی ، خاقانی ، رومی ، سعدی شیرازی ، امیر خسرو ، جامی ، عرفی اور قدسی شامل ہیں۔ ان بزرگوں نعتیہ ان فارسی نعت گوئی کے بے مثال باب رقم کیے۔ ان کی بیشتر شاعری نعت کی خوش ہوسے معطر معلوم ہوتی ہے ، مثلاً قدسی کی نعتیہ نے فارسی نعت گوئی کے بے مثال باب رقم کیے۔ ان کی بیشتر شاعری نعت کی خوش ہوسے معطر معلوم ہوتی ہے ، مثلاً قدسی کی نعتیہ نے فارسی نعت گوئی کے بے مثال باب رقم کیے۔ ان کی بیشتر شاعری نعت کی خوش ہوسے معطر معلوم ہوتی ہے ، مثلاً قدسی کی نعتیہ نے فارسی نعت گوئی کے بے مثال باب رقم کیے۔ ان کی بیشتر شاعری نعت کی خوش ہوتی ہے ، مثلاً قدسی کی نعتیہ نے فارسی نعت گوئی ہوتی ہے ، مثلاً قدسی کی نعتیہ نور کی مارسی کی نعتیہ نورسی نعت گوئی ہوتی ہوتی ہے ، مثلاً قدم کی نعتیہ نورسی نعت گوئی ہوتی ہوتی ہے ، مثلاً قدم کی نعتیہ نورسی نعت کی خوش ہوتی ہے ، مثلاً قدم کی نعتیہ نے فارسی نعتیہ کی نعتیہ نورسی نعتیہ نورسی نعتیہ نورسی نامی کی نعتیہ نورسی نعتیہ نورسی نورسی کی نعتیہ نورسی نعتیہ نورسی نورسی نورسی کی نورسی نورسی کی نعتیہ نورسی نورسی نورسی نورسی نورسی کی نعتیہ نورسی نورسی نورسی نورسی کی نعتیہ نورسی نو

مرحبا سیّد کمی مدنی العربی دل و جان باد فدایت چه عجب خوش لقی من بیدل بجمال تو عجب جیرانم الله الله الله یه جمالست بدین بوانجی چشم رحمت بهشائے سوئے من انداز نظر الله قبی باشی و مطلی نسبت نیست بذات تو نبی آدم را بهتم از آدم و عالم تو چه عالی نسبی ما جمه تشنه لبا نیم و توئی آب حیات ما جمه تشنه لبا نیم و توئی آب حیات بهتر و برا که زحد می گردد تشنه لبی ناکه نسبت خود بسگت کردم و بس منفعلم را که نسبت سگ کوئے تو شد بے ادبی سیّدی انت حبیبی و طبیب قلبی سیّدی انت حبیبی و طبیب قلبی سیّدی انت حبیبی و طبیب قلبی سیّدی انت حبیبی و طبیب قلبی

ان کےعلاوہ اشرف غزنوی، جمال الدین اصفہانی، اوحذی مراغئی، ہلال چغتائی، وحثی بافقی محتشم کاثی، صائب تبریزی، مشاق اصفہانی، فتح علی خال صبا، صفی علی شاہ، وصال شیرازی، رجانی اور یغمائی جندتی، مرزا صبیب الله قاتنی، عاشق اصفہانی، سروش اصفہانی اورا دیب المالک فراہانی نے فارسی نعت کے باب میں بہت عمدہ نمونے ایزاد کیے کیکن میہ بات بلاخونے تر دید کہی جاسکتی ہے کہ جامی جبیبانعت گوفارسی زبان میں پھر پیدانہ ہوسکا۔ انقلابِ ایران کے بعد اب دوبارہ مذہبی رجحانات

کے زیرِ اثر نعت گوئی کوفر وغ ملنا شروع ہوگیا ہے۔ایران کے ساتھ ساتھ برصغیر میں بھی فاری نعت کے میدان میں نعت نگاری کی روایت برابر پروان چڑھتی رہی۔شہاب الدین مہمرہ، امیر خسرہ، ابوالفضل فیضی، جمال الدین مجمدعرفی، نظیر نیشا پوری، مرز ااسداللہ خال غالب اور تصورِ پاکستان کے خالق حضرت علامہ مجمدا قبال جیسے شاعروں نے فاری نعت کو اوج کمال تک پہنچایا۔ علامہ اقبال کا زبان زدعام بہفاری قطعہ دیکھیے:

تو غنی از ہر دو عالم من فقیر روزِ محشر عذر ہائے من پذیر گر تو می بنی حسابم ناگزیر از نگاہ مصطفی پنہاں گلیر

علاوہ ازیں بعض ہستیاں الیی ہیں، جن کی وجہ شہرت تو شاعری نہیں مگر انہوں نے فارسی نعت گوئی میں دل چھپی لی۔ ان حضرات میں خواجہ بختیار کا کیؒ، خواجہ معین الدین چشتی اجمیر گؒ، بوعلی قلندر پانی پیؒ، خواجہ باتی باللہ، شخ عبرالحق محدث دہلوی، مرزامظہراحمد خال، مولا نااحمد حسن محدث مجیرالیونی، حضرت معروف آمییٹھوی، اورنواب میرعثان علی خان والی دکن کے نام خاص طوریر قابل ذکر ہیں۔

برصغیر میں جدید عہد بھی فارسی نعت گوشا عروں سے خالی نہیں مثلاً حافظ مظہرالدین، عزیزالدین احمد عظامی، راجہ محمدامیر احمد خان والی محمود آباد، مولا نا ظفر علی خان، عبدالحفیظ دادگستری، نسیم امروہوی، صوفی غلام مصطفی تبسم، محمی الدین خلوت، استاد خلیل اللہ خلیلی، پیرسید نصیرالدین نصیر، سیدمحمد اکرم شاہ، حافظ محمد افضل فقیر، آغا صادق اور بشیر حسین ناظم کے نام نظرانداز نہیں کیے جاسکتے ہیں۔

اردو کے دوراول کے شاعروں میں شاید ہی کوئی ایسا شاعر ہوگا جس نے فارسی میں نعت نہ کہی ہو، یہاں تمام فارسی نعت گوشعرا کے نام گنوانامشکل ہوگا۔

# ار دوزبان میں نعت گوئی

برصغیر پاک وہند میں اردوزبان مسلمانوں کے ورود کے ساتھ ساتھ آئی۔ مسلمانوں کی آمد کے بعد یہاں اس عہد آفریں تہذیبی انقلاب نے قدم جمائے جوحضور رسالت پناہ کے ساتھ ظہور میں آیا تھا۔ رابطوں میں سہولت کے پیشِ نظر عربی اور مقامی زبانوں کے امتزاج سے اردونے جنم لیا اور صوفیائے کرام کے سائے میں پروان چڑھی۔ ابتدا میں ولادت نامے، شائل نبوی، مجزات نبوی اور معراج نامے لکھے گئے کی ساتھ ساتھ مثنویاں بھی معرض تخلیق میں آئیں۔ سب سے پہلے س نے اردونعت کھی؟ ایک مختلف فید مسلمہ ہے گریہ طے ہے کہ اردوکی ابتدا کے ساتھ ہی اردونعت نگاری کا آغاز ہوگیا تھا۔ ڈاکٹر سید رفع اللہ بن اشفاق کھے ہیں:

''نعت جے صوفیانہ یا فہ ہی شاعری سے تعبیر کیاجا تا ہے اپنی ابتدا اور فروغ کے لیے صوفیائے کرام کی مرہون منت ہے ۔ ظاہر ہے کہ اردوشاعری کا آغاز فہ ہی حیثیت سے ہوا اور فہ ہی خیالات ایک عرصہ تک شاعری میں غالب رہے لہٰ فااردوشاعری کے آغاز ہی سے شعرانے نعت کی طرف توجہ کی ۔ اس کا ہڑا مقصدی پہلویہ تعا کہ عوام تک رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کا مضمون دل ش اور دل نشین پیرائے میں پیش کیاجائے تا کہ عوام کے لیے جاذب توجہ ہو جھیقت میں ایک تبلیغی مہم کا کارنا مہہ جونعتیہ ادب بن کر جلوہ گر ہوا۔ اس لیے اس دور میں ولادت نامے ، شاکل نبی مجرات نبی اور معراج نامے کشرت سے لکھے گئے۔ دکن کی فہ ہی مثنویات میں نعتیہ مضامین کا بیرنگ نعت گوئی کے مقصدی پہلوکوا جاگر کرتا ہے۔جس میں کلیتۂ بیانِ سیرت کو دخل ہے۔ نعتیہ مثنویوں کے ابتدائی رنگ میں تغزل نام کوئییں پایا جاتا۔ان میں سے اکثر کا ذکر ہم بلالحاظان کی ادبی خوبیوں کے کریں گے تاکہ ہم اس دور کے ادبی رجحانات کو پر کھیں اور اس زمانے میں نعت گوئی کی محبوبیت اور مقبولیت کی ہمہ گیری کا اندازہ کر سکیں۔
(۲)

ملاداؤد، فخرالدین نظامی اورخواجہ بندہ نوازگیسودراز اردو کے اولین نعت گوہیں۔ان میں سے مُلاّ داؤد آھویں اور باقی دونوں بزرگ نویں صدی ہجری سے متعلق ہیں۔ نظامی کے بعد گیار ہویں صدی ہجری میں انتقال کرنے والے اردو کے سب سے پہلے صاحب دیوان شاعر قلی قطب شاہ تک متعدد ایسے صوفیائے کرام کے نام ملتے ہیں جنہوں نے چکر یوں اور دوہروں جیسی اپنے دور کی مقبول اصناف میں نعتیں لکھیں۔ ان صوفیائے کرام میں سید ہر ہان الدین قطب عالم بنیرہ مسیدالا قطاب مخدوم جہانیاں بخاری، شاہ صدرالدین، میرانجی شس العشاق، شخ بہاؤالدین باجن، قاضی محمود دریائی، سیدشاہ اشرف بیابانی، شاہ علی محمد جوگام دھنی، خلیفہ شاہ ہر ہان الدین جانم، میال شخ خوب محمد چشتی گجراتی، عبدالما لک بحروجی، سیدشاہ اشرف بیابانی، شاہ علی محمد جوگام دھنی، خلیفہ شاہ ہر ہان الدین جانم، میال شخ خوب محمد چشتی گجراتی، عبدالما لک بحروجی، سیدشاہ ہاشم حسی العلوی اور حضرت شاہ امین الدین خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ ڈاکٹر ریاض مجیدا پی کتاب ''اردو میں نعت گوئی'' میں اردونعت کا اولین نمونہ یوں بتاتے ہیں:

'' دکنی نظم (ونٹر) کا با قاعدہ آغاز عام طور پر حضرت خواجہ بندہ نواز گیسودرازؒ سے کیا جاتا ہے اوران کے مختلف رسائل میں اردوادب کے ابتدائی نمونے تلاش کیے جاتے ہیں۔اگر چہ بعد کی تحقیق نے ان رسائل سے خواجہ گیسودرازؒ کی نسبت کو مشکوک قرار دیا ہے۔ تاہم ان سے منسوب اشعار میں نعت کا ایک نمونہ ملتا ہے۔ ۔ ۔ ان اشعار کواردو کی پہلی نعت کہا گیا ہے اور نعت کے محققین اور مرتبین نے اردونعت کا ارتفائی جائزہ لیتے ہوئے خواجہ گیسودرازؒ سے منسوب نہی اشعار کو اولین نمونہ نعت کے طور پر درج کیا ہے۔ ' ( )

جیسا کہ پہلے ذکر کیا جاچکا ہے کہ گیار ہویں صدی ہجری میں قلی قطب شاہ اردو کے پہلے صاحبِ دیوان شاعر ہیں۔انہوں نے غزل اورنظم کی اصناف میں نعتیں بھی کھیں اور متعدد نعتیہ شعر بھی ان کے ہاں دستیاب ہیں۔انہوں نے نعت گوئی کو با قاعدہ طور پر رواج دیا اور پھر ملا اسداللہ وجہی،سلطان عبراللہ قطب شاہ، ملاغواصی، شخ مجمد مظہر، شخ فخر الدین ابن نشاطی ،مجمد ابر اہیم شعتی ،علی عادل شاہ ثانی،سید بلاتی، طبیعی ، معظم ، مختار، فتاحی ،امامی دئی ،عبدالحمید ترین،اما می اور قدرتی جیسے شاعروں نے مختلف ہیئیتوں میں نعتیں کھیں۔ان ہیئیتوں میں غزل ،ظم ،مثنوی ،مولود نامہ ،معراج نامہ ،وفات نامہ ،قصیدہ ،قصّہ ، نورنامہ شامل ہیں۔

ولی دکئی اپنے پیش روسلطان محمر قلی قطب شاہ کی طرح عشقِ رسالت پناہ میں ڈوبے ہوئے تھے۔ان کاعشق کسی عارف کے عشق کی طرح بہت گہرا اور رچا ہوا تھا۔ ولی کے بعد قاضی محمود بحری، سید محمد فراقی بیجا پوری، فدوی خان فدوی اور

محمرشریف مفتون نے بھی ار دونعتیہا دب میں قابلِ لحاظ اضافے کیے۔

اسی بارہویں صدی ہجری میں سید شاہ سراج الدین سراج اورنگ آبادی، مرزار فیع سودا، نوازش علی شیدااورمولانا محمد باقر آگاہ جیسے عظیم الشان شعرانے اردو کے دامن میں بے مثال نعتیہ نذرانے ایزاد کیے۔

تیر ہویں صدی ہجری میں اردونعت کا ناک نقشہ واضح ہونا شروع ہوگیا تھا۔ جنوبی ہند سے ہوتے ہوئے ثالی ہند میں اردوکا دامن خاصا وسعت آشنا ہو چکا تھا۔ یہاں کے صوفیائے کرام نے اردوکورا بطے کا ذریعہ بنایا اور جرت انگیز طور پرنعت گوئی کے لیے بھی اسی زبان کواختیار کیا۔ صوفیا کا چول کہ عوام سے گہرا اور قریبی تعلق ہوتا ہے اس لیے نعت نے ذہبی تبلیغی سلسلے میں بھی اہم خدمات سرانجام دیں۔ حضرت غلام قادر شاہ ، شخ مجمد حاجی ، شخ ابوالفرح ، فاضل الدین بٹالوی مجبوب عالم عرف شخ جیون ، مولانا عبدی اور اسماعیل امروہ ہوی جیسے شاعروں نے اردونعت گوئی کی طرف بھر پور توجہ دی۔

شالی ہند کے با قاعدہ اردو شاعروں میں مرزامحدر فیع سودا بہت نمایاں شاعر ہیں۔جنہوں نے نعت میں بھر پور رنگارنگی پیدا کی۔ہئینوںاورموضوعات کےاعتبار سےان کی نعت بہت منفر دنوعیت کی ہے۔

اسی طرح غلام ہمدانی مصحفی جکیم مومن خال مومن ،سیداسا عیل حسین منیر شکوه آبادی ،نواب مرزا محد تقی خان ہوں ، میر مہدی مجروح ، میرحسن ، جرأت ، انشاء اللہ خال انشاء ،نظیرا کبرآبادی ،سعادت یار خال رنگیں ، ناسخ ، ذوق اور بہادر شاہ ظفر نے قصیدے ،مثنوی ،غزل اورمخس کی ہیے بیس بہت عمد فعتیں کہیں۔

شالی ہندہی میں اردونعت کا ایک بے مثال دور کرامت علی شہیدی ،مولانا کفایت علی کا فی ،مولانا غلام امام شہید، مولانا لطف علی بریلوی ،مولوی تمنا مراد آبادی اور مولانا شاہ نیاز احمد بریلوی کی اردونعت گوئی سے شناخت پاتا ہے۔ ان شاعروں نے تقلید سے آگے بڑھ کر بعض نئ شکیلات متعارف کرائیں۔اسی دور میں ردیف وارنعتید دیوان مرتب ہوا۔ گو فدکورہ بالاشعراکی ادبی حیثیت کچھالیی غیر معمولی نہیں مگر نعت گوئی کی تاریخ میں انہیں بہت نمایاں مقام حاصل ہے۔شہیدی کی نعت کے چند شعر ملاحظہ کچھے:

ہے سورۃ ، وافقس اگر روئے محمدٌ والیل کی تفییر ہوئی موۓ محمدٌ جب بہت موں موۓ محمد کی نظر آئی جلی سمجھا میں شب قدر ہے گیسوۓ محمدٌ ماہ نوال سے عاشق کو نہیں عید جب تک نظر آ جائے نہ ابروۓ محمدٌ جب تک نظر آ جائے نہ ابروۓ محمدٌ

مولوی کفایت علی کافی کے چند شعرملا حظہ ہوں:

ہے وہ کیتائے عالم ایجاد اس کا ثانی کوئی ہوا ہی نہیں اس رُخِ پاک کا جس بزم میں چرچا ہوگا در و دیوار سے وال نور برستا ہو گا دیکھتے جلوؤ دیدار کو آتے جاتے گل نظارہ کو آٹکھوں سے لگاتے جاتے

قدم یاک کی گر خاک ہی ہاتھ آ جاتی چشم مشاق میں بھر بھر کے لگاتے جاتے خواب میں دولت دیدار ہی ملتی وہ اگر بختِ خوابیدہ کو ٹھوکر سے جگاتے جاتے وشت یثرب میں ترے ناقہ کے پیچھے پیچھے رهجیاں جیب و گریباں کی اڑاتے جاتے کافی کشتهٔ دیدار کو زنده کرتے لبِ اعجاز اگر آپ ہلاتے جاتے

غلام امام شہید کے نعتیہ کلام کا نمونہ ملاحظہ کیجیے: جب سے ہوا وہ گل چمن آرائے مدینہ جريل بنا بلبل شيدائے مدينه سینہ ہے ہرا روکش صحرائے مدینہ دل ہے جرس مخمل لیلائے مدینہ وال کے در و دیوار مرے پیش نظر ہیں اندھیر ہو گر آنکھ سے حیب جائے مدینہ ہر سنگ میں وال کے شررِ طُور ہے پنہاں ہر خشت کو کہتے یدبیضائے مدینہ قسمت یہ دکھاتی ہے کہ حسرت کی نظر سے ہم دیکھتے ہیں اس کو ، جو دیکھ آئے مدینہ

چود ہویں صدی ہجری کاعمل کے اور نعت گوئی کی روایت مزید رفعتوں کی جانب گام زن۔اس مرحلے پرامیر مینائی ومولوی سید محرمحن کا کوروی کا دوراینے جو ہر دکھا تا ہے۔امیر مینائی نے نعتیہ قصائد میں طبع آزمائی کی اورعدہ نعتیں تخلیق کیں۔ ان کے کلام سے نمونے کے طوریر چند شعرملاحظہ کیجیے:

> جب مدینے کا مسافر کوئی یا جاتا ہوں حسرت آتی ہے یہ پہنچا میں رہا جاتا ہوں دو قدم بھی نہیں چلنے کی ہے مجھ میں طاقت شوق کھنچے لیے جاتا ہے میں کیا جاتا ہوں قافلے والے چلے جاتے ہیں آگے آگے مدد اے شوق کہ میں پیھیے رہا جاتا ہوں كاروان رهِ يثرب مين هول آواز درا سب میں شامل ہوں مگرسب سے جدا جاتا ہوں \*\*\*

صا بے شک آتی مدینے سے تو ہے کہ تجھ میں مدینے کے پھولوں کی بو ہے سنیں ہم نے طوطی و بلبل کی باتیں ترا تذکرہ ہے تری گفتگو ہے جیول تیرے در یر مرول تیرے در بر یہی مجھ کو حسرت یہی آرزو ہے جے جس طرف آئکھ جلوہ ہے اس کا جو کیسو ہو دل تو وہی جار سو ہے تیری راه میں خاک ہو حاؤں مرکر یمی میری حرمت یمی آبرو ہے زلیخا کو بوسف کا نقشه مبارک کہ تصویر احمد میرے روبرو ہے مئے عشق حضرت سے ہوں مست مجھ کو جو تسنیم ساغر تو کوٹر سبو ہے یہاں ہے ظہور اور وہاں نور تیرا مکاں میں بھی تو لا مکاں میں بھی تو ہے جو بے داغ لالہ جو بے خارگل ہے وہ تو ہے وہ تو ہے وہ تو ہے وہ تو ہے

سیّد محمد کا کوروی نے اردونعت گونی کووہ کمال نجنشا جواس سے پہلے کسی اور کے نصیب میں نہ تھا،ان کا شعر ہے:

کہہ دو کہ ملک گوش ہر آواز رہیں

مداری مداری کے معمد معملہ میں کہانتہ شاع میں تامن دانس کھتی ہے۔
مداری مداری کی کہانتہ شاع میں تامن دانس کی تنہ معملہ میں کہا تھے۔ مداری کہانتہ کے مداری کہانتہ کے مداری کہانتہ کا کہا تھے۔

مولوی سید محمض کا کوروی کی نعتیہ شاعری مقامی زبانوں کی تہذیب سے مملو ہوکرایک عجیب بہار پیدا کرتی ہے۔ ان کے نعتیہ قصیدے ''مدی خجر المرسلین'' سے ۔ ان کے نعتیہ قصیدے ادب عالیہ میں شار کیے جاتے ہیں۔ ان کے معروف لامیہ قصیدے ''مدی خجر المرسلین'' سے اقتباس ملاحظ فرما ہے:

نہ کوئی اس کا مشابہ ہے نہ ہمسر نہ نظیر نہ کوئی اس کا مماثل نہ مقابل نہ بدل اوج رفعت کا قمر نخل دو عالم کا ثمر مجموع وحدت کا بحر چشمہ ء کثرت کا کنول مثم ایجاد کی لو بزم رسالت کا کنول مرجع روح امیں زیب دہ عرش بریں حامی ء دین مثیں ناسخ ادبان و ملل حامی ء دین مثیں ناسخ ادبان و ملل

ہفت اقلیم ولایت میں شہ عالی جاہ حیار اطراف ہدایت میں نبی ء مرسل

محسن کا کوروی نے قصید نے مثنویاں ، مسدس ، رباعیات اور غرلیں کھیں۔ کلیات محسن صرف اور صرف نعت پر مشتمل ہے۔ اس کے علاوہ میر اعظم علی خال شائق حیدر آبادی اور مجد آغاداؤد صحوابوالعلائی حیدر آبادی نے بھی اردو میں عمدہ نعتیں تخلیق کیں۔ جب ہم تیر ہویں صدی ختم کر کے چودھویں صدی ہجری میں داخل ہوتے ہیں توبہ بات ذہن شیں کرلینی چاہیے کہ دور سقوط بغداد، سقوط اندلس اور ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی دکھ چکا ہے۔ اب مولانا الطاف حسین حالی جیسے بڑے شاعر کا ظہور ہوتا ہے اوروہ اردونعت کی کایا کلپ کردیتا ہے۔ حالی کی نعت کے اوصاف بیان کرنے سے کہیں بہتر ہوگا کہ ان کی ہمعروف نعت ہی دکھی لی جائے:

وہ نبیوں میں رحمت لقب پانے والا مرادیں غریبوں کی ہر لانے والا مصیبت میں غیروں کے کام آنے والا وہ اپنے پرائے کا غم کھانے والا فقیروں کا ملح ، ضعفوں کا ماوی میں شیموں کا والی ، غلاموں کا مولا خطا کار سے درگزر کرنے والا ہماندیش کے دل میں گھر کرنے والا مفاسد کا زیر و زیر کرنے والا قبائل کو شیر و شکر کرنے والا آثر کر حرا سے سوئے قوم آیا اور اک نیخ کیمیا ساتھ لایا

مولانا حالی نے قصائد کے علاوہ مسدس حالی میں بھی عظمتِ رسولِ کریم جس انداز میں بیان کی ہے یہ بھی صرف اور صرف انہیں کا حصہ ہے۔انہوں نے قومی وملی حوالوں سے اصلاحِ احوال کو مطمع نظر بناتے ہوئے اردونعت گوئی کوئی بنیادیں فراہم کیں۔حالی کی مجنس کا پہلا بند ملاحظہ تیجے اور دیکھیے کہ جلال و جمال کی کیفیتیں یک جاکر کے کیا سال باندھا گیا

ے:

مرحبا زیب دو مند عالی نسبی مرحبا سرور دیں ہاشی و مطلی مرحبا سیّد کمی مدنی العربی دل و جاں باد فدایت چہ عجب خوش لقبی

مولانا حالی کے ساتھ ساتھ مولا ناشبلی نعمانی بھی اردونعت کے قابل ذکر شاعروں میں شارہوتے ہیں۔ محن کا کوروی کے بعد اردو کے دوسرے بڑے نعت گو کے طور پر برصغیر کے معروف عالم دین مولانا احمد رضا خان بریلوگ نے اجتہادی صلاحیت سے کام لیتے ہوئے اردونعت کا دامن نگی جمالیاتی ، مکاشفاتی اور وجدانی کیفیتوں سے بھردیا۔ انہوں نے اردونعت کو عشقِ رسولِ کریم کی وہ دولت بخشی جواس سے پہلے شایداُ سے اس طرح سے میسر نہتھی۔ مولانا احمد رضاخان بریلوگ اردونعت کو

كاقصيده سلاميداردوزبان كاسب سے زياده مقبول قصيده ہے، ملاحظه كيجيے:

مصطفعً جانِ رحمت په لاکھوں سلام شمع بزم ہدایت یہ لاکھوں سلام جس کے ماتھے شفاعت کا سیرا رہا اس جبین سعادت یه لاکھوں سلام جن کے سجدے کو محرابِ کعبہ جھکی ان بھوؤں کی لطافت یہ لاکھوں سلام جس طرف اٹھ گئی دم میں دم آگیا اس نگاہِ عنایت یہ لاکھوں سلام نیچی آنکھوں کی شرم و حیا یہ درُود اونچی بنی کی رفعت یہ لاکھوں سلام جن کے آگے چراغ قمر جھلملائے ان عذاروں کی طلعت پیہ لاکھوں سلام ريش خوش معتدل ، مرجم ريشِ دل بالهُ ماهِ ندرَت په لاکھوں سلام یُلی یَلی گلِ قدس کی پیاں ان لبول کی نزاکت یه لاکھوں سلام

مولا نااحمد رضاخاں بریلوی گوعربی، فارس، ہندی اورار دوپر کامل دسترس تھی،اس حوالے سےان کی بینعت بلاشبہ بریں کہ دشتہ کھتے ہیں ورسمہ

ایک ادبی شاہ کارکی حیثیت رکھتی ہے، ملاحظہ میجیے:

لم یات نظیر ک فی نظرِ مثل تو نه شد پیدا جانا جگ راج کوتاج تورے سرسو ہے تجھ کو ہی شہ دوسرا جانا مولانا کی ایک اورنعت میں عشق ومحبت کس اسلوب سے ظاہر ہوتا ہے، دیکھیے:

زمین و زمال تمہارے لیے ، مکین و مکال تمہارے لیے چنین و چنال تمہارے لیے ہنین و چنال تمہارے لیے دبن میں نبال تمہارے لیے دبن میں ہے جال تمہارے لیے دبن میں ہے جال تمہارے لیے ہم آئے یہال تمہارے لیے ، اٹھیں بھی وہال تمہارے لیے نہ روح امیں نہ عرش بریں، نہ لوح مییں کوئی بھی کہیں خبر ہی نہیں جو رمزیں تھلیں، ازل کی نہال تمہارے لیے جنال میں چمن چمن میں سمن، سمن میں بھین بھین میں دہن حیال میں جمن کے ایسے منن، یہ امن و امال تمہارے لیے سزائے محن یہ ایسے منن، یہ امن و امال تمہارے لیے سزائے محن یہ ایسے منن، یہ امن و امال تمہارے لیے

اس کےعلاوہ مولا ناحامد رضا خان حسن ،سیرعلی حید رنظم طباطبائی ہنشی محد شسالدین امیر حمزہ ،محمد مظفرالدین معلی اور مرزامحہ ہادی عزیز کھنوی نے بھی عمد نعتیں تخلیق کیس۔ علامہ محمدا قبال گورائج مفہوم کے اعتبار سے نعت گوشاعر نہ تھے مگران کے سار نے فکری تانے بانے نسبتِ رسالت پناہ سے مملو ہیں۔ان کی ساری فکری،علمی وا دبی تہذیب رسول کی شخصیت کے گرد گھوتی ہے۔اسوہ رسولِ کریم ہی ان کا بنیادی مسئلہ ہے،ان کے شعر دیکھیے:

خیمہ افلاک کا ایستادہ اس نام سے ہے بعض ہستی تیش آمادہ اس نام سے ہے کی محمد سے وفا تُو نے تو ہم تیرے ہیں سے جہاں چیز ہے کیا لوح وقلم تیرے ہیں

علامه محمدا قبال کی بینعت ملاحظه سیجی، جونه صرف بیر کداردو، فارسی، عربی بلکه تمام عالمی ادب میں ممتاز ترین مقام کی

عامل ہے

لوح بھی او قلم بھی او تیرا وجود الکتاب النبد آ گینہ رنگ تیرے محیط میں حباب عالم آب و خاک میں تیرے ظہور سے فروغ ذرق ربی کو دیا او نے طلوع آ قاب شوکت شجر و سلیم تیرے جلال کی نمود فقر جنید و بایزید تیرا جمال ہے نقاب شوق ترا اگر نہ ہو میری نماز کا امام میرا قیام بھی تجاب ، میرا شجود بھی تجاب تیری نگاہ ناز سے دونوں مُراد یا گئے عقل ، غیاب وجبح ، عشق ، حضور و اضطراب تیرہ و تار ہے جہاں گردشِ آ فاب سے تیرہ و تار ہے جہاں گردشِ آ فاب سے طعع زمانہ تازہ کر جلوؤ ہے تجاب سے

ا قبال کی نعت میں اپنے پیش روؤں کے تمام محاس یک جا موگئے ہیں کی ناس پران کے معائب اور لغزشوں کا ہلکا سا پر تو بھی نہیں پڑا۔ واقعہ یہ ہے کہ اقبال کا سا تواز نِ فکر ونظر ہر کسی کو کم ہی ارزاں ہوتا ہے۔ اس کا نتیجہ ہے کہ اقبال کی نعت عشق رسولِ کریم کا معیار قرار پاتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اقبال کی نعت میں جا ہے وہ فارس میں ہو یا اردو میں ، تمام زمانے سانس لیتے ہیں۔ علامہ اقبال کو جوا عجاز نطق ودیعت کیا گیا ہے، وہ نہ اس سے پہلے کسی کو ملانہ بعد میں۔ انہوں نے کلا سیکی انداز سے الگ نیا اسلوب اختیار کیا اور یہی جدّت کلا سیکی بن گئی۔ یہ حقیقت ہے کہ علامہ مجمد اقبال فنا فی الرسول تھے اور صرف رسالت یہی کوم کر دمجور خیال کرتے تھے اور حیات انسانی کے لیے آ ہے گی ذات کوکا مل نمونہ ہمجھتے ہیں:

قوتِ عشق سے ہر پست کو بالا کر دے دہر میں اسمِ محمدً سے اجالا کر دے

مولاناظفرعلی خاں اردونعت گوئی کا ایک بہت ہی ممتاز نام ہے۔انہوں نے اپنے عہد کے مسائل کورسولِ ختمی مرتبت کی نسبت سے دیکھااور انہیں حل کرنے کے لیے راہ نمائی چاہی۔مولانا کی پیفتیں ان کے منفر داسلوب کی آئینہ دار ہیں:

وہ شمع اجالا جس نے کیا چالیس برس تک غاروں میں ا اک روز جھلکنے والی تھی سب دنیا کے درباروں میں

اور:

دل جس سے زندہ ہے وہ تمنا تنہی تو ہو ہم جس میں بس رہے ہیں وہ دنیا تنہی تو ہو

مملکت خداداد پاکستان کا قومی ترانه تخلیق کرنے والے ابوالاثر حفیظ جالندھری کا شاہنامہ اسلام سارے کا سارا دراصل نعت رسول کریم کی خوشبوؤں سے معطرہے۔اس میں سےصرف ایک اقتباس نمونے کےطور پر پیش ہے:

سلام اے آمنہ کے لال! اے محبوبِ سجانی سلام اے فحر موجودات! فخر نوع انسانی سلام اے فور یزدانی انسانی اسلام اے فور یزدانی برا نقشِ قدم ہے زندگی کی لوح پیشانی برا نقشِ قدم ہے زندگی کی لوح پیشانی سلام اے صاحب خاتی عظیم! انسال کو سکھلا دے یہی اعمالِ پاکیزہ ، یہی اشغالِ روحانی زمانہ منتظر ہے اب نئی شیرازہ بندی کا بہت کچھ ہو چکی اجزائے ہستی کی پریشانی زمین کا گوشہ گوشہ نور سے معمور ہو جائے بر اک ذرے کو تابانی ترا در ہو ، مرا سر ہو ، میرا دل ہو ، ترا گھر ہو ترا گھر تھو تی ترا کھر ترا گھر تھو تیں ہے گھر تمہیر طولانی تینا تخشر سی ہے گھر تمہیر طولانی

ان کے علاوہ مولوی سیداحمد شین امجد، میراعظم علی خان شائق حیدرآبادی، سیدمجمد مرتضی بیان بزدانی، صوفی اکبر میرشی، ممتاز جہال گنگوہی، مولوی محمد شمن الدین امیر تمزہ مجمد مظفر الدین معلّی، مولا ناعبدالقد برصد یقی حسرت، مضطر خیرآبادی، عافظ جلیل حسن جلیل ما تک پوری، اسیر بدایونی، کیف ٹوئی، اختر بہاری، عزیز فیض پوری، راغب قصوری، رزاق، مسکین، وفا، مذاق، بمل حزیر، ابرار، ابد، گدا، زاہد، مدایت علی بخن، انور، طالب، شہرت، آثم، بنراورلئیق وغیرہ جیسے در جنوں نام ایسے ہیں جن کا اردونعت نگاری کے ذیل میں ذکرنہ کرنا نا انصافی ہوگی۔

ایک طبقہ نعت گوشا عروں کا ایسا بھی ہے جس کے ہاں نعت گوئی مذہبی عقیدے کا مسئلہ ہے۔ ایسے شاعروں کے ہاں وافظگی اوشیفتنگی دوسروں کے مقابلے میں سوا ہے۔ عہد جدید کے ان شاعروں میں مفتی غلام سرور لا ہوری ، صحوالوالعلائی ، مفتی محمد دیدارعلی شاہ ، سیدافضل شاہ طوفان ، مولا نا تحکیم سیرخوث علی شاہ ، بیدم وارثی اورمولا نا محمد الیاس برنی شامل ہیں۔ اسی عہد میں ایک گروہ ایسے نعت گوؤں کا ہے جس کی وجہ شہرت تو نعت نہیں مگرانہوں نے اسپنے جذبات کے اظہار کے لیے نعتیں بھی کھیں ۔ ان میں مولا نا امداد اللہ مہا جرمگی ، مولا نامجہ قاسم نا نوتوی ، مولا نا قاری محمد طیب ، مولا نا سین احمد مدنی ، مولا نا انور شاہ کا تمیری اورمولا نا ابوالکلام آزاد شامل ہیں۔ مذکورہ بالا دور کا اختیامیہ پہل اعظم گڑھی ، امجہ حیدر آبادی ، عزید کھنوی ، حمید صدیقی ، ماہر القادری اور بہز ادکھنوی سے ترتیب یا تا ہے۔ نام ورشاعروں ساغرصد یقی اورشیل بدایونی نے تو نعتیہ مجموعے بھی اردوا دب

کی حجمولی میں ڈالے۔

اب بیسویں صدی کا وسط ہے اور برصغیر میں غلامی کے اندھیرے کا فورہوتے ہیں، ظلمت کے بادل چھٹے ہیں اور حضرت علامہ مجمدا قبال کا خواب حضرت قائدا عظم مجمدالی جنائے کے ہاتھوں تعبیر آشناہوتا ہے۔ قیام پاکستان ایک ایسا تاریخی واقعہ ہے جس نے زندگی کے ہر شعبے کومتاثر کیا۔ ایسے میں ادب بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر کیسے رہ سکتا تھا۔ نعت نے تشکر واطمینان کے جذبوں کو بھی اسپے اندر سمولیا اور نئی منزل کی جانب بڑھے کا راستہ تھایا۔ اس دور اور واقعے کے عینی شاہدوں میں ضیاء کے جذبوں کو بھی اپنے اندر سمولیا اور نئی منزل کی جانب بڑھے کا راستہ تھایا۔ اس دور اور واقعے کے عینی شاہدوں میں ضاء القادری، بہزادکھنوی، ماہر القادری، تمس مینائی، دردکا کوی، محمد ذکر کیفی، میر افق کاظمی امروہوی، راجہ محموم بداللہ نیاز، اثر صبہائی اور اسرماتانی جیسے نام ورفعت گوشامل تھے۔ ذرا آگے بڑھیں تو عبدالعزیز خالد، حافظ مظہر الدین، حافظ لدھیا نوی، حفیظ تا نب، راسخ عرفانی، بیرنصیرالدین ضیر، عبدالکریم ثمر، الف دال نیم، مظفر وارثی اور بشیر حسین ناظم جیسے نعت گواس عظیم ادرمبارک سفرکوآگے بڑے نظر آتے ہیں۔

جدید عہد بہت ہی خوش نصیب ہے کہ اس میں ہر شاعر نے نعت کھی تاہم سیف زفی، راغب مرادآبادی، اختر حیدرآبادی، یوسف ظفر، شورش کا تمیری، احسان دائش، عزیز حاصل پوری، اعظم چشتی، مظفر وارثی، رحمان کیانی، عاصی کرنالی، عبرالرحمان عاجز، شمیم یزدانی، عارف عبد المتین، احمد ندیم قاسی، قتیل شفائی، ظهور نظر اور احمد فراز کے ہاں بھی کہیں کم، کہیں زیادہ گرعدہ فعتیں ملتی ہیں۔ افتخار عارف ہمارے عہد کے ایسے شاعر ہیں جنہوں نے اپنی تمام شاعری کو مذہبی اور تہذیبی رویوں سے بھی جوڑا ہے اور عصر حاضر سے بھی جدانہیں ہونے دیا۔ انہوں نے کر بلا کے استعارے کوساری شاعری پر پھیلا کررسولی کریم کی نعت کا سال پیدا کیا ہے، ان کا بدا قبیا زبہت منفر دیے۔

حقیقت بیہے کہ اردوکا دامن نعتیہ شاعری کے اتنے بڑے ذخیرے سے بھرا ہوا ہے کہ وہ دنیا کی کسی بھی بڑی زبان کے سامنے اس دعوے کے ساتھ سینہ تان کر کھڑی ہو سکتی ہے۔ اردوشاعری کا منفر داعز از ہے کہ ہر شاعر نے نعت ضرور کہی ہے اور یوں ایساممکن نہیں کہ اردومیں نعت کہنے والوں کی مکمل فہرست فراہم کی جاسکے۔

مدحتِ شاوکونین ایساعطیہ ہے جس سے صرف شاعر ہی نہیں بلکہ شاعرات بھی فیض یاب ہوتی رہی ہیں۔اردو کے شعری سرمائے میں شہزادی کیفی، عصمت، نواب اختر، آفتاب بیگم باس، شرف النسا ضرورت، حیدری بیگم قمر، بیگم ڈاکٹر محمدافضال، بیگم عروح، محتر مہ سپہرآ را، رابعہ خاتون پنہال، سردار حیدرآ بادی، جمال النسا، بیگم سلمی، سیّدہ خیرآ بادی، شیم جالندهری، آمنہ خاتون، عفت مظفر نگری، زاہدہ خاتون، زینت بی بی محبوب، نور جہال بیگم نور، انیسہ ہارون شیروانیہ، رسول جہال بیگم میدل، نوشا بہ خاتون، تہنیت النسا بیگم، بیگم نصرت عبدالرشیداور ہمارے عہد کی ہرخاتون شاعرہ نے اپنا حصد ڈالا ہے۔

توصیف ختم المرسلین گی اس دوڑ میں غیر مسلموں نے بھی حصد لیا ہا درا ایس الی تعتیں تخلیق کی ہیں کہ عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ یہ بات بغیر کسی تر دد کے بہی جاسکتی ہے کہ اردونعت گوئی کے میدان میں جیسا ذخیرہ غیر مسلم شاعروں نے جح کیا ہے، دنیا کی کسی دوسری زبان میں اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ ان غیر مسلم شاعروں کی تعداد سیکڑوں میں ہے مگر حوالے کے طور پر چندا کیک کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔ ان غیر مسلم شاعروں میں چھی نرائن شفیق، راج مکھن ال مکھن، منثی شکر لال ساقی، مہار ادبر سکت پر شاد، دلورام کوشری، عرش ملیانی، ہری چنداختر، کنور مہندر سکتے ہیدی سحر، ساقی سہار نپوری، منور کھنوی، شہیم فرخ آبادی، چن لال چمن، سادھورام آرز و سہار نپوری، امر چندقیس جالندھری، تلوک چند محروم، جگن ماتھ آزاد، مخبور جالندھری، موج فتح گڑھی، کمار پاشی، شیداد ہلوی، نشر ککھنوی، کبیر داس بناری اور غیر مسلم شاعرات میں شیر کمتی بوادتی اور رام پاری کھنوی سمیت متعدد دوسری شاعرات کے نعتیہ نمو نے صرف اور صرف اردوادب کی تاریخ کا شیر کمتی کوادتی اور رام پاری کھنوی سمیت متعدد دوسری شاعرات کے نعتیہ نمونے قسرف اور صرف اردوادب کی تاریخ کا

منفر داعزاز ہیں۔

دنیا کی تمام زبانوں میں نعت گوئی کے ان گنت اسلوب اپنائے گئے اور معجزانہ کمالات کا شار بھی ناممکنات میں سے ہے مثلاً بالخصوص عربی، فارسی اورار دومیں صنعتِ غیر منقوط اور صنعتِ محذوف میں ایسی کمال درجے کی نعتیں تخلیق ہوئیں کہ جن کی مثال دنیا کے کسی بھی ادب میں نعت کے علاوہ کسی اور موضوع اور صنف میں نہیں ملے گی۔

ذکر رسول بہصورت نعتِ سرور کونین کے فروغ کے سلسلے میں پرنٹ اور الیکٹرا تک میڈیم کا کر دار بہت نمایاں اور قابلِ ستائش رہا ہے۔ جہال نعت خوانوں نے ذکر رسول گاعلم بلند کیے رکھا، وہاں قوالی کی صورت میں بھی پی ٹی وی اور ریڈیو پاکستان نے ہم کمکن کوششیں جاری رکھیں۔ نعتیہ مشاعرے اور محافلِ نعت ومیلا دے ذریعے نعتِ رسولِ مقبول نے جہاں بے پناہ فروغ پایا وہاں مسلمانوں کے قلب کو گرمانے اور نور محمدی کی کرنوں سے ماحول کو منور کرنے کا سلسلہ بھی جاری وساری رہا ۔ حقیقت سے کہ اللہ جل شائہ نے اپنا ''ورفعنا لک ذکرک'' کا وعدہ پورا کردیا ہے للہٰ اماضی بھی ذکرِ رسول سے منورتھا، حال بھی اسی روشن سے جگرگار ہا ہے اور ستعبل میں بھی نور محمدی کی کرنیں ابدتک کے لیے تمام جہانوں کوروشن رکھیں گی۔ ان شاء اللہٰ ۔

ہمیں رسولِ رحت کے ذکر کے حوالے سے یہ بات ذہن نشین کرلینی چاہیے کہ جس ہستی پر خدائے محمہ ا درود وسلام بھیجتا ہواس کی مدح کاحق کیوں کرا داہوسکتا ہے۔ حافظ شیرازی نے کیاخوب کہا ہے کہ:

> يا صاحب الجمال وسيد البشر من وجهك المنير لقد نور القمر لا يمكن الثناء كما كان هذ، بعد ازخدا بزرگ توئي قصّه مختضر

#### -----

### حواله جات:

- ا ـ سيدابوالاعلى مودودى: ترجمة قرآن مجيد: لا هور: ادار هُ ترجمان القرآن: ٢٠٠٦ ء: ١٠٨٠ ـ
- ممتازحسن، ڈاکٹر،مقالات ممتاز (مرتبہشان الحق حقی ) کراچی،ادار ۂ یادگارِ غالب،۱۹۹۵ء:ص۹۳\_۹۳
  - س ارشادشا کراعوان:عهدرسالت میں نعت: لا مور مجلسِ ترقی ءادب، کلب روڈ:۱۹۹۳ء:ص۲۴س
- ۴- احد حسن زیارت: تاریخ ادبِ عربی: اردوتر جمه: طاهر سورتی: لا هور: غلام علی ایند سنز: ۱۹۸۱ء: ۳ ۲۲۳-
- مولا ناعابدالرحمان صديقي كاندهلوي (مترجم) صحيح مسلم شريف ( جلدسوم ): كراچي :قر آن محل:ص ۵۷۵\_
  - ۲- ڈاکٹر سیدر فیع الدین اشفاق:اردومین نعتبیشاعری: کراچی:اردواکیڈمی،سندھ:۱۲۵ء:ص۱۲۵۔

## اشار بیسازی: مقاصداورخصوصیات

Index is a very important part of research. It provides many facilities for a researcher and an ordinary reader also. In current age Indexing and cataloging came more important than past. New technologies and new techniques are been introduced in this field. Here the objectives and characteristics of indexing are discussed.

\_\_\_\_\_

کمپیوٹراور جدید ٹیکنالوجی کی وجہ سے جہال مختلف شعبوں میں انقلا فی تغیر ات سامنے آئے ہیں۔ وہال تحقیق و تنقید اور دیگر علوم وفنون میں بھی جدید ٹیکنالوجی ، جدید اطلاعیات اور کمپیوٹر نے کی بنیادی قتم کی تبدیلیاں پیدا کی ہیں۔ جس کام کو کرنے کے لیے جہاں پہلے بہت می محنت کرنا پڑتی تھی اور بہت زیادہ وفت درکار ہوتا تھا وہاں اب بہت کم وفت میں اور کم مشقت کے ساتھ زیادہ کام کیا جاسکتا ہے۔ وفت کی قلت اور علوم وفنون کی روز افزوں وسعت اس بات کی متقاضی ہے کہ کوئی مشقت کے ساتھ زیادہ کام کیا جاسکتا ہے۔ دوقت کی قلت اور موضوعات تک رسائی حاصل ہوجاتی ہے۔ سرفر از حسین مرز الکھتے مہیا کرتی ہے کہ ایک نظر میں پوری کتاب کے مشمولات اور موضوعات تک رسائی حاصل ہوجاتی ہے۔ سرفر از حسین مرز الکھتے ہیں:

''اشاریے کامقصد کسی دستاویز کے مندرجات کوآشکار کرنا اور قاری کوایک طائز اندنظر میں وہ سب پچھے مہیا کرنا ہے کہ جس کی اسے جبتح ہواور اسے اپنے مطلب کے مواد کی تلاش کے کام میں آسانی ہو ۔ بکھری ہوئی معلومات کی طرف راہنمائی کے لیے اشار ہے مؤثر کر دارا داکرتے ہیں۔''(1)

اشار بیالفاظ اوران سے متعلقہ علامات کی لسٹ ہوتی ہے۔ روایتی قسم کی کتاب کے آخر میں روایتی قسم کا اشار بیان الفاظ کا ہوتا ہے جو ایک شخص انتخاب کرتا ہے جس سے وہ صفحہ نمبر تک پہنچ سکتا ہے اور صفحہ نمبر سے متعلقہ موضوع یا شے تک ۔ لائبری کیٹلاگ میں بیالفاظ مصنفین ، عنوانات ، مضامین اور موضوعات پر شتمل ہوتے ہیں۔ (۲) اشار بیہ کتاب سے باہر کی کوئی چیز نہیں ہوتا بلکہ کتاب میں موجود تحریر اور معلومات تک مختلف زاویوں سے رہنمائی کا فریضہ سرانجام دیتا ہے اور یہی اس کی سب سے بڑی افادیت ہے۔

'' بکھری ہوئی معلومات کی طرف رہنمائی کے لیے اشار بے مؤثر کرداراداکرتے ہیں۔''(۳) علوم فنون کی ہرشعبہ میں ترقی اور ترویج نے جہاں سوچ کے زاویوں اور مشاہدے کو وسعت دی ہے وہاں تحریر ، کتاب، رسالہ اور تخلیق کوبھی فروغ ملا ہے۔جدید تحقیق وتقیداور علم کی سائنسی تشریح وتو ضیح نے علم وادب کو کئی خانوں میں تقسیم کردیا ہے۔ یہ وسعت علمی اس امر کی متقاضی ہے کہ کم سے کم وقت میں زیادہ سے زیادہ معلومات تک رسائی کومکن بنایا جائے۔ ''ہر نیادن نئی معلومات لے کرمنظر عام پر آتا ہے۔ کتب ومقالات کا وافر مواد شائع ہوتار ہتا ہے مختلف علمی، اد بی اور شختیقی مجلوں میں سینکٹروں مقالات کا شائع شدہ لواز مہ توجہ کا باعث بنتا ہے۔' (م)

پہلے اشار یہ بنانے کے لیے اشار یہ ساز کو مختلف حوالوں سے کارڈ زبنانے پڑتے ہیں ، پھران کو سنجال سنجال کر رکھنا پڑتا تھا، کارڈ گم یا بوسیدہ ہونے کی صورت ہیں قیمتی معلومات اور اطلاعات کا متند ہونا مشکوک بھی ہوسکتا تھا۔ دوسری قباحت اس میں بیتھی کہ بیکارڈ ززیادہ جگہ گھیرنے کی وجہ سے اشار بیساز کے لیے سردردی کا باعث بنے رہتے ہیں اور بعض اوقات اشار بیساز ننگ آکران کارڈ زکوضائع کر بیٹھتا ہے، جس کی وجہ سے بعد میں بھی ضرورت پڑنے پر اشار بیساز ایک بڑے حوالے سے محروم ہوکرافسوں سے ہاتھ ملنے کے علاوہ کچھ نہیں کرسکتا یا یہ کہ دوبارہ سے تمام کارڈ زبنا کیں جا کیں ، ظاہر ہے اس کے لیے بہت ساوقت در کار ہوگا۔

اب کمپیوٹر نے اشار میسازی کے حوالے سے میشکل آسان کردی ہے۔ مگر کمپیوٹر پر بھی میکام کوئی اتنا آسان اور سہل نہیں ہے۔ اشار میساز کو بڑی محنت اور دقت نظری کے ساتھ تمام کوائف کو (Data) اکٹھا کرنا پڑتا ہے، بھران کو کمپوز کرنا اور الف بائی ترتیب سے متعلقہ موضوعات، شخصیات اور مقامات کے حوالے سے ترتب دینا پڑتا ہے۔ کیکن اس میں ایک سہولت میہ پیدا ہوجاتی ہے کہ مضامین ومقالات کا ایک سیاا شار میہ جو شخصیات کے حوالے سے بنایا گیا ہو، اسے اشار میہ ساز ذرا سی تکنیک کے ذریعے موضوعات کے حوالے سے بھی ترتیب دے سکتا ہے ، اس صورت میں اسے دوبارہ سے تمام مواد (Data) کو کمپوز نہیں کرنا پڑے گا۔

اشاریہ ہوتم کی کتب اوررسائل کا تیار کیا جاسکتا ہے اور یہ اس کتاب کی افادیت میں اضافے کا موجب ہی بنے گا، کتاب اوررسائل وجرا کد کے معیار اورشان میں اس سے کوئی کمی واقع نہیں ہوگی۔خاص طور پر تحقیق و تقید ہے متعلق مضامین ومقالات کے حوالے سے اس کی اہمیت دوچند ہے۔ اس کے علاوہ خطوط، اشعار، اقوال ،الفاظ وتراکیب، تشبیہات واستعارات کا اشار یہ بھی تیار کیا جاسکتا ہے۔

ا شاریہ بناتے وقت اشاریہ نگار کے پیش نظر کئی مقاصد ہوتے ہیں۔اشاریہ ساز بیک وقت عام قارئین علم وادب کے شائقین محققین ، ناقدین اورمؤ زخین کے لیے خدمات سرانجام دے رہا ہوتا ہے۔ بقول جمیل احمد رضوی:

کسی کتاب کے اشار یے مے مختلف مقاصد ہو سکتے ہیں۔اس کے بغیر کتاب خاموش تونہیں ہوتی ،البتہ بہت

ست رفتاری سے اپنے قاری سے مخاطب ہوتی ہے۔(۵)

اشاریہ سازی کے چیدہ چیدہ درج ذیل مقاصد ہو سکتے ہیں:

ہا شاریہ سازی کا سب سے پہلامقصدیہ ہوتا ہے کہ قاری بغیر کسی تاخیر اور دفت کے تمام اطلاعات ومعلومات تک بآسانی رسائی حاصل کر لے۔

🖈 اشاریکسی خاص چیز اور حوالے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

🖈 كتاب شي ايك موضوع اورتر تيب كے نظام كے تحت كله ي جاتى ہے جبكه اشار بير مطلوبه مواد تك رسائی كے كئ نظام مهيا كرتا

ہے۔ ﷺ کم وقت میں زیادہ کام کیا جاسکتا ہے۔

اشارید کی وجہ سے قاری إدهرادهر بھلنے سے نے جاتا ہے۔

🖈 کتاب کا اشار بیاس کےمندر جات کا را ہنما ہوتا ہے اس کومندر جات سے بنایا جاتا ہے بیموماً انضباطی صورت میں ہوتا ہے

اشاریه مندرجات کی تفصیل کی نشاند ہی کرتا ہے۔

کے پوری کتاب پڑھے بغیر کسی خاص پیرا گراف، اقتباس، جگہ ، خض یا موضوع کے حوالے سے معلومات فراہم ہوجائیں۔
ﷺ بعض رسائل، اخبارات اور رسائل کی پوری فائلیں پڑھی بغیرا پنے مطلوبہ مواد تک رسائی حاصل ہوجائے۔
ﷺ بعض رسائل، اخبارات اور کتب نایاب ہوتی ہیں اوران تک رسائی کے لیے پیئناٹر وں کلومیٹر کاسفر طے کرنا پڑتا ہے۔ اشار بید

کے بغیر بیسفر بے ٹمر بھی ہوسکتا ہے۔ اشار بید کا کام اس سفر کوسود مند بنانا ہے، اشار بیاس بارے میں بیدد مہیا کرتا ہے کہ محققین

اس یقین کے ساتھ سفر کرے کہ اس کا مطلوبہ مواد فلال کتاب، رسالے یا خبار سے یقنی طور پرٹل جائے گا۔

کے اشار یہ کی انداز میں مطلوبہ معلومات تک رسائی بھی پہنچا تا ہے، کتب کے حوالے سے، موضوع کے حوالے سے، مصنف کے

اشاریہ کی انداز میں مطلوبہ معلومات تک رسائی بہم پہنچا تا ہے، کتب کے حوالے سے، موضوع کے حوالے سے، مصنف کے حوالے سے مصنف کے حوالے سے بھی۔

ﷺ اشاریدان چیزوں کی نشاند ہی بھی کرتا ہے جو کتاب میں موجو ذہیں ہیں۔اشارید کی مدد سے ہم بہت کم وقت میں پیۃ چلا سکتے ہیں کہ کتاب کن موضوعات یااشیاء پر مشتمل نہیں ہے۔

یں . ☆اشاریپیازی کےذریعے مالی فائدہ بھی اٹھایاجاسکتاہے۔

∜اشاریہ بننے کے بعد پرانے رسائل کی شکست وریخت نم ہوجاتی ہے، کیونکہ قارئین اور محققین بجائے پورارسالہ یا کتاب پڑھنے کے اس کا اشاریہ پڑھ کرمطلوبہ مواد تک رسائی حاصل کرنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔اگر رسائل اور پرانی کتب کی باربارورق گردانی کی جائے گی تواس سے کتاب کے اوراق جلد بوسیدہ ہوکر پھٹنے کے خدشات بڑھ جاتے ہیں۔

اشاریه سازاشاریه سازی کی بدولت ایک ماہراور ہنر مندکی هیثیت سے پیچانا جاتا ہے۔

اشارید کتاب کوخرید نے وقت بیدد فرا ہم کرتا ہے کہ قاری کے مطلب کا مواداس کتاب میں موجود ہے بھی یانہیں۔ اشار بیدلا بھر بری سے کتاب کو جاری کرانے سے پہلے قاری کی رہنمائی کا فریضہ سرانجام دیتا ہے کہ اس کتاب میں کس حد تک اس مطلوبہ چیزیں موجود ہیں۔

بقول عبدالرزاق قريثي

''اشار بیکا مقصدا شخاص، مقامات وغیرہ کے نام گنوا نانہیں بلکہ ان سے متعلق کتاب میں کوئی اطلاع یا طلاعات بہم پہنچائی گئی ہوں۔''(۲)

اکٹرلوگ اشار بیسازی کی اہمیت سے بے خبر ہیں وہ اس کام کوکلر کا نہ سجھتے ہیں اور بیہ خیال کرتے ہیں کہ کوئی بھی کلرک بیکام انجام دے سکتا ہے ان کے خیال میں کتابوں، ناموں، مقالات یا دوسری چیزوں کی خبریت تیار کرنا کوئی بڑی بات خہیں جبکہ حقیقت میں ایسانہیں ہے بیا کیے تکنیکی کام ہے جوایک ماہرا شار بیسازہی بہتر طور پر انجام دے سکتا ہے جس نے کہ اس کام کی مہارت حاصل کی ہوتی ہے۔ بقول سیدہ مصباح رضوی

''اشاریے کوہم مقالے یا کتاب کی کلید کہہ سکتے ہیں کہ جس کی مدد سے معلوم سے نامعلوم کی طرف رہنمائی کی جاتی ہے۔ اشاریہ قاری کواس قابل بنا تا ہے کہ وہ جان سکے کہ اس کتاب میں اس کے کام کا پھے موادمو جود ہے یا نہیں اورا گرموجود ہے تو وہ کتاب کے کن کن صفحات پریل سکتا ہے۔'' قاری فوراً مطلوبہ صفحات کو کھول کرا پی پیند کے موضوع کے متعلق معلومات حاصل کر سکتا ہے۔ا گراشاریہ نہوتو قاری کو مطلوبہ مواد کی تلاش میں تمام کتاب کی ورق گردانی کرنا پڑے گی اور ہوسکتا ہے کہ بہت سے موٹی موضوع اس کی نظر میں نہ آسکے سی موٹی موضوع اس کی نظر میں نہ آسکے سی موٹی موضوع اس کی نظر میں نہ آسکے سی کی اس کو تلاش تھی۔'' (ے)

عام محققین کی نسبت اشاریه ساز زیادہ ترتیب اور انضباط کا عادی ہوتا ہے۔اسے زیادہ مختاط اور متوازن مزاج کا حامل ہونا چاہیے۔اشاریه ساز کومعلوم ہوتا ہے کہ اس کا کام عام بے ربطی یا بے ترتیبی کا متحمل نہیں ہوسکتا اور اشاریه ساز نے محققین اور دیگر کھاریوں کی نسبت کلمل تکنیکی انداز میں اپنے کام کو پایئے تکمیل تک پہنچانا ہوتا ہے اور ایک ربط وضبط اور ترتیب کے نظام کے ساتھ اپنا کام صفحہ قرطاس پدلانا ہوتا ہے۔اشاریہ کا کام مفید اور بنیادی اہمیت کا حامل ہوتا ہے۔

اشارىينگارمىن چىدە چىدە درج ذىل خصوصيات كامونا ضرورى ہے:

🖈 چیزوں کی شناخت اور پر کھر کھتا ہو۔

🖈 چيزوں کوتر تيب دينے کا ذہمن رکھتا ہو۔

چیزوں کے انتخاب اور چناؤ کی اہلیت رکھتا ہو۔

🖈 پیزوں کی درجہ بندی کرنا جانتا ہو۔

🖈 اچھی معلومات کا حامل ہو۔

🖈 زیادہ سے زیادہ مطالعہ کرنے کی استعدادر کھتا ہو۔

🖈 تحقیقی مزاج رکھتا ہو۔

🖈 تقيدي شعور كامالك ہو۔

🖈 اشاربیسازی کے وقت ایک ہی نشست میں زیادہ وقت کے لیے بیٹھ کر کام کرسکتا ہو۔

🖈 کیسوئی سے گھنٹوں ایک ہی کام کرنے میں بوجھل پن یا تھ کاوٹ کے احساس سے عاری ہو۔

ت مزاج میں چڑا چڑا بن نہ ہو، کیونکہ چڑ چڑا بن اس کے کام کے معیار میں حائل ہوسکتا ہے۔

🖈 محنت پینداور مستقل مزاج ہو۔

ااصول ہو۔

🖈 چزیں سنجال کرر کھنے کا عادی ہو۔

🖈 کارآ مداور فالتو چیزوں میں فرق کرسکتا ہو۔

🖈 اپنے موضوع سے لگاؤر کھتا ہو۔

است مزاج نه هو۔

🖈 اشاریسازی کے کام کے لیے بآسانی وقت نکال سکتا ہو۔

المحرر ماہواس پر پوری دسترس رکھتا ہو۔

🖈 اشارىيسازى كے حوالے سے اپنے دائرہ كاركا انتخاب كرسكتا ہو۔

بلندحوصله اور برعزم مو۔

کام کواپنامقصد سجھتا ہو۔

🖈 کسی بھی شم کے تعصب سے یاک ہو۔

🖈 کسی کی مخالفت بارشمنی میں حقائق کوتو رٌمورٌ کر پیش نہ کر ہے۔

🖈 داتی پیندیانا پیندکوکام میں حائل نہ ہونے دے۔

🖈 کسی کی مخالفت اور دشنی میں حقائق کوتو ژموژ کرپیش نہ کرے۔

🖈 ضرورت پڑنے برقوت فیصلہ کی مکمل صلاحیت رکھتا ہو۔

```
زبان برکامل دسترس رکھتا ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\square}
                                                   مختلف اشار ہے اس کی نظر سے گزر چکے ہوں۔
                                                                                                           ☆
                                                   اشاریوں کی مختلف اقسام سے واقفیت رکھتا ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                                                         اشار په سازي کې تکنیک کو بخو يې چانتا ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
اشاریه، درجه بندی، کتابیات، فهرست سازی اور کیٹلاگ سازی کے فرق سے اچھی طرح واقف ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                                                        تحقیق ویڈ وین کےاصولوں سے ہاخبر ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                  اسے بیتہ ہوکہ کت،رسائل اورا خیارات کے اشار لے کی کیا کیا ضروریات ہیں۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                                    اشار پرسازی کےاصول اور قواعد وضوالط سے آگاہی رکھتا ہو۔
                                                                                                          ☆
                                                             اشاربه سازی کےمقاصد کوجانتا ہو۔
                                     صاف صاف کھتا ہو۔جس کے خطاکودوسرے بھی سمجھتے ہوں۔
                                                                                                          ☆
                        جس كا حافظها حيما ہو۔نسان كامريض باچيز وں كوجلد بھول جانے والانہ ہو۔
                                               اشار ہے کی ضرورت واہمیت سے وا تفیت رکھتا ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                                           محققین اور قارئین کی ضرورت اورمسائل ہے آشنا ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\boxtimes}
                                            بدایک اضافی خوبی ہوگی کہ کمپیوٹر میں مہارت رکھتا ہو۔
                                                     اردوسافٹ ویران بیج میں کام کرناجانتا ہو۔
اشار پیسی بھی کتاب پارسالے کا ایک مکمل سروے ہوتا ہے، جس کی مدد سے ہم اس کے مشمولات اور مندرجات
سے بخوبی واقف ہو سکتے ہیں۔ایک اچھااور کامیاب اشار یہ آنے والے محققین اور قارئین کے لیے نہا بے سودمند دستاویز کی
              صورت اختیار کرلیتا ہے۔جس کی مدد سے کتاب میں موجود تمام اہم گوشے ایک ہی نظر میں سامنے آ جاتے ہیں۔
                                                                                        عبدالرزاق لكصة بن:
            ''اشار ریکا انھار دراصل موضوع مضمون یا کتاب پر ہے۔۔ یمخضریوں کہا جاسکتا ہے کہاشاریہ کتاب کے
                       متن كے مطابق مونا جائے ليخي جن چيزوں كا ذكر زيادہ مواہان كا اشاريہ بنايا جائے۔'(٨)
            اشار یہ نہ صرف مصنف بلکہ قاری کو بھی ایک ترتیب اور تہذیب کو اپنانے پر مجبور کرتا ہے ہے
            ترتیمی، فالتواورزائد چیزوں سے اجتناب برتناسکھا تاہے بیرتیب اوراصول پیندی کوراستہ دیتاہے
                                         اورمصنف کے لئے ایک ست متعین کرنے میں اہم کر دارا دا کرتا ہے۔
                                                           اشارىيدرج ذيل خصوصيات سے مزين ہونا حاہيے:
                                                           اشار بدالف بائی ترتیب کے ساتھ ہو۔
                                                    اشاربیایی موضوع کی مکمل نمائندگی کرتا ہو۔
                                                     اشار پەفورىمعلومات كىفرانهمى كاياعث ہو۔
                                                              اشاربهتمام مطلوبه صفحات كومحيط هوبه
                                                                            ہراشار مکمل حوالہ ہو
                                                                                                          ☆
                                                                        اشاربه میں جامعیت ہو۔
                                                                                                          \stackrel{\wedge}{\bowtie}
                            اشار پہ ہمکن انداز موضوع ،مقام ،شخصات وغیرہ کے حوالے سے ہو۔
```

🖈 اشارىيى مىسى كى تىم كاجھول نە ہو۔

🖈 اشارىيى بىچىدەاورگىجىك نەبو ـ

🖈 اشار په مطلوبه مواد تک فورې رسا کې فراېم کرتا مو۔

اشاریہ کتابیات اور فہرست سے الگ چیز ہے تحقیقی مقالات کا ایک لازمی جز ہے جس طرح کتابیات اور حوالہ جات کے بغیر تحقیقی مقالات کا ایک لازمی جز ہے جس طرح کتابیات اور حوالہ جات کے بغیر تحقیقی مقالہ ناکمل رہتا ہے اشاریہ مطلوبہ معلومات کی فراہمی کو آسان بنانا ہے بعض اوقات ہم کم وقت میں کوئی اہم معلومات حاصل کرنے کے لئے کسی کتاب سے ستفادہ کرتے ہیں تواگر کتاب میں اشاریہ موجود ہوتو ہمارا یہ کام ہوت کم میں ہوجا تا ہے اشاریہ نبنی سے مطالعہ کرنا پڑتا ہے جبکہ اشاریے کی مدد سے دنوں میں کی مدد سے ہم فوری طور پر اپنی مطلوبہ معلومات اور صفحہ پر بغیر کسی ردوبدل کے پہنچ جاتے ہیں اور اشاریے کی مدد سے دنوں میں پایہ تھیل تک پہنچنے والا کا م منٹول سینٹہ وں میں ہوجا تا ہے ۔ اشاریہ کتابیات کے مختلف ابواب اور مشمولات اور مندر جات کے بایہ کیا ہم پہلوؤں کا احاطہ کرتا ہے ۔ اشاریہ جا مع اور مختصر ہونا چا ہیے ، غیر غروری طوالت سے بچنا چا ہیے۔ بقول ڈاکٹر گمان چند:

''اگراشار یہ بہت طویل اور مفصل ہوگا تو ضروری اندراج تلاش کرنے میں دفت ہوگی۔قاری کی ضرورت کو پیش نظرر کھ کراسے حدوں میں اور مختصر رکھیے۔''(9)

اشاریہ سازی کا کام ابھی تجرباتی دور سے گزررہا ہے۔ عام قارئین ابھی تک اشاریے کی صحیح قدرومنزلت سے بخوبی آگاہ نہیں ہیں۔ ابھی تک کئی محققین اور مقالہ نگاراشاریہ سازی کے کام کواضا فی بوجھ جھتے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ اشاریہ سازی کی ضرورت واہمیت سے آگاہی پیدا کی جائے تا کہ علمی واد بی کتابوں کے اشاریے تر تیب دے کر معلومات کے لیے نئے حوالے بہم پہنچائے جاسکیں۔

#### -----

#### حوالهجات

ا۔ سرفراز حسین مرزا (مرتب): بیش لفظ ،اشاریپزوائے وقت ۱۹۴۵–۱۹۴۷ء، لاہور، پاکستان سٹڈی سنٹر، پنجاب یو نیورٹی ۱۹۸۷ء صالف

- M Raza-ul-Haq Badakhshani, Kh. Ejaz Rasool, Gem Practical \_r Dictionary English to Urdu, Lahore: Azhar publishers, p375
  - ۳۔ سرفراز حسین مرزا (مرتب): پیش لفظ ،اشاریہ نوائے وقت ۱۹۴۵–۱۹۴۷ء، ص الف
  - ۳- دیباچه:اشاریها قبالیات مرتبهاختر النساء،لا مور،ا قبال اکادمی پاکستان،۱۹۹۸ء، ص۵
- ۵۔ جمیل احمد رضوی ٔ سید:اشاریہ سازی مشموله اردو میں فعی تدوین مرتبہ ڈاکٹر ایس ایم ناز ،اسلام آباد ،ادارہ تحقیقات اسلامی ۱۹۹۱ء ص ۳۰۸
  - ۲۔ عبدالرزاق قریشی،مبادیات تحقیق، بمبئی،اد بی پبلشرز،۱۹۲۸ء، ۲۵
- ۸۔ عبدالرزاق: مقاله کی تسوید، مشموله اردو میں اصول تحقیق مرتبه ڈاکٹر ایم سلطانه بخش، ورڈویژن پبلشرز، اسلام آباد، طبع چہارم ۲۰۰۱ء، ص ۲۲۱
  - 9- مُريان چندُ دُا كُرِّ تَحقيق كافن،اسلام آباد،مقدّره قومي زبان،طبع سوم ١٠٠٧ء،٩٣٢

# قیام پاکستان کے بعداُردونظم وننز میں پیروڈی

Parody is a very Impressive ,Delicated and Attractive Source of humour .Some Valuable Parodies are Created in International Humourous Litrature.These Parodias are Highest,OutStanding and Delicate Form of Satire.The Earliest Marks of Parody in Urdu Can be Seen in Jafar zatli and its Ragular Impression is Appeared in

Owadh Punch. UnderConsideration Thesics is an Effort to Unaderstand or Perceive the Art of Parody in Urdu Humours litrature.

قیام پاکستان کے بعد کا دوراً ردو پیروڈی کی تاریخ کا دور زریں کہا جاسکتا ہے کیونکہ اب' پیروڈی' مقبول ترین صنف کے طور پرسامنے آئی اور شعراء نے اس صنف میں گہری دلچیہی لی۔مظہراحمداس کی پیروجہ بتاتے ہیں:

''مغربی علم وادب کی مقبولیت کے ساتھ ساتھ پیروڈی کے برق رفتارار تفاء کا ایک سبب بیتھی رہا کہ چندشعراء کی شاعری کا نئے سرے سے مطالعہ کیا گیا۔ بیشعراء کلاسکس کا درجہ رکھتے تھے۔ غالب، اقبال ، میراور نظیر اکبر آبادی کی شعری وفنی صلاحیتوں کو ماننے کا سلسلہ چل لکلا۔ ان شعراء کی نت نئی تشریحات سامنے آنے لگیس اوراس طرح بیظیم فن کارفرار پائے۔ ساتھ ہی ان کی تخلیقات (غزلیں اور نظمیں) عوام میں مقبولیت حاصل کرنے لگیں۔ پیروڈی نگار شعراء کے سامنے ان شعراء کا کلام تھا جوعوای سطح پرمشہور تھے۔ لہذا ہڑی تعداد میں شعراء نے پیروڈی نگار شعراء کے سامنے ان شعراء کا کلام تھا جوعوای سطح پرمشہور تھے۔ لہذا ہڑی تعداد میں

مظہراحمد کی اس بات میں بیاضافہ بھی کر لینا چاہیے کہ قیام پاکستان کے بعد جدید تعلیم کے پھیلاؤ میں وسعت پیدا ہوئی۔میڈیا کوفروغ ملا۔جس کی وجہ سے نئے نئے افکاراور نظریات پھیلےاوراس طرح لوگوں کے شعور کی سطح بلند ہوئی۔ چنانچہ پیروڈی کی مقبولیت میں اضافہ ہوا کیونکہ پیروڈی ظرافت کی لطیف شکل ہےاور بیاُ س وقت جملیتی ہے جب لوگوں کا ذوق سلیم اور شعور بلند ترین سطح کوچھور ہا ہوتا ہے۔

قیام پاکستان کے بعد پیروڈی کی صنف میں نام پانے والوں میں چراغ حسن حسرت، ملارموزی، صالح محمصدیق، پطرس بخاری، کنہیالال کپور، ابنِ انشاء، ابراهیم جلیس، شفیق الرحمٰن، اے حمید، خالداختر، مشتاق احمد یو بقی، عطالحق قاسمی اور یونس بٹ جیسے لوگ شامل ہیں۔ شاعری میں مجیدلا ہوری، سید محمد جعفری، شوکت تھا نوی، نذیر شخے، دلا ور فیگار، علامہ حسین میر کانتمیری، خضر متمیمی، ظریف جبل پوری، انور مسعود، سرفراز شاہد، ضیاء الحق قاسمی، سیر خمیر جعفری، پروفیسر عنایت اللہ، ڈاکٹر انعام الحق جاوید، امیر الاسلام ہاشی، بجیرا بوذری، مجبوب عزمی اور نیاز سواتی شامل ہیں۔

ان پیروڈی نگاروں نے سیاسی، ساجی اور معاشی ناہمواریوں کے مفتک پہلوؤں کی نشاند ہی کے ساتھ ساتھ اُس انتہا پیندی اور جذباتیت کے خلاف بھی لکھا جوبیسویں صدی کی بعض ادبی تحاریک کے زیر اثر اُردوشعروا دب کا حصہ بنیں مثلًا تر تی پیندشاعری نے جب انتہا پیندا نہ رویہ اختیار کیا اور مخصوص جذباتیت کا شکار ہونے لگی تواس کے اس کمزور پہلوپر پیروڈی کے پیرائے میں اصلاح اور طنز کی کاوشیں کی گئیں مثلًا:

بهرموساتھ دوہاتھ میں ہاتھ دو سوئے منزل چلو بند ہوئے ل چلو ابہےمشکل چلو رات کی تل چھٹیں ہیں،اندھیرا بھی ہے صبح کا کچھ اجالا،اجالابھی ہے! اپنی چوخانه نگی لگائے ہوئے منہ کو مفلر میں تھوڑ اچھیائے ہوئے سرجھ کائے ہوئے تن چرائے ہوئے اینے اپنے گھڑوں کواُٹھائے ہوئے دوش پر سوئے منزل چلو بندہوئے نل چلو ابہےمشکل چلو همدموساتھ دو نل پہ بیٹھےرہو پیاسی آنکھوں کے خالی کٹورے لیے منتظرم دوزن سارے پیاسے بدن سارا جلتا ہے تن سارا جلتاہے من جن میں گا گر بھی ہے . بوڑھا بھا نجر بھی ہے ۔ چی منگی بھی ہے یکامٹکا بھی ہے . پھوٹاڈ بہ بھی ہے خشك تالاب ميں آ نکھیں پُرآب میں آ سوئے منزل چلو بند ہوئے نل چلو

نل سے یانی کا قطرہ تو ٹیکانہیں

خشک پلکوں پہتارے،اترتے رہے رات بھرجھلملاتی رہی شمع صبح وطن

ہم ہیں تشنہ دہن ہم ہیں اہل دکن كنوال سوكها بهوا جيب ناداركا

بهرموساتھ دوہاتھ میں ہاتھ دو

(بندہونےنل چلو)

سوئےمنزل چلوبند ہوئے نل چلو

پیظریف جبل پوری نے مخدوم محی الدین کی نظم'' جا ند تاروں کا ہن'' کی پیروڈی کی ہے۔اس پیروڈی میں ترقی پیندوں کے لیجے نعرہ بازی کے انداز اور خطیبا ندانداز کی پیروڈی کی ہے۔اس سلسلے میں مظہرا حرکھتے ہیں:

''اليى تخليقات ميں ڈکشن اور بيئت کا مذاق بھی اُڑا یا گيا اور ساتھ ہی موضوعات کی کیسانیت بھی ہدف

طنزين - (۲)

إس عهد ميں موضوعات كى يكسانيت، عنوانات، نام، ميت، افكار اور ليج تك كو مدف طنز بنايا گيا \_مثلًا فيض احمد فیض ، و 'غیذا حمد غیذا' میراجی کومیراجی اورعنوانات میں تنهائی کو' لُگائی' ریجانه کو' سلطانه' اورآ دمی نامه کو ما ڈرن آ دمی نامه سے بدل کرمزات کی صورتیں پیدا کی گئیں۔اس عہد میں لفظی پیروڈیز کا چلن بھی عام رہا۔لطیف لفظیات کی جگہ بعض کثیف الفاظ کے استعمال ہے بھی مزاح اور طنز پیدا کرنے کی کوششیں کی گئیں ۔ مثلًا عاشق محمۃ غور ٰی کی پیروڈی دیکھیے ،جس میں صادق قریثی کی نظم ''سلمٰی'' کی پیروڈ ی''کتا'' کے عنوان سے کی گئی ۔سلمی اور کتا کی مناسب یکسی طور مناسب نہیں لیکن یہ عاشق محم غوری کا کمالِ فن ہے کہ انھوں نے اس سے اپنی پیند کے معنی پیدا کیے ہیں۔ملاحظہ سیجیجے: پہلے اصل نظم دیکھیے: سلمٰی!

میں نے ایک تصویر بنائی ین کے کہیں کا نیچیلکھانام کسی کا سلملی سلملی شرم وحیاء کی دیوی پیکراک اخلاص ووفا کا سلمی

عاشق محرغوري نے اس كى پيروڈي "كنا"كعنوان سے اس طرح كى :

میں نے اک دن کھیریکائی اس کی خوشبو یا کرآیا

كتاشرم وحياسے عاري پیکرتھااک حرص وہوا کا

اں'' پیروڈی''میں لفظی تبدیلی سے خالص مزاح پیدا کرنے کی کوشش کی گئے ہے۔ قیام یا کتان کے بعد

پیروڈی کے فن میں یہ بنیادی تبریلی آئی کہ الفاظ کے معمولی تغیر سے ادب پارے میں معنی کیا سے کیا ہوگئے۔ اِسی طرح ہیت ، اہجہ اور نظریات کی پیروڈی کا جلن بھی عام رہا۔''اورھ نے'''اوراُس کے معاصر ظریفانہ پرچوں میں شائع ہونے والی پیروڈیز میں زیادہ ترائگریز حکمران، انگریزی تہذیب، سرسیدا حمد خان کے نظریات، ہندوستانی معاشرت، معیشت اور تہذیب کے مصحک نیادہ ترائگریز حکمران، انگریزی تہذیب، سرسیدا حمد خان کے بعداُر دو پیروڈی کا دامن وسیح ہوا۔ اب اس کے موضوعات پہلوؤں کو نشخصا ہوا۔ اب اس کے موضوعات میں شعراء اور ادباء کی شخصیات، اسالیب، افکار، لیجوں اور طرز زیست کی پیروڈیز کھی جانے لگیں۔ اس کے ساتھ ساتھ نو جوان لڑکوں اور لڑکیوں کا فیشن کا دلدا دہ ہونا اور اِس کے نتیج میں اُن کے بے ڈھنگے ساتی رویے بھی زیر بحث آنے لگے۔ سرکاری اہلی کاروں کی بدعنوانیاں، غیرانسانی رویے اور خوشامدانہ انداز زیست کو بھی'' پیروڈی'' کے پیرائے میں بیان کیا جانے لگا۔ اس سلسلے میں مجید لا ہوری نے علامہ اقبال کی اس غزل کی ہی

پیروڈی کی ہے۔ اقبال کی غزل میہ

ہتاروں ہےآگے جہاں اور بھی ہیں ابھی عشق کے امتحاں اور بھی ہیں پیروڈی کلفٹن سے آ گے جہاں اور بھی ہیں جودل ہوتو دلچسیباں اور بھی ہیں حسين وجوال بستيال اورجھي ہيں ابھی عشق کے امتحاں اور بھی ہیں نمائش کی ان مرغیوں کے علاوہ! سنامے مرغ دل! مرغمان اور بھی ہیں قناعت نه مصری کی ڈلیوں'' پیکر لے سوااس سے شیر نیاں اور بھی ہیں یمی'' پیرنگھ''کاچشمہیں ہے يهال '' بح'' کچھ' بيكرال''اور بھی ہیں '' گدھاچھاپ'' کی بیٹریاں پینے والے نئے جھاپ کی بیڑیاں اور بھی ہیں گئے دن کہ تنہا تھا میں انجمن میں مجیداب تو" گل شیرخان"اور بھی ہیں: (۳)

ا قبال کے کلام کی اس پیروڈی میں مجیدلا ہوری نے خالص مزاح کے ساتھ ساتھ بین السطور ہماری کج رویوں پر بھی کڑا طنز کیا ہے۔ ایسی ہی ایک مثال سیر ضمیر جعفری کے ہاں دیکھیے انھوں نے اقبال کے ان مصرعوں کی کامیاب پیروڈی کی ہے: فطرت کے مقاصد کی کرتا ہے تاہبانی

ے سرت علی ماری رہے یا بندہ صحرائی یا مردِ کہتانی پروڈی

. صدیوں کی بیوریانی، بیریگِ بیابانی!!

میلوں میں نہیں دانہ، کوسوں میں نہیں پانی فطرت کے؛ مقابر؛ ، کی کرتا ہے، نگہبانی یابندۂ صحرائی یامر دِ کہتانی (۴)

اُردو میں شاعری اور صحافت کے ساتھ ساتھ ادبی نثر میں بھی کا میاب پیروڈیز بھی گئی ہیں۔اگرچہ نثر میں پیرڈی کلھناا کیا انتہائی مشکل کا م ہے کیونکہ شاعری میں تو کسی شعر ،مصرعے یا فقط قافیہ اوررد لف کی تبدیلی سے معنی میں تبدیلی لائی جا سکتی ہے۔ جب کہ نثر میں کسی تخلیق کار کے اسلوب،انداز تحریر نظریات یا کمل تحریر کوا کیک خاص سلیقے سے مزاح کے پردے میں تبدیل کرنا ہوتا ہے۔ مثلاً شفیق الرحمٰن نے تزک باہری کی شاندار پیروڈی بعنوان

''تزک نادری عرف سیاحت نامنہ ہند'' کی ہے۔ شفق الرحمٰن نے''تزک بابری'' کے عنوان کی تبدیلی ہی سے اپنی پیروڈی کا آغا زکیا ہے اور آ گے چل کرنا درشاہ کا تخیلاتی خطاب ان الفاظ میں پیش کیا ہے :

'' آپ کی قومی روایات بے حد شاندار ہیں۔ آپ نے کسی اجنبی کو مایوس نہیں کیا۔ کئی سوسال سے آپ کا شخص ہیرونی لوگول سے حکومت کروانا ہے اور تو اور آپ نے خاندان غلامال سے بھی حکومت کروائی ہے اور وسعت قلب کا ثبوت دیا ہے'۔ (۵)

بظاہر یوں لگتا ہے کہ برصغیری قوم کی تعریف کی جارہی ہے لیکن پیروڈی کے پردے میں اس قوم کے بزدلا نہ اور منا فقانہ رویوں پر لطیف طنز کیا گیا ہے۔ نثری پیروڈی میں ایک قابل تحسین نشان'' اُردو کی آخری کتاب'' کا ہے۔ بیمولا نامجہ حسین آزاد کی تحریر کردہ کتاب'' اُردو کی پہلی کتاب'' کی کا میاب پیروڈی ہے۔ بیکتاب ہم منتع کی ایک اعلی مثال ہے۔ اس پیروڈی وڈی میں ہمارے نظام تعلیم، تاریخ، اخلاقیات، سیاسی صورت حال اور ملکی معاشرت کے مفتحک پہلوؤں کو نہایت فنکا را نہ انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ اس سلسلے میں چندمثالیں دیکھیے:

ایران میں کون رہتا ہے؟
ایران میں کون رہتا ہے؟
انگستان میں کون رہتا ہے؟
انگستان میں اگریز قوم رہتی ہے
فرانس میں کون رہتا ہے؟
فرانس میں فرانسیں قوم رہتی ہے
یہ پاکستان ہے؟
اس میں پاکستانی قوم رہتی ہوگی؟
اس میں باکستانی قوم رہتی ہوگی؟
اس میں بنجابی قوم رہتی ہے

سند هی تو ہندوستان میں بھی رہتے ہیں بنگالی تو ہندوستان میں بھی رہتے ہیں پھر بیا لگ ملک کیوں بنایا تھا؟ غلطی ہوئی ،معاف کر دیجئے ،آئندہ نہیں بنائیں گے (۲)

(ہماراملک)

اِس'' پیروڈی''میں ابنِ انشاء نے ہمار ہے قومی رویوں کوایک شگفتہ پیرائے میں اپنے طنز کا نشانہ بنایا ہے۔ اِسی طرح کی ایک اور پیروڈ می دیکھیے :

علم بڑی دولت ہے ، تو بھی اسکول کھول علم پڑھا فیس لگا دولت کما فیس ہی فیس یڑھائی کے بیں بیں کے تیں یو نیفارم کے حالیس کھیلوں کے الگ ورائٹی پروگرام کے الگ کینک کے الگ . لوگوں کے جیننے پر نہ جا دولت کما اس ہے اور اسکول کھول أن سے اور دولت كما كمائے جا، كمائے جا ابھی تو تو جوان ہے بیسلسلہ جاری ہے جب تك كنگاجمنائ پڑھائی بڑی اچھی چیز ہے . بهی کھا تہ پڑھ ٹیلی فون ڈائر یکٹری پڑھ

بنک اسٹیٹنٹ پڑھ ٹینڈ رنوٹس پڑھ ضرورت رشتہ کے اشتہار پڑھ اور پچھمت پڑھ میراورغالب مت پڑھ اقبال اورفیض مت پڑھ ائن انشاءکوبھی مت پڑھ ورنہ تیرا بیڑا اپار نہ ہوگا اور ہم میں سے کوئی نتائج کاذ مددار نہ ہوگا نتائج کاذ مددار نہ ہوگا

(علم بڑی دولت ہے)

'' ماں بچے کو گود میں لیے بیٹی ہے باپ انگوٹھا چوں رہا ہے اور دیکھ دیکھ کرخوش ہوتا ہے بچہ حب معمول آئکھیں کھولے بڑا ہے۔ ماں محبت بھری نگا ہوں سے اس کے منہ کو تک رہی ہے اور پیار سے حسب ذیل با تیں پوچھتی ہے۔
ا۔ وہ دن کب آئے گا جب تو ملیٹھی ملیٹھی با تیں کرے گا۔؟
۲۔ بڑا کب ہوگا؟ مفصل کھوو
۳۔ دولہا کب بے گا اور دلہن کب بیاہ کرلائے گا؟ اس میں شرمانے کی ضرورت نہیں۔
۴۔ بم کب بڈھے ہوں گے؟

۲-آپ کب کھائے گا؟ اور ہمیں کب کھلائے گا؟ با قاعدہ ٹائم ٹیبل بنا کرواضح کرو۔ بچہ سکرا تا ہے اور کیلنڈر کی مختلف تاریخوں کی طرف اشارہ کرتا ہے تو ماں کا دل باغ باغہو جاتا ہے'' (۸)

اس پیروڈی میں والدین کے اس رویے کو طنز کا نشانہ بنایا گیا ہے کہ بعض اوقات والدین اپنی والا دسے بے جافتم کی تو قعات وابستہ کر لیتے ہیں اوراُن کی پرورش بالکل ایسے کا روباری شخص کی طرح کرتے ہیں جواصل زرسے زیادہ منافع کما نے کے لیے سرمایہ کاری کرتا ہے۔ اس پیروڈی سے یہ بات بھی ظاہر ہوگئی ہے کہ اب پیروڈی نگار صرف معاشرتی، سیاسی اور معاثی اونچ نیخ کونقید کانشانه بهیں بنار ہے بلکداُن کے نشانہ پر انسانی جبلت اور نفسیات بھی ہے۔ نیز اب طنز کا نشانہ توم، گروہ اور بجوم کے ساتھ ساتھ فرد بھی بنما جارہا ہے۔ پطرس بخاری نے'' جغرافیہ'' کی سسکتا بول کی اِس طرح پیرڈی کی ہے : ح پیرڈی کی ہے :

'' کہتے ہیں کہ کسی زمانے میں لا ہور کا حدودار بعد بھی ہوا کرتا تھا، کیکن طلباء کی سہولت کے لیے میونسپلی نے اسے منسوخ کر دیا ہے۔ اب لا ہور کے چاروں طرف بھی لا ہورہی واقع ہےاورروز بروز واقع تر ہور ہا ہے۔ ماہرین کا اندازہ ہے کہ دس میں سال کے اندر لا ہورا کیک صوبے کا نام ہوگا۔ جس کا دار الخلافہ پنجاب ہوگا۔ لیوں سجھنے کہ لا ہورا کیک جسم ہے جس کے ہر جھے پرورم نمودار ہور ہا ہے لیکن ہرورم مواد فاسد سے جرا ہے۔ گو یا ہوستے ایک عارضہ ہے جواس کے جسم کولاق ہے''۔ (۹)

اس'' پیروڈئ' میں پطرس بخاری نے ریاستی پالیسوں کو ہدف طنز بنایا ہے کہ پاکستان کے سارے وسائل کا ارتکاز لا ہور میں ہور ہا ہے۔ تمام سہولیات لا ہور ہیں ہور رہ گئی ہیں۔ اس لیے سارے صوبے کی آبادی کا رُخ لا ہور کی طرف ف جاری وساری ہے۔ جس سے لا ہور کی آبادی اور لا ہور بے ڈھنگے طریقے سے پھیل رہا ہے اور یوں لگتا ہے جیسے تھوڑ ہے ہی عرصے میں 'لا ہور'' پھیل کریور صوبے کوانی لیپٹ میں لے لے گا۔

پطرس کے یہ دونوں مضامین (اُردوکی آخری کتاب اور لا ہور کا جغرافیہ) پیروڈی کی اعلیٰ ترین مثالیں ہیں۔ ' پیرو ڈی'' کی جو تعریف متعین کی گئی ہے یہ دونوں مضامین اُس تعریف پر پورا اُترتے ہیں۔ '' اُردوکی آخری کتاب'' لفظی مزاح کی اعلیٰ مثال ہے، اس کے مقابلے ہیں'' لا ہور کا جغرافیہ'' ہماری معاشرتی، ریاستی، تاریخی اور تہذیبی ناہمواریوں کو ہدف طنز بنا نے کی کا میاب ترین کا وژس ہے۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر وزیرآغا کھتے ہیں :

''پطرس کے ہاں تخریف کے بیدونوں رُخ ملتے ہیں لینی اُن کی ایک تحریف نے تو زندگی کی آسودگی وجتم دیا ہے اور دوسری نے بعض ناہموار یوں اور ہے اعتدالیوں کو ہدف طنز بنایا۔ ہیت کے لحاظ ہے بھی اِن دونوں تحر یفوں میں ایک نمایاں فرق ہے۔ ایک تحریف قطعاً لفظی ہے اوراس میں حض الفاظ کی معمولی تبدیلی ہے اصل کا حلیہ اُسطور بگاڑ دیاجا تا ہے کہ اصل سے ناظر کا جذباتی تعلق بڑی حد تک ختم ہوجا تا ہے اور ہنی کو تحریک بل جا تی ہے۔ دوسری تحریف فظی نہیں بلکہ صرف ایک مخصوص طریق کا راور ایک خاص انداز نظر کی نقل تک محدود ہے۔ ان دونوں میں ایک فرق بیج بھی ہے کہ پہلی تحریف براہ راست اصل سے متعلق ہے لیکن دوسری نے اصل کا سہارا لے کرایک بالکل مختلف میدان میں اپنے جو ہر دکھائے ہیں۔ پہلی تحریف ہے اور دوسری میں اُنھوں نے جو ہر دکھائے ہیں۔ پہلی تحریف آردو کی پہلی کتاب'' پر پطرس کی مشہور پیروڈ کی ہے اور دوسری میں اُنھوں نے جغرافیہ کی جن ایک عام انداز کا تو ایک خاص صد تک اور بعض ساجی ہے اعتدالیوں کا ایک بڑی حد تک مذات اُڑ ایا ہے تا ہم ان دونوں تحریفوں میں تحریف کے بعض بنیا دی عناصر کواس درجہ کھوظ رکھا گیا ہے کہ ہم ان کو اُردوز بان کی بہترین تحریفات میں شار کرنے پر مجبور بین وردندگی کا سور '۱۰)

بطرس بخاری اُردو کےایسے'' پیروڈی نگار'' ہیں جن کا اسلوب فکروفن کےاعتبار سے معتبر اورو قیع ہے۔ نثر میں جس عمدہ پیروڈی کی تخلیق بطرس بخاری نے کی اس کی مثال اور کہیں نہیں ملتی۔

بیسوی صدی میں نثر کے حوالے سے چراغ حسن حسرت اور کنہیالا ک کپور بھی نمایاں ہیں، پیروڈی کے سلسلہ میں کنہیالال کپور بھی نمایاں ہیں، پیروڈی کے سلسلہ میں کنہیالال کپورنے نظم ونثر دونوں میں طبع آزمائی کی۔ مجھے میرے بزرگوں سے بچاؤ مختصرترین افسانے، بالغوں کے لیے کہا کہا کہ تاب، دوسری کتاب، نائی فلمی شاہ کاروغیرہ میں' دخریف' کی اعلیٰ مثالیں

موجود ہیں۔'' اُردوافسانے کے چندنمونے''میں اُنھوں نے افسانوں اورافسانہ نگاروں کی کامیاب پیروڈیز پیش کی ہیں۔ایک مثال دیکھئے:

'' گذشتہ چندسالوں میں اُردوا فسانہ نو لی نے قابلِ رشک ترقی کی ہے۔ کسی زمانے میں اُردوادب پر شعراء کا تسلط تھا۔ آج کل شعراء کی جگی جہ کسی مرحوم علا مدا قبال کا نعم البدل نہیں مل سکا۔ مرحوم منثی پریم چند کے ایک سے زیادہ جانشین پیدا ہو چکے ہیں۔ ان میں سے بعض نے اپنی جانشینی کا اخبارات اور رسائل میں اعلان بھی کردیا ہے۔ مثلاً ایک صاحب منشی پریم چند کی جانشینی کے اس لیے حقدار ہیں کہ وہ دیہا تے کہ تعملق افسانے کھتے ہیں اور اگر چہ بیددرست ہے کہ وہ اپنے کسی افسانے میں دیہات کی فضا کا صحیح فقشہ بیش نہیں کر سکے۔ مگر ان کا دعوی کا گر چہ بیدرست ہے کہ وہ اپنے کسی افسانے میں دیہات کی فضا کا صحیح فقشہ بیش نہیں کر سکے۔ مگر ان کا دعوی کا

و میں میں میں ایک میں اور اپنے کسی افسانے میں دیہات کی فضا کا صحیح نقشہ پیش نہیں کر سکے۔ مگران کا دعویٰ اگرچہ بید درست ہے کہ وہ اپنے کسی افسانے میں دیہات کی فضا کا صحیح نقشہ پیش نہیں کر سکے۔ مگران کا دعویٰ ہے کہ ان کے ہرافسانے میں ہل، بیل اور اُپلے کے الفاظ آپ کو ضرور ملیں گے''۔ (۱۱) (اُردوافسانہ نولی کے جنونمونے)

(اُردوافسانہ نولی کے چند نمونے ) کے عنوان کے تحت اُنھوں نے ترقی پیندافسانے ، جذباتی افسانے ، دیہاتی افسانے ، نفساتی افسانے ، حقیقت نگاری اور رو مانی افسانے کی کا میاب پیروڈیز تخلیق کی ہیں۔اس حوالے سے چندمثالیں د کیھئے: مثالیں

> '' پیسب سے پہلے ترتی پیندافسانے ہیں ہیکئ قشم کے ہوتے ہیں سب سے پہلی وہشم ہے جس میں ایک مزدور پرحد سے زیادہ ظلم ڈھایا جا تا ہے اور آخر میں اسے مارکر پڑھنے والے کے دل میں اس کے لئے ہمدردی پیدا کی جاتی ہے۔''(۱۲)

(ترقی پیندانسانے)

''ترقی پندافسانوں کے بعد جذباتی افسانے آتے ہیں جذباتی افسانوں میں جذبات اور احساسات کی شدت کونمایاں طور پر بیان کیا جاتا ہے مختلف جذبوں کے زیراثر افسانے کے کردار بجیب وغریب حرکات کے مرتک ہوتے ہیں''(۱۳)

(جذباتی افسانے)

''جذباتی افسانوں کے بعدا یک ادھ نمونہ دیہاتی افسانوں کا بھی ملاحظہ فرمائے۔ یہ افسانے اپنے دکش ماحول اور طرزِ تحریر کی سادگی کی وجہ ہے بے حدمقبول ہیں ان میں یہ کوشش کی جاتی ہے کہ کوئی الیمی بات تحریر نہ کی جائے جو غیر فطری یاغیر دیہاتی ہو۔''(۱۴)

(دیہاتی افسانے)

''جذباتی اور دیہاتی افسانوں کے بعد ہم نفسیاتی افسانوں کو لیتے ہیں ان افسانوں میں ہیرویا ہیروئن کی د ماغی ش مکش کوصفحہ قرطاس پرلانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اکثر بید کھایا جاتا ہے کہ جس وقت انسان سوچنے لگتا ہے تو اس کے خیالات کا سلسلہ ایک ٹیڑھی کلیر کی مانند ہوتا ہے۔''(14)

. ان تحریروں میں کنہیالال کپورنے افسانہ کے ناقدین کی بیروڈیز کی ہیں۔ کنہیالال کپور کے ساتھ چراغ حسن حسرت بھی ننژی بیروڈیز کے بادشاہ ہیں۔اس سلسلے میں'' پنجاب کا جغرافیہ'' خاصے کی چیز ہے۔ پطرس بخاری کے مضمون''لا ہور کا جغرافیہ'' کی طرح انہوں نے جغرافیہ کی عام کتب کے اسلوب، مواداور انداز بیان کے مزاحیہ پہلوؤں کو''تحریف'' کے پردے میں بیان کیا ہے۔ استحریف کے پس منظر میں انھوں نے ملک کے سیا سی حالات اور سیاست دانوں کی کج رویوں اور بے ڈھنگے اصولوں کونہایت شاکتنگی اور نفاست کے ساتھ اُجا گر کیا ہے اوراپی اِس'' پیروڈی'' میں لطیف جملوں اور لفظیات کی تکرار سے ایک حسن پیدا کیا ہے۔

ان نثری پیروڈی نگاروں میں مجمد خالداختر اوراحمد جمال پاشا کو بھی نظر اندا زنہیں کیا جاسکتا۔ احمد جمال پاشانے اُردو کے بعض نافندین کے اسلوب کی بڑی دکش پیروڈیز پیش کی ہیں۔ مثلاً ڈاکٹر عبادت بریلوی کے اسلوب کو اِس شگفته انداز میں پیش کرتے ہیں:

'' مجھے ہیں۔۔۔کہنا ہے۔۔۔۔کہ کیور۔۔۔ کے مضامین میں جووہ لکھتے ہیں وہ مضامین اوراس کے دو سرے مضامین جو طنز مید و مزاحیہ ہوتے ہیں ، ان مضامین میں میرے خیال میں جہاں تک میں نے ان کا تقدی تجزید کہا ہے اور میں جن نتائج پر بالتر تیب بہنچا ہوں اُن سے صرف ایک ہی نتیج پر بہنچا ہوں کہ بیر مضامین بین جا بیا ہوں کہ بیر مضامین بین ہیں جن میں میری دانست میں طنز ہے لینی ان مضامین میں طنز ہے۔طنز میں مید کہنا ہوں کہ ان مضامین میں اپنی جگہ پر جیسا کہ میں لکھ چکا ہوں ، طنز ہے۔ ایسا طنز جو سودا، غالب ، اگبر ، رشید احمد لقی ، فرحت اللہ بیک ، بطرس ، شوکت تھا نوی ، شقق الرحمٰن ، غلام احمد فرقت کا کوروی ، مشاق احمد لوسفی اور جس کی بے شار مثالیس مغربی ادب سے بیش کی جاستی ہیں' ۔ (۱۲)

احمد جمال پاشاکی میتر یف نہایت دکش اور شکفتہ ہے، کسی ناقد یاا دیب کے اسلوب کی پیروڈ می کرنا، اتنا آسان کا منہیں لیکن جس پیرائے میں احمد جمال پاشانے اسے نبھایا ہے وہ انہی کا کمال ہے۔ مید پیروڈ کی طنز مینہیں بلکہ خالص مزاح کی ایک مثال ہے۔ انھوں نے مبالغے سے کام لے کر کئی لطیف پیروڈ پر تخلیق کی ہیں۔ ان کے مقابلے میں مجمد خالداختر کے یہاں مزاح سے زیادہ طنز کا عضر غالب ہے۔ انھوں نے غالب کے خطوط کے اسالیب کی پیروڈ کی کرکے دراصل اپنے عہد کی ناہموا ریوں کو عیاں کیا ہے۔ انھوں نے اپنے عہد کی مختلف شخصیتوں کو جو پیرڈوی کے پیرائے میں خط کھے ہیں اُن میں ذاتی طنز بھی ہے اور معاشرتی طنز بھی۔ مثلاً :

''جوخبریں سناتے ہوان کا حال سنو!اعلائجی تمہارے ازل ہے وہی چھٹے ڈھول کی آواز والے سمع پران کا ابجہ گراں ، خبروں کی ترتیب بے روح، بدوضع کسی وزیر باتد بیر نیمزار قائد اعظم پر فاتحہ پڑھی تم کوسر مابیآ راکش گفتار بم پہنچا۔ اِس واقعہ کوسر خبر نامہ بنایا اور پانچ منٹ اس کی تفصیلات بتانے میں خرج کیے ۔ واہ صاحب ، بدورو کشم خصی جب چھلے دِنوں کراچی گیا ، قائد اعظم کے مزار پر فاتحہ خوانی کو حاضر ہوا۔ اس کا ذکر تو آپ نے ایش خصر بھی جب چھلے دِنوں کراچی گیا ، قائد اعظم کے مزار پر فاتحہ خوانی کو حاضر ہوا۔ اس کا ذکر تو آپ نے ایس خبر نامہ میں نہیں آتا۔ بیکیا طور ہے قوم ایس خبر نامہ میں نہیں آتا۔ بیکیا طور ہے قوم کے عوام الناس کو آپ نے بیا جائے ، آپ کا آہ ہگ کے عوام الناس کو آپ نے بیا جائے ، آپ کا آہگ ایک ، دھنگ اک ، مرض دراصل تمہار اکہذہے ۔ حق تعالی تم کو جلد شفاد سے ۔ تندرست ہونا تمہار ام مجر ہ عظیم ہوگئی ۔

(ریڈیویا کتان)

''میرے دا دالوہار!۔۔کیا بوچھتے ہوخضرعلیہ السلام کا احوال۔ مدت سے کھینا لکھانا ختم ہوا۔ پڑھنا یکسرموقو ف۔دن بھرکولہوے ہوئے روز گار میں جتار ہتا ہوں۔ آئے گئے کی بک بک جھک جھک۔ناشکری البتہ نہیں کرتا۔ جاکم وقت نے دفتر میں ایک میکا کی آلہ دے رکھاہے۔وہ حدت گر مامیں کو ہسار کی نئے بستہ ہوا دیتا ہے گرسے دفتر اور دفتر سے گھر موٹرگاڑی میں جاتا آتا ہوں۔ گھر لوٹنے پر معری اکے تبع میں ثمر ہائے بیش رس کھاتا ہوں۔ مابعد بی بی نیک بخت اور لڑکوں بالوں کو گاڑی میں گھمانا مراروز مرہ ہواسیر کی واپس آیا۔ کھانا کھا یا۔ آلہ ٹیلی ویژن پر بیٹھ گیا۔ لکھوں کس وقت؟ پڑھوں کب؟ بیراززندگی گزارنے کا تم نے بھی اپنایا ہے۔ سوچتے ہوئے گئے آگے جو کچھ کیا جھک ماری، بھاڑ جھونکا۔ حق سے ہے کہ منصب کا ہاتھ آنا مع موٹر گاڑی، کاخ لعلیں۔ اس سے بہتر دنیا کوئی بات نہیں، کاوشِ تخن گزاری سب لغو، پچھ حاصل نہیں'۔ (۱۸)

اُردومیں نثر کے حوالے سے بیالیے چیدہ چیدہ پیروڈی نگار ہیں جھوں نے اُردوبیروڈی کوشا اُستہ معیار کے ساتھ تخلیق کیا۔ اگردیکھا جائے تو اُردونٹر میں مقدار کے اعتبار سے کم پیروڈی تخلیق ہوئی ہیں اور یہ بھی حقیقت ہے کہ نثر کے مقابلے میں شاعری میں زیادہ پیروڈی نگاری کی گئی ہے لیکن نثر میں پیروڈی کا اِس لیے معیار بلندر ہا ہے کہ نثری پیروڈی نگارہ اپنے علمی ، فنی اور سیاسی شعور کے حوالے سے اپنی پیروڈی نگارہ وں (شاعری کے حوالے سے اپنے سے ماقبل پیروڈی نگاروں (شاعری کے حوالے سے ) زیادہ نمایاں مقام پر فائز ہیں۔ اِس کے علاوہ یہ پہلوتھی قابلِ توجہ ہے کہ پطرس بخاری ، این انشاء ، حسر سے اور احمد جمال پاشاوغیرہ تک آئے آئے اُردوز بان ارتقاء کی کئی منازل طے کر چکی تھی کیونکہ پیروڈی کا زبان کے ساتھ انتہائی گہرار شتہ ہوتا ہے۔ یہ اپنی تمام بزاکتوں اور بوقلمونیوں کے ساتھ وہیں پرورش پاتی ہے۔ جہاں زبان اپنی ترقی یا فتہ شکل میں موجود ہوتی ہے اور بیصور سے اُسی وقت ہوتی ہے جب زبان کی دل وجان کے ساتھ حفاظت کی جائے۔

قیامِ پاکستان کے بعداً ردوزبان، پاکستان کی قومی زبان تلم ہی، اُردوادب اور صحافت میں کئی پر چوں کا آغاز ہوا، جامعات میں ایم ۔اے، ایم فیل اور پی آج ۔ ڈی کی سطح تک اُردوکوفروغ ملا، پرنٹ اورالیکٹرا نک میڈیا پر اُردوزبان کووسعت دی گئی۔

اِس طرح اسے نہ صرف اہلِ پاکستان نے اخلاقی ،قومی اور ملی حمایت دی بلکہ بہت سے لوگوں کا اس سے رزق بھی وابستہ ہوا۔ جس کے نتیجے میں ایک پہلوسے اُردوز بان میں متنوع قسم کی تخلیقات سامنے آئیں اور دوسرے پہلوسے اُردوز بان میں وسعت پیدا ہوئی۔

اُردو'' پیروڈی'' نے ہردوراور ہرعہد کے سیاسی ،ساجی ، تہذیبی اور معاشی حالات ووا قعات کوظریفا ندانداز میں بیا ن کیا ہے۔ پیروڈی کا پہلا دور جواُدوھ نِنْج سے شروع ہوتا ہے۔اُس میں برصغیر پاک و ہند کا سیاسی کیچرا پی ساری جزئیات سمیت اُردوپیروڈی میں دیکھا جاسکتا ہے۔غیرملکی راج اورانگریز سامرا جیت کے سارے مصحک پہلواُردوپیروڈی کی ابتدائی شکلیں ہیں۔

قیام پاکستان کے بعدسیاسی عدم استخام، سیاسی لا قانونیت، سیاست دانوں کی بوالعجیاں، ملک میں بار بار فوجی مدا خلت، جمہوریت کے نام پرانسان کش رویے، نوجوان نسل کا مغرب کا دلدادہ ہونا، سرکاری اہل کا روں کی بدعنوانیاں، اسا تذہ، ڈاکٹر ز، نجیوروکر لیمی اور معاشرے کے دیگر ذمہ دار لوگوں کا کلی طور پر کاروباری بن جانا اُردوپیرڈی کے موضوعات میں اضافہ کرتے رہے۔ اِس تناظر میں اُردوپیروڈی کی اہمیت وافا دیت میں مزیدا ضافہ ہوجا تا ہے کہ ان موضوعات سے ہماری ساگریت کی، تہذیبی، معاشی اور سیاسی تاریخ کے معتبر حوالے مرتب ہوئے ہیں اور اُردوپیروڈی سے ہمارے اُن عمرانی روپوں کا پتا ہمی چیتا ہے جوث یدملی تاریخ کی کتب میں نہ ملے۔

اُردوزبان کواُردو پیروڈی نے جہاں موضوعاتی حوالے سے وقار بخشاوہاں لسانی اعتبار سے بھی وسعت دی۔ نئی نئی لفظیات، لسانی تشکیلات حتیٰ کہ انگریزی اور دیگر زبانوں کے بعض الفاظ کو بھی نہایت سلیقے اور خوبصورتی کے ساتھ ظم اور نثر کا حصه بنایا گیا۔ إس طرح أردوز بان کی وسعت کی ایک اور صورت پیدا ہوئی۔ مثلً: ے عاشقی کا ہوابرااس نے بگاڑے سارے کام ہم تواے۔ بی میں رہےاغیار بی۔اے ہو گئے (۱۹)

(اكبرالهٰ آبادي)

نامەنەكوئى ياركاپىغام بھيج إس فصل ميں جو بيہے بس آم بيہے ایسے ضرور ہوں کہ انہیں رکھ کے کھاسکوں پخة اگر ہوں بیں تو دس خام بھیجے معلوم ہی ہےآ پ کو بندے کا ایڈریس سيدهج آله آبادميرے نام بھيج اليانه ہو كه آپ يكھيں جواب ميں لقمیل ہوگی ، <u>نہلے</u> مگر دام بھیجے (۲۰)

(ایک خط بنام منثی نثار حسین کھیئو) یر ناس مشکه کی جواجازت ہوبے

تنخوا ہ بھی اگر نہ ملے کچھ توغم نہیں

خطر پھر دیکھئے بہار کہ کیسی بہار ہو پھردیکھئے کہ گارڈ ہوں یار نٹی آفیسر یہناسمشکہ وہ ہے کہجس کی امید پر

يدل ڇلا ہوں آؤں گاموٹر ميں بيٹھ کر (۲۱)

(بی۔اے پاس ازمحددین فوق)

سب جھوکومسیا کہتے ہیں اور دریر بھیڑا کھٹی ہے رکھ یا دمسیجائی بھی تری اک دھو کے ہی فٹی ہے کیا جان بچاؤادوبیہ کیا مکیچرکڑوی کھٹی ہے کیا کایا کلب کے انجیشن، کیانشر،مرہم پٹی ہے

سب ٹھاٹ پڑار ہے جائے گاجب لا دیلے گا بنجارہ ۲۲

(ما ڈرن بنجارہ نامہازمسٹردہلوی)

طوقِ زریں ہے جس کی گردن میں ''خز'' بھی ہوتو وہ اسپ تازی ہے برسر کارہے جہالت بھی بینک بیلنس کی کارسازی ہے

(مجيدلا ہوري) (۲۳)

میں نے گھر کو جو گھمایا کو ئی دفتر بولا پهرگهما ما تو وېې قند مکرر بولا

خاص نمبر سے کوئی عام بخن ور بولا اپنی سلمی کو بلایا تھا ،سکندر بولا یوں خواتین کا مردانِ خدا ہوجانا ''باورآیا ہمیں یانی کا ہوا ہوجانا''

(صدابصح اازسیر ضمیر جعفری) (۲۴)

اس طرح دیکھے اور کی اور میں اور میں اور کی ہے اردوزبان کوئی نئی تراکیب اور لفظیات سے روشناس کرایا ہے۔ اگر ہم اس تناظر میں اُردو میں '' پیروڈی'' کا مستقبل دیکھتے ہیں تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اُردوشعروادب میں '' پیروڈی'' کا مستقبل روشن ہے کیونکہ پیروڈی بنیادی طور پر الفاظ کافن ہے۔ جتنی عمر گی ، نفاست اور جدت کے ساتھ لفظیات کا استعمال کیا جائے گا۔ پیروڈی کافن اتنابی تھر ہے گا۔ زردوزبان کو بیا متیاز حاصل ہے کہ بیا ہے دامن میں دیگر زبانوں کے الفاظ کو نہایت سہولت کے ساتھ سمولیتی ہے۔ اس لیے اُردوزبان میں عمرہ پیروڈی کی تخلیق کے امکانات موجود ہیں۔ اگر دوسرے پہلوسے بھی دیکھا جائے تو اُردو' پیروڈی'' میں نئے امکانات کی تخبائش بیر چال موجود ہے اور بیدو سرا پہلولوگوں کے مذاتی اور ساجی رو لیوں کے حوالے سے ہے۔ اس حوالے متضا دد آرا پائی جاتی ہیں مثل ایک رائے بیہے کہ جب تک انسان آسودہ حال نہیں ہوتا اُس وقت تک پیروڈی جیسیا لطیف مزاح تخلیق نہیں ہوسکا۔ کیونکہ پیروڈی جس مزاح کی حامل ہوتی ہے وہ ہرا متبار سے لطیف انسان کی خوشحالی ، آسودہ حالی اور ترفع سے ہاس حوالے سے مشکور حسین یادگی را اور شکھنے ہوتا ہے اور لطافت و شکفتگی کا تعلق انسان کی خوشحالی ، آسودہ حالی اور ترفع سے ہاس حوالے سے مشکور حسین یادگی را اور شکھنے ، اگر چہ بیرا کے صحافتی مزاح سے متعلق ہے کین اسے '' پیروڈی'' کے مزاح پر منظبی بھی کیا جاسکتا ہے :

''جب تک عام آ دمی کی بنیا دی ضروریات پوری نہیں ہوتیں صحافت میں مزاح پیدا ہونامشکل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آج کل ہمارے مزاحیہ کالم کلھنے والے حضرات بھی مزاح سے زیادہ شجیدہ تحریریں لکھتے ہیں''۔ (۲۵) مشکور حسین یا د کی یہ مات صحیح ہے کہ مزاح کا تعلق نے فکری اور ذہنی سکون سے وابستہ ہے۔ان کے مقاللے میں سید

مشکور حسین یادگی بیہ بات سی ہے کے مزاح کا تعلق بے فلری اور ذہنی سکون سے وابستہ ہے۔ان کے مقابلے میں سید ضمیر جعفری جیسے مزاح نگار نا آسودگی میں اعلیٰ مزاح کی تخلیق کو نا گزیر سیجھتے ہیں اور فرماتے ہیں :

"بهت تا بنده ـ ـ ـ ـ كيونكه مم بهت افسرده بين " ـ (٢٦)

جعفرتی کی بیرائے اُس مزاح کے حوالے سے تو شایعتی ہوجس میں طنز کا عضر زیادہ ہوتا ہے کیکن فنی لحاظ سے اعلی پیروڈی کے لیے ہرطرح کا سکون ،اعلی فنی ،لسانی اور معاشر تی شعور کا ہونا از حدضر وری ہے۔ پیروڈی ایک خاص طرح کے مشاہدہ ،مطالعہ اور لطیفِ حس مزاح کی متقاضی ہوتی ہے اور پھر معاشر ہے میں ایک الیی مفتحک صورت بھی موجود ہو جہاں سے پیروڈی نگارا پنے موضوعات اخذ کر سکے لیکن میں مشخک صورت ہرائی جگہ ہوتی ہے جہاں انسان بستے ہیں۔اس لیے جب تک انسانی بستیاں آباد ہیں پیروڈی تخلیق ہوتی رہےگی۔

عہدِ جدید میں اُردومیں'' پیروڈی''کے زیادہ منظرعام پرندآنے کی وجوہات یہ بھی تجھی جاسکتی ہیں کہ اب اس وقت اُردوطنز و مزاح کے حوالے سے معیاری اور نمائندہ'' جریدہ' شاکع نہیں ہورہا۔ جو پیروڈی کے فن کوفر وغ دینے میں معاون ثابت ہو سکے۔ اس کے ساتھ ساتھ دوسری وجہ الیکٹرا تک میڈیا کا فروغ ہے۔ الیکٹرا تک میڈیا، جس کی نشریات بیک وقت کی گئی چینلز پردیکھی جاسکتی ہیں۔ اُن میں انسان کی تفریح کے لا تعداد مواقع موجود ہیں۔ اس لیے انسان طنز و مزاح پر ہنی تحریریں پڑھنے کی بجائے ٹی۔ وی۔ چینلز پر اپنی من پندتفری عاصل کر لیتا ہے۔ اگر چدان چینلز پر مزاح کے اعلیٰ معیار نہیں ماتا آج کے پڑھنے کی بجائے ٹی۔ وی۔ چینلز پر اپنی من پندتفری عاصل کر لیتا ہے۔ اگر چدان چینلز پر مزاح کے اعلیٰ معیار نہیں ماتا آج کے انسان کی بے پناہ مصروفیت نے اسے کتاب سے دور کر دیا ہے لیکن اس کا بیہ مطلب قطعاً نہیں کہ کے موجود میں '' پیروڈی' نجیسا فن تخلیق نہیں ہور ہا۔ اگر آج کے ظریفانہ شعروادب کو بغورد کی جائے جتی کہ اُردو صحافت کو بھی تو مزاح کا جو پہلوسب سے زیادہ

مقبول ہے وہ'' پیروڈی'' ہے۔ہارے آج کے فکاہیکا لم نو پیول کا بڑا حربہ'' پیروڈی' ہی ہے۔وہ عنوان تک کو لفظی تبدیلیوں سے مزاحیہ بنادیتے ہیں۔ طنز بیمزاحیہ مضامین میں بھی پیروڈی کا استعال تو اتر سے ہور ہا ہے۔ یہی حال مزاحیہ شاعری میں بھی دیکھنے کو ملتا ہے۔ اس الذہ کے معروف مصرعوں کو بطور گرہ استعال کر کے مزاح کی صورتیں نکالی جارہی ہیں۔ کا میڈی ڈراموں میں لیجہ کردار،اداکاری، لفظیات حتی کہ کہانی کی پیروڈی کر کے دا دحاصل کی جارہی ہے۔ اس لیے تحریری پیروڈی میں تھہراؤ عا من لیجہ کردار،اداکاری ، لفظیات حتی کہ کہانی کی پیروڈی کر کے دا دحاصل کی جارہی ہے۔ اس لیے تحریری پیروڈی میں تھہراؤ عا رضی ہے۔ مستقل نوعیت کا نہیں۔ کیونکہ آج کی شدید مصروفیت میں انسان کو ایک لطیف احساس جا ہے۔ بلاشبہ بیلطیف اور ضی ہے۔ مستقل نوعیت کا نہیں۔ کیونکہ آج کی شدید مصروفیت میں انسان کو عطا کر سکتی ہے۔ جس کی تخلیق جاری وساری ہے اور وہ کسی طور آج کے انسان کی دسترس سے دور نہیں۔ صرف اُس کے چلن کو عام کرنا ہے فن کا فروغ اور اُس کا ذوقی انسانی جبلت کے بنیا دی تقاضوں میں سے دسترس سے دور نہیں۔ صرف اُس کے چلن کو عام کرنا ہے فن کا فروغ اور اُس کا ذوقی انسانی جبلت کے بنیا دی تقاضوں میں سے دسترس ہے۔

\_\_\_\_\_

## حوالهجات

ا۔ مظہراحد، پیروڈی (انتخاب) دہلی:ایم اے پبلی کیشنز، ۲۰۰۴ء، ۲۲

۲۔ ایضا ص۲۲

۳- مجيدلا ہوري، نمكدان، لا ہور: جنگ پېليشر ز، ١٩٩٢ء ص١٩٩

۴- سیوشمیر جعفری، نشاط تماشا، لا هور: سنگ میل پبلی کیشنز ،۱۹۹۳ء، ص ۴۸۹

۵\_ شفق الرحمان،مزيد حماقتين،لا هور:غالب پبليشر ز،١٩٨٦ء،ص۵۵

۲ ۔ ابن انشاء، ار دو کی آخر کتاب، لا ہور: لا ہورا کیڈمی، ۱۹۸۱ء، ص کا

۷- ایضاص۱۲۰

۸۔ پطرس بخاری، سیداحدشاہ، کلیات پطرس جلداول، شیمامجید، مرطب، لا ہور: بکٹاک، ۲۰۰۳ء ص ۱۹

9\_ ایضا ص۱۱۸

• ا۔ وزیرآ غا،ڈاکٹر،لیطرس کی تحریف نگاری،مشمولہ مضمون،نکوش،لا ہور،لیطرس نمبرص ۱۵۸

۱۱ کنهپالال کپور،کلیات کنهپالال کپور،لا ہور: نذیر پبلیشئر ز،۱۹۹۸ء، ص۸۵

۱۲ الضا ص ۲۵۹

۱۳ ایضا ص۴۸۰

۱۳ ایضا ص۸۰

۱۵۔ ایضا ص۰۴۸

۱۷۔ احمد جمال باشا، اندیشہ شیر ،لا ہور: مکتبہ میریلائبر بری،۱۹۶۳م ۱۱۸

۱۷ محمد خالداختر ، مكاتب خضر ، لا مور: سنگ ميل پېلى كشنز ، ۱۹۸۹ ع ۲۷

۱۸\_ الضاص ۹۹

۲۰ الضا ص ۵۱

۲۱ انور مقصود، بروفیسر ڈاکٹر ، پیروڈ ی،لا ہور:ادرہ تحقیقات، ۴۰۰۵ء ص۲۳

۲۲\_ ایضا ص۲۲۹

۲۵۱ مجیدلا موری نمکدان، لامور: جنگ پبلشیر ز ۱۹۹۴ ص ۲۵۱

۲۲- سیر خمیر جعفری، نشاط تماشا ۔۔۔۔۔ ص ۹۷

۳۲۰ بحواله فوزیه چوېدری، ڈاکٹر،ار دوکی مزاحیه صحافت، لا ہور: سنگ میل پېلی کیشنز، ۲۰۰۰ء، ص ۴۲۰

۲۲ ۔ بحوالہ فوزیہ چوہدری، ڈاکٹر منمیر جعفری کا ڈاکٹر فوزیہ چوہدری کے نام کمتوب، اور دوکی مزاحیہ صحافت۔۔۔ ص۲۲

## ابن خلدون اورامام غز الی کے علیمی تصورات بے تقابلی مطالعہ

Imam Ghazali and Ibn-e-Khaldun are considered the most important and fomous scholars and educational experts. Their educational veiw points have great influence on the educational systems of various Islamic countries. Their educational views are considered quite innovative and creative even in this present time period. Even in western countries thier literary works are taken as masterpieces. Their veiw points are very much similar at various issues. This artical presents a comparisom between these two scholars' educational veiw points for gaining batter insight of thier scholarly contributions.

ابن خلدون اوراما م غزالی کا شار اسلامی و نیا کے مشہور ترین مفکرین اور ماہرین تعلیم میں ہوتا ہے۔ امام غزالی اور
ابن خلدون کے تعلیمی نظریات مسلم دنیا کے تعلیمی نظام پر ایک خاص چھاپ کے حامل ہیں۔ ان کے قلیمی نظریات کا فی عرصہ
گزر نے کے باوجود جدیدیت کے حامل ہیں۔ ان کے افکار کا فی حد تک مغربی مفکرین سے مطابقت رکھتے ہیں۔ امام غزالی کے
تعلیمی نظریات پر تفصیل ان کی مشہور زمانہ تصنیف احیا کے علوم الدین میں پائی جاتی ہے۔ جس کی جلداول میں تعلیم کی اہمیت ، علم
کی فضیلت ، طلباء کے لئے رہنما اصول ، معلم کے لئے رہنما اصول ، نصاب تعلیم اور دوسری اس سے متعلقہ جہتوں پر ہڑی سیر
حاصل گفتگو کی گئی ہے جبکہ ابن خلدون کی ''معرکت الاراء تصنیف المقدمہ'' کے آخری باب میں ان کے تعلیمی نظریات بڑی
عاصل شعبل سے میسر ہیں۔ ان دونوں مفکرین کی تصنیف المقدمہ'' کے آخری باب میں ان کے تعلیمی نظریات بڑی

ابوحامد ، حجمہ بن حجمہ ، اما م غزالی طوس کے قریب ایک قصبہ غزالی میں 1050ء (450ھ) میں پیدا ہوئے۔امام غزالی کا شاراسلامی مفکرین و ماہر تعلیم میں خاصا نمایاں مقام رکھتا ہے اور اپنے زمانے کے بہت علم یا فتہ انسان گردانے جاتے ہیں انہوں نے نہ صرف علمی میدان میں خاص نمایاں مقام حاصل کیا بلکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں واضح بیاں اور عمرہ اظہار کے وصف ہیں انہوں نے نہ صرف علمی میدان میں خاص نمایاں مقام حاصل کیا بلکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں واضح بیاں اور عمر مصباح" اور سے بھی نوازا۔امام غزالی نے مختلف معرکۃ الآراء تصانیف پیش کیس جن میں ''کیا کے سعادت''،''عقیدتِ مصباح" اور ''احیاء علوم الدین'' بے حدمشہور ہیں انہوں نے بہ یک وقت تفییر ، فقہ ، حدیث ، سیاسیات اور تعلیم کے موضوعات پر سیر حاصل کام کیا۔ انہوں نے اگر چرمختلف مما لک اور شہروں میں قیام کیا اور اپنی علمی پیاس کو تسکین بھم پہنچائی بلکہ تعلیمی اداروں میں خدمات بھی سرانجام دیں اور آخر میں اپنے آبائی علاقے طوس میں مستقل سکونت اختیار کی اور وہیں پر 19 سمبر 1111ء میں خالق حقیق سے جالے۔

عظیم فلسفی ابوزید عبدالرحمٰن ابن خلدون 1332ء میں تیونس میں پیدا ہوئے۔ ابن خلدون بہ یک وقت ایک تاریخ دان ، مذہبی عالم ، ماہر سیاسیات ، ماہر معاشیات ، استاد ، ماہر اور ماہر تعلیم تھے۔ ابن خلدون کے تعلیمی افکار خاصے تخلیقی ہونے کے باعث کسی طور پر بھی دور قدیم کے محسوس نہیں ہوتے یہی وجہ ہے کہ ان کے تعلیمی نظریات سے اَب بھی فیض یاب ہوا جا تا ہے بلکہ مغرب میں تو ابن خلدون کے معاشر تی نظریات اور معاشی نظریات پر بے ثبار تقابلی جائز ہے موجود ہیں۔

امام غزالی اورابن خلدون دونوں نے دین اور دنیا دونوں کوساتھ ساتھ لے کرچلنے پرزور دیاہے کیونکہ ان کے خیال میں دین اور دنیا کو اکٹھار کھنے میں ہی کامیا بی و کامران ہے۔امام غزالی کے نزدیک دنیا وی علم زندگی کی بقاء اور ذہنی سکون کی علا مت ہے انسان کی بقاء ہی دین کے فروغ کو فیٹنی بناتی ہے (۱) یہی وجہ ہے کہ امام غزالی نے اپنی کتاب احیاء لعلوم الدین کے تعلیم سے متعلق باب کی ابتدا ہی ان اشعار سے کی ہے۔

گرزندگی ابدہے جھ کومنظور کرسعی توعلم دین میں حتی المقدور احمد کواس سے قاب قوسین ملا موسی پیہوا تھااسی سے ہی جلوہ طور (۲)

لیمن اگر کوئی ابدی زندگی کا طلب گار ہے تواس کو بیابدی زندگی صرف اور صرف علم ہی عطا کر سکتا ہے۔اور ساتھ ساتھ ہو ہی علم پرزورد بیتے ہیں اوراس کے حصول و تبلیغ کو بہت اہم جانتے ہوئے کہتے ہیں کہ انسان کواس میں جہاں سکتے ہوئے کہتے ہیں کہ انسان کواس میں جہاں سکتے کوشش کرنی چاہیے کیونکہ بیپ بینجبروں کا بھی شیوا ہے۔امام غزالی نے حضرت علی کے بہت سے اقوال نقول کیے ہیں جن میں سے ایک قطعہ کا اردوتر جمہذیل میں ہے جس میں عالموں کی فضلیت بیان کی گئی ہے۔

آدمی جتنے ہیں وہ صورت میں ہیں ایک سے
باپ تو سب کا ہے آدم اور حواسب کی ماں
ہو شرف پر اصل کے گر فخر ان کو تو نہیں
اصل ان کا کیا ہے پانی اور مٹی کے سو ا
ہاں بدن پر عالموں کے ہے قبائے فخر چست
کیونکہ خود ہیں راہ باب اور دوسروں کے رہنما
حسن جس شے سے ہو حاصل ہے وہی انسان کی قدر
جا ہلوں کو پر عد اوت عالموں سے ہے سد ا
سکھ ایسا علم جس سے ہو تو زندہ تا ابد
سکھ ایسا علم جس سے ہو تو زندہ تا ابد

امام غزالی کے نزدیک صرف علم ہی انسان کو دوسروں سے بالا ترکرتا ہے اور تمام انسانوں کو اگر دیکھا جائے تو وہ سب ایک سے ہیں مرف ان میں فرق تعلیم سے ہی آتا ہے۔امام غزالی کے خیال میں علم کے بغیرانسان کادل بیار ہے اورموت اس پرلازم لیکن انسان دنیا کے دھندوں میں پڑ کراتنا ہے مس ہوجاتا ہے کہ اس کو بیا حساس تمام عز نہیں ہوتا اوروقت مرگ جب احساس ہوتا ہے تو تب سب کچھ بے سود ہوتا ہے۔اُنہوں نے ایمان اور علم کوساتھ ساتھ رکھا اور اپنے خیالات کو مصدقہ بنا

نے کے لئے جگہ جگہ احادیث کے حوالے بھی نقل کیے ہیں۔

اللهاونج كرے گاان كے درج جوايمان اور علم ركھتے ہيں

ابن خلدون نے بھی امام غزالی کی طرح علم کی فضیلت جگہ جگہ بیان کی ہے۔ ابن خلدون نے عقل کو ایک ایساوصف انسانی قرار دیا ہے جو کہ انسان کو حیوان سے برتر وممتاز بنادیتا ہے (مم) انسانی قرار دیا ہے جو اس کو مختلف اشیاء کا تقابلہ و جائزہ لینے کافن سکھاتی ہے اور دوسرے مفکرین و عالی عقل لوگوں کے کام سے فیض حاصل کرنا سکھاتی ہے۔ ابن خلدون فرماتے ہیں۔

'' جاننا چاہیئے کہ انسان حس وحرکت کی قوت رکھنے اور غذاء و مکا نکامختاج ہونے کی حیثیت سے تمام حیوا نات کے برابر ہے۔ ما بدالا متیاز صرف فکر ہے۔ جوا دسے عقل معاش ۔ با ہمی اعانت ۔ قبول ہدایت ۔ اصلاح آخرت کی طرف متوجہ کرتی ہے (۵)۔

یعنی عقل ودانش ہی انسان کوآخرت کے لئے تیار کرتی ہے۔اوریہی عقل انسان کو دنیا میں سرخروو کا میاب زندگی گزارنے کا گربھی سکھاتی ہے۔

ا بن خلدون اورامام غزالی دونوں نے علوم کو واضح اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ ابن خلدون کے نزدیک علوم کی دواقسام بیں نفتی علوم وعقلی علوم نفتی علوم سے مرادا بن خلدون کے نزدیک وہ علوم ہیں جوانسان کو کسی واضح خاص سے پہنچے ہوں اور عام انسانی فکر ودرایت کو اس میں دخل نہیں ملا۔ ان علوم کا دارومدارواضح شرع کے بیان وخبر پر ہے۔ بیعلوم عام طور پرنقل ہی کیے جا تے ہیں۔ ابن خلدون کے الفاظ میں

> ''اور عقل انسانی کواس میں اس سے زیادہ دخل نہیں ہیکہ اُصول مسائل سے فروخ استنباط کرے۔ کیونکہ فروغ وجزئیات حادثہ نقل کلی کے تحت میں نہیں آسکتیں اس لیے بزریعہ قیاس ان کواصول سے ملحق کیا جاتا ہے لیکن بیرقیاس بھی نقل ہی سے متفرع ہوتا ہے۔ (۲)

ابن خلدون نقلی علوم میں تفییر علم قر اُت علم حدیث، اُصولِ فقداورعلم عقائد کوشامل کرتے ہیں ۔جبکہ علوم عقلیہ سے مراد ابن خلدون ایسے علوم کو لیتے ہیں جن کا دارو مدارانسانی فکروآ راء پر ہے۔ان کوطبعی علوم بھی گردانا جاتا ہے۔علوم عقلیہ کا دارو مدارکسی علاقے یا قوم پڑئیں ہوتا اور ہرقوم میں اس کے جاننے والے موجود ہوتے ہیں۔ان علوم میں ابنِ خلدون منطق، علوم طبعی ،علوم التعالیم علم ہند سہ طبیعات اور سحر وطلسمات شامل کرتے ہیں۔

ا مام غزا کی علوم کوفرض عین اور فرض کفارید میں تقسیم کرتے ہوئے فرضِ عین میں ان علوم کوشامل کرتے ہیں جو کہ ہر انسان کے لیے ضروری ہیں جبہ فرض کفارید میں وہ علوم شامل ہیں جن کا جاننا ہر فرد کے لئے ضروری نہیں ہوتا بلکہ کچھافراد کا جاننا اور ماہر ہونا ہی کا فی ہے۔ فرضِ عین میں وہ قرآن پاکِ، اسلام کے اراکین، سائنس، منطق اور pygiene کوشامل کرتے ہیں۔ جبکہ فرض کفاریہ میں فقہ تفسیر، حدیث اور فنون شامل ہیں۔ امام غزالی اور ابن خلدون کے نزد میک جوعلوم اصل اہمیت کے حامل ہیں وہ قرآن پاک اور حدیث ہیں۔ جبکہ ابن خلدون ان کو ایک نسل حامل ہیں وہ قرآن پاک اور حدیث ہیں اور ان کو بھی قرآن وسنت سے دوسر نے نسل تک پہنچالاز می وضروری گردانتے ہیں۔ ابن خلدون لغت ونحو پر بھی زور دیتے ہیں اور ان کو بھی قرآن وسنت کے ساتھ ہی فاقی علوم میں شامل کرتے ہیں کیونکہ ان کے بغیر کوئی بھی فقی علم حاصل نہیں کیا جاسکتا۔

سحروطلسمات کاعلم ایک ایساعلم ہے جس کو دونوں مفکرین نے علم کا درجہ تو دیا ہے کیکن اس کو ناپیند فر مایا ہے کیونکہ سیہ علوم باعثِ ضرراور توجہ الی غیر اللّٰد کا باعث ہیں۔

ابن خلدون فرماتے ہیں:

''شریعت نے سحروطلسم میں کوئی فرق نہیں کیا ہیاور دونوں کے واسطے ایک ہی تھم دیا ہے۔اس لیے شارع نے ہمارے لیے وہی کا م مباح کیے ہیں جو اصلاح دین و نیا کے لیے ضروری ہیں اور جو چیز دین و دنیا میں کا م آنے والی نہیں بلکہ ان کے وجو دسے ضرر متصور ہے۔ مثلاً سحراس کو حرام و مخطور کر دیا ہے۔ طلسم بھی چونکہ سحر کے قریب ہے اور یہی حال نجوم کا ہے۔ کہ حوادث کوالی غیر اللہ منسوب کر کے عقاید ایمانیے کو بگا ٹر تا ہے اس لیط سم ونجوم دونوں کو خطور کر دیا ہے''۔ (ک

امام غزالی اورابن خلدون نے اخلاقی تعلیم پر بھی زور دیا ہے ان کے نزدیک اخلاقی عمارت کی بنیادیں مضبوط کر نے لئے ضروری ہے کہ بچوں کوروایات واخلاقیات کاعلم دیا جائے اوراس کے لیے دونوں نے والدین پر ذمداری ڈالی ہے اور اسا تذہ پر بھی۔ابن خلدون کے خیال میں اگر چہ انسان اپنے تجربات سے جہاں اور بہت کچھ سکھتا ہے وہاں زندگی گزار نے کے رہنما اُصول بھی جان لیتا ہے لیکن اُس میں ایک عرصہ دراز وقف ہوسکتا ہے اس لیے ضروری ہے کہ والدین اور اساتذہ کی پیروی کی جائے اور روایات پڑمل پیرا ہوا جائے۔

"Thanks to 'empirical intelligence individuals are capable of discovering for themselves the rules and values that must guide thier acts and thier social life; but as Ibn Khaldun point s out this would take too much time, 'as avery thing that depends on experience requires time'.

A much shorter way lies in imitating one's parents, teachers and elders in general.

(Abdesselam Cheddai)(^) - تنویرخالدا بن خلدون کے تعلیم نظریات پر بحث کرتے ہوئے کہتی ہیں۔

"Ibn-e-Khaldun expresses the view that education consists of intellectual and moral training of the mankind through which their hidden potentialities are developed"

امام غزالی اور ابن خلد ون تعلیم کوطلباء تک پہنچاتے اور اس کوفہم کا درجہ دینے کے لیے ضروری سمجھتے ہیں کہ استاد آسان سے مشکل علم کی طرف پیش قدمی کرے۔ان کے خیال میں اگر استاداس کے برعکس مشکل اور پیچیدہ نظریات سے سبق کا آغاز کرے گاتو طلباء کی دلچین ختم ہوجائے گی اور وہ پڑھائی سے آہتہ دور ہوتے جا نمینگے۔ابن خلدون الی تعلیم کے ق میں ہیں جس میں طلباء پر بوجھ نہ ڈالا جائے بلکہ درجہ بہ درجہ اور آہتہ آہتہ دی جائے اور آسان سے مشکل کی طرف پیش رفت کی جائے۔

> ہم نے اس زمانے کے اکثر معلموں کودیکھا ہے کہ وہ طریقہ تعلیم سے بالکل نابلد ہیں۔ تعلیم کے ابتدائی دور ہی میں علم کے دفیق اور مشکل طالب علم کے سامنے لے بیٹھتے ہیں اور ان کوحل کرنے پر استعداد وں کومجور کرتے

ہیں۔ پناں طریقہ گوزر پیمشقو تمرین اور تعلیم کا صحیح طریقہ سیجھتے ہیں۔ (۱۰) امام غزالی طریقہ تدریس میں کسی طور بھی طلباء کی دلچہی کے عضر کوفراموش نہیں کرتے اوراس پر خاص زور دیتے ہیں اوراس کے لیے وہ اساتذہ پرزور دیتے ہیں کہ وہ طلباء کو شمولیت دیں۔ ابن خلدون بھی ایسی تعلیم کے داعی ہیں جو کہ تعلیم نفسات کے اصولوں کے عین مطابق ہو۔

ا مام غزالی اورا بن خلدون دونوں ہی طلباء پرتشد داور سزا کے شخت حلاف ہیں۔ا بن خلدون کے نز دیک: '' تو عمر متعلموں پر شخت گیری اور تشد د کا اثر برا پڑتا ہے۔ بلکہ متعلموں پر ہی کیا منحصر ہے۔جس کی بھی تر بیت جبر تختی کے ساتھ کی جاتی ہے۔طالبِ علم ہو یا غلام یا خدمت گار۔ اس کی طبیعت بچھ جاتی ہے اور جوش وختیا ط کی جگہ کسالت اپنارنگ لاتی ہے اورنفس خیانت و دردغکو نی کا عادی ہوجاتا ہے۔(۱۱)

ا بن خلدون کے نزدیک تالیفات کی کثریت واختصار دونوں ہی مضربیں کیونکہ ان کے خیال میں تالیفات کی کثریت طالبِ عالم کوگراں گزرتی ہے اور مانع تخصیل ہے اور تالیفات کا اختصار بھی ابن خلدون کے نزدیک مخلِ تعلیم ہے۔
''اکثر متاثرین علمی تالیفات میں اختصار وا یجا زبرت گئے ہیں اور ہملم کی ایک مختصری فہرست تیار کردی گئی ہے۔ گویاعلم کے مسائل ودل نکلگوادیے ہیں یاان کی طرف ایک اشارہ کردیا ہے۔ الی تالیفا ت کے الفاظ چو کئی ہے۔ گویاعلم کے مسائل ودل نکلگوادیے ہیں بہت ہے معنی جمرے جاتے ہیں۔ بلاغت میں الگ فتو رآتا ہے کہ نہایہ چونہ کے بیا امر مفسر تعلیم اور مخل تعلیم ہے''۔ (۱۳)

امام غزالی بڑی ہی تفصیل کے ساتھ معلم اور متعلم کے آ داب بھی بیان فرماتے ہیں۔ان کے خیال میں ایک متعلم کو بیز بین ہیں درتی اور اس کا بیز بین ہیں درتی اور اس کا بیز بین ہیں دیتا کہ وہ اپنے دل میں رذیل عا دات اور بری صفات کوجگہ دے کیونکہ علم دل کی عبادت اور باطن کی درتی اور اس کا نزدیک ہونا خدائے تعالی سے قرب ہے۔اس کے ساتھ ساتھ وہ معلم کو بھی تا کید کرتے ہیں کہ وہ دل سے طالب علموں کو تعلیم در اور ان کو تعلیم میں شریک کرے اور ان پر شفقت کرے اور پنے بیٹوں کے برابر جانے ،استاد آخرت کی آگ اور والدین دیا کی آگ سے بچاتے ہیں۔

ا مام غزالی اورابن خلدون دونوں ہی سفر کی اہمیت پر زور دیتے ہیں۔امام غزالی کے خیال میں طالبِ علم کو چاہیے کہ وہ دل کے شغل کے علاقہ کم کر دے اور اپنے اقارب اور وطن سے دور کی اختیار کرے ۔ جبکہ انہیں خیالات کا اظہار ابنِ خلدون نے بھی کیا ہے اور وہ سفر کے ساتھ ساتھ ماہرین تعلیم کے ساتھ حلاف ملاقا توں کو بھی بے حدضروری سمجھتے ہیں۔

امام غزائی اورابن فلدون کے خیالات میں کافی حد تک مما ثلت پائی جاتی ہے۔ دونوں علم کی فضیلت بیان کرتے ہیں اور تعلیم کو انسانی زندگی کی بقا اور آخرت میں کا میا بی کا ذریعہ گردانتے ہیں۔ طالب علم کو تعلیم کا حصہ بنانے پر زور دیتے ہیں اور ایسی تعلیم کے حق میں ہیں جو طلباء کو علم کی طرف راغب کرے اور طلباء کو تشدد کا نشانہ نہ بنایا جائے۔ کیونکہ اس سے طالب علم نہ صرف اس استاد سے بلکہ تعلیم سے بھی بدخن ہوجا تا ہے۔ تعلیم میں قر آن مجید اور سنت کی تعلیم کولاز می قر اردیتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ معروضی تعلیم کے بھی حق میں ہیں جو کہ طالب علموں کو اس دنیا میں نہ سیکھنے کی طرف راغب کرے بلکہ اُن کی بقا کی بھی ضامن ہو۔

## حوالهجات

۲۔ ایضاً۔ص15

٣\_ ايضاً يساً 18

۳۰ مقدمه تاریخ این خلدون کامکمل ار دور جمها زمولا نه عبدالرحمٰن د ملوی ناشران و تا جران کتب لا مور (1993) هم

a الضاَّـ ص 376

۲۔ ایضاً ص 361

ے۔ ای*ضاً ص*427

۸۔ عبدالرحمٰن بن مجمدا بن خلدون ' المقدمة کامکمل انگریز ی ترجمهاز Frans Rosenthal

- 9.Mrs. Tanveer Khalid (1990). "Education: An Introduction to Educational Philosophy and History. National Book Foundation.
- I\*Dr. Fahri Kayadibi (2001). "Ibn Khaldun and Education. The Hamdard Islamicus.
- ".M.A.Enan (1986). "Ibn Khaldun, His Life and Work". Services Book Club.
- rAbdesselam Cheddai. "The Concept of Education in the Muqaddima."

www.muslimheritage.com

-----

## قلمى معاونين

| ڈا کٹرنبسم کاشمیری                        | V-85 دُیفنس ہاوَسنگ اتھار ٹی ، فیز ۱۱ ، لا ہور                                                  |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ڈ اکٹر رو بینیترین                        | دُّ بِنِ فِيكُلِّيْ ٱفْ لِينَالُو نَجْزِ اينِدُّ اسلامک سنْدُیز بهاءالدین زکریایو نیورسٹی،ملتان |
| شازبينسرين مغل                            | شعبهارد د، جی سی بو نیورسٹی ، لا ہور                                                            |
| ڈ اکٹر حا فظ <sup>ص</sup> فوان محمد چوہان | ڈ ویژنل انجینئر ، کمپیوٹراینڈ ڈیٹا سیشن ٹیلی کمیونیکیشن سٹاف کالج ، ہری <i>پ</i> ور             |
| ڈ اکٹر سفیراختر                           | مكان نمبر 2، كلى نمبر 6، نيوسى پشاوررودْ ، واه كينٺ                                             |
| ڈ اکٹر گو ہرنوشاہی                        | شعبهاردو بیشنل یو نیورشی آف ماڈرن لینگو نجز ،اسلام آباد                                         |
| ڈ اکٹر نذرخلیق                            | شعبهاردو، گورنمنٹ کالج خانپور                                                                   |
| ڈ اکٹر ارشدمحمود ناشاد                    | شعبهاردو،علامها قبال او پن بو نیورشی،اسلام آباد                                                 |
| ڈ اکٹر شبیرا <b>حمہ ق</b> ادری            | شعبهار دو، جی سی یو نیورشی، فیصل آبا د                                                          |
| ڈ اکٹر سہبل عباس بلوچ                     | شعبهار دو،ا نثر نیشنل اسلامک بو نیورشی،اسلام آبا د                                              |
| ڈ اکٹر قاضی عابد <i>اعمر</i> ان اختر      | شعبهار دو، زکریا یو نیورشی، ملتان                                                               |
| ڈ اکٹر ناصرعباس نیر                       | شعبهار دو،اور پئنٹل کالج، لا ہور                                                                |
| ڈ اکٹر روش ندیم                           | شعبهار دو،ا نٹرنیشنل اسلامک بو نیورشی،اسلام آباد                                                |
| ڈ اکٹر محمر آصف اعوان                     | شعبهاردو، جی می یو نیورشی ، فیصل آبا د                                                          |
| ڈ اکٹر علمدار <sup>حسی</sup> ن بخاری      | شعبه سرائیکی سٹڈیز ، زکریایو نیورسٹی ، ملتان                                                    |
| ڈ اکٹر ثا قب ریاض                         | شعبهابلاغ عامه،علامها قبال او بن یونیورشی،اسلام آباد                                            |
| محداسرارخان                               | شعبهُ أردو الفِ جي پوسٹ گريجويث كالح (H-8) اسلام آباد                                           |
| ڈ اکٹر مرزا حامد بیگ                      | 225 نشتر بلاك،ا قبال ٹا وُن لا ہور                                                              |
| ڈ اکٹرعق <b>ی</b> لہ بشیر                 | شعبهاردو،زکریایو نیورشی،ملتان                                                                   |
| ڈاکٹر فرزانہ کوکب                         | شعبهاردو،زکریایو نیورشی،ملتان                                                                   |
| ڈ اکٹرنعیم مظہر                           | شعبهاردو بیشنل یو نیورسی آف ماڈرن لینگو نجز ،اسلام آباد                                         |
|                                           |                                                                                                 |

| شهنازكوثر                      | شعبہار دو، گورنمنٹ پوسٹ گریجویٹ کالج برائے خواتین ہمن آباد، لا ہور |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ڈ اکٹر رابعہ سرفراز            | شعبهاردو، جی می یو نیورشی ، فیصل آبا د                             |
| ڈ اکٹرشاز بیمنبری <u>ن</u>     | شعبهاردو،زکریایو نیورشی،ملتان                                      |
| ڈ اکٹر عابد سیال               | شعبهار دونمیشنل یو نیورشی آف ماڈرن لینگونجز ،اسلام آباد            |
| ڈ اکٹر مز <b>ل</b> حسین        | شعبہار دو، گورنمنٹ پوسٹ گریجو بیٹ کالج ،لیہ                        |
| ڈ اکٹ <sup>رشمی</sup> م طارق   | شعبهار دو،انٹر بیشنل اسلا مک بو نیورشی ،اسلام آباد                 |
| اصغرعلی بلوچ                   | شعبهاردو، جي سي يو نيورسي، فيصل آبا د                              |
| محررة                          | ريسرچ سکالر، جي سي يو نيورشي، فيصل آباد                            |
| ڈاکٹرشامدا قبال کامران<br>عناہ | شعبها قبالیات،علامها قبال و پن یو نیورشی،اسلام آباد                |
| عظمى عزيزخان                   | ريسرچ سکالر،اوريئنل کالج،لا ہور                                    |
| قاسم يعقوب                     | P-240،رخمن سٹریٹ،سعید کالونی،مدینه ٹاؤن،فیصل آباد                  |
| ڈا <i>کٹر محمد</i> کا مران     | شعبهارد و،اور یمنفل کالج،لا ہور                                    |
| ڈاکٹر جواز جعفری               | شعبهاردو، جې سې يو نيورځي، لا بهور                                 |
| ڈا کٹر راشدحمید                | مقتدره قومی زبان، ایک/ایٹ،اسلام آباد                               |
| ڈاکٹر <i>محم</i> اشرف کمال     | شعبه اردو، جی سی یو نیورسی ، فیصل آبا د                            |
| ڈ اکٹرعقیلہ شاہین/فرحانہ منظور | شعبهارد د،اسلامیه یو نیورشی، بهاولپور                              |
| مریم دین                       | شعبها يجوكيشن نيشنل يو نيورشي آف ما ڈرن لينگو نجز ،اسلام آباد      |
| ڈ اکٹر شفی <b>ق</b> انجم       | شعبهاردو نیشنل یو نیورشی آف ماڈرن لینگوئجز ،اسلام آباد             |
|                                |                                                                    |